
Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 112 (1982)

Artikel: Die Ordnung der Evangelischen Kirche in Graubünden von der
Reformation bis 1980

Autor: Graf, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Ordnung der Evangelischen Kirche in Graubünden
von der Reformation bis 1980

Von Werner Graf

Inhaltsverzeichnis
Seite

Vorwort 8

I. Die Evangelische Kirche im Freistaat der Drei Bünde
A Die Staatsreligion 10
B Die Struktur des bündnerischen Staatswesens

1. Der Bundstag n
2. Die Gemeinden 12

3. Der bischöfliche Lehensstaat 13
C Die Reformation

1. Gesamtbündnerisch 14

2. Die Durchführung der Reformation in den Gemeinden 16

II. Die Evangelisch-Rätische Synode
A Die Entstehung der Synode 18

B Die Confessio Raetica 21

C Würdigung der Ordnung von 1553 24
III. Handhabung der Ordnung von 1553

A Synode und Bundstag 25
B Synode und Gemeinden 26

C Bekenntnismässige Entwicklung 28

D Die Synodal-Ordnung 29
IV. Die Entstehung neuer Verhältnisse nach 1800

A Die Helvetik ; 30
B Der Unmassgebliche Vorschlag von 1808 33
C Die Kantonsverfassung von 1814 38

D Die kirchliche Gesetzessammlung von 1854 39
E Reformversuche im Sinne einer presbyterialen Kirchenordnung

1852-1857
1. Grundsätzliche Erwägungen 40
2. Die Verfassungs-Entwürfe Sprechers und Plantas 41

3. Die Ablehnung einer Revision 43
F Die Kantonsverfassung von 1854 45

7



V. Die Kirchenverfassung von 1874
A Die Vorberatung 48
B Der Inhalt der Kirchenverfassung 50
C Der Evangelische Grosse und Kleine Rat in ihrer Doppelstellung

als staatliche und kirchliche Behörden 53
D Die Kantonsverfassung von 1880

1. Die Anpassung an die Bundesverfassung von 1874 55

2. Der Religionsartikel der Kantonsverfassung von 1880 57

3. Die neue Rechtslage der evangelischen Landeskirche 60

4. Die katholische Landeskirche 64
E Die Totalrevision der Kirchenverfassung 1894 66

VI. Das 20. Jahrhundert
A Der Revisionsversuch von 1916 ff 67
B Die kantonale evangelische Kirchenkasse 71
C Änderungen an der Kirchenverfassung 1913-1973 72
D Die Anbahnung einer neuen Revision

1. Der Antrag 1955 und der Revisionsbeschluss

von Tschiertschen 1965 73
2. Theologische Begründungen der Kirchenordnung 75

3. Die Pfarrersynode 78
E Die Kirchenverfassung von 1978

1. Der erste Entwurf 79
2. Der Kompromiss 82

3. Das Ergebnis 83

Verzeichnis der Abkürzungen 90
Verfassungen und Gesetzessammlungen 90
Benutzte Literatur 91

8



Vorwort

Seit i.Januar 1979 steht in der Evangelischen Landeskirche Graubündens eine

neue Verfassung in Kraft. Sie enthält gegenüber ihrer Vorgängerin etliche

Neuerungen und im Vergleich zu ihren Schwesterkirchen auffallende
Eigenheiten. Diese sind aus den besonderen Bündner Verhältnissen mit ihrem vielfältigen

Werdegang gewachsen. Die vorliegende Studie versucht, diese Entwicklung

nachzuzeichnen. Sie greift dabei zurück auf zwei Zeitschriften-Artikel aus

dem Jahr 1963: Werner Graf, Evangelische Kirchenordnung im Freistaat
Gemeiner Drei Bünde, in «Zwingliana», und Die Ordnung der Evangelischen
Kirche in Graubünden seit 1800, in «Bündner Monatsblatt». Die beiden
Arbeiten münden aus in die Aufforderung, unsere Kirchenordnung zu revidieren.
Dies ist unterdessen geschehen. Das rechtfertigt eine Gesamtschau über die

Vorgeschichte der neuen Verfassung. Die Artikel von 1963 enthalten dafür
manches Material, mussten aber gründlich überarbeitet werden.

Die Studie behandelt ein rechtshistorisches Thema. Glaubensfragen über
Wesen und Auftrag der Kirche treten dabei zurück. Sie sind aber vorausgesetzt:
Der lebendige Jesus Christus ist Herr und Haupt der Gemeinde. Nicht religiöse
Ideen oder rechtliche Prinzipien bilden deren Grundlage. Leben und Kraft
kommen nicht aus der Aufstellung und Erfüllung von Gesetzen, sondern aus
Gottes Geist. Aber die christliche Gemeinde war von Anfang an geordnet. Die
Apostel leiteten sie, gaben Anweisungen, fällten Entscheidungen und wehrten

Verirrungen ab. Nach ihrem Vorbild muss sich alle Ordnung auf der Grundlage
des Glaubens aufbauen und sich nach dessen Zentrum ausrichten. Die Kirche
lebt aber nicht im leeren Raum. Sie verkündet ihre Botschaft in der Sprache
ihrer Zeit und lebt mit ihrer Umwelt. So spiegelt auch ihre Gestalt die kulturellen

und rechtlichen Verhältnisse ihres Lebensraumes wieder. Die beiden
Gesichtspunkte: Die Treue zum ein für allemal gelegten Grund und die Bemühung
um die zeitgemässe Form stehen in Spannung zueinander. Die Kirche steht in
Versuchung, eines der beiden Momente zugunsten des andern zu vernachlässigen

und fremden Einflüssen Raum zu geben. So ist es auch in der Bündner
Kirche. Eine Darstellung muss die Kirche kritisch fragen, wie sachgemäss ihre
jeweiligen Entscheide waren. Damit wird der Blick in die Vergangenheit auch
für die Zukunft hilfreich. Möge diese Arbeit dazu beitragen.

Der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden sei bestens

gedankt für die Veröffentlichung dieser Studie in ihrem Jahresbericht, ebenso

dem Evangelischen Kirchenrat Graubünden für den grosszügigen Beitrag aus
dem Fonds für evangelisches Schrifttum. Der grösste Dank gebührt meiner
lieben Gattin für ihre intensive Mitarbeit bei der Redaktion.

9



I. Die Evangelische Kirche im Freistaat der Drei Bünde

A Die Staatsreligion

Jede Kirche steht innerhalb einer bestimmten Staatsordnung. Ihre Stellung in
dieser Ordnung hängt ab vom Staat als dem umfassenden Rechtsträger.1 Ob
der Staat eine Staatskirche will, Trennung von Kirche und Staat fordert oder
eine Kirche verfolgt, bestimmt Leben und Ordnung einer Kirche mit. Sie muss
sich dem ihr zugebilligten Raum entsprechend verhalten. Heute gilt in unserem
Land die Glaubens- und Gewissensfreiheit und die religiöse Neutralität des

Staates.2 Im Unterschied dazu war in den evangelischen Kirchen der Schweiz
nach 1566 das Zweite Helvetische Bekenntnis verbindlich. Dieses stellt seinen

Ausführungen einen Erlass der Kaiser Gratian, Valentinian und Theodosius aus
dem Jahre 381 als Grundgesetz voran. Er lautet:

«Wir wollen, dass alle Völker unter dem Regiment unserer gnädigen Herrschaft in
dem Glauben wandeln, den der heilige Apostel Petrus den Römern überliefert hat
— was der Glaube bezeugt, der bis heute von ihm selbst in uns eingepflanzt wurde -,
und dem offensichtlich der Papst Damasus und der Bischof Petrus von Alexandria,
ein Mann von apostolischer Heiligkeit, folgen. Das heisst, dass wir nach der apostolischen

Lehre und der evangelischen Unterweisung an eine Gottheit des Vaters, des
Sohnes und des Heiligen Geistes glauben, alle von gleicher Herrlichkeit und in
heiliger Dreieinigkeit. Wir befehlen, dass diejenigen, die diesem Gesetze folgen, den
Namen katholische Christen tragen, die übrigen aber, die wir für toll und wahnsinnig
halten, die Schande der Irrlehre auf sich nehmen müssen. Diese haben vor allem
einmal göttliche Strafe zu gewärtigen; es soll sie dann aber auch durch unsere
Ungnade, zu der wir nach dem Willen des Himmels berechtigt sind, die weltliche
Strafe treffen.»3

Das heisst:

a) Der Staat befiehlt kraft seiner Autorität, dass jeder Untertan den von ihm
anerkannten Glauben annehmen muss. Wer ihm widerspricht, gilt als

Häretiker und Übeltäter, dem ewige und zeitliche Strafen drohen.
b) Das Helvetische Bekenntnis betont im Anschluss an den zitierten Erlass:

«Da wir alle dieses Glaubens sind, hoffen wir, dass wir von allen nicht als Häretiker,
sondern als Katholiken und Christen gehalten werden.»

1 Vgl. Erik Wolf, Ordnung der Kirche, S. 13z.
2 Die entsprechenden Artikel der Bundes- und Kantonsverfassung werden auf S. 55 ff. besprochen.
3 Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort reformierten Kirche, hg. v.

Wilhelm Niesei, S. zzi.

IO



Die Reformatoren wollten keine neue Kirche gründen, sondern die bestehende

reinigen und erneuern. Auch als mehrere Konfessionskirchen entstanden,
änderte sich für die Evangelischen daran nichts,

c) Der Staat bekannte sich zum christlichen Glauben. Damit wurde dieser zu
seiner eigenen Angelegenheit und gehörte in seinen Aufgabenbereich. Er
wurde Staatsreligion. Alle Staatsoberhäupter standen als Glieder der Kirche
unter der besonderen Verpflichtung, kraft ihres Amtes dem Wohl der Kirche
zu dienen.4 W. Jenny zeigt anhand von Zitaten aus einer Predigt des Churer
Reformators Comander, wie das in der evangelischen Kirche verstanden
wurde. Danach sind die Obrigkeit und die Geistlichkeit zwei Ordnungen
oder Stände im Volk Gottes. Beiden hat Gott ihr Amt befohlen: «Denen

zweyen Ordnungen hatt Gott bevolhen ir Ampt, dass sy sich frommklich
hieltind, dem Volk vorstündint mitt gutem Byspil und Leerungen, das Volk
vor Gwalt schutztind und schirmptind, Fromkeyt uffnetind, damit Fromkeyt
und Grechtikeyt ein Fürgang hette, so sy die schirmtind und die Lasterhaff-
ten strafftind.»5

Über die Frage, wie der Staat seine Aufgabe gegenüber der Kirche erfüllen
sollte, herrschten die verschiedensten Ansichten. Es kam immer wieder zu

Spannungen und Streit, zu Übergriffen des Staates in kirchliches Gebiet und

umgekehrt. Die Struktur des Staates bestimmte in den Drei Bünden wie überall
die Ordnung dieses Verhältnisses. Daraus kann nur das für unsere Frage
Wesentliche angedeutet werden.

B Die Struktur des bündnerischen Staatswesens

i. Der Bundstag

Graubünden bildete bis zum Anschluss an die Eidgenossenschaft ein eigenes
Staatswesen, den Freistaat Gemeiner Drei Bünde, welcher im 15. Jahrhundert
aus dem Kampf der miteinander verbündeten Gerichtsgemeinden gegen die
Feudalherren hervorgegangen war.6 Dieser Freistaat blieb eine, durch die
geschichtliche Tradition zusammengehaltene lose Verbindung von selbstherrlichen

Gemeinden, die im Innern frei schalteten und nach aussen eifersüchtig
über ihre Souveränität wachten.7 Das bündnerische Staatswesen erhielt durch

4 Scheuner, Kirche und Staat, Sp. 1329.
Scheuner, Kirchenregiment, Sp. 1521.

s Jenny, Hirte, S. 382, nach Original im Staatsarchiv Graubünden, B 6, S. 165.
6 Liver, Überblick, S. 19.
7 Pieth, S. 249.

II



den Bundesvertrag von 1524 eine lockere gemeinsame Organisation.8 Der
Bundstag, die oberste gesamtstaatliche Behörde, setzte sich aus den Boten der

Gerichtsgemeinden zusammen. Diese wurden instruiert und hatten im Bundstag

den "Willen ihrer Gemeinden auszudrücken. Entscheiden durfte der Bundstag

nur nach Stellungnahme der Gemeinden. Was nicht durch die Instruktion
gedeckt war, musste dem Referendum, d.h. der Genehmigung der Gerichtsgemeinden,

unterbreitet werden. Träger der Souveränität war demnach die
Gesamtheit der Gerichtsgemeinden.'

Es bestanden keine gesetzlich fixierten Bestimmungen über die Rechte des

Bundstages in Kirchenfragen. Die Zeit der Reformation war eine unruhige Zeit,
in der sich oft unter heftigen Kämpfen neue Rechtsverhältnisse erst bildeten.
Allmählich konsolidierte sich vieles, das zunächst umstritten war. So ist der

Aufgaben- und Kompetenzbereich des Bundstages abzulesen aus getätigten
Beschlüssen, aus dem faktisch geübten Recht. Die Oberbehörde der Drei Bünde
fasste zur Zeit der Reformation manche gewichtigen Entscheidungen, die das

Kirchenwesen betrafen. Grundsätzlich neu war das nicht. Die Teilnahme der
weltlichen Obrigkeit an kirchlichen Dingen lag schon in den Entscheidungen
der vorreformatorischen Zeit begründet.10

z. Die Gemeinden

Unter dem Begriff «Gemeinde» ist in den Drei Bünden streng rechtlich die

Gerichtsgemeinde zu verstehen, deren 49 den Gesamtstaat bildeten. Diese

Gerichtsgemeinden waren für die Kirche in ihrer Gesamtheit bedeutsam, weil
ihre Mehrheit in gesamtbündnerischen Angelegenheiten in letzter Instanz
entschied.11

Lokal spielten für die Kirche die Gerichtsgemeinden eine geringere Rolle als

ihre Fraktionen, die Nachbarschaften. Diese waren meist überschaubare
Einheiten und bildeten echte Lebensgemeinschaften. Seit sich immer mehr
Nachbarschaften kirchlich von den früheren Talkirchen gelöst und eigene Gotteshäuser

gebaut hatten, deckte sich weitgehend die «Kirchgemeinde» räumlich
mit der Nachbarschaft.12 Die Nachbarschaften bildeten nicht Staatsanstalten,

8 Pieth, S. io^ff.
9 C. Jecklin, Urkunden, S. 83.

Liver, Überblick, S. 20.
10 Pieth, S. 122.
11 Liver, Gemeinden, S. 7.
12 Pieth, S. in.

IZ



sondern Markgenossenschaften, Verwaltungseinheiten. Sie besassen an den

meisten Orten Grund und Boden, vor allem Wälder, Weiden und Alpen. Diese
verwalteten sie gemeinsam und völlig selbständig.13 Das Kirchenwesen wurde
meistens analog zum geltenden Korporationsrecht verstanden und fiel in das

Gebiet der gemeinsamen Verwaltung.14 Ähnlich wie die Nachbarschaft eine

Genossenschaft zur Nutzung des gemeinsamen Landes darstellte, bildete sie

auch eine Pfrundgenossenschaft und verwaltete die Kirchengebäude und

Pfrundgüter, soweit nicht besondere Rechte und Lasten darauf ruhten. Das galt
auch, wenn sich mehrere Nachbarschaften zu einer Pfrund zusammenschlössen.
Die «Kirchgemeinden» hatten sich schon vor der Reformationszeit grosse
Rechte erkämpft in Fragen geistlicher Gerichtsbarkeit, Ein- und Absetzung der
Geistlichen und Verfügung über das Kirchenvermögen. Die Auseinandersetzung

darüber endete vielfach schon im 16. Jahrhundert mit der völligen
Autonomie der Kirchgemeinden.15 Damit war ein wichtiger Schritt zur
Vorbereitung der Reformation vollzogen.

3. Der bischöfliche Lehensstaat

Im Laufe der Jahrhunderte war der Bischof von Chur der reichste Grundherr
und der mächtigste Landesherr geworden.16 Bis weit über die heutigen Bistumsgrenzen

hinaus, besonders im Tirol, besass er als Feudalherr Rechte auf Zölle,
Gerichtsbarkeiten, Lehen, Amtsbesetzungen. Das Haupt des Hochstiftes
vereinigte eine Fülle von politischen, sozialen und kirchlichen Rechten in seiner
Person. Jeder Angriff auf eines dieser Rechte musste darum eine Beeinträchtigung

seiner Stellung als Landes- und Grundherr bedeuten.17 Dieses

komplizierte Machtgefüge prägte die Entwicklung der Reformation in Bünden
entscheidend. In den Kämpfen der Bauern- und Reformationsbewegung lassen

sich weder soziale noch politische Elemente vom Religiösen reinlich scheiden.

13 Liver, Gemeinde, S. 9L
14 Camenisch, Reformation, z. B. S. 55, 204, 230, 259.
15 Pieth, S. 121.
16 Pieth, S. 42.
17 Vasella, 1525/26, S. 6. Vasella stellt die wirtschaftlichen Probleme (Zehnten und Zinsen) und

die geistliche Gerichtsbarkeit in den Vordergrund.

13



C Die Reformation

i. Gesamtbiindnerisch

Die beiden llanzer Artikelbriefe von 1524 und 152.6 wurden für das Verhältnis
von Staat und Kirche am bedeutsamsten. Der erste, datiert vom 4. April 1524,
forderte unter anderm, dass die Geistlichen ihre Pfründe recht versehen und
stets anwesend sein sollten. Den Gemeinden wird das Recht erteilt, bei der
Wahl und Entlassung der Pfarrer mitzureden. Geistliche Gerichtsbarkeit in
weltlichen Fällen wird aufgehoben und mancherlei Missstände im Leben und
der Amtsführung der Pfarrer werden abgestellt.18

Der zweite Brief vom 25. Juni 1526 ging wesentlich weiter und entzog dem
Bischof von Chur viele seiner weltlichen Vorrechte über Ämterbesetzung,
Gerichtsbarkeit, Steuern. Das Verbot, ausländische Priester zu ernennen, und
die Forderung eines Mitspracherechts bei der Wahl des Bischofs erklären sich

aus dem Gegensatz zu Österreich, dem das Bistum verbunden war.
Der Grossteil der «kirchlichen» Artikel betraf somit den Bischof als Feudalherrn

und Reichsfürsten. Aber wie in dessen Amt das Geistliche und das

Weltliche miteinander verflochten war, kann auch bei den Beschlüssen des

Bundstages das Religiöse nicht säuberlich vom Wirtschaftlich-Politischen
getrennt werden.19 So stehen bei Art. 4 des 2. Artikelbriefes über die Abschaffung
der Jahrzeitstiftungen wirtschaftliche Erwägungen im Vordergrund, die
Begründung jedoch greift die Lehre von der Verdienstlichkeit des Messopfers für
Lebende und Tote an:

«Zum Vierden, uff das unser vordren ettlich zinsz an iartzit, es sige an stifften, Clöster
oder kilchenn geben und verlassenn, und dardurch den abgestorbenn grosz hulff und
furdrung zu erlangenn ewige Sälickaytt zu thun vermaindt handt, des wir aber nit
könend bericht werden. Der halb ist unser maynung und fürnämen, das (wir)
byderblütt, so das verschafft hattindt, oder iero erben, füro nit wytter ze geben
verbynden wellen; ,..»20

Art. 5 verbietet den Klöstern die Novizenaufnahme und stellt die Klöster
unter weltliche Verwaltung.

Die Ansetzung des llanzer Religionsgespräches vom Januar 1526^ war ein

Eingriff in das hierarchische System Roms. Das Churer Domkapitel hatte den

Churer Pfarrer Johannes Comander und seine Freunde vor dem Bundstag

18 C. Jecklin, Urkunden, Ilanz 1524: S. 78, llanz 1526: S. 89." Vasella, 1525/26, S. 42, und 1526/40, S. 28.
20 Vasella, 1526/40, S. 72ff.
21 Camenisch, llanz.

14



angeklagt, sie legten die Heilige Schrift in einer Weise aus, die den heiligen
Überlieferungen der Kirche widerspreche, griffen die Sakramente an, verachteten

die Messe und wollten so die christlichen Ordnungen, die immer bestanden,

zunichte machen. Der Bundstag solle sie gebührend bestrafen und Coman-
der absetzen und verbannen. Die Rechtslage war klar. Nach römisch-katholischem

Recht hat bis heute nur die kirchliche Oberbehörde die Kompetenz, über
die Wahrheit einer Lehre zu entscheiden. Nun vollzog der Bundstag aber nicht
das kirchliche Urteil, sondern Hess die Frage nach dem Vorbild der Zürcher
Disputation von 1523 durch ein Religionsgespräch entscheiden. Damit wurde
dem Bischof seine Zuständigkeit abgesprochen. Er wurde zur Partei und hatte
seine Klage vor einem Gremium von Laien zu vertreten. Nicht umsonst
protestierten an der Zürcher Disputation wie in Ilanz die katholischen Vertreter
energisch gegen die Rechtmässigkeit des Verfahrens und die Zuständigkeit der

Teilnehmer, versuchten die Durchführung zu verhindern und erklärten hernach
die Beschlüsse für ungültig. Der Bundstag praktizierte mit der Ansetzung des

Gesprächs die von Luther und Zwingli vertretene Erkenntnis vom allgemeinen
Priestertum und vom Recht der Laien, über die christliche Lehre zu urteilen.
Die Lehr- und Regierungsgewalt, wie Rom sie versteht, war damit angegriffen.22

Wie es auch im Bereiche zahlreicher eidgenössischer Stände geschehen war,
hatten die Drei Bünde an zwei Bundstagen, vermutlich einmal schon im Jahre

1524, Predigtmandate erlassen, worin die Geistlichen angewiesen worden

waren:

«man solle nüts dann das waar luter Gots wort predigen und leeren.»23

Die Bundesbehörde hat jedoch die Reformation weder durchgeführt noch
befohlen oder auch nur empfohlen. Sie gab lediglich den Weg dafür frei. Dies

bezeugen die zwei folgenden Bundstagsbeschlüsse. Der eine lautet in den
entscheidenden Sätzen:

«Jedermann in den Drei Bünden, wess Geschlechts, Berufs und Standes er auch sei,
steht es frei, nach Gutdünken oder Gewissen den römischen oder evangelischen
Glauben zu wählen, festzuhalten und zu bekennen. Den Anhängern beider Konfessionen

ist es, unter Androhung angemessener Strafe, streng untersagt, die andere
Partei unter dem Deckmantel der Religion öffentlich oder im geheimen in gehässiger

22 Martin Luther hat diese Grundsätze in der Schrift «An den christlichen Adel» vertreten. Für
Zwingli vergl. Locher und Farner passim. - Camenisch, Ilanz, und Jenny, Comander I, S. I49ff.,
werden dem katholischen Standpunkt nicht ganz gerecht.

23 Vasella, 152.5/26, S. 46, Zitat Hofmeister Akten 1. c. 15.

15



Weise zu verfolgen... Was aber die Wiedertäufer und andere Sektierer und Rotter
betrifft, so wird durch die gleiche Landesverordnung ein- für allemal zu Recht
gesetzt, dass solche Irrlehre verboten ist. Wer... hartnäckig auf seinem Irrtum
verharrt..., wird ohne Gnade des Landes verwiesen.»24

Der andere Beschluss ist im 13. Artikel des 2. Ilanzer Briefes enthalten. Er
fordert von den Gemeinden, dass sie die Pfarrer ordentlich besolden, und
dekretiert dann:

«...und sol ouch dar by ain jede gemaindt gwalt haben, alle zit ainen Pfarrer zu
setzen und entsetzenn, wan es sy gutt bedunckt.»25

Die Beschränkung der landesherrlichen Rechte des Bischofs, die Stärkung
des Gemeinderechts und die Freigabe der Entscheidung für oder gegen den

neuen Glauben wurde für die Kirchen von grösster Bedeutung.26 In den evangelischen

Staatswesen Zürich und Bern entwickelte sich ein straffes Staatskirchen-
tum mit strengen obrigkeitlichen Massnahmen und mit Pfarrern als Staatsbeamten.

Der Rätische Freistaat jedoch war kein zentralistischer Obrigkeitsstaat.
Da die Souveränität in kirchlichen wie in politischen Dingen nicht bei der
Zentralbehörde, sondern im kleinen Gemeinwesen lag, hiess «Kirche und
Staat» für Bünden in erster Linie Kirchenwesen in den Nachbarschaften, den

heutigen politischen Gemeinden.

2. Die Durchführung der Reformation in den Gemeinden

Die Reformation wurde nicht in einem einmaligen Akt verwirklicht. In jeder
Gemeinde ging diese auf ihre eigene Weise vor sich. Es dauerte oft mehrere

Jahrzehnte, bis Gemeinden zum «neuen» Glauben übergegangen waren. Äus-
serlich wurde die erstrebte Erneuerung meistens damit demonstriert, dass man
nach einiger Zeit evangelischer Predigt die Messe abstellte und mehr oder
weniger geordnet Bilder und Altäre aus den Kirchen entfernte.27 Wer vollzog
diesen Wandel? Der Bundstagsbeschluss, der die Wahl zwischen katholischem
und evangelischem Glauben freistellte, hätte dahin verstanden werden können,
dass Einzelne sich entschieden und mit einigen Gleichgesinnten eine Gemein-

24 Der Wortlaut ist nicht im Original erhalten, ist aber aufgeführt in de Porta, Historia Bd. I,
liber I, S. 146. - Zitiert nach Camenisch, Reformation, S. 67.

25 C. Jecklin, Urkunden, S. 93.
26 Pieth, S. 133: «Das Bestreben, die kirchliche Gewalt der staatlichen unterzuordnen, lag schon

jenen frühern Artikeln zugrunde». - Vgl. Holl, Luther, S. 326-350.
27 Camenisch, Reformation, S. 110 u. ö.

16



schaft innerhalb der bestehenden Gemeinde bildeten. So scharte sich auch

anfänglich oft nur ein Teil einer Gemeinde um einen evangelischen Prediger.
Aber nach damaliger Auffassung war die Religion nicht Privatsache, sondern
öffentliche Angelegenheit. Wenn an einem Ort Gemeindeglieder evangelisch,
andere katholisch waren, erhob sich die Frage, wem die gemeinsamen
Pfarreigüter und Gebäude gehörten. Die Glaubensfrage wurde damit zur Rechtsund

Besitzfrage. Darum wurde das übliche Recht angewendet: Es wurde
«gemehrt». Was die Mehrheit beschloss, war in bezug auf Kirche und Kirchengut
verbindlich. «Man legte die Ilanzer Artikel im allgemeinen so aus, dass die
Minderheit einer Gemeinde sich der Mehrheit zu fügen habe... Später änderte

man die Praxis ausdrücklich dahin ab, dass zwar das Kirchengut (Kirche,
Pfarrhaus, Stiftungen, Fonds) Eigentum der Mehrheit sein solle, dass dagegen
ein religiöser Zwang nicht ausgeübt werden dürfe... Wer in einem Ort der
andern Konfession wohne, möge ungehindert seine religiösen Bedürfnisse
anderswo befriedigen.»28 Art. 13 des zweiten Ilanzer Briefes ermöglichte den

Gemeinden, mit dem Recht Pfarrer ein- und abzusetzen, auch nach freiem
Ermessen einen Messpriester oder einen Prädikanten zu wählen und damit über
die Zugehörigkeit zum einen oder andern Glauben zu entscheiden.

Beispielhaft wirkte Chur, als es bei der Wahl eines Stadtpfarrers ohne

Kontakt mit dem Bischofshof 1523 Johannes Comander an die Martinskirche
wählte. Chur war auch Vorbild, dem andere Gemeinden nachlebten, als 1527
der Rat den Messgottesdienst verbot. Bilder und Altäre wurden erst nach und
nach entfernt. Einer Klage gegenüber machte der Stadtrat geltend, die Drei
Bünde hätten mehrmals beschlossen, dass in den einzelnen Orten in Glaubenssachen

die Mehrheit entscheide, und der andere Teil sich zu unterwerfen habe.29

Der zweite Ilanzer Artikel forderte von den Gemeinden, dass sie ihre Pfarrer
gebührend besoldeten. Darum mussten ihnen mit der Verantwortung für die

Pfarrbesoldung auch die Eigentumsrechte über das Pfrundgut und dessen

Verwaltung übergeben werden. Die schon lange dauernde Entwicklung zur
völligen finanziellen Unabhängigkeit der Gemeinden kam damit zu ihrem Ab-
schluss.30

Diese beiden Punkte des zweiten Ilanzer Artikels, Freiheit der Pfarrwahl und

Verpflichtung zu angemessener Pfarrbesoldung, bestimmten entscheidend das

Gesicht der Bündner Kirche bis in unsere Zeit. Das Recht auf freie Pfarrwahl

28 Camenisch, Reformation, S. 103F.
29 Camenisch, Reformation, S. 193. - Berger, S. 12.
30 Camenisch hält es für selbstverständlich, dass auf Grund der Ilanzer Artikel die Pfrundgüter

den Gemeinden zugesprochen wurden (S. 55). Ganz so selbstverständlich war es wohl nicht,
bringt er doch selber in der Reformationsgeschichte Beispiele von Streitigkeiten darüber.

17



wurde zwar bald durch die Einrichtung der Synode beschränkt. Der Brauch,
dass jede Kirchgemeinde über ihre Konfessionszugehörigkeit abstimmen konnte,

führte zu einer einmaligen konfessionellen Parität. So wechselte etwa um
Ilanz der Konfessionsstand von Dorf zu Dorf, auch innerhalb der gleichen
Gerichtsgemeinde.31

Die Bestimmung über die Pfarrbesoldung hatte eine völlige Selbständigkeit
der einzelnen Gemeinde in ihrer Verwaltung zur Folge. Sie erhielt an das

Pfarrgehalt nichts von aussen, sie bestimmte die Anstellungsbedingungen des

Pfarrers allein und hatte niemandem Rechenschaft über ihre Finanzen
abzulegen. Das änderte sich erst in den 20er Jahren unseres Jahrhunderts durch
die Schaffung einer zentralen Kirchensteuer und damit verbunden einer
zentralen Ausgleichskasse.

Diese Verwaltungsstruktur führte zu einer weitgehenden Verwaltungseinheit

von kirchlicher und politischer Gemeinde. Pfarrer wurden, soweit die

speziellen Fonds nicht genügten, aus den Mitteln der politischen Gemeinde
besoldet. Das Kirchenwesen bildete meist einen Zweig der allgemeinen Verwaltung,

ähnlich wie heute Schul- und Armenwesen. Sinnbild dieser Einheit ist das

heute noch vereinzelt anzutreffende Gemeindehaus, das als Gemeindekanzlei,
Schul- und Pfarrhaus zugleich dient.

Innerhalb dieses politischen Rahmens entstand die Evangelisch-Rätische
Synode.

II. Die Evangelisch-Rätische Synode

A Die Entstehung der Synode

Die Gemeinden in Bünden, die den evangelischen Gottesdienst eingeführt
hatten, waren anfänglich nur durch die relative Gleichheit in Lehre und Gottesdienst

miteinander verbunden. Die Zugehörigkeit zum gleichen Staatswesen
bildete das äussere Band. Im übrigen hatte die «evangelische Kirche» keine
Gestalt und war nicht gemeinsam geordnet. Aber die Pfarrer lasen die gleichen
Schriften der Reformatoren und verkehrten durch Briefe und Besuche miteinander.32

In einzelnen Entscheidungen hielten sie sich an Anweisungen der Refor-

31 Erst im 17. Jahrhundert bildeten sich als Ausnahme auch innerhalb einzelner Nachbarschaften
Paritätsverhältnisse mit zwei Kirchen am gleichen Ort, oder seltener Benutzung der gleichen
Kirche. In jedem Fall liegen besondere Gründe vor. Der Normalfall war die konfessionell
einheitliche Nachbarschaft, aber die Konfession konnte von Ort zu Ort wechseln.

32 Ein eindrückliches Zeichen für die enge Verbindung von Bünden mit Zürich bildet die Korre¬
spondenz Bullingers mit Graubünden, die in drei Bänden von Traugott Schiess herausgegeben
wurde (Quellen zur Schweizer Geschichte, Bde. 23-25), 1904 und 1906.

18



matoren oder ahmten das Vorbild der Zürcher und Churer Gemeinde nach.
Das war eine Form kirchlicher Ordnung, wie sie sich überall in Anfangszeiten
neu entstandener Gemeinschaften bildet. Der Churer Pfarrer Comander war die
führende Persönlichkeit, er ging mit dem Beispiel voran, stand Pfarrern und
Gemeinden mit Ratschlägen bei und trat an die Spitze, wo eine Neuerung gegen
Widerstände durchgesetzt werden musste. Er wirkte aber nicht diktatorisch,
sondern beriet sich mit seinen Kollegen. Diese gemeinsamen Beratungen bilden
die Vorform der Evangelisch-Rätischen Synode.

Auf die Dauer aber zeigte sich immer dringlicher die Notwendigkeit einer
strafferen Einheit und einer festeren Ordnung. Wie in jeder Umbruchszeit
machten sich allerlei unruhige Geister bemerkbar.33 Was die Reformatoren
wollten, wurde missverstanden und missbraucht. Die Freiheit des Evangeliums
wurde zu Willkür und Selbstherrlichkeit ausgenützt. Das brachte Zwietracht
in die Gemeinden, schadete der reformierten Sache und bot den Gegnern
willkommenen Anlass zu Schmähungen. Bei der geringen Staatsgewalt der Drei
Bünde war die Gefahr eines Chaos und ständiger Streitigkeiten grösser als in
straffen Obrigkeitsstaaten.

Weil den Pfarrern Handhaben zur Durchführung nötiger Massnahmen fehlten,

wandten sich Comander und seine Freunde Anfang 1537 an den in Chur
versammelten Bundstag. Dieser allein hatte das Recht, gesetzlich bindende

Verordnungen zu erlassen. Es stand ihm jedoch zu, einzelne Befugnisse an
bestimmte Instanzen zu delegieren, die solche in seinem Auftrag und unter
seiner Aufsicht ausübten. Um eine solche Übertragung bestimmter begrenzter
Aufgaben des Bundstages an die Pfarrer handelt es sich beim Bundstagsbe-
schluss vom 14. Januar 1537, durch den dem Begehren der Pfarrer entsprochen
wurde. Er markiert den Beginn der Evangelisch-Rätischen Synode. Darum seien

die entscheidenden Sätze in extenso angeführt:

«... und unns erscheint, als dan zu predigen das evangelium nothwendig sye, das

götlich wort uffrecht und warhafftig für zuohalten, sölichs ouch nit minder mit
züchtigem wandel, frommen laben, guten exempel vorzetragen, hierinn inen (sc. den
Gesuchstellern) ob sölichem ernstlich ze halten unnd insächen thun gebüre unnd
zuostande, Unnd ob aber jemandt in sölichem ampt an der leer oder an sinem leben

ergerlich, unerbar aid ergerlich in einem stück aid dem andern erfunden würde,
denselbigen von sölichem zu wysen, warnen, vermanen unnd straffen haben. Unnd
wo aber sölich gütig früntlich warnung, vermanung unnd straff an im nitt erspriessen
unnd besserung pringen möcht, inn gantz unnd gar pannen, usschliessen unnd des

33 Es ist nicht nur an Täufer gedacht, deren zwei der bekanntesten aus Bünden stammten: Jörg
Blaurock und Andreas Castelberger. Comander beklagt sich auch über andere Geister, die ihm
das Leben schwer machten.

19



ampts untuglich unnd unwirdig schetzen unnd halten. Zum andern, so dan frömbd
predicanten in unser landt ziehen und verfügen würden, das sy die selbigen zuo
verhören unnd examinieren gwalt habend, ob sy gschickt gnugsam in der leer, ouch
kundschafft ires wandels unnd läbens von denen enden und orten, da sy vor gewonet
haben, von inen zuo erforderen, damitt man nit mit frömbden anderstwo vertribnen
lüthen betrogen unnd überfürt werde...»34

Dieser Beschluss beschränkt sich auf zwei Rechte: Im Amt stehende Pfarrer,
die sich in Lebenswandel oder Lehre etwas zuschulden kommen lassen, sollten
zunächst gemahnt und zurechtgewiesen und nötigenfalls bestraft und
ausgeschlossen werden. Auch sollten die neu herzukommenden Prediger auf ihre
Lehre hin examiniert und auf ihren Lebenswandel hin geprüft werden.

Mit Recht hat man geltend gemacht, dieser Bundstagsbeschluss könne nur
in eingeschränktem Sinn als Stiftungsurkunde der Synode bezeichnet werden.35

Die beiden Rechte werden in allgemeiner Form den Prädikanten übertragen.
Wer alles dazu gehört und in welcher Form sie ihre Aufgabe ausführen sollen,
ist nicht gesagt. Auch sind ihnen keine Rechtsmittel in die Hand gegeben, um
die Beschlüsse durchzuführen. So hätten eventuell die Churer Pfarrer auf Grund
ihres Ansehens, oder ein kleines Gremium von befähigten Pfarrern, den Auftrag
ausführen können. Doch in den freien Zusammenkünften der Pfarrer bestand
dafür bereits eine Instanz. Sie musste nur noch mit den nötigen Kompetenzen
ausgestattet werden.

Auf Grund der staatlichen Anordnung und Erlaubnis und innerhalb des

umschriebenen Bereichs bildete sich somit die Evangelisch-Rätische Synode.
Wie sie sich verstand und wie sie ihre Tätigkeit ausübte, wird sichtbar an der

Ordnung, die einige Jahre später nötig wurde. Denn vor allem italienische
Glaubensflüchtlinge machten ihr schwer zu schaffen. Gallicius nennt sie in
einem Brief an Bullinger schwärmerisch und eigensinnig.36 Den äusseren Anlass
bildete eine Aufforderung des Bundstages, für Pfarrer und Lehrer der
Untertanengebiete eine Glaubensnorm zu verfassen. Gallicius, der Churer Pfarrer,
entwarf ein Bekenntnis und eine Synodalordnung. Beides wurde von der Synode
beraten, wobei einige Mitglieder Vorbehalte machten, mit ihren Anträgen
jedoch nicht durchdrangen. Nachdem der Entwurf von Bullinger gebilligt
worden war, genehmigte der Bundstag Bekenntnis und Synodalordnung im
Herbst 1553 und setzte sie damit in Kraft.

In der Einleitung wird die Rechtmässigkeit der Pfarrsynode begründet:

34 de Porta, Historia, Bd. I, S. 191 und Truog, Synode, S. 11.
35 Truog, Synode, S. iz.
36 Der Brief an Bullinger ist im handschriftlichen Original und bei de Porta in extenso dem

Bekenntnis vorangestellt.

2.0



«In erster Linie scheint es uns angemessen, die Kapitelversammlungen beizubehalten,
da dieselben zu gegenseitiger Anregung und Erziehung in hohem Masse geeignet
sind.»37

Sie sei guter apostolischer Brauch und entspreche dem reformierten Grundsatz,

dass alle Pfarrer einander gleichgeordnet seien. Synoden als

Pfarrversammlungen gab es auch schon seit mehreren Jahren in andern reformierten
Schweizer Kirchen.38 Auch wird der Bundstag als Anregung und Vorbild
gewirkt haben.

B Die Confessio Raetica39

Der erste grundlegende Teil trägt die Überschrift: Fides Synodi evangelium
Christi in tribus Raetiae foederibus praedicantium. Die Diener am Evangelium
bekennen sich in ihr zum wahren Glauben, der in der Bibel Alten und Neuen
Testaments gelehrt wird und zusammengefasst ist in den alten Bekenntnissen.
Das Apostolicum, das Nicänum und das sog. Athanasianum werden in extenso
aufgeführt, auf andere Schriften, die den wahren Glauben lehren und Irrlehren
bekämpfen, wird kurz hingewiesen. Weil diese massgebenden Schriften die
christliche Wahrheit gültig zusammenfassen, wird im anschliessenden Bekenntnis

nur näher auf die Abwehr aktueller Irrtümer eingegangen. Darum spiegelt
das Rätische Bekenntnis die damaligen Auseinandersetzungen in der Synode
wider. Zunächst wird betont, dass unser Hei! allein in Christus und seiner
Heilstat liegt und allein im Glauben aufgenommen wird. Dieser Glaube ist aber

nur lebendig, wenn er Liebe und gute Werke als Früchte zeigt. Ausführlich wird
der Behauptung entgegengetreten, Gott schaffe nicht nur das Gute, sondern
auch das Böse. Wohl regiert Gott alles; das Böse und die Sünde sind aber unser
Werk, das Gott verneint und bestraft. Die Lehre von der Prädestination sagt
nicht, dass Gott in gleicher Weise den Menschen zum Heil und zum Unheil
führt. Das Heil schafft Gott, das Unheil zieht sich der Mensch durch seine nicht
von Gott geschaffene Sünde zu.

Fast der halbe Raum des Bekenntnisses ist der Sakramentsfrage gewidmet.
Taufe und Abendmahl sind äussere Zeichen, die das Heil nicht enthalten oder
schaffen, sondern bezeugen. Die Kindertaufe wird mit dem Hinweis auf die

Beschneidung der Kinder in Israel begründet, eine Wiederholung der gültigen
Taufe abgelehnt.
37 Abschnitt 22 nach der Zählung von Camenisch, Confessio.
38 Die Synode in St. Gallen entstand schon 1527.
3' Der Text des Bekenntnisses bei de Porta, Historia, Bd. II, S. 193-224. Der erste Teil, die «Fides»,

auch bei Ernst Friedrich Karl Müller, Bekenntnisschriften der reformierten Kirche, 1903,
S. ié3ff. - Camenisch, Confessio.

ZI



Das Bekenntnis zeigt sowohl in der allgemeinen Sakramentslehre wie in der
Begründung der Kindertaufe die Schule Zwingiis. Die Reduktion auf die gerade
umkämpften Lehren ist Vorzug und Grenze zugleich: Es ist nicht abstraktes

Gelehrtenprodukt, sondern aus echter Bekenntnissituation entstanden. Für
spätere Zeiten konnte es jedoch wenig Hilfe bieten, um neu auftauchende
Lehren zu prüfen.

Der zweite, ausführlichere Teil der Confessio trägt den Titel Placita. Man
kann ihn ein Geschäftsreglement für die Synode und eine Predigerordnung
nennen. Er wird deutlich abgegrenzt gegen das vorangehende Bekenntnis.
Dieses beansprucht göttliche, unvergängliche Autorität, während die Placita
Beschlüsse und Anordnungen enthalten.

Eine Reihe von Artikeln40 regelt den Gang der Synodalverhandlungen. Als
deren Zweck wird angegeben:

«Hiebei sollen wir uns gegenseitig im Namen Gottes ermahnen und ermuntern,
Ärgernisse unter uns und in unsern Gemeinden beseitigen, Beratung pflegen, wie die
Bahn für die Erneuerung der Kirche mit wachsender Wucht frei gemacht werden
könne» (22.).

Mit Psalm 119 und dem Unservater wird die Versammlung eröffnet. Zuerst
wird ein Vorsitzender gewählt, der minister synodi, danach die geistlichen
assessores, die den minister in der Leitung unterstützen (25). Nach der Wahl
eines Schreibers und dem Verlesen der Verordnung, dass niemand sich ohne

triftigen Grund aus der Sitzung entfernen dürfe, wird das nizänische oder das

athanasianische Bekenntnis verlesen und von einem älteren Mitglied ein
Abschnitt daraus erklärt (28). Hierauf ist allgemeine Diskussion. Jeder kann
Fragen und Vorschläge äussern. Zuletzt folgt die allgemeine Umfrage.

In dem Teil, der als Predigerordnung bezeichnet werden kann, wird zunächst
die Berechtigung der Sonntagsfeier und des Gottesdienstes nachgewiesen. Als
Festtage werden nur Weihnachten, Ostern, Himmelfahrt und Pfingsten
beibehalten und ihre Heilighaltung gegenüber allerlei Vergnügungen gefordert. Im
Gottesdienst sollen regelmässig das Unservater, der Dekalog und das Apo-
stolicum gelesen werden. Die Predigten dürfen nicht über freie Texte gehalten
werden. Es sind fortlaufend biblische Bücher auszulegen. Die Kinder sollen

wenigstens siebenmal jährlich zur Unterweisung versammelt werden (30—37).

Ausführlich wird Lehre und Vollzug der Taufe behandelt. Dass sie vor versammelter

Gemeinde und nach fester Liturgie stattfinden soll, ist einleuchtender,
als die Bestimmung, dass niemand, auch der Pfarrer nicht, sein eigenes Kind
*° Es wird die Numerierung verwendet, die Camenisch, Confessio, gibt. Im handschriftlichen

Original und bei de Porta fehlt die Zählung.

22



taufen dürfe (37-47). Das Abendmahl ist mit ungesäuertem Brot zu feiern und
nicht in die Häuser zu tragen, weil es ein öffentlicher Akt ist (48f.). Beim
Abschnitt über die Eheeinsegnung werden die Gemeinden ermahnt, über die
Ehemoral zu wachen (50E).

Den Pfarrern wird ans Herz gelegt, sich zu prüfen, an welchem Ort sie Gott
am besten dienen, sich nicht in andere Gemeinden einzudrängen und einem
Wechsel nur auf gesetzliche Berufung hin, nach Beratung mit Amtsbrüdern und
in der Gewissheit von Gottes Führung, zuzustimmen (52). Nach den Verordnungen

über die Amtsführung der Pfarrer befassen sich die Placita mit den

Synodalverhandlungen und regeln deren Hauptgeschäfte: Zensur und Rezeption.

Streng mutet die Forderung an, keiner solle ein Vergehen eines Kollegen
verschweigen, auch wenn er davon nur gerüchtweise gehört hat.

«Allfälliges Unkraut soll unparteiisch ausgereutet werden, auf dass niemand uns
etwas Böses nachsagen könne» (54).

Zensurwürdiges darf nicht an die Öffentlichkeit gelangen; ein Fehlbarer soll
nicht dem Spott oder der Gehässigkeit preisgegeben werden, man soll ihn
vielmehr durch Versöhnlichkeit aufrichten (55). Die Ursache eines Ausschlusses

ist in ein Buch einzutragen. Über die Rezeption wird bestimmt, dass nicht nur
Auswärtige, wie es der Bundstag gefordert hatte, sondern auch Einheimische

geprüft werden, ob sie das wissenschaftliche Rüstzeug zum Verständnis der
Bibel mitbringen (6if.). Die Schlussbestimmung fordert von den Mitgliedern,
an den Tagungen der Synode zu erscheinen, bei Androhung des Ausschlusses
nach mehrmaligem Wegbleiben (64).

Für die spätere Entwicklung war der Passus folgenreich:

«Bei unseren Verhandlungen... sind neben den Prädikanten die Herren Brüder zugegen,

welche der Kapitelsort auf unseren Wunsch als Assessoren oder Konsultoren uns
beigesellt.»

Die Verhandlungen sind öffentlich. Jedermann kann kommen und sich

überzeugen,

«dass wir nur solche Dinge besprechen, die zur Ehre Gottes und zur Förderung von
Frieden und Wohlfahrt in unserem Vaterland dienen» (23).

Diese Assessoren, nicht zu verwechseln mit den geistlichen assessores, die
den minister in der Feitung der Synode unterstützen, sind eine nicht bestimmte
Zahl von Faien des Synodalortes, die als Ehrengäste den Verhandlungen folgen
und auch das Recht haben, Fragen zu stellen und mitzuberaten.

2-3



C 'Würdigung der Ordnung von 1553

Vergleichen wir die Rätische Konfession mit der heutigen Kirchenordnung, so

entsprechen die Placita weitgehend unsern «Reglementaren Bestimmungen».
Eine umfassende Darstellung über die einzelnen Instanzen der Kirche, über
Gemeinde, Bundstag, Pfarrer und Synode und ihr gegenseitiges Verhältnis fehlt.
Das hätte klare Bestimmungen von Bund und Gemeinden über Kirchenfragen
vorausgesetzt. Nun aber besassen weder die Drei Bünde noch die Gemeinden

ausgeführte Verfassungen. Nur die wichtigsten Angelegenheiten waren einiger-
massen gesetzlich fixiert. Darum redet die Evangelisch-Rätische Synode in ihrer
Ordnung nur von den Dingen, die ihr selber zukamen, von Synode und Pfarrerdienst.

Innerhalb dieser Grenzen spricht sie aber deutlich aus, was die Kirche
ist und will. Die Synode hatte keine Verfassung im heutigen Sinn. An deren
Stelle stand das Bekenntnis.41 Grundlage der Reformation war der Glaube an
den lebendigen Gott, der sich nach «lern Zeugnis der Bibel in Jesus Christus
offenbart und unser Heil schafft. Kirche ist Gemeinschaft des Glaubens, die

vom Wort Gottes lebt und ihm dient. Dass es um diesen wahren Gott geht und
nicht um menschliche Meinungen und Traditionen, sollte mit dem Hinweis auf
die Glaubensgrundlage betont werden.

Die Überschrift beider Teile der Confessio besagt, es handle sich um
Angelegenheiten «Synodi praedicantium». Es wird Glaube und Ordnung gültig und

verpflichtend für ihre Mitglieder dargestellt. Ihre Beschlüsse konnten Gemeinden

und Gemeindeglieder nicht gesetzlich verpflichten. Aber auch in diesem

engen Rahmen hatte die Ordnung weitreichende Bedeutung. Der Bundstag
hatte sie genehmigt. Damit hatte er sich selbst gebunden, nur Pfarrer in evangelischen

Gemeinden zu dulden, die von der Synode anerkannt waren, und

nötigenfalls die Absetzung eines Nichtanerkannten durchzusetzen. Darüber
hinaus verpflichtete die staatliche Genehmigung den Bundstag, über die Einhaltung

der Ordnung zu wachen und die Ausführung genehmigter Beschlüsse zu
erwirken.

Weit mehr griff die Synodalordnung in das Leben der Gemeinden ein. Mit
dem Rezeptions- und Zensurrecht der Synode wurde ein wichtiger Teil der

Gemeindefreiheit, nämlich die freie Wahl und Absetzung der Pfarrer,
eingeschränkt. Die Synode hatte in diesen Fragen das Vorrecht. Innerhalb dieses

Rahmens stand es den Gemeinden frei, aus den Synodalen Pfarrer nach ihren
Gesichtspunkten und eigenen Bedingungen zu wählen. Die für die Synodalen

41 Jede Verfassung ist ein Bekenntnis, eine Selbstdarstellung. Auch die modernen Staats- und
Kirchenverfassungen sind Bekenntnisse des Geistes, aus dem sie entstanden sind.

2-4



bindenden Vorschriften über kirchliche Handlungen, Sonntagsheiligung,
Eindämmung von Vergnügungen an Festtagen, Abstellen von abergläubischen
Bräuchen, Ehemoral prägten das Gemeindeleben.

Erzwingen konnten die Pfarrer freilich nichts, sondern nur durch Predigen
und Lehren im geforderten Sinne wirken. Es heisst in den Placita mehrmals:
«Wir ermahnen die Gemeinde.» Ein Beschluss der Synode besass aber ein
moralisches Gewicht in den Gemeinden, weil diese im allgemeinen Ansehen

genoss. Sie besass keine rechtlichen Befugnisse ausser der Rezeption und Zensur.

Wollte sie etwas Verbindliches bestimmen, musste sie an den Bundstag
gelangen, der ihren Antrag ganz nach seinem Gutdünken behandeln konnte.
Vor allem hatte sie auch keine Verwaltungsaufgaben. Es gab keine Zentralkasse.

Alles Finanzielle wurde von den Gemeinden selbständig geregelt. Sie erhielt
etwa Geschenke vom jeweiligen Synodalort, hatte aber von den Gemeinden
keine Einnahmen. Trotz dieser sehr engen Grenzen des Kompetenzbereiches
hatte die Synode genug Stoff für Verhandlungen durch die Prüfung und
Aufnahme neuer Mitglieder und das heikle Geschäft der Beaufsichtigung der
Pfarrer. Die jährlichen Zusammenkünfte boten Zeit zur Besprechung von
Glaubens- und aktuellen Tagesfragen und zum freundschaftlichen Zusammensein;

sie stärkten und förderten manchen einsamen Prädikanten in seinem Amt.

III. Handhabung der Ordnung von 1553

Die kirchliche Ordnung, wie sie sich in den Jahren 1524 bis 1553 in den Drei
Bünden ausgebildet hatte, blieb in ihren Grundzügen drei Jahrhunderte
bestehen. Ihr Charakteristikum, das Verhältnis zu Bundstag und Gemeinden
sowie die Wandersynode der Pfarrer, blieb unverändert. Hier soll gezeigt
werden, wie die Ordnung durch Ergänzungen und kleinere Veränderungen den

jeweiligen Verhältnissen angepasst wurde.

A Synode und Bundstag

Anfänglich reichte die Synode ihre Anträge und Wünsche der politischen
Behörde durch persönliche Delegation bei den versammelten Bundshäuptern
ein. Dabei bildeten die Herren assessores oder consultores aus dem Synodalort
ein wertvolles Bindeglied. Wegen des sogenannten Gantnerhandels waren zwi-

2-5



sehen den Behörden Missstimmigkeiten entstanden.42 Darum forderte der

Bundstag 1573 ausdrücklich, dass die Pfarrer der beiden Konfessionen jedes

Jahr ein Capitel abhalten sollten,

«in welches alwegen uss Gmeyner Dryer Pünthen räthen 2 man sollen inzogen,
darmit man wüse, wz ghandlet...»43

Diese Bestimmung bedeutete gegenüber dem bisherigen Brauch etwas
Neues. Die bisherigen assessores aus dem Synodalort waren Ehrengäste, deren

Mitberatung man wünschte und schätzte. "Was der Bundstag neu schuf, war
eine ausgesprochene Aufsichts- und Meldeinstanz. Die Synode empfand dies als

Eingriff in ihre Rechte und versammelte sich aus Protest im folgenden Jahr
nicht.44 Erst nach dem Dreissigjährigen Krieg setzte sich die Einrichtung durch,
nachdem auch in Rätien wie andernorts die itio in partes zur Geltung kam.
Danach wurden Fragen, die nur die eine Konfession betrafen, nur von den

Bundstagsmitgliedern der betreffenden Konfession behandelt. Die Evangelischen

nannten sich Evangelische Session, die Katholiken Corpus Catholicum.
So wählte nur die Evangelische Session die Assessoren der Synode, und zwar
drei, aus jedem Bunde einen.

Auf diese "Weise übte die politische Behörde die Kirchenhoheit aus. Genauere

Bestimmungen über Stellung und Aufgaben der Assessoren bestanden nicht. So

kam es zu Auseinandersetzungen über die Frage, ob sie auch bei Behandlung
der Zensurfälle anwesend sein dürften.45 Im allgemeinen wurden sie weniger
als Synodalmitglieder empfunden, sondern als Abgesandte der Regierung, die

Ratschläge erteilten, den Standpunkt der Oberbehörde vertraten, dieser Bericht

erstatteten und Begehren an sie weiterleiteten.46

B Synode und Gemeinden

Der Geschichtsschreiber der Synode schildert folgendermassen: «Als drohendes
Hindernis stand allen Beschlüssen der Prädikanten gegenüber die Selbstherr-

42 Der Churer Pfarrer Gantner hatte sich für einen täuferisch gesinnten Bürger eingesetzt und
allgemeine Glaubens- und Gewissensfreiheit gefordert. Die Synode hatte ihn ausgeschlossen
und Chur ihn ausgewiesen. Der Bundstag erklärte erneut, die Freiheit des Glaubens gelte nur
innerhalb der zwei anerkannten Konfessionen. Differenzen bei der Durchführung von
Massnahmen gegen den Fehlbaren und bei der Beurteilung von dessen Gesinnung waren mitbestimmend

für den Capitel-Beschluss des Bundstages. Vgl. Truog, Synode, S. z8ff.
43 F. Jecklin, Materialien, Bd. II, Nr. 431, S. 442.
44 Truog, Synode, S. 104.
45 Truog, Synode, S. 105.
46 Michael passim.

2.6



lichkeit der Gemeinden. Waren diese widerspenstig, so fehlte der Synode jedes

eigene Mittel, die Nachachtung ihrer Beschlüsse zu erzwingen. Sie war genötigt,
die Hilfe des Bundstages anzurufen, von dem sie Auftrag und Weisung empfangen

hatte.»47 Aber auch Bundstagsbeschlüsse stiessen oft auf Widerstand: «Die
Voraussicht, dass man damit rechnen musste, führte gelegentlich dazu, dass die

Häupter nachträglich auf die strikte Durchführung manchen Beschlusses

verzichteten, sich manches Mal mit halben Massregeln begnügten, so dass oft ein
Entscheid überhaupt unausgeführt blieb und schliesslich in Vergessenheit
geriet.»48

Differenzen ergaben sich, wenn eine Gemeinde einen Pfarrer wählen oder
behalten wollte, dem die Synode die Wahlfähigkeit abgesprochen hatte, oder

wenn Gemeinden an von der Synode verworfenen Bräuchen festhielten. Gegen
Ende des 18. Jahrhunderts beschloss die Synode einen regelrechten Streik, um
eine angemessene Entlohnung der Pfarrer zu erreichen. Anlass dazu bestand,
betrug doch das Pfarrgehalt an manchen Orten 1790 noch gleich viel wie zur
Zeit der Reformation. Es zeigten sich die Nachteile der völlig selbständigen,
unkontrollierten Gemeindeverwaltung. Nicht nur mussten in manchen Dörfern
die Pfarrer die Zinsen der Kirchengüter selber einziehen. In einzelnen Gemeinden

hatte jeder dort verbürgerte Synodale Anspruch auf einen Teil der
Amtshandlungen und deren Entlohnung. So teilten sich oft mehrere Pfarrer in die

geringen Verrichtungen und deren Bezahlung, was zu Streitigkeiten führte. Der
Grossteil der Pfarrer bewirtschaftete die Pfrundgüter selber. Der Streik brachte
eine Besserung in der Besoldung, aber keine grundlegende Änderung der

Ordnung.49

Die Forderungen der Synodalordnung, christliches Leben zu fördern und
Unsitten zu bekämpfen, wurden im Laufe der Jahre verschärft. Zunächst
sollten die Pfarrer selbst ein vorbildliches Leben führen und alles Anstössige
meiden. Anfangs des 17. Jahrhunderts wurde mehrmals versucht, eine straffe
Kirchenzucht einzuführen.50 Zu diesem Zweck wurden Kirchenvorstände
gefordert, um das Leben der Gemeinden zu überwachen. Auch die weltlichen
Behörden unterstützten diese Bestrebungen, indem sie Sittenmandate erliessen.

Da aber die Drei Bünde keinen Obrigkeitsstaat bildeten, besassen Synodalbeschlüsse

wie Bundstagserlasse in dieser Sache wenig Gewicht.

47 Truog, Synode, S. 13.
48 Truog, Synode, S. 34.
49 Truog, Prädikantenstreik.
50 Truog, Synode, S. 98.

2-7



C Bekenntnismässige Entwicklung

Die Rätische Konfession hatte sich auf die Erörterung momentan umstrittener
Fragen beschränkt, im übrigen die altchristlichen Bekenntnisse als gültigen
Ausdruck des christlichen Glaubens aufgeführt. Damit ist die wichtige Erkenntnis

ausgesprochen: Die Evangelisch-Rätische Kirche weiss sich in Übereinstimmung

mit der alten, wahren Kirche. Sie will nicht willkürlich Neuerungen
einführen und keine Separatkirche bilden. In den sich vollziehenden Scheidungen

der Konfessionen trat sie stets eindeutig auf die Seite der reformierten
Zürcher Kirche. So unterschrieb sie den Consensus Tigurinus von 1549, in dem
sich die Zürcher Kirche der calvinischen Abendmahlslehre anschloss.51 Bedeutsamer

wurde, dass im Jahre 1566 die zweite Helvetische Konfession, von
Heinrich Bullinger verfasst, auch mitunterschrieben wurde von den Dienern der
Kirche Christi «in Chur und den Gemeinden der Drei Bünde diesseits und

jenseits der Alpen».52 Dieses Bekenntnis wurde bald nicht nur von allen
reformierten Schweizer Kirchen offiziell anerkannt, sondern auch von manchen
ausländischen, und trug zusammen mit dem Heidelberger Katechismus wesentlich

bei zur Bildung der Kirchenfamilie, die man die «Reformierten» nennt. Das
umfassendere und allgemein anerkannte Bekenntnis drängte in Rätien die

eigene Konfession zurück, auch wenn diese formell in Kraft blieb.
Von späteren lehrhaften Formulierungen wurde nur noch der Consensus

Helveticus von 1675, der die strenge Inspirationslehre und eine verengte
Prädestinationslehre vertrat, in die Bücher der Rätischen Synode aufgenommen.53

Damit war die eigentliche Lehrentwicklung abgeschlossen. Lange Zeit
hindurch sah es die Synode nur noch als ihre Pflicht an, über die Reinheit der

geltenden Lehre zu wachen. So wurde im 17. Jahrhundert eine romanische und
eine italienische Bibelübersetzung erst nach Gutheissung des Textes durch einen

Synodalausschuss herausgegeben.54 Später bewegten Auseinandersetzungen mit
pietistischen, besonders herrenhutischen Strömungen die Synode. Schriften
einzelner pietistischer Pfarrer wurden als Irrlehren verworfen und 1768 den

Synodalen bei Androhung schwerer Strafen verboten, ohne Einwilligung der

Synode etwas drucken zu lassen. Eine Synodalversammlung beschloss sogar ein

generelles Verbot der Aufnahme von Zinzendorf-Anhängern. Nach stürmischen

Verhandlungen und Einschreiten der Evangelischen Session kam es zur

51 Bioesch, Bd. I, S. 195.
52 In der deutschen Ausgabe von Rudolf Zimmermann und Walter Hildebrandt, 1936, S. 8.
53 Nach den Leges Synodales von 1680 musste sich der Neueintretende auch auf den Consensus

Helveticus von 1675 verpflichten.
54 Truog, Synode, S. 79L

2.8



allgemeineren Fassung, jeder Kandidat müsse versprechen: «keiner fremden
Sekte, welchen Namen sie auch trage, anzugehören, insofern sie anders lehren
als die Bibel und die Helvetische Konfession.»55

D Die Synodal-Ordnung

Die Prüfung und Aufnahme der neuen Mitglieder, die anfänglich ohne grosse
Förmlichkeiten vor sich ging, musste genauer geregelt werden. In den ersten
Jahren konnte jeder Synodale einem Kandidaten wahllos Fragen stellen über

beliebige Gebiete des Glaubens. Von der Mitte des 17. Jahrhunderts an wählte
die Synode jedes Jahr besondere Examinatoren und legte fest, über welche
Bereiche der Theologie zu prüfen sei. Bei der Aufnahme musste der Kandidat
an Eidesstatt versprechen, die wahre Lehre zu verkünden, die Synodalgesetze
zu beachten, keine Stelle ohne gesetzliche Berufung anzunehmen und nie den

Versuch zu unternehmen, einen Amtsbruder aus seiner Gemeinde zu vertreiben.
Hierauf folgte die feierliche Ordination mit Handauflegung und Einsegnung
durch den Dekan, gefolgt vom Bruderkuss, dem sich alle Synodalen anschlössen.56

Ende des 16. Jahrhunderts begannen die Synodalen, sich regional zu versammeln

zur Besprechung von Fragen, die nur ihr Gebiet betrafen, und zur
Vorbereitung der Synodalgeschäfte. Daraus entstanden die sieben Kolloquien, die
bald von der Synode anerkannt wurden. Ihnen stand nebst den genannten
Geschäften die Behandlung kleinerer Zensurfälle zu.57

Rivalitäten zwischen den einzelnen Bünden und zwischen Chur und den

Landgemeinden erheischten Abklärung. Damit keiner der drei Bünde zu kurz
komme, wurde aus jedem Bund ein Dekan gewählt. Vor allem widersetzte sich

die Synode allen Anstrengungen der Stadt Chur, gewisse anfängliche Vorrechte
zu behalten. Chur wollte zwar nicht ständiger Tagungsort sein, verlangte aber
beim geltenden Wechsel eine Bevorzugung. Die Synode lehnte jedoch mehrfach
jede Beschränkung der freien Wahl des Synodalortes ab. Auch liess sie sich die

Freiheit, jedes Jahr aus allen Synodalen ohne örtliche Rücksicht den Vorsitzenden

zu wählen, nicht nehmen.58

In der Leitung der synodalen Verhandlungen wurde der minister synodi
unterstützt von den assessores ecclesiastici. Dazu kamen die drei Dekane und

55 Truog, Synode, S. 6zff., Zitat S. 65.
58 Truog, Synode, S. 72L
57 In den Leges Synodales von 1645 werden die Kolloquien angeführt.
58 Truog, Synode, S. 97.

2-9



der Schreiber. Diese sieben Männer traten jeweils vor der Synodaltagung zur
Vorbereitung zusammen. Das Jahr hindurch kamen sie als Kollegium nie

zusammen. Der minister besorgte die spärliche Korrespondenz. In dringenden
Fällen fragte er seine Berater um ihre Ansicht.59 Eine Prosynode, bestehend aus
Vertretern der Kolloquien, sollte jährlich nach Chur zur Konsultation einberufen

werden. Mit alldem suchte man dem Mangel einer Ausführungsinstanz
entgegenzuwirken, ohne ihn beheben zu können. Man nahm diesen Zustand
hin, da auch das rätische Staatswesen keine Exekutivbehörde kannte und
trotzdem lebte.

Nach dem Dreissigjährigen Krieg fand die Synode die Zeit für gekommen,
die Synodalordnung von 1553 neu zu fassen. Die Neufassung liegt vor in den

Leges Synodales von 1645. Eine weitere Fassung findet sich im Protokollbuch
der Synode aus dem Jahr 1680. In diese neue Ordnung sind die inzwischen
getroffenen Veränderungen und Ergänzungen verarbeitet. Sonst enthält sie

nichts wesentlich Neues. Im Vergleich zu den Placita sind die Leges deutlicher
gegliedert in elf Kapitel mit je einer Reihe von kurzen, numerierten Sätzen. Die
Leges gehen mehr auf Einzelheiten ein und sind strenger geworden in bezug auf
die Disziplin in der Synode, Sittenzucht der Pfarrer und Strafen. Sowohl die
Kirchenordnung von 1553 wie die späteren finden sich handschriftlich im
Synodalarchiv, die erste am Eingang der ersten Synodalmatrikel, in die sich die

neu Eintretenden eintrugen; die andern auf den ersten Seiten von Protokollbüchern.

Jeder Synodale sollte für sich eine Abschrift davon machen. In jeder
Synode hatte der Schreiber nach der Eröffnung und Konstituierung «die Gesetze

zu verlesen». Auf andere Weise wurden sie nicht verbreitet. Erst 177z erschien
die Confessio Raetica im Druck als Bestandteil der Reformationsgeschichte von
Petrus Dominicus Rosius de Porta. Die Leges wurden 1793 erstmals im Druck
veröffentlicht, wenige Jahre bevor sie einer neuen Ordnung Platz machten.
Veränderungen wurden seit 1680 nicht mehr vorgenommen.

IV. Die Entstehung neuer Verhältnisse nach 1800

A Die Helvetik

Die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert bedeutete für Rätien das Ende einer
langen Epoche und eine grundlegende Änderung der staatlichen Struktur. Der
souveräne Freistaat Gemeiner Drei Bünde hörte auf zu bestehen und an seine

59 Truog, Synode, S. 96.

30



Stelle trat der schweizerische Kanton Graubünden.60 Der Untergang des alten
Freistaates brachte ein neues Verhältnis des Staates zur Kirche mit sich. Bis

dahin lag die lockere gesamtbündnerische Leitung der Staatskirche beim Bundstag,

die Verwaltung bei den Gemeinden.
Das neue Verhältnis ist deutlicher als später gekennzeichnet in Art. 6 der

Helvetischen Verfassung von 1798.61 Der Artikel, dessen Grundgedanken bis
heute wirksam sind, lautet:

«Gewissensfreiheit ist uneingeschränkt, jedoch muss die öffentliche Äusserung von
Religionsmeinungen die Eintracht und Ruhe nicht stören. Jede Art von Gottesdienst
ist erlaubt, wenn er die öffentliche Ordnung nicht stört und nicht Herrschaft oder
Vorzug verlangt. Jeder Gottesdienst steht unter der Aufsicht der Polizei, welche das
Recht hat, sich die Lehren und Pflichten, die gepredigt werden, vorlegen zu
lassen. ..»"

Der Unterschied zur bisherigen Ordnung liegt in folgendem:
a) Das Primäre ist nicht mehr eine gegebene, vom Staat befohlene Religion, in

die der Einzelne sich einfügt, sondern das Individuum mit seinem persönlichen

Gewissen.
b) Der Bürger besitzt in einzelnen Lebensgebieten Freiheiten, in die keine

äussere Macht störend eingreifen darf. Zu diesen unabhängigen Bereichen

gehört auch die Religion.
c) Darum sind Staatsbürgerschaft und Religionszugehörigkeit nach Recht und

Personenkreis klar unterschieden. Im gleichen Staat ist die Zugehörigkeit zu
einer oder keiner der Religionsgemeinschaften rechtlich möglich und als

tatsächlich vorausgesetzt.
d) Der Staat nimmt keine Stellung zu Glaubensfragen. Sie liegen nicht in seinem

Aufgabenbereich. Deshalb stellt er sich gegenüber den verschiedenen
religiösen Ausprägungen neutral.

e) Hinter dieser Anschauung braucht nicht Gleichgültigkeit oder Feindschaft

gegen den Glauben zu stehen. Sie kann auch Ausdruck des Respektes vor
der Freiheit des Einzelnen sein, wie z.B. in den USA.

Im Verhältnis zu den Religionsgemeinschaften gilt:
a) Der Artikel kennt nicht Kirchen, sondern nur «öffentliche Äusserung von

Religionsmeinungen» und verschiedene Arten von «Gottesdienst». Nach
deren Sinn ist nicht gefragt, sie werden als vorhanden vorausgesetzt.

60 Pieth, S. 33off.
61 Bioesch, Bd. II, S. 163.
" Freiheitsbriefe, Bundesbriefe, Verkommnisse und Verfassungen 12.31-1815. Bearbeitet von Paul

Kläui (Quellenhefte zur Schweizergeschichte, Heft 1) 5. Auflage, Aarau 1972., S. 50.

31



b) Ein Zusammenschluss von Religionsbekennern ist deren Sache allein. Der
Staat beschränkt sich darauf, diesen zu erlauben und gegen Angriffe zu
schützen.

c) Der Staat erlaubt ohne Unterschied alle öffentlichen Äusserungen von
Religion. Er wacht nur darüber, dass kein Gottesdienst «Herrschaft oder
Vorzug verlangt».

Die Hauptaufgabe des Staates besteht somit darin, Friede und Eintracht in
seinen Grenzen zu wahren. Darum ist die Freiheit der Gottesdienste durch
diesen Staatszweck begrenzt und ihm untergeordnet.

Diese Grundsätze wurden von Anfang an nicht konsequent durchgeführt.
Die klare Folgerung wäre eine Trennung von Kirche und Staat gewesen, wie
sie von führenden Köpfen, wie z.B. Lavater, gefordert wurde.63 Die Helvetik
beschritt, ihren zentralistischen und absolutistischen Tendenzen entsprechend,
den Weg eines säkularen Staatskirchentums. Die Kirche ist für die Moral der

Bürger nötig. Darum wurde die Aufsicht über die Kirche dem Minister der
öffentlichen Erziehung übertragen. Der bekannte Kultusminister Stapfer
förderte die Religion als «sittliches Veredlungsinstitut».64 Soweit die «Religionslehrer»

der Öffentlichkeit durch ihre moralische Tätigkeit dienten, wurden sie

vom Staat unterstützt und gefördert.65 Das Direktorium griff auch in Belange
der Kirche ein: es verfasste ein Gebet für die Obrigkeit, befahl die Begehung
eines gemeinsamen Bettages, entschied Streitigkeiten bei Kirchenwahlen und

geriet oft in Konflikt mit Kirchenbehörden. Das Ziel war eine einheitliche
Nationalkirche.

Auch die evangelische Kirche in Graubünden spürte solche Bestrebungen.
Art. 8 der Konstitution vom Juli 1800 bestimmte zwar:

«Die Religion der Christen nach dem katholischen und reformierten Glaubensbekenntnis,

ihre Gottesdienste und gottesdienstlichen Übungen bleiben ungestört jedem
frei und unter besonderem Schutz der Regierung.»

Aber der Präfekt Gaudenz Planta, der sein Amt «mit erstaunlicher Tatkraft
und rücksichtsloser Energie»66 verwaltete, bestimmte 1801 ohne Befragung der
Pfarrer Zeit und Ort der Synodalversammlung und ernannte den Assessor, der
darüber zu wachen hatte, dass alles in Ordnung und Frieden verhandelt werde,

63 Lavater nennt Kirche und Staat zwei Gesellschaften mit verschiedenen Zielen. Darum fordert
er volle Lehr- und Wahlfreiheit für die religiöse Sozietät und wehrt sich gegen jede Einmischung
des Staates in die Kirche. Wernle, Bd. 1, S.

64 Wernle, Bd. I, S. 331k
65 Wernle, Bd. I, S. 333ff.
66 Liver, Kantonsverfassung 1854, S. 15.

32.



nichts dem Vaterland Nachteile bringe, die Hoheitsrechte des Landes erhalten
und die Rechte der Gemeinden respektiert werden. Weil die Drei Bünde nicht
mehr existieren, sollen auch nicht mehr drei Dekane präsidieren, sondern einer
mit dem Titel «Hochwürdiger Bürger Präses und Dekan». Der politische Präses,

zur Rechten des Dekans sitzend, habe bei jedem Geschäft zuerst sein Gutachten
abzugeben. Für die ausgesprochenen Zensuren stehe jedem Betroffenen der
Rekurs an die weltliche Behörde offen. Der Staat gewähre der Synode 300
Franken, jedoch seien Mitglieder, bei ungebührlichem Verhalten gegen staatliche

Anordnungen, vom Anteil an dieser Summe auszuschliessen.67

Es ist nicht zu verwundern, dass sich die Synode gegen diesen schweren

Eingriff in ihre alten Rechte verwahrte. Nur unter Protest unterzog sie sich

schliesslich, auf Drohungen hin und um des Friedens willen, vorläufig dem

staatlichen Diktat. Im folgenden Jahr entbrannte von neuem ein Streit über die
Zensuren.

Die Helvetik blieb Episode und damit auch ihr Religionsartikel. Aber die
staatlichen Gewaltmassnahmen hinterliessen bei der Synode auf Jahre hinaus
Misstrauen und Empfindlichkeit gegenüber politischen Behörden.

B Der Unmassgebliche Vorschlag von 1808

Die Mediationsverfassung von 1803 brachte auch für Graubünden eine dauerhafte

Ordnung und die Möglichkeit gedeihlicher Entwicklung.68 Rätien blieb
ein Bestandteil der Schweiz. Innerhalb des eidgenössischen Verbandes genoss
aber der Kanton grösste Selbständigkeit. Das Rechtswesen wurde verbessert,
und es kam zu der längst als Notwendigkeit erkannten grösseren
Zentralisierung und zur Schaffung einer Exekutivbehörde, des Kleinen Rates.69

In der evangelischen Kirche wurde die frühere Ordnung, die in der Zeit der

Helvetik gestört, aber nicht aufgehoben war, weiter gehandhabt. Die Leges

Synodales, in der Fassung von 1680, 1793 zum ersten Mal gedruckt, standen

weiter in Kraft. Wohl unter dem Eindruck der neuen politischen Ordnung kam
der Plan auf, auch die Ordnung der Kirche zu erneuern. Eine Kommission unter
der Leitung von Luzius Pol70 arbeitete einen Entwurf aus und gab ihn 1807 in
Druck. Darin wird die Revision wie folgt begründet:
67 Diese Vorgänge schildert ausführlich Wernle, Bd. II, S. z8ç>((.
68 Balzer schreibt S. 117: Im Jahrzehnt der Mediation machte Graubünden grössere politische

Fortschritte als vorher in drei Jahrhunderten.
69 Balzer, S. Z5. — Liver, Überblick, S. 21.
70 Luzius Pol war ein vielseitig interessierter und tätiger Pfarrer. Als politischer Gefangener lebte

er längere Zeit in Innsbruck und studierte dort Naturwissenschaften. Er machte sich verdient
durch die Anregungen, den Landquartfluss durch sog. Kolmatierung zu regulieren und Kulturland

zu gewinnen. (Zimmerli)

33



«... ein jeder Unpartheyische wird auch gestehen, dass dieselben (sc. die Synodal- und
Colloquial-Einrichtungen in Bünden, die nach der Reformation entstanden) ganz
dem Geiste der Evangelisch-Reformirten Religion, und der damaligen politischen
Verfassung des Landes angemessen waren. So wie aber auch die ehrwürdigsten
Einrichtungen, wenn ihr Zweck, ihre Gränzen nicht ganz genau bestimmt sind, wenn
neue Verordnungen denselben von Zeit zu Zeit hinzugefügt werden, die ihnen nicht
ganz anpassen, nach und nach kraftlos werden, und mit dem Fortrücken der Cultur
und den Bedürfnissen des Zeitalters nicht mehr ganz übereinstimmen, so scheint es
auch mit unsern alten Synodal- und kirchlichen Einrichtungen in Bünden der Fall zu
seyn...»71

Der Entwurf unter dem Titel «Unmassgeblicher Vorschlag zu einer Revision
und zweckmässigem Einrichtung der Synodalordnungen und des Kirchenwesens

im Kanton Graubünden» (nachfolgend zitiert UV) wurde der Session72

und der Synode vorgelegt. Die Session befürwortete ihn, brachte aber einige
kleinere Abänderungswünsche vor. Diesen stimmte die Synode 1808 zu und
nahm den Vorschlag an.

Die Verfasser betonen: «Mit Willen haben wir uns Abweichungen von
unseren fundamentalen Statuten nicht erlaubt.» Sie beschränken sich auf
Verordnungen, die die Pfarrer und deren Gremien betreffen, mit dem Hinweis:

«Soll die Religion und der öffentliche Gottesdienst fortdauern, und durch dieselben
wahre Religiosität und Sittlichkeit in einer bürgerlichen und kirchlichen Gesellschaft
befördert werden, so müssen nothwendig Religionslehrer und Kirchendiener seyn,
denen das Lehramt und die Aufsicht über die dazu dienenden Anstalten besonders
aufgetragen wird; und sollen diese ihre Pflicht in allen Theilen ihres Berufs erfüllen,
so ist es eben so nothwendig, dass eine festgesetzte Ordnung da sey, nach welcher
sie berufen, geprüft, zum Lehramt zugelassen werden; so wie auch eine Vorschrift
und Anweisung, nach welcher sie ihr Amt führen, und eine Aufsicht, unter welcher
sie stehen, und durch welche sie zu gewissenhafter Treue erweckt werden.»73

Zunächst handeln drei kürzere Kapitel von den übergemeindlichen Pfarrbehörden:

Synode, Kirchenrat und Kolloquien. Darauf beschäftigen sich mehrere
ausführliche Abschnitte mit Voraussetzung, Vorbereitung und Ausführung des

Pfarrerdienstes.

71 Im Vorwort des UV.
72 Die Bezeichnungen Evangelischer Grosser Rat (EGR) und Evangelischer Kleiner Rat (EKR)

werden erst in der Kirchenverfassung von 1874 als offizielle Namen und Titel gebraucht. Vorher
finden sich in Referaten und Gesetzen verschiedene Ausdrücke: Evangelische Session oder bloss
Session, Regierung, Landesregierung, Regierung evangelischer Seits, Hochlöbliche Landesregierung

evangelischen Theils, evangelischer oder protestantischer grosser Rath, evangelischer
Landestheil, Kleiner und Grosser Rath evangelischen Theils.

73 Im Vorwort des UV.

34



Kapitel I: «Von der Synode, ihrem Zweck, ihren Befugnissen, ihrer Einrichtung

und ihren Verrichtungen.» Zweck und Aufgabe der Synode ist die
Förderung des religiös-sittlichen Lebens der Gemeinden durch Beratung der dazu
dienlichen Lehren, Gottesdienstformen und Schulfragen. Den Pfarrern dient sie

zur Stärkung, Belehrung, Ermunterung und Zurechtweisung. Sitz und Stimme
haben nicht nur die drei politischen Assessoren und die amtierenden Pfarrer,
sondern auch andere im Kanton tätige oder auswärts wohnende aufgenommene
Mitglieder und auf Antrag hin auswärtige Ehrengäste. Die Synode prüft und
ordiniert die Kandidaten und genehmigt die Pfarrwahlen. Einen grossen Raum
nehmen die sog. Predigercensuren ein, durch die das Leben und die Amtsführung

der einzelnen Mitglieder der gemeinsamen Aufsicht unterstellt werden.
In der jahrelang umstrittenen Frage, ob die politischen Assessoren auch

während der Zensur-Verhandlungen anwesend sein dürfen, war ein Kom-
promiss gefunden worden: Die Pfarrer behandelten dieses Geschäft zunächst
in geschlossenem Kreis, worauf die Herren Assessoren in der Synode Einsitz
nehmen und die Tagung offiziell eröffnet werden kann.

Kapitel II: «Von dem engern Ausschuss oder Kirchenrath; desselben Bestimmung

und Einrichtung.» Die Einführung dieser Behörde ist die wichtigste
Neuerung im UV gegenüber der bisherigen Ordnung. Der Kirchenrath zählt 7

Mitglieder, von denen die Synode 6 aus ihrer Mitte wählt, während das siebente

von der Regierung abgeordnet wird. Er ist die vollziehende Behörde, hat die
Geschäfte der Synode vorzubereiten und deren Beschlüsse nach Sanktionierung
durch die Regierung auszuführen. Mit Hilfe der Kolloquien hält er sich auf dem
laufenden über den religiösen Zustand der Gemeinden und erstattet der Synode
jährlich darüber Bericht.

Kapitel III: «Von den Colloquien, ihren Geschäften und ihrem Verhältnis zur
Synode.» Diese regionalen Gruppen der Synode, die schon bestanden, wachen
über die Einhaltung der Synodalordnung und die Durchführung ihrer Beschlüsse,

sind die erste Instanz bei der Aufsicht über die Pfarrer, vermitteln bei

Streitigkeiten und sorgen für Provision pfarrerloser Gemeinden.
Am ausführlichsten wird der Dienst der Pfarrer behandelt. Manche

Abschnitte überschreiten die Grenze von bloss formalen Gesetzesbestimmungen
und bieten pastoral-theologische Anregungen. So soll nach

Kapitel IV: «Von den Erfordernissen derjenigen, die zum Predigtamt gelangen

wollen, und in dasselbe aufgeommen werden» jeder, der Pfarrer werden

will, im voraus auf seine Eignung hin geprüft und während seiner Ausbildungszeit

durch regelmässige Berichte über seine Fortschritte und seine Lebensführung

kontrolliert werden. Das Studium kann statt an einer höheren Schule bei

35



einem amtierenden Pfarrer absolviert werden. Doch muss ein solcher Lehrmeister

sich einer Prüfung durch den Kirchenrat unterziehen, ob er die dazu nötigen
Gaben und Kenntnisse besitze. Aufgrund eines Examens vor der ganzen
Versammlung, aber bei verschlossenen Türen, entscheidet die Synode über Aufnahme

und Ordination des Kandidaten.
Nach den Ausführungen (Kap. V) über die Modalitäten bei der Aufnahme

in die Synode, Bestätigung der Pfarrwahl und Installation folgt das grosse
Kapitel VI: «Von der Prediger-Ordnung, in welcher alle öffentliche und

besondere Amtsgeschäfte des Predigers vorkommen; auch sein sittliches

Betragen bemerkt wird.»

«Die Anweisungen, welche hier folgen, sind regulirende Fingerzeige, durch welche
die erwünschte Gleichförmigkeit in unsern religiösen und kirchlichen Gebräuchen
und Anstalten erzielt werden soll.»

Zunächst werden die üblichen öffentlichen Amtsverrichtungen behandelt.
Hierauf folgt:

«Haus- Schul- und Krankenbesuche, Fürsorge für die Armen, Zurechtweisung der
Irrenden und Fehlenden, Führung der Kirchenbücher und Ausfertigung von Scheinen
sind nicht so öffentliche, aber nicht weniger wesentliche Theile seines Amtes.»

In diesem Zusammenhang wird die Schaffung von Gemeinde-Kirchenräten

zur Unterstützung der Pfarrer angeregt. Für die Predigten werden nicht bloss

gründliche Vorbereitung, sondern auch lebendige Darstellung, Einfachheit und

ungekünstelte Herzlichkeit verlangt. Der Kern der Predigt soll die Lehre Jesu

sein.
Nach der Besprechung der einzelnen Amtsverrichtungen wird jeder Pfarrer

auf sein persönliches Betragen hin angesprochen. Er soll in Lehre und Leben,
in Amt und Familie Vorbild der Gemeinde sein. Um das zu fördern, sollen

Pfarrer und Gemeinden regelmässig visitiert werden. Mit dieser Empfehlung
von Visitationen hält der UV seine Grundhaltung bis zuletzt konsequent durch:
Das Gesetz der Kirche will nicht bloss ihre Tätigkeiten ordnen und Streitfragen
entscheiden, sondern belehren und mahnen und damit auch als Ordnung
mitwirken zur Verbesserung von Religion und Leben. Kein bündnerisches

Kirchengesetz vor und nachher hat so häufig wie der UV Grund und Ziel der

Kirche erwähnt und damit Glaubensaussagen gemacht. Das ist einerseits das

Wertvolle an diesem Versuch. Auf der andern Seite bindet es die formalen
Gesetzesäusserungen stark an den Zeitgeist und die damalige theologische
Haltung und engt sie dadurch ein. So spricht aus dem UV betont der Glaube
der späteren Aufklärungszeit. Das Verhältnis der Kirche zum Staat ist im UV

36



nirgends ausführlich behandelt, wird in Einzeläusserungen jedoch deutlich
sichtbar. Der gegebene staatliche Rahmen war einfach. Die eidgenössische

Mediationsverfassung sagte nichts aus über das Verhältnis des Staates zur
Kirche. Sie überliess damit die Regelung den Kantonen. Die bündnerische

Kantonsverfassung von 1803 beschränkte sich in Art. 11 auf die kurze Zusage:

«Die Verfassung sichert die im Kanton ausgeübten Religionen.»

Damit ist kürzer und allgemeiner als in der Verfassung der Helvetik festgestellt:

Es werden im Kanton Religionen ausgeübt. Wie viele und welche das

sind, ist nicht gefragt. Ihr Bestehen und ihre Ordnung ist ihre eigene Sache. Die
in der Helvetischen Verfassung betonte Sorge für Sicherheit und Ordnung, die
mitunter zu einer lästigen Staatsaufsicht führen konnte, ist weggefallen. Der
Staat überlässt freilich die Kirchen nicht schütz- und rechtlos sich selber. Er
«sichert» sie. Das ist eine nicht geringe Zusage. Er nimmt die bestehenden

Religionen, wenn nötig, in Schutz gegenüber Angriffen und Übergriffen oder
bei Streitigkeiten untereinander. So sind die Kirchen frei, aber geschützt.

Diesem Rechtszustand trägt der UV Rechnung. Die Synode ist «der eigentliche

Repräsentant der evangelischen Kirche dieses Kantons». Sie übt also nicht
mehr wie früher die ihr vom Staat übertragenen Aufgaben aus. Die Kirche ist
eine Grösse eigenen Rechtes und gibt sich selber ihre Ordnung. Doch weiss sie

sich in den Staat hineingestellt. Unter den Mitgliedern der Synode werden die
drei politischen Herren Assessoren als Repräsentanten der Regierung an erster
Stelle genannt. Die Beschlüsse der Synode müssen unter der Aufsicht der

Landesregierung abgefasst und dieser zur Sanktion empfohlen werden. Das

Synodalgelübde, auf das sich der Aufzunehmende verpflichtet, lautet an dritter
Stelle: (Ihr versprecht,) «dass Ihr die Bürgerpflichten gegen den Staat, Regierung
und Obrigkeit gewissenhaft erfüllen wollet.» Der Staat seinerseits kommt den

Kirchen entgegen, indem er die Kosten für den Kirchenrat übernimmt und an
die Synode einen jährlichen Beitrag leistet.

Der UV wurde 1808 von der Synode angenommen und stand von da an

zusammen mit den bisherigen Leges Synodales in Kraft.

Im Jahre 1825 sah sich ein Synodale veranlasst, unter dem Pseudonym
Dominicus S. Benedictus die Leges Synodales in der Fassung von 1793 im Druck
neu herauszugeben, weil keine Exemplare eines Kirchengesetzes mehr vorhanden

seien. Auch der UV war vergriffen, erfuhr aber keine Neuauflage. Die
kirchliche Gesetzessammlung von 1854 bezeichnet als letzte Revision die Leges

Synodales von 1793.

37



C Die Kantonsverfassung von 1814

Die Entwicklung nach dem Sturz Napoleons nahm in Graubünden einen

andern Verlauf als in den andern Kantonen der Schweiz, denn was durch die

Restauration wieder hergestellt wurde, war nicht ein aristokratischer Zentralstaat,

sondern das alte, aus den drei Bünden und vier Dutzend Gerichtsgemeinden

zusammengesetzte föderalistische Staatswesen.74 Der Bund war nur
Hilfsorganisation.75 Darum hatten die folgenden Regenerationsbestrebungen nicht
für Volksrechte zu kämpfen; im Gegenteil konnten Verbesserungen nur die

Selbständigkeit und oft Willkür der Gemeinden in Verwaltungs- und Gerichtssachen

zugunsten einer gemeinsamen Ordnung verkürzen.76 Die Stellung des

Staates zu den Kirchen war gesetzlich niedergelegt in Art. XXVII der
Kantonsverfassung von 1814:

«Das reformierte und das römisch-katholische Glaubensbekenntnis werden als

Religionen des Standes anerkannt und beiden die freie Religionsübung zugesichert.»

Das sagt gegenüber der Mediationsverfassung etwas wesentlich Neues. 1803
hatte es ohne Einschränkung geheissen, die «im Kanton ausgeübten
Religionen» werden «gesichert». Hier gilt nicht mehr der Grundsatz der
völligen Trennung von Kirche und Staat und der religiösen Neutralität. Der Staat
erwähnt namentlich zwei Bekenntnisse und zeichnet sie damit aus. Er bejaht
eine positive Beziehung zu ihnen. Aber die beiden Kirchen sind nicht Staatskirchen.

Sie sind selbständige Organisationen. Niemand wird von Staats wegen
zum Glauben gezwungen. Das geistliche Amt ist nicht Staatsamt und das

Kirchengut nicht Staatsgut.77 Man kann die Anerkennung der Konfessionen als

Religionen des Staates verschieden deuten. Anerkennt der Staat damit bloss die

Tatsache, dass faktisch fast alle Bewohner und Amtsträger Glieder einer der
beiden Konfessionen sind, so dass man darauf Rücksicht nehmen muss? Oder
enthält dieser Satz für den Staat eine Verpflichtung, die Religionen des Staates

zu fördern und zu schützen und Gegenkräfte abzuwehren? Oder bekennt sich

der Staat selber irgendwie zu den Gedanken dieser Kirchen? Ein Anklang an
die vorrevolutionäre Zeit liegt in diesem Artikel und entspricht den re-
staurativen Tendenzen jener Jahre.

Erinnert die Aussage «Religionen des Staates» an die frühere Zeit, so ist die

Aussage, den Religionen sei «die freie Religionsübung zugesichert», Äusserung

74 Pieth, S. 371.
75 Liver, Kantonsverfassung 1854, S. 9.
76 Pieth, S. 440.
77 Schmid, S. 41.

38



der neuen Haltung. Der Staat garantiert damit nur den freien Raum und die

Möglichkeit für kirchliche Tätigkeit. Zunächst ist das eine Einschränkung. Der
Staat nimmt der Kirche die Aufgaben ihrer Organisation, Verwaltung und

Finanzierung nicht ab. Die Kirche hat selber für ihr Leben zu sorgen. Es

bedeutet aber auch Freiheit. Sie kann selber bestimmen und entscheiden, da der
Staat nur von aussen her den Raum der Kirche garantiert.

Auch Art. XXVIII der Verfassung von 1814, nach dem die wichtigsten Ämter
des Kantons zu zwei Dritteln mit Evangelischen und zu einem Drittel mit
Katholiken besetzt werden müssen, sanktioniert den Bestand der Konfessionen.
Wenn die Zugehörigkeit zu einer Konfession für die Besetzung eines Amtes zum
Kriterium gemacht wird, wird dieser Zugehörigkeit maximales Gewicht
beigemessen. Die Konfessionen stellen damit einen Machtfaktor dar. In erster Linie
soll wohl damit die Minderheit gegen Zurücksetzung geschützt werden. Die
Trennung nach Konfessionen war damals auch die einzige oder doch wirksamste

Parteibildung im Grossen Rat. Darum diente dieser Artikel auch als Abwehr

gegen anderweitige Parteien und Gruppierungen.

D Die Kirchliche Gesetzessammlung von 1854

Auf kirchlichem Gebiet war in jenen Jahren das Bedürfnis besonders gross, die

Tätigkeiten der Kirche zu ordnen und zu vereinheitlichen. Dabei wurden
manche Beschlüsse gefasst, die bald wieder in Vergessenheit gerieten. Darum
wurde eine Zusammenfassung der in Kraft stehenden Bestimmungen gefordert.
Diese Sammlung kam nach jahrelanger Vorarbeit zustande und bildet die 1x2.

Seiten starke Kirchliche Gesetzessammlung von 1854 (KiGS). Sie enthält
ausführliche Verordnungen über Synode, Kirchenrat und Kolloquien nebst einer
Ordnung über Aufnahme und Tätigkeit der Pfarrer. Grundlegende Bestimmungen

und klare Abgrenzungen der Kompetenzen zwischen den kirchlichen
Behörden und dem Staat fehlen.

Einen breiten Raum beanspruchen Vorschriften über die Eheschliessung, da
diese in jenen Jahren noch in den Aufgabenbereich der Pfarrer und nicht in den

ziviler Behörden gehörte (S.78-98).
Bemerkenswert sind die Anfänge von Hilfskassen für Pfarrerwitwen 78 und

bedürftige und emeritierte Synodalen. Wenn diese Kassen, die durch regelmässige,

kleine Beiträge, freiwillige Gaben und allerlei Bussen gespiesen wurden,
auch keine grossen Hilfen gewähren konnten, so war doch der Anfang gemacht
für eine gute und notwendige Sache (S. 17-25).
78 Im UV, Kapitel 8, bereits postuliert.

39



In manchen Einzelheiten unterscheidet sich die KiGS von der heutigen
Ordnung. So behielten damals alle in die Synode aufgenommenen Pfarrer die

Mitgliedschaft bei, auch bei Wegzug aus dem Kanton, und es konnten zudem
nach Synodalbeschluss auswärtige Ehrengäste an den Verhandlungen teilnehmen

(§2,1).
Alle Pfarrwahlen mussten durch die Synode genehmigt werden, und diese

«Konfirmation» der Wahlen beanspruchte jeweils einen grossen Teil der
Verhandlungen (§§13-25).

Kolloquien bestanden neun, weil Schanfigg-Churwalden neben Chur einen

eigenen Bezirk bildete und das Bergeil als eigene «Klasse» aufgeführt wurde
(§45).

Die Bestimmung, dass jedes Kolloquium auf sechs Mitglieder eines an die

Synode abzuordnen habe, und diese somit nur 21-23 obligatorische Mitglieder
zählte, war gegenüber früher, wo der Besuch für alle Pfarrer bei Strafandrohung
verbindlich war, eine tiefgreifende Änderung (§54).

An der Studienordnung für Kandidaten fällt auf, dass Hebräisch sowie
Philosophiegeschichte und Pädagogik nur zu den fakultativen, empfohlenen
Fächern gehören und Religionsgeschichte nicht erwähnt wird. Das mündliche
Examen fand vor der ganzen Synode statt. Auswärtige mussten in der Regel das

gesamte Examen nachholen, mitunter sogar die Maturität, auch wenn sie schon
ordinierte Pfarrer waren (§§61—63).

E Reformversuche im Sinne einer presbyterialen Kirchenordnung 1852—1857

1. Grundsätzliche Erwägungen

Zur gleichen Zeit, als die kirchliche Gesetzessammlung beraten und abgeschlossen

wurde, begann die Arbeit an einem neuen Werk. Den Anstoss dazu gab ein
Referat von Pfarrer Georg Sprecher an der Synode von 1852 mit dem Titel:
«Staat und Kirche und ihre gegenseitige Vertretung.»79 Der Referent begründet
die Wünschbarkeit einer kirchlichen Neuordnung im Sinne einer presbyterialen
Verfassung in der Hauptsache aus zwei christlichen Grunderkenntnissen:
a) Staat und Kirche sind ihrem Wesen nach verschieden. Darum lassen sie sich

nicht ohne Beeinträchtigung der beiderseitigen Rechte und ohne Störung der

79 Georg Sprecher, 1813 in Davos geboren, war, nach einigen Jahren pfarramtlicher Tätigkeit in
Saas und Igis, Professor für Geschichte und alte Sprachen an der Kantonsschule Chur. Er starb
bereits 1854 und konnte darum seine Anregungen nicht weiter verfolgen. Sein Referat wurde
1852 in Chur gedruckt. (Planta, Sprecher).

40



naturgemässen Entwicklung miteinander identifizieren oder vermischen. Die

protestantischen Staatskirchen sind wohl eine Schöpfung der Reformation,
stehen aber im Gegensatz zum Prinzip derselben. «Das innerste Lebensprinzip

der Reformation ist nun aber die individuelle Gewissensfreiheit auf der
Basis der urchristlichen Urkunden, und jede äussere Einwirkung, durch
welche diese gefährdet wird, steht also mit dem Geist der Reformation im
Widerspruch» (S. iz). Die Kirche ist so wenig Staatsanstalt wie der Staat eine

Institution der Kirche. Das wünschenswerteste Verhältnis zwischen Kirche
und Staat ist die Koordination oder die freie Kirche.

b) So wie nach aussen die Unterordnung der Kirche unter den Staat der grösste
Fehler ist, so ist es innerhalb der Kirche die Unterscheidung von Klerus und
Laien. «Diese Scheidung steht... in direktem Widerspruch mit dem Geist des

Urchristenthums, denn dass dies den Standesunterschied zwischen Laien und
Klerus gar nicht gekannt hat, darf als allgemein anerkannt vorausgesetzt
werden. Aber eben so sehr ist sie im Widerspruch mit dem Geist der

Reformation, denn wenn irgend eine Idee als gemeinsame Errungenschaft
aller protestantischen Kirchen angesehen werden darf, so ist es die
Rehabilitation des allgemeinen Priesterthums, die Aufhebung des

Unterschiedes zwischen einer regierten und regierenden Kirche...» (S. 19). In
Wirklichkeit aber denkt man auch unter Protestanten weithin an die
Geistlichkeit, wenn man von Kirche redet. Darum befinden sich viele Laien im
Gegensatz zur Kirche, als ob diese eine fremde Macht wäre. Die Kirche ist
aber weder Angelegenheit der Geistlichkeit noch des Staates, sondern Kirche
des Volkes. Wo es sich um die Leitung der kirchlichen Gemeindeangelegenheiten

und um Förderung der Religiosität im allgemeinen handelt, kommt
es auf christliche Lebenserfahrung und Reife des geistlichen Wesens an.
Darum kann durch die Tätigkeit der Nichtpfarrer das religiöse Leben reicher

gestaltet und Einseitigkeit abgewehrt werden. In allen Behörden sollten
Pfarrer und Nichtpfarrer zusammen wirken. Nicht Abgeordnete des Staates
als Aufsichtsorgane, sondern Vertreter des Volkes als verantwortliche
Mitarbeiter sind notwendig. Diese Forderungen sind weitgehend verwirklicht in
Kirchen mit der sogenannten Presbyterial-Verfassung, vor allem in Schottland,

aber auch in einigen schweizerischen Kantonalkirchen.

z. Die Verfassungsentwürfe Sprechers und Plantas

Auf Grund dieses Referates ersuchte die Synode den Evangelischen Grossen

Rat, über die Einführung einer Presbyterial-Verfassung zu beraten. In dessen

41



Auftrag wählte der Kleine Rat eine aus Pfarrern und Nichtpfarrern zusammengesetzte

Kommission. Diese legte unter Sprechers massgebender Führung 1853
einen Verfassungsentwurf vor: «Kirchenverfassung für den Kanton Graubünden

evangelischen Theils». Er enthält gegenüber der bisherigen Ordnung
wesentliche Neuerungen. So umschreibt er nicht bloss die Tätigkeit der Pfarrer.
Im Sinne der presbyterial-synodalen Ordnung werden als erstes die Organe der

örtlichen Kirchgemeinden aufgeführt. Von der Gemeinde her baut sich über

Kolloquien, Synode, Kirchenrat die Landeskirche80 auf. Auf allen Stufen wirken
Pfarrer und Gemeindevertreter zusammen.

Die kirchliche Gemeindeversammlung behält das ihr seit der Reformation
zustehende Recht der Pfarrwahl und der Verwaltung der Kirchengüter. Neu ist
das Recht, über Gesetze der Kantonalkirche abzustimmen. Die wichtigste
Neuerung ist die Wahl von Gemeindekirchenräten.

Gemeindekirchenräte waren bis dahin wiederholt empfohlen und an manchen

Orten eingeführt worden, aber ohne klare Rechtsstellung und
Aufgabenumschreibung. Jetzt wird dieses Amt gesetzlich verankert:

«Sie werden darnach trachten, ihre Gemeinde dem sittlichen Ideal eines christlichen
Gemeindelebens immer näher zu führen» (§13).

Nebst der Aufsicht und Verwaltung der Kirchgemeinde sollen sie um die

Erziehung verwahrloster Kinder, um die Betreuung hilfsbedürftiger Personen
sowie um die Erhaltung und Wiederherstellung des Friedens in den Familien
besorgt sein. Weil es sich um eine kirchliche Behörde handelt, sollen ihre

Mitglieder - Pfarrer und wenigstens vier unbescholtene Männer von mindestens

30 Jahren — in einem Sonntagsgottesdienst gewählt werden und sich bei

ihrem Amtsantritt in Gegenwart der Gemeinde durch feierliches Handgelübde
in die Hand des Pfarrers zu ihrem Dienst verpflichten.

Zu den Kolloquien gehören nach dem Entwurf, nebst den Pfarrern der

Region, Kirchgemeindevertreter: Gemeinden unter 1000 Seelen ordnen ein

Mitglied ab, solche bis 2000 Seelen zwei und grössere drei Mitglieder.
In die Synode wählt jedes Kolloquium auf drei seiner weltlichen und drei

seiner geistlichen Mitglieder je einen Abgeordneten. Dazu kommen noch die

Mitglieder des Kirchenrates. Somit setzt sich die Synode aus ungefähr gleich-
vielen Pfarrern und Nichtpfarrern zusammen.

Der von der Synode gewählte siebenköpfige Kirchenrat muss drei weltliche
und drei geistliche Mitglieder zählen.81

80 Zum Begriff Landeskirche siehe S. 57 f.
81 Über die Wahl des 7. Mitglieds ist nichts ausgesagt.

42



Der EntwurfSprecher wurde dem evangelischen Grossen Rat 1854 vorgelegt.
Dieser fand, die Frage der Wünschbarkeit einer Presbyterial-Verfassung sei

noch nicht genügend geklärt. Auch sei der Entwurf zu detailliert und vor allem
in den Abschnitten über die «Sittenpolizei» der Gemeindekirchenräte fragwürdig.

Darum wurde eine neue Kommission aus lauter Mitgliedern der politischen
Behörden eingesetzt, die den Vorschlag rasch umarbeitete und ihren Entwurf
der nächsten Session vorlegte. Kommissions-Referent war der bedeutende und

um die Entwicklung des Kantons Graubünden verdiente Peter Conradin von
Planta. Er war ein Freund Georg Sprechers. Da dieser inzwischen erst 4ijährig
verstorben war, sah er es als Freundespflicht an, das Anliegen Sprechers weiter
zu verfolgen. In einem ausführlichen «Kommissionalbericht» gab er zunächst
einen kenntnisreichen Überblick über die Ordnungen anderer Kirchen.82 Hatte
Sprecher als Theologe argumentiert, so zeigte Planta sich als erfahrener
Politiker und Praktiker. Er sah die Probleme mehr vom Gesichtspunkt der
modernen Demokratie aus. So lehnte er die Bezeichnung «Presbyterial-Ord-
nung» ab zugunsten des Namens «freie Volkskirche». Auch ihm war an einer
Neubelebung des kirchlichen Lebens gelegen. Er versprach sich jedoch von
einer Verfassungsreform nicht so viel wie Sprecher. Sein grosses Anliegen war
die soziale Tätigkeit der Kirchenbehörden in Fürsorge und Schulwesen. Er
hoffte, dass dadurch vor allem das Armenwesen aus der Sphäre des bloss

Verwaltungsmässigen herausgeführt würde.
Die Kommission beantragte dem evangelischen Grossen Rat 1855 eine

Reform im Sinne einer Presbyterial-Ordnung und legte ihren Entwurf vor:
«Kirchliche Verfassung für den Kanton Graubünden evangelischen Theils.»
Planta sagt darüber in der Einleitung: «Derselbe weicht von dem ursprünglichen

darin ab, dass er weit gedrängter ist, indem alles nicht durchaus
notwendige Detail aus demselben weggelassen ist...» (S.39). Gegenüber dem

ersten Entwurf sind die Bestimmungen über die Sittenaufsicht in der Gemeinde
stark verkürzt, dafür sind die Aufgaben der Gemeindekirchenräte im Armenwesen

wesentlich ausführlicher umschrieben.

3. Die Ablehnung einer Revision

Der Entwurf fand grundsätzlich die Zustimmung des evangelischen Grossen

Rates, hingegen wurde er in der Synode angefochten. Nach längeren Diskus-

sz Planta, Kommissionalbericht.

43



sionen in Synode und Kolloquien stellte eine dreigliedrige Kommission des

Kirchenrates alle Gründe für und gegen eine Revision zusammen und formte
den Vorschlag Planta um, indem sie wieder mehr die sittliche Aufsichtspflicht
der kirchlichen Behörden hervorhob. Die Synode beschloss jedoch 1856, «unter
den gegenwärtigen Verhältnissen sei eine Presbyterial-Verfassung nicht
wünschbar». Falls der evangelische Grosse Rat doch eine Reform weiter verfolgen

wolle, wurde der Entwurf der kirchenrätlichen Kommission «als Ausdruck
ihrer Ansichten über eine zweckmässige Kirchenverfassung» von der Synode

genehmigt. Der evangelische Grosse Rat beschloss jedoch im Juni 1857, von
sich aus nicht auf einer Revision zu beharren. Damit war das Traktandum
erledigt.

Warum wurde der Revisionsentwurf abgelehnt, während andere Kirchen
gleichzeitig neue Ordnungen schufen und auch auf politischem Gebiet
Revisionen versucht wurden? Der frühe Tod Georg Sprechers ist einer der

Hauptgründe. Nach ihm scheint kein Befürworter mit genügend Sachkenntnis
und Überzeugungskraft den Gedanken vertreten zu haben. Aus vielen
Diskussionsvoten sprechen weniger grundsätzliche Überlegungen und Einsichten in
das Wesen der Kirche und ihrer Ordnung, als Nützlichkeitserwägungen im
Hinblick auf die Förderung kirchlichen Lebens. Auch wurde gefragt, ob das

Volk reif sei für vermehrte Verantwortung, ob es die Neuerung wünsche und
die Kosten dafür bewillige. Die Gegner hatten das ganze Gewicht der natürlichen

Trägheit, des Misstrauens gegen alles Neue und der Gleichgültigkeit für
sich. Die Pfarrer fürchteten für das ihnen lieb gewordene Zusammensein an der

Synode, und manche Äusserungen verraten geheime Rivalitäten zwischen Pfarrern

und Laien. Die Befürworter lehnten sich mehr an zeitgenössische politische
Gedanken und Schlagworte an, statt vom Auftrag der Kirche her zu denken.

Weil in Graubünden von jeher die Gemeinden selbständig waren, verfingen
hier Schlagworte wie «freie Volkskirche» oder «Volkskirche statt Pfarrkirche»
nicht wie dort, wo Pfarrer obrigkeitliche Beamte waren. Hier konnten
Reformversuche nicht für grössere Volksrechte und vermehrte Freiheit der Pfarrer
kämpfen. Im Gegenteil bedingten Verbesserungen, wie auf politischem Gebiet,
Einschränkungen von allerlei Selbstherrlichkeiten bei Gemeinden und Pfarrern.
Dies dämpfte die Reformbegeisterung.

Der Grossteil der Argumente für und gegen eine Reform kam auch später
wieder zur Sprache. Manche Forderungen setzten sich nach und nach durch,
andere blieben bis heute aktuell.

44



F Die Kantonsverfassung von 1854

Anfangs der fünfziger Jahre wurde auch eine gründliche Erneuerung der
Kantonsverfassung gefordert. Zwei Entwürfe scheiterten an der Bestimmung, dass

ein Gesetz nur gültig wurde, wenn ZA der Gerichtsgemeinden ihm zustimmten.
Schliesslich wurde die Vorlage von 1854 angenommen. Sie wandelt auf
politischem Gebiet Graubünden aus der bundesstaatlichen Gemeindereferendumsdemokratie

in den einheitlichen, fest organisierten Kanton Graubünden.83 Den
Artikeln der neuen Kantonsverfassung über die Konfessionen liegt die
Bundesverfassung von 1848 zu Grunde. Der Bundesvertrag von 1815 hatte, wie die

Eidgenössische Mediationsverfassung von 1803, über das Verhältnis von Kirche
und Staat nichts ausgesagt und damit die Regelung den Kantonen überlassen.
Nun aber lautet Art. 44 der neuen Bundesverfassung:

«Die freie Ausübung des Gottesdienstes ist den anerkannten christlichen Konfessionen

im ganzen Umfang der Eidgenossenschaft gewährleistet.
Den Kantonen sowie dem Bund bleibt vorbehalten, für die Handhabung der
Ordnung und des Friedens unter den Konfessionen die geeigneten Massnahmen zu
treffen.»

An diesem Artikel fallen einige Einschränkungen auf:

1. Von einer Freiheit des Individuums in Glaubensfragen ist nicht die Rede,
sondern nur von «freier Ausübung des Gottesdienstes» durch Bekenntnisse,

z. Diese freie Ausübung ist nur gewährt den «anerkannten christlichen
Konfessionen». Für Juden, fremdländische Gemeinschaften und Sekten gilt die
Freiheit nicht. Als anerkennende Instanzen kommen nur die Kantone in
Frage.

3. Die Freiheit der Gottesdienstausübung «im ganzen Umfang der Eidgenossenschaft»

dient dem Schutz von Minderheiten in Kantonen mit
andersgläubiger Mehrheit. Die Konfessionsmischung in Folge der Industrialisierung

machte eine solche Bestimmung nötig.
4. Dass den Kantonen und dem Bund nur Massnahmen «für die Handhabung

der Ordnung und des Friedens» vorbehalten sind, bedeutet, dass es sich
dabei um einzelne, gezielte, zeitlich begrenzte Massnahmen handelt und
nicht um dauernde, das ganze Leben der Kirche umfassende Eingriffe.

Die Kantonsverfassung Graubündens erklärt in ihren Artikeln 40 und 13

näher, wie sie die «Anerkennung» der Konfessionen in ihrem Gebiet versteht.
Sie übernimmt in Art. 40 fast wörtlich die Formulierung der Kantonsverfassung
von 1814:
83 Liver, Kantonsverfassung 1854.

45



«Das reformierte und römisch-katholische Glaubensbekenntniss werden als

Religionen des Standes anerkannt. Die freie Ausübung derselben sowie anderer in
der Eidgenossenschaft anerkannter christlicher Konfessionen ist zugesichert.»

Darin kommt wie 1814 die Übergangsstellung der Kirchen zwischen Staatskirche

und Freikirche zum Ausdruck. Die Kirchen bestehen nicht mehr auf
Befehl als Bestandteil des Staates. Sie sind als bestehend vorausgesetzt und
Grössen eigenen Rechtes. Nur solchen kann der Staat Freiheit gewähren. Auf
der anderen Seite bezeichnet der Ausdruck «Religion des Standes» doch eine

enge Verbundenheit der beiden Rechtspersonen. Der Staat bekennt sich zu den

Konfessionen, ist für sie mitverantwortlich. Das ist mehr als eine blosse Gewährung

der freien Ausübung des Gottesdienstes durch eine neutrale Staatsmacht.

Aus dieser gleichen grundsätzlichen Haltung bestimmt Art. 13:

«Gegenstände ausschliesslich konfessioneller Natur werden von den Grossrathsmitgliedern

des betreffenden Glaubensbekenntnisses behandelt.»

Mit diesem Artikel ist zum ersten und einzigen Mal in einer bündnerischen

Kantonsverfassung die Existenz konfessioneller Gruppierungen ausgesprochen.
Mit den beiden Gruppen ist unter neuen Voraussetzungen eine Jahrhunderte
hindurch geltende Ordnung verfassungsmässig fixiert. Nach dem früheren
staatskirchlichen Verständnis gehörte die Leitung der Kirche zum Aufgabenbereich

der Staatsbehörden. Diese setzten die für die Kirche geltenden Ordnungen
in Kraft und beaufsichtigten sie. In Folge der konfessionellen Trennung
beschränkten sich die Angehörigen einer Konfession auf die Fragen, die ihre
eigene Kirche betrafen. Es sollten nicht Andersgläubige mitentscheiden. Man
wollte auch eine Minderheit vor Entscheiden einer andersgläubigen Mehrheit
schützen.84 Nun behielt man diese Ordnung nicht nur aus Gewohnheit oder
besonderer Kirchlichkeit bei. In den Vorverhandlungen über diesen Artikel
wurde deutlich, dass man dadurch ein Gegengewicht schaffen wollte gegenüber
der Macht der Geistlichen: Pfarrersynode und Bistum. Auf katholischer Seite

war es in den vergangenen Jahren zu heftigen, lange dauernden Auseinandersetzungen

zwischen staatlichen Behörden und dem Bistum gekommen (Doppelbistum

Chur—St. Gallen85 und katholische Kantonsschule). Darum sollte ein
entsprechender Verfassungsartikel den Politikern in solchen Geschäften Rückhalt

und Gewicht verleihen, aber auch jedes Dreinreden von protestantischer
Seite verhindern.

84 Furger, S. 161.
85 Furger, S. 93ft., Schulkampf, S. 97ft. - Pieth, S. 373ff.

46



Wenn die konfessionellen Gruppen der Behörden «Gegenstände rein
konfessioneller Natur» behandelten, so waren diese Gegenstände Angelegenheit des

Staates, und die, die sie behandelten, blieben damit Bestandteil dieser Behörden
und handelten im Auftrag und mit der Vollmacht des Staates. Ihre Beschlüsse

waren gleichen Rechtes wie die der Gesamtbehörden. Diese Behörden waren
nur für dieses besondere Geschäft auf ihre Konfession beschränkt. Die Glieder
der anderen Konfession traten gleichsam in Ausstand.

Was waren für den Kanton «Gegenstände rein konfessioneller Natur»? Aus
der Bestimmung der Bundesverfassung, «für die Handhabung der Ordnung und
des Friedens unter den Konfessionen... Massnahmen zu treffen», liess sich eine
solche Zuordnung ebenso wenig ableiten wie aus der Zusicherung freier
«Religionsausübung» der Kantonsverfassung. Diese Zusicherung legt im
Gegenteil dem Staat Zurückhaltung auf, indem auch er selber die Freiheit nicht
durch Hineinregieren in die Kirche beschränken darf. Dem Wortlaut nach
konnte die Forderung, «Gegenstände rein konfessioneller Natur» von
Behördenteilen behandeln zu lassen, dahin verstanden werden, dass der Staat, wie
früher, in Kirchenfragen letzte Entscheidungen traf. Das widersprach aber der
Entwicklung der evangelischen Kirche seit Anfang des 19. Jahrhunderts, und für
die katholische Kirche war dies unannehmbar, da Rechts- und Ordnungsfragen
Bestandteil ihrer hierarchischen Struktur sind. So konnten mit Gegenständen
«rein konfessioneller Natur» nur Probleme, die den Staat und eine Konfession

gemeinsam betrafen, oder Fragen des gegenseitigen Verhältnisses gemeint sein.

Was das konkret bedeutete, hing entscheidend davon ab, wie die Kirchen
ihrerseits sich zum Staat stellten. Darum wurde dieser Artikel von den

Katholiken nicht gleich verstanden wie von den Evangelischen. Diese Frage wird
in einem späteren Zusammenhang genauer behandelt.

Von Bedeutung für das Kirchenwesen war auch Art. 2.8 über die Gemeinden.

Mit diesem Namen wurden früher die Gerichtsgemeinden bezeichnet. Nun
hatte sich immer mehr die Benennung der lokalen Wirtschafts- und
Verwaltungsverbände, der Nachbarschaften, als «Gemeinde» eingebürgert. Die
Verfassung von 1854 bezeichnet diese zum ersten Mal als staatsrechtliche
Institutionen.86 Sie werden verpflichtet, Gemeindeordnungen aufzustellen, und der
Artikel 28 fordert:

Die Gemeinde «hat die Verpflichtung, für gute Verwaltung ihrer Gemeindeangelegenheiten,

namentlich auch ihres Armen-, Schul- und Kirchenwesens zu sorgen,
und stellt hiefür die erforderlichen Behörden und Beamten auf.»

86 Pieth, S. 44z und 469.

47



Nach diesem Satz ist das Kirchenwesen in die allgemeinen Gemeindeangelegenheiten

einbezogen und bildet einen Abschnitt ihrer Verwaltung wie das

Schul- und Armenwesen. Die Konstituierung eigener Kirchgemeinden als

Rechtspersonen und die Ausscheidung der Kirchengüter vollzog sich erst
allmählich.

V. Die Kirchenverfassung von 1874

A Die Vorberatung

Nach dem negativen Ausgang der kirchlichen Revisionsbestrebungen von 1854
ruhte der Wunsch nach Schaffung einer Kirchenverfassung nicht. 186z wurde
an der Synode ein Referat gehalten mit dem Titel: «Die Evangelisch-Rätische
Synode, ein Rückblick auf ihre Vergangenheit und Folgerungen daraus für die

Zukunft.» Nach den Thesen will der Referent die Geistlichkeitssynode
beibehalten. Bereits bestehende Übergänge zum Presbyterialsystem sollen jedoch
allmählich ausgebaut werden. Vor allem sollten wieder wie früher die Anliegen
der Synode vor der weltlichen Oberbehörde durch eine Abordnung vertreten
werden können.

Genauere Vorschläge sind aus den Thesen nicht ersichtlich, und das Referat

zeitigte keine Folgen.
Der Stein kam ins Rollen, als 1867 von der Synode festgestellt wurde, die

geltende kirchliche Gesetzessammlung sei veraltet. Darum sollte eine Kommission

die in Kraft stehenden Gesetze nach einheitlichem Plan ordnen. Hinzu
kam, dass in diesen Jahren versucht wurde, die Kantonsverfassung zu
erneuern.87 Die Pfarrer hatten sich zu den vorgesehenen «Religionsartikeln» zu
äussern. Dabei machte der Kirchenrat einen kühnen Vorstoss, um auf dem Weg
über die staatliche Gesetzgebung die «gemischte Synode» einzuführen. Er
schlug vor, dem Satz, dass «die Landeskirchen ihre inneren Angelegenheiten
selber ordnen», die Ergänzung beizufügen: «... die protestantische Kirche durch
eine von den Konfessionsgenossen in den Kirchgemeinden frei gewählte
Synode».88 Dieser ohne synodale Beratung vorgebrachte, weitgehende
Vorschlag wurde von der politischen Behörde nicht berücksichtigt.

Die Kommission für die Neufassung der Gesetze befürwortete an der Synode
1869 eine totale Revision der Verfassung und die Schaffung eines eigentlichen

87 Pieth, S. 480.
88 Bezzola, S. 34. - R. Bezzola bietet eine sehr gute Zusammenstellung der Bemühungen um eine

Kirchenorganisation. Darin sind die wichtigsten Beschlüsse in extenso wiedergegeben.

48



Grundgesetzes. Bei der Beratung wünschten die einen, die geltende Form der

Pfarrersynode und der evangelischen Session beizubehalten und nur das
Bestehende verfassungsmässig zu fixieren und zu verbessern. Die andern, die sog.
Reformer, radikale Liberale, forderten eine «freie Volkssynode». Manche
grundsätzlichen Befürworter einer presbyterial-synodalen Ordnung waren
unsicher in den Fragen der praktischen Durchführbarkeit. Vor allem befürchtete

man, die Synode könnte ihren geistlichen Charakter verlieren und zur blossen
Geschäfts- und Routineversammlung herabsinken. Darum wurden Übergänge
vorgeschlagen: Volksabstimmung in kirchlichen Fragen, Gemeindekirchenräte
und allmählicher Beizug von Laien zu den Kolloquialverhandlungen.
Beschlüsse wurden keine gefasst, sondern die umstrittenen Fragen wurden an die

Kolloquien ausgeschrieben. Diese lehnten mehrheitlich eine Neuerung ab.

Trotzdem legte die Kommission der Synode 1870 einen Verfassungsentwurf

vor, der die bisherige Struktur der Kirche beibehielt. Noch einmal wurde lange
über die Pfarrersynode diskutiert.89 Schliesslich wurde der Kommissionsvorschlag

mit schwachem Mehr angenommen. Weil jedoch die Zahl der Anhänger
einer Volkssynode gross war, lud man sie ein, einen Gegenvorschlag einzureichen.

Ohne weitere Beratung durch die Synode leitete der Kirchenrat den von
der Synode genehmigten Entwurf, zusammen mit dem als Privatmeinung
bezeichneten Gegenvorschlag, an die politische Behörde weiter. Der evangelische
Grosse Rat bestätigte hierauf mit wenigen Änderungen den Synodalbeschluss
(12. Juni 1873), worauf die Verfassung der Volksabstimmung vorgelegt und

vom Volk angenommen wurde. Sie trat am 1. Januar 1874 'n Kraft.
Der Minderheitsentwurf stellt einen radikalen Reformversuch dar. Sein

Kennzeichen ist die Verwandlung der bisherigen Kolloquialgebiete in Wahlkreise

für die Synode. Auf xooo Seelen oder einen Bruchteil von über 500 sollte
frei aus allen evangelischen Einwohnern ein Vertreter in die Synode gewählt
werden. Damit wären also nicht die Gemeinden vertreten gewesen, sondern

allgemein das Kirchenvolk. Auch hätte es allein von den Wahlen abgehangen,
wieviele Pfarrer zur Synode gehört hätten. Bei solch veränderter Zusammensetzung

der Behörde hätten die traditionellen Hauptgeschäfte der Synode, die
Aufnahme von Kandidaten und die Zensuren, ihren ursprünglichen Charakter
verloren. Doch dieser Vorschlag wurde nie in Beratung gezogen.

Der Mehrheitsentwurf stellt die mit wenigen späteren Ergänzungen bis 1977
gültige Kirchenordnung dar. Sie ist die erste kirchliche Verfassung, die vom
evangelischen Bündnervolk in einer Volksabstimmung angenommen wurde.

89 Der Synodalbericht 1870 bietet eine instruktive Sammlung der Gründe und Motive für und
gegen eine Revision der KiV.

49



B Der Inhalt der Kirchenverfassung

Der wichtigste Fortschritt der neuen Ordnung ist die Aufstellung eines
regelrechten Grundgesetzes, das als «Kirchliche Verfassung» abgetrennt ist von
einem zweiten Teil, den «Reglementaren Bestimmungen». Die Kirchliche
Gesetzessammlung von 1854 brachte wohl verfassungsmässige Definitionen von
Synode, Kirchenrat usw., jedoch zerstreut in den einzelnen Kapiteln. Nun ist
beides klar auseinander gehalten. Das Grundgesetz, die «Kirchliche Verfassung»,

zerfällt in den kurzen Abschnitt «A. Grundlegung», mit Nennung von
Zweck, Umfang und Organen der Kirche (§§1-4), während der ausführlichere
Teil «B. Rechte und Verrichtungen der kirchlichen Organe», die entscheidenden

Ausführungsbestimmungen enthält.

§4 bestimmt:

«Organe der evangelisch-rätischen Kirche sind: 1. Die Kirchgemeinde, 2.. Der evangelische

Grosse Rat, 3. Der evangelische Kleine Rat, 4. Die Synode, 5. Der Kirchenrat,
6. Die Kolloquien, 7. Die Pfarrer.»90

Die Kirchgemeinde (§§ 5-8) erscheint hier zum ersten Mal als Grösse eigenen
Rechts. Der Einleitungssatz nennt ihren Umfang:

«Eine Kirchgemeinde besteht aus sämtlichen evangelischen Einwohnern einer
Kirchhöre.»

Der Begriff «Kirchhöre»91 ist ungewohnt und nicht ohne weiteres verständlich.

Am bekanntesten ist sein Gebrauch bei Zwingli. Dort ist damit die
rechtlich verfasste, lokale Glaubensgemeinschaft verstanden. Hier ist der
Ausdruck offensichtlich geographisch gebraucht, im Sinn von Pfarrbezirk, ähnlich
wie das Wort Kirchspiel im Norden oder Parochie, Pfarrei im katholischen
Kirchenrecht. Es ist das Gebiet, das einer Kirche mit dem dazugehörigen
Pfarramt zugeteilt ist. Damit bekennt sich die KiV zum sogenannten Territorial-

oder Parochialprinzip, im Unterschied zur Auffassung von einer Kirche der
freien Mitgliedschaft. Bei Abfassung der KiV konnte noch vorausgesetzt werden,

dass alle Einwohner evangelisch oder katholisch seien. Erst später musste

90 In der revidierten KiV von 1894 wurden als z. die Kirchenvorstände eingefügt mit den §§ 9—13,
was zu einer Verschiebung in der Numerierung führte.

91 «Die Kilchhöri ist die erste, vornehmste Abbildung der Glaubensgemeinschaft auf der Ebene
des Rechts». (Schoch, S. 164). - «Sie sind die von den Ältesten geleiteten Organisationen der
Christengemeinde.» (Wolf, Ordnung der Kirche, S. 367).

50



hier präzisiert und diejenigen von der Mitgliedschaft ausgenommen werden, die
ihren Austritt erklärt hatten. Aber auch dann noch wird als allgemein bekannt

angenommen, was mit «evangelische Einwohner» gemeint ist. Das «evangelisch»

ist an keine Bedingungen gebunden, etwa an die Taufe, wie in der
katholischen Kirche und der lutherischen Kirche Deutschlands.92 Die
unbestimmte Ausdrucksweise trägt der Tatsache Rechnung, dass in unserem Kanton
die Grosszahl der Bewohner nach Herkommen und Gewohnheit sich fraglos
als Angehörige einer christlichen Konfession betrachtet. Die Kirche versteht
sich als offene Volkskirche, die von sich aus keine Grenzen zieht. Wer nicht
ausdrücklich seinen Austritt erklärt, gilt als Mitglied. Diese Offenheit hat ihren
Wert. Jedoch ist solche Mitgliedschaft nicht unbedingt mit Mitverantwortung
verbunden. Auch der Ausdruck: die Gemeindeglieder sind «in den Kreis ihrer
Pflege gestellt» (§3) weist mehr in Richtung einer passiven, von Amtswaltern
betreuten Masse als auf Mitverantwortung. Die folgenden Abschnitte befassen

sich mit der Zugehörigkeit evangelischer Familien in katholischen Gebieten, der

Zusammenlegung von Gemeinden zu Pastorationsgemeinschaften und der

Neugründung von Kirchgemeinden.
Auf die Beschreibung des Umfangs der Kirchgemeinden folgen die

Bestimmungen über Rechte und Aufgaben. Anfänglich wurde das zurückgelegte 17.
Altersjahr als Bedingung für das Stimmrecht gefordert, konsequent aus dem

Gedanken, dass der Konfirmierte vollberechtigtes Mitglied der Kirchgemeinde
sei. Spätere Revisionen reden von «handlungsfähigen» Gliedern, was nach

Zivilgesetz das zo. Jahr bedeutet.

«§8. Den Kirchgemeinden steht zu:
1. in ihrer Gesamtheit:
Der letzte Entscheid über alle konstitutiven Bestimmungen der rätischen Kirchenordnung

sowie über alle Gesetze konfessioneller Natur, welche schon gemäss oder nach

Analogie der politischen Verfassung vor die Gemeinde gehören. Bei diesen

Abstimmungen entscheidet die Mehrheit der Stimmen, nicht diejenige der Gemeinden.»

Für die Kirche bedeutete dies eine Neuerung, denn bis dahin gab es keine

Einrichtung, durch die die evangelische Bevölkerung des gesamten Kantons zur
direkten gesetzgeberischen Einheit konstituiert worden wäre. §8 fährt weiter:
es steht zu

91 Die Taufe als Bedingung der Zugehörigkeit zur Kirche bildete 1891E einen Streitpunkt zwischen
Synode und EGR. — Für die katholische Kirche gilt: «Baptismate homo constituitur in Ecclesia
Christi persona cum omnibus christianorum iuribus et officiis» (can. 87). - «Die Taufe ist in
der lutherischen Kirche unabdingbare Voraussetzung für die Kirchenmitgliedschaft.» (Die
Religion in Geschichte und Gegenwart, Tübingen 1959, Sp. 1493: Kirchenmitgliedschaft). - Vgl.
Fuchs, S. 153.

51



«2. der einzelnen Gemeinde:
a) Die Wahl ihres Kirchenvorstandes;
b) Die Verwaltung ihres Vermögens und Regulierung ihrer ökonomischen Verhält¬

nisse, wenn nötig durch Erhebung von Steuern..immerhin so, dass sie für
Erhaltung und zweckmässige Verwendung des Vermögens den zuständigen
kantonalen Behörden verantwortlich...ist...;93

c) Die Regulierung ihrer kirchlichen Ordnung innert den Grenzen der kantonalen
Bestimmungen;

d) Die freie Wahl der Pfarrer...;
e) Die Entlassung ihres Pfarrers...»

Dies alles hatte bisher die Gemeinde in ihrer Identität von politischer und
kirchlicher Gemeinschaft ausgeübt. Auch jetzt noch sind es in den meisten
Fällen die gleichen Personen, die die eine wie die andere «Gemeinde» bilden.
Aber die neue Ordnung sagt, dass sie, sofern sie mit kirchlichen Fragen beschäftigt

sind, nicht nur diesen besonderen Gegenstand vor sich haben, sondern
dadurch selber als Kirchgemeinde ein eigenes Gebilde darstellen.

Die Abschnitte über Synode, Kirchenrat, Kolloquien und Pfarrer können
kurz behandelt werden, da sie vorwiegend bisher geltendes Recht festhalten.

Die Synode (§§12-14) umfasst alle nach Ablegung des Synodalgelübdes
aufgenommenen Pfarrer, sofern sie nicht ausgeschlossen wurden oder freiwillig
austraten, dazu die Assessoren. Nach wie vor bilden die angestammten
Aufgaben der Aufnahme neuer Mitglieder und des Wachens über Wandel und
Amtsführung der Pfarrer den Grundstock ihrer Tätigkeit. Eine Erleichterung
bedeutet die vom Evangelischen Grossen Rat (EGR) eingefügte Bestimmung,
dass Kandidaten, die schon auswärts ein genügendes Examen bestanden hatten,
nicht mehr wie bisher neu geprüft werden müssen. Die Bestätigung der
Gemeindepfarrwahlen durch die Synode ist noch beibehalten, wird jedoch bei der
nächsten Revision dem Kirchenrat übertragen. Der Satz: «Sie ist die oberste
Aufsichtsbehörde...», durch den die Synode einem Parlament angenähert wird,
gilt nur in eingeschränktem Sinn. Er wird dahin präzisiert, dass «Kirchenrat,
Kolloquien und Synodalen (der Synode) untergeordnet und verantwortlich
sind». Auch die neue KiV konnte die Kirchgemeinden nicht deren Aufsicht
unterstellen. Die Selbständigkeit der Kirchgemeinden ist nach wie vor ein zäh

verteidigtes Recht. Selbst dass die Synode «für Liturgie, Gesangbuch und

religiöse Lehrmittel» sorgt, verpflichtet die Gemeinden nicht zu deren

obligatorischem Gebrauch.

" Die staadiche Oberaufsicht über die Vermögensverwaltung ist die Kehrseite des gewährten
Vorzuges der Steuererhebung. Vgl. Lampert, Bd. 11, S. 145.

52-



Der Kirchenrat (§§15 und 16) wird die in kirchlichen Angelegenheiten
vorberatende, beaufsichtigende, richterliche und vollziehende Behörde
genannt. Zu seinen Aufgaben gehören Vorbereitung und Vollzug der Geschäfte

der Synode, Wahl der Examinatoren, Überwachung der Kolloquien, Oberaufsicht

über Provisionen und Schlichtung von Streitigkeiten.
Die Kolloquien (§§ 17—19) beraten die Traktanden der Synode vor und

sorgen für die Ausführung der Beschlüsse in ihrem Bezirk. Sie üben in erster
Instanz die Zensuren aus und überwachen die Pfarrprovisionen.

Die Pfarrer (§§20-23) - über sie wird nur die alte Ordnung bekräftigt - sind

wahlfähig durch die Aufnahme in die Synode, nachdem sie das Gelübde abgelegt

haben:

«x. das Wort Gottes gemäss den heiligen Schriften, besonders denen des neuen
Bundes, nach den Grundsätzen der evangelisch-reformierten Kirche nach bestem
Wissen und Gewissen zu verkündigen; 2. gemäss der kirchlichen Verfassung unseres
Kantons die eingeführten gottesdienstlichen Ordnungen und die Synodalgesetze
gewissenhaft zu beobachten.»

Wahl und Kündigung des Pfarrers wird vertraglich geregelt und die Zensur
gegenüber der zivilen Gerichtsbarkeit abgegrenzt.

C Der Evangelische Grosse (EGR) und Kleine Rat (EKR) in ihrer
Doppelstellung als staatliche und kirchliche Behörden

In den Abschnitten über EGR und EKR wird die Stellung der evangelischen
Kirche zum Staat gesetzlich festgelegt. Diese Ordnung gab immer wieder Anlass

zu Diskussionen. Über den EGR ist in §10 u.a. ausgesagt:

«Dem evangelischen Grossen Rate, bestehend aus den evangelischen Mitgliedern des

politischen Grossen Rates, liegt die allgemeine Leitung der evangelischen
Landesangelegenheiten unter folgenden besonderen Bestimmungen ob:
a) Er wählt jährlich auf Vorschlag des EKR drei politische Assessoren, welche den

Verhandlungen der evangelisch-rätischen Synode beiwohnen und ihm über dieselben

Bericht erstatten.
b) Alle Beschlüsse der Synode, die als Dekret Gesetzeskraft erlangen sollen, unter¬

liegen seiner definitiven Genehmigung. Synodalbeschlüsse, welche Abänderungen
der konstitutiven Bestimmungen in sich schliessen, sowie laut §8.1 alle
Gesetzesvorlagen, welche nur die Konfessionsgenossen betreffen, legt er unter Beigabe
seines Gutachtens den evangelischen Gemeinden zur Beschlussfassung vor.

c)

d) Er hat die Oberaufsicht über die Verwaltung der evangelischen Kassen und
Stiftungen und überwacht deren stiftungsmässige Verwendung...»

53



Der Abschnitt über den EKR bestimmt in §11 u.a.:

«Der evangelische Kleine Rat, bestehend aus den evangelischen Mitgliedern des

politischen Kleinen Rates, hat folgende Befugnisse:
a) Er wählt den politischen Assessor des evangelischen Kirchenrates.
b) Er vermittelt den Verkehr der kirchlichen Behörden (Synode und Kirchenrat) mit

dem evangelischen Grossen Rate sowie mit den Staatsbehörden anderer Kantone
und Staaten.

c) Er führt die unmittelbare Aufsicht über die Verwaltung des evangelischen Ver¬

mögens, namentlich der Legatenkasse, und hat Vollmacht, einmalige, kleinere
Bezüge aus derselben zu bewilligen.

d) Er wacht über die Ausführung und Handhabung der Gesetze konfessioneller
Natur.

e) »

In den früheren Verfassungsentwürfen findet sich, abgesehen von einzelnen

Erwähnungen, nichts über die politischen Kirchenorgane. Hier sind EGR und
EKR Bestandteile der Kirchenverfassung. Ihre Aufgaben sind ausführlich
umschrieben. Indem sie damit zu Kirchenbehörden erklärt werden, geraten sie in
eine eigenartige Doppelstellung. Im gleichen Akt behandeln sie als Glieder des

Grossen Rates im Auftrag des Staates «Gegenstände ausschliesslich
konfessioneller Natur», ihre Beschlüsse sind kantonales Staatsrecht. Gleichzeitig üben
sie im Auftrag der Kirche Funktionen der Kirchenleitung aus, denn dem EGR
obliegt «die allgemeine Leitung der evangelischen Landesangelegenheiten».
Beschlüsse der Synode, die als Dekrete innerhalb der evangelischen Kirche
Gesetzeskraft erlangen sollen, setzt der EGR in letzter Instanz in Kraft.
Dadurch, dass er von der Kirche zur Kirchenbehörde erklärt und mit solch

grossen Kompetenzen ausgestattet wird, geht sein Auftrag weiter als es mit der
blossen Behandlung von «Gegenständen konfessioneller Natur» vorgesehen

war.
Die Kirchen waren jetzt nicht mehr Bestandteil des Staates, sondern Grössen

eigenen Rechts. In der Praxis hatte jedoch das kantonale Parlament und der neu
entstandene Kleine Rat die Aufgaben des früheren Bundstages gegenüber den
Konfessionen ohne viel Reflexionen beibehalten. So lag den Artikeln über die

politischen Behördegruppen als Kirchenorgane der altgewohnte Brauch und
wohl auch die Vorstellung eines christlichen Staates mit landesväterlicher
Obrigkeit zugrunde. Durch Jahrhunderte hindurch war das Verhältnis des

Bundstages zur Kirche nirgends gesetzlich festgelegt. Im Laufe der Zeit aber

waren Staat und Kirche straffer organisiert worden, und die zentralen Behörden
hatten grösseres Gewicht erhalten. Durch die verfassungsmässige Fixierung
ihrer Aufgaben traten bestehende Unklarheiten deutlicher ans Licht. So fragt

54



es sich, ob die evangelische Kirche in ihrer Verfassung mit den Artikeln über
EGR und EKR eine Ordnung und die damit verbundenen Anschauungen
kodifizierte, die überlebt waren.

D Die Kantonsverfassung von 1880

1. Die Anpassung an die Bundesverfassung von 1874

Der EGR hatte bei den Verhandlungen über die Kirchenverfassung das
Nebeneinander von Synode und Kirchenrat einerseits, EGR und EKR andererseits als

grundsätzlich fragwürdig und praktisch unzweckmässig bezeichnet. Diese
Ansicht erhielt Gewicht durch die Annahme der Schweizerischen Bundesverfassung

am 26. Mai 1874. In dieser sind in Art. 49 und 50 die Grundsätze der

allgemeinen Glaubens- und Gewissensfreiheit sowie der konfessionellen
Neutralität des Staates konsequent durchgeführt.

Art. 49 verbietet jeden Zwang zu einer religiösen Handlung und jede
Beschränkung bürgerlicher Tätigkeit durch religiöse Vorschriften. Damit sind die
beiden Sphären des Bürgerlichen und des Religiösen klar voneinander getrennt.

Art. 50 beschränkt die Aufgabe des Staates auf die Garantierung freier
Ausübung gottesdienstlicher Handlungen innerhalb der staatlichen und moralischen

Gesetze und auf die Abwehr von Übergriffen der verschiedenen

Religionsgenossenschaften untereinander oder gegenüber dem Staat.
Nach Inkrafttretung der Bundesverfassung mussten die Gesetze der Kantone

den Grundsätzen der übergeordneten Konstitution angeglichen werden. In
Graubünden wollte man diese Anpassung durch eine Totalrevision der Kan-
toiisverfassung vollziehen. Da das Volk aber mehrere Entwürfe ablehnte,
beschränkte man sich vorläufig auf einige dringende Änderungen. Einzelne davon
betrafen auch die Kirchen, so die Übertragung des Zivilstandswesens auf die

bürgerlichen Behörden. Vor allem erkannte man die Unvereinbarkeit von
Art. 13, über die Behandlung von Gegenständen rein konfessioneller Natur, und
Art. 40, über die Religionen des Standes, mit den Grundsätzen der Bundesverfassung.

Darum fasste der Grosse Rat in seiner Sitzung vom y.Dezember 1874
auf Antrag der Standeskommission den Beschluss:

«Art. 13 und 40 der Kantonsverfassung sind, weil mit Art. 49 und 50 der Bundesverfassung

nach Form und Inhalt ebenfalls unvereinbar, in thesi zu streichen; die
definitive Regelung dessen, was an ihre Stelle zu treten hat, namentlich die Regelung
der Oberaufsicht des Staates über die Konfessionen sowie die Rechte und Pflichten

55



der letzteren gegenüber dem Staat und den bürgerlichen Rechten ist einer vorzunehmenden

Verfassungsrevision zu überweisen, und bis zum Abschluss der letzteren hat
es im bezug auf die konfessionellen Sektionen des Grossen Rates beim Status quo
gemäss Art. 13 der Kantonsverfassung zu bleiben.»54

Laut Protokoll erhoben sich gegen diesen Antrag weder bei der Vorberatung
durch die Standeskommission noch im Grossen Rat grundsätzliche Bedenken.

Gefragt wurde nach einem befriedigenden Ersatz für die bisherige Regelung.
Die Oberaufsicht des Staates sollte weiter bestehen. Eine Klärung der Fragen
wurde der Verfassungsrevision vorbehalten. Mit diesem Beschluss fiel die

Entscheidung für die bis 1977 gültige Rechtslage der evangelischen Kirche. In
den Vorberatungen der Verfassungsrevision im Grossen Rat kam, trotz langer
Diskussion95 über den Religionsartikel, niemand mehr auf die konfessionellen

Gruppen des Grossen Rates zu sprechen. Unbestritten und stillschweigend
wurde also die Streichung von Art. 13 und 40 sowie deren Ersetzung durch einen

neuen Religionsartikel akzeptiert. Nach vollzogener Revision fiel somit der
Zustand dahin, dass es bis zur Revision «im bezug auf die konfessionellen
Sektionen des Grossen Rates beim Status quo gemäss Art. 13 der Kantonsver-
fassung zu bleiben» habe. EGR und EKR wurden in der neuen Verfassung nicht
mehr erwähnt.

Die Feststellung von der Unvereinbarkeit konfessioneller Sektionen des

Grossen Rates mit der Bundesverfassung ist konsequent aus dem Geist der
letzteren gedacht. Wenn nach dem Grundsatz der Glaubensfreiheit die
Konfessionszugehörigkeit zur privaten, freien Sphäre des einzelnen gehört, kann der
Staat nicht mehr Glieder seiner Behörden von Gesetzes wegen auf ihre
Konfessionszugehörigkeit hin ansprechen und sie dabei behaften. Darum kann auch
eine Gruppierung nach Konfessionen für den Staat nicht konstitutiv sein.
Ebenso: Wenn der Staat konfessionell neutral ist, gibt es keine «Religionen des

Standes» mehr, und mit einer Behandlung rein konfessioneller Gegenstände
überschreitet er seine Grenzen und greift in das Gebiet der Kirchen ein, statt
von aussen her ihre Freiheit zu garantieren.

Von der Synode her ertönte ähnliche Kritik. 1877 forderte eine Motion eine

Anpassung der kirchlichen Gesetze an die Bundesverfassung, denn im Gegensatz

zu dieser werden Vertreter evangelischer Kreise zur Teilnahme an kirchlichen

Geschäften gezwungen. So wie keine Aufgabe des Gemeindekirchenrates96

54 Offizielle Gesetzessammlung für Graubünden, Chur seit i860, Bd. I, S. 30.
55 Vgl. das Protokoll der langen Debatte im Grossen Rat über Art. 11 des Verfassungsentwurfes

vom 7. Januar 1880.
" Bestimmungen über die Kirchenvorstände waren schon längere Zeit in Kraft, bevor sie 1894

als §§ 9ff. in die kirchliche Verfassung übernommen wurden.

56



einer anderen Gemeindebehörde übertragen werden darf, dürfen auch
kantonal-kirchliche Fragen nicht durch politische Gremien behandelt werden. Die
durch die Motion aufgeworfenen Fragen wurden diskutiert und bildeten den

Inhalt eines Referates an der folgenden Synode. Dieses forderte grundsätzlich
die Umwandlung der evangelisch-rätischen Kirche in eine echte Volkskirche.
Eine sofortige grundlegende Revision sei jedoch nicht opportun. So wurden
keine praktischen Folgerungen aus dem Referat gezogen.

z. Der Religionsartikel der Kantonsverfassung von 1880

Artikel 11 der Kantonsverfassung von 1880 verankert die oben aufgezeigten
Grundgedanken gesetzlich. Er lautet:

1. «Die Gewissens-, Glaubens- und Kultusfreiheit ist gewährleistet.
z. Die bisher bestandenen zwei Landeskirchen werden als öffentliche

Religionsgenossenschaften anerkannt.
3. Die Bildung neuer Religionsgenossenschaften ist zulässig, insoweit solche nicht

der öffentlichen Ordnung und Sittlichkeit widerstreiten. Mit Rücksicht auf dieses

Erfordernis kann die Staatsbehörde ihre Genossenschaftsstatuten zur Einsicht und
Prüfung abfordern.

4. Die Religionsgenossenschaften ordnen ihre inneren Verhältnisse (Lehre, Kultus
usw.) und verwalten ihr Vermögen selbständig. Das Oberaufsichtsrecht des

Staates im allgemeinen und namentlich zum Zwecke der Erhaltung und richtigen
Verwendung des Vermögens der als öffentlich anerkannten Religionsgenossenschaften

bleibt vorbehalten.

5. Den Kirchgemeinden steht das Recht zu, ihre Geistlichen zu wählen und zu
entlassen.

6. Dem Staate bleiben jederzeit die erforderlichen Massregeln gegen Eingriffe der
Kirchgenossenschaften oder ihrer Organe in seine Rechte vorbehalten.»'7

Absatz 1 bildet die Grundlage und gibt zusammengefasst die Art. 49 (Gewissens-

und Glaubensfreiheit) und 50 (Kultusfreiheit) der Bundesverfassung
wieder. Dass die kantonale Verfassung das Verhältnis zu den Kirchen regelt,
entspricht der Struktur der Eidgenossenschaft, nach der die Kantone in Fragen

von Kultur, Erziehung, Kirchenwesen und dergleichen selbständig sind.
Deshalb ist auch das Verhältnis zu den Kirchen von Kanton zu Kanton verschieden.

Absatz z ersetzt Art. 40 der früheren Kantonsverfassung, der von Religionen
des Standes gesprochen hatte. Der Grundsatz der religiösen Neutralität stellt
alle Religionen einander gleich, weshalb der Kanton kein Bekenntnis als

Religion des Standes bezeichnen kann. Unbeschadet dieser grundsätzlichen

97 Die Numerierung ist vom Verfasser beigefügt.

57



Neutralität kann er, wo es durch die Gegebenheiten gerechtfertigt ist, einzelne
Kirchen hervorheben und ein besonderes Verhältnis zu ihnen feststellen. In
diesem Sinn sind die «bisher bestandenen zwei Landeskirchen» erwähnt. Mit
dem Ausdruck «bisher bestandenen» ist rein empirisch die Feststellung
ausgesprochen, dass diese beiden Kirchen bisher faktisch, von kleinen Ausnahmen
abgesehen, die einzigen Kirchen im Kanton waren. Der Kanton respektiert die

Tatsache, dass fast alle Bewohner einer dieser Kirchen angehören, und dass

diese Kirchen von jeher eine bedeutende Rolle im Gemeinwesen spielten.
Was heisst «Landeskirche»? Die kirchliche Verfassung von 1874 verwendet,

im Gegensatz zu den Vorschlägen von 1852 ff., diesen Ausdruck nicht. Nach
katholischer Auffassung stellt «Landeskirche» eine staatsrechtliche Konstruktion

dar und ist nicht kirchenrechtlicher Natur.98 Im evangelischen Bereich
entwickelte sich der Begriff aus dem ursprünglichen Staatskirchentum: Die
Staatskirche war die für ein ganzes Gebiet geforderte und anerkannte Kirche
der Landesobrigkeit. Später verstand man darunter die unter der Landeshoheit
stehenden, aus den früheren Staatskirchen hervorgegangenen grossen
Konfessionen.99 Sie waren vom Staat anerkannt, mit ihm verbunden, aber doch
Gebilde eigenen Rechtes.

Mit der Anerkennung als «öffentliche Religionsgenossenschaften» ist den
Kirchen das Privileg erteilt, von ihren Mitgliedern Steuern zu erheben. Dieses
Recht öffentlich-rechtlicher Körperschaft geniessen heute die Kirchen fast aller
Schweizer Kantone.100 Der Begriff «öffentlich» kann umschrieben werden als

«die Anerkennung der Kirche durch den Staat als Potenz des öffentlichen
Rechts unter Wahrung der Selbständigkeit»101 oder «die Respektierung (nicht
etwa Konstituierung) originär eigener Rechtshoheit der Kirche und das Geltenlassen

ihres Öffentlichkeitsanspruchs».102
Absatz 4 ist für das Verhältnis von Kirche und Staat besonders bedeutsam.

Mit dem Satz: «Die Religionsgenossenschaften ordnen ihre inneren Verhältnisse

(Lehre, Kultus usw.) und verwalten ihr Vermögen selbständig» ist den

Kirchen volle Autonomie zugesprochen. Sie sind nicht nur nach Wesen und Ziel
in ihrer Besonderheit anerkannt, sondern auch in ihrer Gestaltung selbständig.

Der Ausdruck «innere Verhältnisse» weist in Richtung der weit verbreiteten
Unterscheidung von zwei Sphären in der Kirche: dem «geistigen» inneren
Gebiet und den «weltlichen» äusseren Angelegenheiten. Zum geistlichen Auf-

98 Fuchs, S. 58. - Lampert, Bd. II, S. 6.
99 Wolf, Ordnung der Kirche, S. 400.
100 Cavelti, S. 2off.
101 Cavelti, S. 2.8.
102 Wolf, Ordnung der Kirche, S. 141.

58



trag gehörten vor allem Predigt, Sakramentsverwaltung, Hirtenamt, zu den

äusseren Belangen Kirchengesetzgebung, Besetzung von Kirchenämtern und

vor allem Finanzverwaltung.103 Der vorliegende Absatz denkt zunächst auch in
dieser Richtung, indem er die inneren Verhältnisse in der Klammer präzisiert:
«Lehre, Kultus usw.» Aber die Ergänzung «und verwalten ihr Vermögen
selbständig» fügt eine ausgesprochen äussere Angelegenheit bei. Wenn der Kirche
dieses «weltlichste» Recht der selbständigen Vermögensverwaltung zukommt,
können Gesetzgebung, Kirchenleitung usw. nicht ausgenommen sein. Damit ist
das übliche Schema von «äusserlich» und «innerlich» überwunden. «Innere
Verhältnisse» zusammen mit Vermögensverwaltung heisst also: Alle der Kirche
eigenen Angelegenheiten, oder «was zu ihrem Leben gehört». Dabei ist sicher

richtig, was katholische Darsteller betonen, dass nur die Kirchen selber bestimmen

können, was zu ihrem eigenen Leben notwendig ist.104 Nach dieser weitge-
fassten Auslegung, die der Text selber nahelegt, gewährt und garantiert der
Staat den Kirchen ihre Selbständigkeit.

Der folgende Satz scheint dies in Frage zu stellen: «Das Oberaufsichtsrecht
des Staates im allgemeinen und namentlich zum Zweck der Erhaltung und

richtigen Verwendung des Vemögens der als öffentlich anerkannten
Religionsgenossenschaften bleibt vorbehalten.» Damit wird aber die grundsätzlich
zugesicherte Selbständigkeit nicht zurückgenommen. Von der Oberaufsicht wird
nur einschränkend gesagt: Sie «bleibt vorbehalten», während andere Stellen der

Kantonsverfassung, die von Oberaufsicht handeln, präziser lauten: Der Staat
«führt sie» (Art. 35 und 43) oder: Sie «steht ihm zu» (Art. 15 und 41). Wenn sie

nur «vorbehalten» bleibt, wird sie nicht dauernd ausgeübt, sondern nur in
Ausnahmefällen, wenn es nötig wird. Dieses «vorbehalten» ist hier so
eingeschränkt gebraucht wie in Absatz 6. In den Grossratsverhandlungen wurden

Anträge, die in Richtung einer staatlichen Kirchenhoheit weiter gehen wollten,
abgelehnt. Ausschliesslich die Angst vor falscher Verwendung von Kirchengütern

führte zu dieser Formulierung. Darum wird der Sinn des Oberaufsichtsrechtes

zutreffend wiedergegeben mit dem Satz: «Kraft dieses Rechtes wacht
der Staat darüber, dass die aus der Verfassung des Staates garantierten Rechte
des Bürgers nicht durch kirchliche Erlasse, Bestimmungen und Verfügungen
verletzt werden und dass die Kirchen nicht in die Aufgaben des Staates

übergreifen.»105 Und: «Der Staat darf erst eingreifen, wenn die Landeskirchenor-

103 Wolf, Ordnung der Kirche, S. 647h
104 Cavelti, S. 14F
105 Schmid, S. 44. - Fuchs, S. 49 und S. io8f.

59



ganisation nicht selber in der Lage ist, eine korrekte Verwaltung zu führen.»106

Fasst man das Oberaufsichtsrecht so weit, dann steht es nicht im Gegensatz zu
den Aussagen über die Selbständigkeit der Kirchen. Die staatliche Oberaufsicht
über die Vermögensverwaltung der beiden Landeskirchen ist gleichsam die
Kehrseite des ihnen gewährten Vorzugs öffentlich-rechtlicher Körperschaft.
Gewährt der Staat dieses Vorrecht, so darf er auch über dessen korrekte
Ausübung wachen.

Absatz 5 ist nur historisch zu erklären. Dass «den Kirchgemeinden das

Recht, ihre Geistlichen zu wählen und zu entlassen» zusteht, ist dem Wesen der
katholischen Kirche fremd.107 Katholische Votanten bezeichneten bei der
Vorberatung diesen Satz als Widerspruch zur garantierten Selbständigkeit der
Kirchen. Ein fast gleichlautender Satz stand aber schon 1526 im Ilanzer Artikelbrief

und bildete dort einen Hauptpfeiler der errungenen Volksrechte gegenüber

der bischöflichen Kirchengewalt. Er bedeutete die Freigabe der Reformation

und bildete zusammen mit der Forderung ausreichender Besoldung der
Pfarrer durch die Gemeinden die entscheidende, einzige Gesetzesbestimmung
für die evangelische Kirche Bündens.108 Dadurch wurde die weitgehende
Gemeindefreiheit auch für kirchliche Belange anerkannt und befestigt. Gegenüber
der katholischen Kirche beabsichtigte die Beibehaltung des Satzes wie 1526 eine

Eindämmung der bischöflichen Zentralmacht zugunsten der Gemeindeautonomie.

Nach Absatz 6 ist die Möglichkeit kirchlicher Eingriffe in das Recht des

Staates als Gefahr empfunden worden, weshalb der Vorbehalt entsprechender
Gegenmassnahmen aus Art. 50.2 der Bundesverfassung übernommen wurde.

3. Die neue Rechtslage der evangelischen Landeskirche

Das Ergebnis der Entwicklung bis 1880 ist eindeutig. Der staatliche Auftrag an
die konfessionellen Gruppen des Grossen Rates, rein konfessionelle Fragen zu
behandeln, ist abgeschafft. Damit ist dem Auftrag an diese Gruppen, die Kirche
zu leiten, die staatliche Legitimierung entzogen. Der Staat hat sich mit der
Annahme der neuen Kantonsverfassung bewusst und eindeutig gegen die bis
dahin geltende Ordnung entschieden. Damit verschärft sich die Fragwürdigkeit
eines Evangelischen Grossen und Kleinen Rates nochmals wesentlich. Die
106 Schmid, S. 44. - «Zweck dieser Oberaufsicht ist die Erhaltung und stiftungsmässige Verwendung

des Kirchengutes, während die ordentliche Kirchenvermögensverwaltung als solche,
inbegriffen deren Kontrolle, eine innerkirchliche... Angelegenheit verbleibt.» (Lampert, Bd. 11,

S. 145).
107 Cavelti, S. 50.
108 Siehe: S. 16.

60



Auswirkung dieser neuen Lage blieb nicht lange aus. 1883 lehnten die evangelischen

Mitglieder des Kleinen Rates unter Berufung auf die neue Kantonsverfassung

die Fortführung von Geschäften konfessioneller Natur ab und prüften
weder Rechnungen der Kirchenkasse noch visierten sie deren Verwaltungsbericht.109

Trotz Aufforderung, bis zu einer endgültigen Regelung seine
Funktionen weiterhin auszuüben, lehnte der EKR dies ab und berief sich auf die

Selbständigkeit der Kirche. Die Kommission, die daraufhin eingesetzt wurde,
um die «konstitutionellen Verhältnisse des EGR» zu untersuchen, nahm jedoch
eine andere Stellung ein und bestritt in ihrem Bericht an den EGR, dass mit der

Kantonsverfassung von 1880 eine grundlegend neue Lage entstanden sei. Schon

vorher sei die staatliche Kontrolle nur locker gewesen und auch jetzt bestehe,

infolge der Anerkennung der Kirchen als öffentlich-rechtliche Körperschaften
und des staatlichen Oberaufsichtsrechtes, keine völlige Trennung von Kirche
und Staat. Wichtiger als grundsätzliche Streitigkeiten seien die praktischen
Erwägungen, dass gegenüber der oft nicht mustergültigen Verwaltung der

Kirchgemeinden eine Kontrolle nötig sei und die Kirche das berechtigte Gefühl
habe, der Unterstützung durch den Staat nicht entraten zu können. Die
entscheidende Frage, ob das Kontrollrecht nicht durch eine rein politische Behörde

ausgeübt werden müsste, wurde mit dem Hinweis erledigt, die bisherige
Ordnung habe dem Zweck, dem sie diene, in befriedigender Weise entsprochen und
eine Änderung vertrüge sich mit den Anschauungen des Volkes nicht. Der Staat
sollte freilich über die staatlich-kirchlichen Organe hinaus ein oberstes
Aufsichtsrecht auf irgendeine Weise ausüben. Die Diskussion dieses Berichtes im
EGR stellte zunächst fest, dass die Kantonsverfassung tatsächlich auf eine

Trennung von Kirche und Staat hinziele, erklärte diese Tendenz jedoch aus den

Spannungen der 70er Jahre. Jetzt erscheine eine möglichst innige Wechselbeziehung

zwischen Kirche und Staat ohne gegenseitige Beeinträchtigung wünschbar

und durchführbar. Schliesslich wurde die Beibehaltung der bisherigen
Regelung beschlossen mit dem Zusatz, der Beschluss sei dem gesamten Grossen
Rat zur Genehmigung vorzulegen.

Das Problem wurde zum Teil klar erkannt. In der Behandlung aber wurde
die grundsätzliche Frage rasch durch taktische Erwägungen, Berufung auf die

Volksstimmung oder gefühlsmässige Beurteilung zugedeckt. Man konnte sich

bei diesem Entscheid nicht auf das Gewohnheitsrecht berufen, wonach die alte

Ordnung durch jahrhundertelange, unbestrittene Geltung sanktioniert sei, denn
sie war als mit der neuen Rechtslage unvereinbar erklärt worden. Darum

"" Zum folgenden siehe die Protokolle der Sitzungen des EGR vom 7. Juni 1883, 30. Mai 1884
und z8. Mai 1885.

61



gelangen auch die Versuche, das Weiterbestehen der kirchlich-staatlichen
Organe mit dem neuen Religionsartikel in Übereinstimmung zu bringen, nicht. Die
Anerkennung der Landeskirche als öffentlich-rechtliche Körperschaft erfordert
oder rechtfertigt keine besonderen Organe, sowenig wie das Oberaufsichtsrecht,

das dem Kanton vorbehalten bleibt. Der Staat delegiert dieses
Oberaufsichtsrecht nirgends an eine konfessionelle Körperschaft, und umgekehrt hat
der EGR nie dem gesamten Grossen Rat Rechenschaft über seine Tätigkeit
abgelegt, wie es eine beauftragte Instanz ihrer Oberbehörde gegenüber tun
müsste.

Demnach sind EGR und EKR keine staatlichen und auch keine
staatlichkirchlichen Organe mehr. Von ihnen ist allein in der «Kirchlichen Verfassung
des Kantons Graubünden evangelischen Teils» die Rede. Sie sind Organe der

evangelisch-rätischen Kirche und darum rein kirchliche Behörden.
Die damit vertretene Auffassung wird durch zwei Entscheide des Schweizerischen

Bundesgerichts unterstützt. Im Entscheid vom 18. November 1897 stellte
das oberste Gericht unseres Landes in einem Streitfall fest:

«Der Evangelische Kleine Rat ist keine staatliche, sondern eine bloss kirchliche
Behörde. Er handhabt auch in äusseren Angelegenheiten der evangelisch-rätischen
Kirche nicht die Staatsgewalt. Die Itio in partes ist nicht (oder: nicht mehr) ein
Prinzip des Bündner Verfassungsrechtes im Sinne, dass die Ausübung der Staatsgewalt

in solchen Dingen den der betreffenden Konfession angehörenden Mitgliedern
der politischen Behörden zustehen würde, sondern es liegt die Staatsgewalt auch in
Angelegenheiten der Landeskirchen auf der Gesamtheit der betreffenden
Staatsbehörde.»110

In einem andern Streitfall zwischen katholischen Gemeinden entschied das

Bundesgericht:

«Der Fall gehört vor den Zivilrichter und nicht vor eine kirchliche Behörde, wie das

Corpus Catholicum eine ist.»111

Die evangelische Kirche hätte konsequent auch ihrerseits auf die Mitarbeit
des EGR und EKR verzichten können, oder sie hätte deren veränderte Funktion
als reine Kirchenbehörde deutlich herausstellen müssen. Aber es geschah weder
das eine noch das andere, trotz vielfältiger Anstösse: Diskussionen, Synodalreferate,

Verweigerung des Dienstes durch den EKR, Totalrevision der kirchlichen

Verfassung, Vorstösse im EGR, Schaffung der evangelischen Kirchenkasse,

Bundesgerichtsentscheide usw. Die Kirche behielt unter ganz neuen Verhältnissen

unbeirrt überkommene Formen bei.

110 Bundesgerichtsentscheide, Bd. XXIII, S. 1546.
111 Kuoni, Rekurspraxis, Bd. II, Nr. 1169.

62.



Darin offenbart sich eine Schwäche der europäischen evangelischen Kirchen
in Fragen der kirchlichen Ordnung. Martin Luther hatte in seiner Konzentration

auf die Heilsfrage kein Interesse an gesetzlichen Angelegenheiten. Er
konnte sich an wohlgesinnte Fürsten anlehnen. Zwingli dachte und handelte

vom Gedanken der christlichen Obrigkeit aus. Calvin versuchte als erster der

Reformatoren die kirchliche Ordnung von ihrem zentralen Auftrag her zu

gestalten. Das wirkte sich vor allem auf Kirchen aus, die ohne Rückhalt am
Staat oder gegen ihn geordnet werden mussten. In späteren Jahrhunderten
spielte die Trennung zwischen der inneren, rein religiösen, und der äusseren,

weniger wichtigen Seite der Kirche eine bedeutsame Rolle. Im Gegensatz zur
Verrechtlichung der römisch-katholischen Kirche, die Glaubensfragen in
dogmatische Rechtssätze und kirchliche Rechtsordnungen in Heilslehren verwandelt

hatte, war auch eine gewisse Scheu vor allem kirchlichen Recht entstanden.

Man pflegte den Glauben als Innerlichkeit und übersah Widersprüche. So war
es auch Pfarrern und Grossräten in Diskussionen oft nicht klar, ob EGR und
EKR kirchliche Behörden oder staatliche Oberaufsichtsorgane seien. Die kirchliche

Verfassung selber ist von solcher Unsicherheit nicht frei. Schon ihr Name

zeugt davon. Sie heisst: «Kirchliche Verfassung für den Kanton Graubünden

evangelischen Teils». Seit Bestehen der Kantonsverfassung von 1880 gibt es die
beiden anerkannten Landeskirchen als Religionsgenossenschaften, aber keinen

Kanton Graubünden evangelischen Teils. Im Text werden EGR und EKR als

Organe der Kirche bezeichnet, von den kirchlichen Behörden jedoch
unterschieden. So hat nach Art. 14c der EGR «wie die kirchlichen Behörden die

Initiative». Nach Art. 15b vermittelt der EKR den Verkehr «der kirchlichen
Behörden (Synode und Kirchenrat) mit dem EGR». Die beiden staatlich
gewählten Gremien werden auf der einen Seite eher wie staatliche Oberaufsichts-

Organe behandelt, praktisch aber in ihrer Wirksamkeit eingeschränkt. So

genehmigt der EGR die Beschlüsse der Synode, setzt sie in Kraft, besitzt also

wie die frühere Staatsbehörde das Veto- und Placetrecht, kann aber an einem

Synodalbeschluss formal und materiell nichts ändern. Das schränkt seine

Befugnisse ein. Das gleiche gilt vom Assessor des Kirchenrates. An den wichtigen

Sitzungen vor und nach der Synode nimmt statt ihm der Assessorpräses
der Synode Einsitz. Damit verliert er die volle Einsicht in die Geschäfte. Das

erschwert ihm eine wirksame Mitarbeit. Die «drei politischen Assessoren»

werden «als Repräsentanten der evangelischen Landesbehörde» Mitglieder der

Synode. Weil sie aber jährlich neu, und zwar vorwiegend aus der Umgebung
des Synodalortes gewählt werden, sind sie wenig vertraut mit den Einrichtungen

und Geschäften der Synode.

63



4- Die katholische Landeskirche

Interessant ist ein Vergleich mit der Regelung des katholischen Kantonsteils auf
Grund der neuen kantonalen Verfassung. Er konstituierte sich zu der «Katholischen

Landeskirche von Graubünden» und gab 1959 nach mehreren früheren
Ordnungen die heute gültige Verfassung heraus.112 Es wurde schon erwähnt,
dass «Landeskirche» nach römisch-katholischem Verständnis eine staatsrechtliche

Konstruktion darstellt und nicht kirchlicher Natur ist.113

Die Landeskirche ist die Verfassung der Konfessionsgenossen eines Kantonsgebietes

in eine Körperschaft.114 Über den Zweck sagt Art. 1 der Verfassung der
Katholischen Landeskirche von Graubünden:

«Ordnung der landeskirchenrechtlichen Verhältnisse des katholischen Kantonsteils».

Abgesehen von der Zugehörigkeit zum Bistum Chur werden also alle
katholischen Einwohner Graubündens zu einer Einheit zusammengefasst. Diese
rechtliche Zusammenfassung wird vom Staat als öffentlich-rechtliche Körperschaft

anerkannt und als Landeskirche bezeichnet.
Ihre Organe

«unterstützen im Rahmen ihrer Befugnisse die kirchlichen Amtsträger in allem, was
diese zur stiftungsmässigen Wirksamkeit der Römisch-Katholischen Kirche
rechtmässig verfügen».

Die Rechte der Gesamtheit (Art. 4 und 5) bestehen darin, über Verfassungsänderungen

und Erhebung der Landeskirchensteuer abzustimmen. Das Corpus
Catholicum115 (Art.6—14), die oberste Behörde der Landeskirche, besteht aus
zwei Delegierten des bischöflichen Ordinariats, den katholischen Mitgliedern
des politischen Grossen und Kleinen Rats und direkten Delegierten der katholischen

Bevölkerung aus Kreisen, die im Grossen Rat nicht genügend vertreten
sind. Es tagt ordentlicherweise einmal jährlich während einer Grossratssession.
Seine wichtigste Aufgabe ist, nebst den Wahlen in die Verwaltungs- und die

Rekurskommission, die Oberaufsicht über die Verwaltung der Landeskirche,
ihre Stiftungen, Körperschaften, Anstalten, wozu die Genehmigung des
Amtsberichtes der Verwaltungskommission, der Jahresrechnung und des

Voranschlages gehört. Die Verwaltungskommission (Art. 15—18) ist die Exekutive, die

112 Verfassung der Katholischen Landeskirche von Graubünden vom 4. Oktober 1959.
113 Lampert, Bd. II, S. 15.
114 Cavelti, S. 48.
1,5 Furger. - Das Corpus Catholicum ist «ein konfessionelles Organ ohne kirchlichen Charakter.»

(Lampert, Bd. I, S. 3ri).

64



die Geschäfte des Corpus Catholicum vorbereitet und dessen Beschlüsse
vollzieht, die Kirchenkasse verwaltet und den katholischen Kantonsteil gegenüber
den Behörden vertritt. Der Präsident und drei seiner Mitglieder werden vom
Corpus Catholicum gewählt, das fünfte wird vom bischöflichen Ordinariat
bezeichnet. Auch die Aufgaben der lokalen Organe sind beschränkt auf die

Verwaltung. Die Kirchgemeinde (Art. 19—24) ist öffentlich-rechtliche
Selbstverwaltungskörperschaft auf territorialer und personaler Grundlage. Die
Kirchgemeinde-Versammlung und der Kirchgemeinde-Vorstand, dem der Pfarrer von
Amtes wegen angehört, führen die Geschäfte der Kirchgemeinde. Vom Recht,
Pfarrer zu wählen und zu entlassen, das die Kantonsverfassung fordert, ist nicht
die Rede.

Aus dieser knappen Skizze ist ersichtlich, dass der katholische Kantonsteil
aus den Bestimmungen der staatlichen Verfassung die Konsequenzen zog und
sich ihr anpasste. Zum Corpus Catholicum gehören wie früher die katholischen
Mitglieder des Grossen und Kleinen Rates, aber indem zwei Vertreter des

Bischofs und weitere Abgeordnete aus zu schwach vertretenen Kreisen
dazukommen, ist es gekennzeichnet als Grösse eigenen Rechts, zusammengesetzt

nach eigenen Gesichtspunkten. Noch mehr ist das der Fall bei der
Verwaltungskommission, die vom Corpus Catholicum frei gewählt wird. Eine
Verwechslung mit einer bloss konfessionellen Sektion der politischen Behörde ist
nicht möglich.

Es erheben sich zwei Fragen gegenüber der Verfassung der katholischen
Landeskirche:

1. Diese konfessionelle Verfassung versteht unter der Bezeichnung Landeskirche

etwas anderes als die Kantonsverfassung. Letztere fasst darunter die
Gesamtheit der beiden anerkannten Kirchen samt deren innern Verhältnissen,
von denen sie Lehre und Kultus extra erwähnt. Hier ist mit dem gleichen
Namen eine zur Hauptsache weltliche Hilfsorganisation mit dem Hauptzweck,
die Kirchensteuer zu erheben und das Vermögen zu verwalten, gemeint. Von
den kantonalen Bestimmungen über die Landeskirchen ist somit die katholische
Kirche selber, das Bistum und seine Verwaltung, nicht betroffen.

Für die römisch-katholische Kirche ist es ein Vorteil, auf diese Weise der
staatlichen Oberaufsicht entnommen zu sein. Aber wenn der staatliche
Verfassungsartikel nur anzuwenden ist auf die Grösse Landeskirche, dann hat auch

nur diese Anteil an der Anerkennung als öffentliche Religionsgenossenschaft.
Heisst das, dass die Kirche in ihrer kirchlichen Ordnung der Anerkennung als

öffentliche Religionsgenossenschaft nicht bedarf und darum darauf verzichtet?
Oder versteht man, wo es sich um öffentliche Anerkennung handelt, den Begriff

65



«Landeskirche» doch im Sinn, wie die staatliche Verfassung sie auffasst, als

Gesamtheit der Kirche samt Lehre, Kultus und Verwaltung?

z. Sowohl vom Corpus Catholicum in Art. 13.z wie vom EGR, § 14.d, heisst

es, dass sie das Oberaufsichtsrecht über die Verwaltung der Kassen und Stiftungen

ausüben. Nun aber behält sich der Staat nach Art. 11.4 ebenfalls das

Oberaufsichtsrecht zum Zwecke der Erhaltung und richtigen Verwendung des

Vermögens der Kirchen vor. Wird dadurch das staatliche zu einem «Ober-
Oberaufsichtsrecht», oder ist doch die Meinung vorhanden, die beiden
Gremien übten es im Namen des Staates aus?

E Die Totalrevision der Kirchenverfassung von 1894

In seiner Botschaft vom zi. September 1894 schreibt «Der Kleine Rat des

Kantons Graubünden evangelischen Teils an die löblichen evangelischen
Kirchgemeinden desselben: Schon seit längerer Zeit haben sich die evangelisch-kirchlichen

Behörden des Kantons mit der Revision der kirchlichen Gesetzessammlung

beschäftigt. Die im Jahre 1876 erfolgte Umarbeitung der damaligen
kirchlichen Gesetzessammlung hatte verschiedene Punkte unbeanstandet gelassen,
deren Revision sich nachher als notwendig herausstellte, so z.B. Bestimmungen
über die Zugehörigkeit zur Landeskirche und Ähnliches... Diese innerlichen
Gründe in Verbindung mit mehr äusserlichen Umständen veranlassten die

evangelisch-rhätische Synode zur Revision der kirchlichen Gesetzessammlung

...»

Die revidierte Kirchenverfassung enthält «weder materiell noch formell
wesentliche Neuerungen... Wirklich neu ist... fast nur die in §5 aufgenommene

Bestimmung betreffend die Zugehörigkeit zur evangelisch-rhätischen
Landeskirche, allfälligen Austritt aus derselben und den Wiedereintritt in
dieselbe. Fast alle übrigen Änderungen bestehen nur in organischer Verbindung
längst in Gesetzeskraft erwachsener einzelner Bestimmungen mit der Verfassung.

Solche Änderungen sind die Hereinziehung des Gesetzes über die
Gemeindekirchenräte in die Verfassung...». Die Bestimmungen über Austritt und
Wiedereintritt in die Kirche wurden auf Grund der Kantonsverfassung von
1880 notwendig.

In §§9-13 erscheinen die Kirchenvorstände erstmals in einer gültigen Verfassung:

66



«Jede evangelische Kirchgemeinde des Kantons bestellt einen Kirchenvorstand von
drei bis neun Mitgliedern.. .11<s Die Obliegenheiten des Kirchenvorstandes dürfen
keiner andern Gemeindebehörde als solcher übertragen werden.» (§9)

Nebst der Leitung der Kirchgemeindeversammlung und Ausführung deren
Beschlüsse sowie der Verwaltung des Kirchengutes sind dem Kirchenvorstand
die Sorge für würdige Begehung des Gottesdienstes, Beaufsichtigung des

Religionsunterrichtes, Vorbereitung der Pfarrwahlen usw. anvertraut. Zusam-
mengefasst obliegt ihm die «Förderung des sittlich-religiösen Lebens

überhaupt...». Mit solcher Umschreibung ist der Kirchenvorstand als kirchliche
Behörde mit seiner doppelten Aufgabe als Verwaltungsbehörde und Mithelfer
am geistigen Aufbau der Kirchgemeinde gut gekennzeichnet. Der eine Grundsatz

einer reformierten Ordnung: Die Mitbeteiligung von Laien im Auftrag der
Gemeinde an der Verantwortung für die Gemeinde, war erfüllt. Der andere:

Die ebenbürtige Mitarbeit von Laien in der Synode, blieb einer späteren Regelung

vorbehalten.

VI. Das 20. Jahrhundert

A Der Keuisionsversuch von 1916 ff.

Ein Kompetenzstreit zwischen Synode und EGR veranlasste 1916 erneut einen
Revisionsversuch.117 Die Synode hatte für die Einführung des kirchlichen
Frauenstimmrechts 1913 einen entsprechenden Verfassungsartikel genehmigt
und dem EGR zur Volksabstimmung überwiesen. Dieser weitete den Vorschlag
aus und beschloss, die abgeänderte Form ohne nochmalige Begrüssung der

Synode an das Volk auszuschreiben. Gegen dieses Vorgehen protestierte die

Synode, weil nach ihrer Auffassung der EGR kein Recht hat, von sich aus

Synodalbeschlüsse abzuändern. Juristische Gutachten bestätigten diese
Ansicht. Über diesen Streitpunkt erhob sich am 28. November 1916 eine ausführliche

Debatte im EGR. Dabei wurde die Kirchenverfassung «zumindest als

ausserordentlich unklar» bezeichnet. Es wurde sogar behauptet, dass «unsere

ganze kirchliche Organisation, wie wir sie jetzt haben, des Fundaments entbehre

und eine reine Fiktion sei». Darum wurde ein Antrag auf Totalrevision der

116 Durch Stichentscheid des Präsidenten wurde bestimmt, dass der Pfarrer nicht offiziell Mitglied
des Gemeindekirchenrates sei.

117 Die Verhandlungen im EGR sind ausführlich und übersichtlich zusammengestellt bei Bezzola,
S. 5iff.

67



Kirchenverfassung einstimmig gutgeheissen und an Kirchenrat und Synode zur
Beratung überwiesen. Speziell wurde gewünscht, durch eine Revision dem
Laienelement den gebührenden Platz zu sichern.

Eine Kommission arbeitete einen Entwurf aus. Darin wird die Mitverantwortung

der Kirchenvorstände am kirchlichen Leben stärker betont. Als
entscheidende Neuerung wird statt der bisherigen Doppelspurigkeit eine einheitliche

Kirchenleitung postuliert. Diese wird zunächst ermöglicht durch die Schaffung

von Kirchenkreistagen. Geographisch umfassen diese das gleiche Gebiet
wie die Kolloquien. Zu ihren Mitgliedern gehören aber, ausser allen im Gebiet
wohnenden Pfarrern, auch Vertreter jeder Kirchgemeinde, so dass die Nicht-
pfarrer die Mehrheit bilden. Ihnen obliegt, ausser den geschäftlichen, kollo-
quialen Aufgaben, besonders die Besprechung religiöser Fragen nebst
Förderung christlicher Liebe und Fürsorge. Die Kirchenkreistage ordnen Laienvertreter

in die Synode ab, auf zooo Evangelische oder einen Bruchteil von 1500
einen Abgeordneten. Zur Synode gehören damit ausser allen ordinierten Pfarrern

ca. 30 Nichtpfarrer. Die Synode wählt den Kirchenrat, der aus dem Dekan
und je drei Pfarrern und Nichtpfarrern besteht.118 Man kann diesem Entwurf
seine umständliche Formulierung vorwerfen, gegenüber allen früheren
erscheint er aber am gründlichsten durchdacht. Der Initiant und Hauptverfasser,
Jakob Rudolf Truog, hatte als sein Ziel die Aufstellung klarer Bestimmungen
über die kirchlichen Behörden und die vermehrte Heranziehung der Kirchgenossen

zur Mitarbeit erklärt.11' Mit der Schaffung der Kirchenkreistage aus
Vertretern der Pfarrerschaft und der Kirchgemeinden ist ein weiterer Schritt

getan zum Presbyterial-Synodalaufbau, dessen Kennzeichen eine Zusammenfassung

der Kirchgemeinden zunächst in kleineren Verbänden ist, aus denen
sich die Gesamtkirche aufbaut. Auch entspricht die regionale Aufteilung dem

Charakter Graubündens, wo von jeher die verschiedenen Regionen ihre
Besonderheit zeigten und geschlossene Einheiten bildeten. Bei der vorgesehenen

Zusammensetzung der Synode ist jedoch fraglich, ob das «Laienelement»

gegenüber früher verstärkt wird. Wohl kommen die Laien in den Kirchenkreistagen

zur Geltung. Aber durch den Wegfall des EGR wird die Synode, mit über
80 Pfarrern und nur ca. 30 Nichtpfarrern, zur alleinigen, obersten Gesetzge-

bungs- und Aufsichtsbehörde.

118 Was Kolloquien und Kirchenrat betrifft, sind in diesem Entwurf deutlich Gedanken aus dem
Vorschlag von 1853ff. aufgenommen, mit dem Unterschied, dass dort nicht jede Gemeinde bloss
einen Abgeordneten entsandte, sondern nach ihrer Grösse vertreten war.
J.R. Truog legt die Geschichte und Begründung des Revisionsversuches in einer kleinen
Broschüre dar: «Zum Entwurf der neuen Kirchenverfassung», 192.4.

68



Die Synode von 1921 hiess den Verfassungsentwurf in den meisten Teilen

gut; aber die entscheidenden Punkte: gemischte Synode und Kirchenkreistage,
wies sie zurück. Die einen glaubten, das Volk würde eine Änderung der

ehrwürdigen Tradition ablehnen, andere forderten eine weitergehende

Erneuerung im Sinne des Gegenentwurfs von 1872.120 Darum wurden diese
Abschnitte umgearbeitet und schon an der folgenden Synode eine Kompromisslösung

vorgelegt. Diese sieht ein Zweikammersystem vor. Die oberste Behörde
der Landeskirche wird Kirchenkapitel genannt, das aus zwei Kammern, der

Synode und der Evangelischen Session, besteht (§25). Beide Kammern verhandeln

getrennt. Ein gültiger Beschluss liegt nur vor, wenn beide Kammern
zustimmen. Stets behandelt die Synode als erste die Geschäfte. Kommt keine

Einigung zustande, fällt das Traktandum dahin (§26).
Die Synode besteht wie bis anhin aus den im Gebiet der Landeskirche

wohnenden Pfarrern. Ihr angestammtes Recht bleibt die Aufnahme neuer
Mitglieder. Die ehemals wichtige Zensur wird nicht erwähnt. Statt dessen heisst

es: «Die Synode entscheidet über Standes- und Berufsangelegenheiten ihrer
Mitglieder, pflegt die brüderliche Gemeinschaft unter den Pfarrern, fördert
deren Amtstüchtigkeit und wissenschaftliche Fortbildung durch Pfarrbibliothek

und wissenschaftliche Vorträge». Die Landeskirche soll immer mehr zu
einer Volkskirche ausgebaut werden, in der die Glaubensgenossen zu christlicher

Glaubens- und Liebestätigkeit angespornt werden.
Die Evangelische Session besteht nicht mehr automatisch aus allen evangelischen

Mitgliedern des Grossen Rates, sondern nur aus denjenigen, welche sich

zur Mitarbeit bereit erklären. Ist ein Kreis mit evangelischen Gemeinden nicht

vertreten, wählen die Vorsteher der Kirchgemeinden einen Abgeordneten. Die
Bestimmungen über Kenntnisnahme der Beschlüsse der andern Kammer, die

Überwachung des Kirchenrates und die Weiterleitung von Anregungen lauten
wörtlich gleich wie die entsprechenden der Synode und unterstreichen damit
die Parallelität der beiden Kammern. Jedoch wählt die Synode in den Kirchenrat

vier Mitglieder, die Evangelische Session nur drei.
Der Kirchenrat, dessen Präsident ein Pfarrer, der Vizepräsident ein Laie sein

muss, besitzt ein grosses Gewicht, da er mit Sitz und Stimme in beiden Kammern

mitwirkt, Aufsichtsbehörde über Kirchgemeinden, Kolloquien,
Kirchenvorstände und Pfarrer ist und bei Beschwerden gegen diese Gremien den

Entscheid fällt. Durch die Schaffung dieses gemischten Kirchenrates fällt der

EKR dahin. Dessen Aufgaben, vor allem die Verwaltung des kirchlichen
Vermögens und der Kassen, übernimmt der Kirchenrat.

120 Siehe: S. 49.

69



Neu ist die Erweiterung der Kolloquien durch je einen Vertreter jeder
Kirchgemeinde und die im Kolloquialbezirk wohnenden Mitglieder der Evangelischen

Session und des Kirchenrates.121 In jährlich zwei Tagungen erledigen die

Kolloquien ihre Geschäfte. Das früher für die Synode wichtige Traktandum
«Zensur» ist hier zusammengeschrumpft auf die Vorschrift:

«Die Kolloquien überzeugen sich von der geziemenden Lebensführung der ihnen
angehörenden Pfarrer und von der pünktlichen und gesetzmässigen Besorgung aller
pfarramtlichen Obliegenheiten.»

Diese Neuerung ist Ausdruck eines freiheitlichen Geistes, der auch aus dem

allgemein gefassten Gelübde der Pfarrer bei der Aufnahme in die Synode

spricht:

«... nach bestem Wissen und Gewissen an der Förderung des Reiches Gottes mitzuarbeiten

und die Amtspflichten treu zu erfüllen.»

Der Verfassungsvorschlag wurde in dieser veränderten Form von der Synode

1922 gutgeheissen. Im EGR erhob sich scharfer Protest, hauptsächlich gegen
folgende Punkte: — Der EKR fällt dahin, seine Kompetenzen werden einem
Kirchenrat mit Pfarrermehrheit übertragen. — Die Evangelische Session ist nicht
mehr übergeordnete Genehmigungsinstanz. - Der mehrheitlich aus Pfarrern

zusammengesetzte Kirchenrat hat in beiden Kammern Sitz und Stimme. - Das
alles verstärkt die Position der Pfarrer und widerspricht der Förderung des

Laienelementes. Ein Antrag, die Sache zu verschieben, wurde angenommen.
Während einige Jahre zuvor die Unklarheit des bestehenden Verhältnisses
getadelt worden war, wurde nun beteuert, es habe noch nie ernsthafte
Schwierigkeiten gegeben. Ein Gutachten, das der EGR einholte, kam zum
Schluss, dass durchwegs die Position der Pfarrer auf Kosten bestehender Laienrechte

verstärkt werde. Ein anderes Gutachten, das der Kirchenrat veranlasste,
anerkannte, dass die Rechte des Volkes gewahrt und die bisherigen Unklarheiten

beseitigt seien. Dass der Kirchenrat in beiden Kammern Sitz und Stimme
habe, verstärke die gegenseitige Verbindung. Die Kommission schlug einige
«Milderungen» vor: - Beibehaltung des politischen Assessorates an der Synode; -
nur Sitz, aber keine Stimme des Kirchenrates in der Evangelischen Session; -
teilweise Verwaltung des kirchlichen Vermögens durch den EGR. Nach langer
Diskussion beschloss jedoch der EGR am 16. November 1925, auf den Verfas-

121 Das hätte beim derzeitigen Umfang der Kolloquien mitunter recht grosse Versammlungen
gegeben. Wohl mit aus diesem Grund wurde darum das Gebiet der Kolloquien nicht als fest
angesehen, sondern der Synode das Recht erteilt, das Gebiet der Landeskirche in Kolloquialbe-
zirke einzuteilen (§ 3od).

70



sungsentwurf nicht einzutreten. Damit war einmal mehr ein Revisionsversuch

ergebnislos verlaufen. Spätere Protokolle des EGR zeigen jedoch, dass in
verhältnismässig kurzen Abständen immer wieder eine Revision als dringend
erklärt und in Aussicht gestellt wurde.

B Die kantonale evangelische Kirchenkasse

1913 war eine kantonale evangelische Kirchenkasse gegründet und im Laufe der

Jahre in mehreren Revisionen122 verbessert worden. Ihr Hauptzweck ist die

finanzielle Unterstützung schwacher Kirchgemeinden und die Garantierung
eines Minimalgehalts an die Pfarrer.

Ihre grösste Einnahme bildet die kantonale Kirchensteuer zusammen mit
einer staatlichen Kultussteuer, deren Ertrag proportional zur Einwohnerzahl an
die Landeskirchen verteilt wird.123 Die Kirchenkasse führte zu einer stärkeren

Zentralisierung der Bündner Kirche.
Vorher fehlte jede gesamtkirchliche Zusammenfassung der Verwaltung. Nur

bei Klagen über Pfrundgehalt und Pfrundvermögen stand dem EKR die
Aufgabe der Untersuchung und dem EGR der letzte Entscheid zu (§i5e der
Kirchenverfassung).

Die evangelische Kirchenkasse bewirkte:
a) Die Rechnungsführung wird vereinheitlicht, indem die kantonale Kirchensteuer

überall nach den gleichen Grundsätzen erhoben wird, und Gemeinden,

die Beiträge erhalten wollen, auch die Gemeindekirchensteuer einheitlich

nach Prozenten der Kantonssteuer ansetzen müssen.

b) Die schwächeren Gemeinden geraten in Abhängigkeit von der Gesamtkirche.

Die Beitragsleistung erfordert Einsichtnahme, mitunter auch Eingriffe
und Korrekturen in ihrer Verwaltung und ruft nach einer Kontrollinstanz.

c) Das Gewicht der gesamtkirchlichen Organe wird verstärkt und ihnen wird
eine Reihe neuer Kompetenzen auferlegt. Seit Jahrhunderten besass die

evangelische Gesamtkirche ein Vermögen, bestehend aus Kassen und

Stiftungen. Die unmittelbare Aufsicht darüber führte der EKR (§150), die
Oberaufsicht der EGR (§ i4d). Nach dem Gesetz über die kantonale evangelische

Kirchenkasse setzt jetzt aber der EGR den Steuersatz fest und stellt

122 Revisionen wurden z. B. vorgenommen 192z, 1947, 1954, 1960.
123 Der Staat hatte die Möglichkeit für eine kantonale Kirchensteuer geschaffen durch einen

Zusatzantrag zu Art. ir der Kantonsverfassung, vom Volk angenommen am 16. Oktober 1958.
Gleichzeitig stimmte das Bündnervolk auch dem Gesetz über die Erhebung einer Kultussteuer
von juristischen Personen zu. Vgl. Schmid, S. 45ff.

71



das Budget auf, der EKR verfügt auf Antrag oder nach Anhörung des

Kirchenrates über die vom EGR bewilligten Mittel. Damit übt die
landeskirchliche Behörde einen Einfluss aus, der weit über das Finanzielle hinausgeht,

und übernimmt Aufgaben, die in der bestehenden Kirchenverfassung
nicht vorgesehen waren.

C Änderungen an der Kirchenverfassung 1913—1978

Im 20. Jahrhundert wurden an der kirchlichen Verfassung bis zur Totalrevision
von 1978 nur dreimal Änderungen vollzogen, die äusserlich geringfügig, inhaltlich

gewichtig waren:
1. 1913 wurde in §7 nach

«stimmberechtigt in der Kirchgemeinde sind alle, seit mindestens 3 Monaten in ihrem
Verband stehenden handlungsfähigen Konfessionsgenossen»

die Ergänzung beigefügt: «beider Geschlechter».
Dadurch wurde evangelisch Graubünden zu einer der ersten evangelischen

Kirchen, die den Frauen das Stimmrecht gewährten.
2. Der Weg zur zweiten Neuerung war mühsamer. Die erste Theologin124

unseres Kantons war von einer Gemeinde als Pfarrerin gewählt worden. Dies
wurde als unvereinbar mit der geltenden Verfassung erklärt. In einer Abstimmung

im Jahre 1932 lehnte das evangelische Bündnervolk eine Änderung der

entsprechenden Artikel ab. Als sich Gemeinde und Pfarrerin dem Beschluss

nicht fügen wollten, drohte die Regierung der widerspenstigen Gemeinde mit
der Sperrung des Pfrundvermögens. Erst 1965 erlaubte eine neue Volksabstimmung

mit grossem Mehr von 8 zu 1 den Frauen die Ausübung des vollen
Pfarramtes. In Kraft trat die Neufassung von § 16b:

«alle nach Ablegung des Synodalgelübdes in die Synode aufgenommenen Pfarrer und
Pfarrerinnen. ...»

und von §24, Abs. 1:

«Die Wahlfähigkeit als Pfarrer oder Pfarrerin und das Recht zur Führung eines
Pfarramtes in der Landeskirche steht nur den geistlichen Mitgliedern der Synode
zu...»

124 Vgl. Caprez.

72-



3- § i lautete:

«Die evangelisch-rätische Kirche ist ein Glied der evangelisch-reformierten Kirche.
Sie gründet sich auf das Wort Gottes in der Heiligen Schrift, besonders des Neuen
Testamentes, und hat den Zweck, auf diesem Grunde christliches Leben in ihrem
Verbände zu wecken und zu pflegen.»

Die Einschränkung auf «ihren Verband» behinderte Hilfe und Kontakte
nach auswärts. Die 1973 beschlossene Erweiterung lautet:

«Sie verfolgt dieses Anliegen in ihrem Verbände und trägt mit an der Verantwortung
der christlichen Kirche für die Welt.»

D Die Anbahnung einer neuen Revision

1. Der Antrag 1955 und der Revisionsbeschluss von Tschiertschen 1965

Nach dem Beschluss des EGR im November 1925, nicht auf den vorgelegten
Verfassungsentwurf einzutreten, blieb es dreissig Jahre beim bisherigen
Zustand. Die unklare Stellung der politischen Kirchenorgane sowie die Bestimmung,

Synodalbeschlüsse seien ohne materielle Änderungen vom EGR zu
genehmigen, abzulehnen oder zur Volksabstimmung weiterzuleiten, wurden
vielfach beanstandet.1251930 beschloss der EGR einstimmig «Wiederaufnahme
der allgemeinen Revision der evangelischen Kirchenverfassung». Der EKR
holte ein Gutachten ein und versprach, nach Fühlungnahme mit Synode und
Kirchenrat in absehbarer Zeit einen Entwurf vorzulegen. Doch erst an der

Synode in Seewis 1955 wurde folgender Antrag angenommen:

«Die Synode erteilt dem Kirchenrat den Auftrag, die Frage der Einführung einer
«gemischtem Synode, bestehend aus Pfarrern und anderen Kirchgemeinde-Abgeordneten,

zu prüfen, resp. durch eine kirchenrätliche Kommission im Blick auf eine

spätere Änderung der kirchlichen Verfassung zu studieren und prüfen zu lassen.»

Darauf setzte der Kirchenrat eine fünfgliedrige Kommission ein. Diese legte
nach mehrjähriger Arbeit einen Bericht vor, in dem bisherige Bemühungen um
eine Revision sowie rechtliche und theologische Überlegungen zur Rechtsordnung

der Kirche dargestellt und die Schwächen der bestehenden Ordnung
aufgezeigt wurden. Die Zusammenarbeit von Pfarrern und Nichtpfarrern
befürwortete die Kommission einstimmig, soweit es Gemeindevorstände, Kollo-

125 Siehe Protokolle des EGR.

73



quien und den Kirchenrat betraf. Ihre Ausführungen über diese gemischten
Behörden hätten konsequent zu einer gemischten Synode geführt. Dagegen
wurde aber geltend gemacht, eine gemischte Synode wäre ein Einbruch in die

lebendige Tradition der Bündner Kirche. Ihre Überlegenheit über die gegenwärtige

Ordnung sei fraglich. Die Wahlen ihrer Mitglieder könnten zu unliebsamen

Richtungskämpfen führen. Die Synode könnte zur reinen Geschäftssynode
herabsinken. Kleinere Gemeinden wären nicht vertreten. Es bestünde die
Gefahr überstürzter Beschlüsse. Darum liess die Kommission die Entscheidung
über die gemischte Synode offen, fügte nur hinzu: «Falls die Einführung einer

gemischten Synode abgelehnt wird, sind die Kompetenzen des EGR im Sinne

einer Aktivierung desselben zu erweitern und das verfassungsmässige Verhältnis

zwischen EGR und Synode zu klären und zu verbessern.» An der Synode
in Celerina i960 stellte der Kirchenrat fest, dass die Kommission zu keiner
klaren und endgültigen Beantwortung der ihr seinerzeit gestellten Fragen
gelangt war. Darum sehe sich der Kirchenrat nicht veranlasst, der Synode die

Revision der kirchlichen Verfassung im Blick auf eine zu wählende Synode zu
beantragen. Ohne Diskussion wurde beschlossen, den Bericht allen Pfarrämtern
zur Archivierung vervielfältigt zuzustellen.

Die Freunde einer Reform widersetzten sich der, gelinde gesagt, raschen

Erledigung des Kommissionsberichtes nicht. Um dessen wertvolle Anregungen
weiterzuführen und fruchtbar zu machen, schienen vorerst noch einige Klärungen

nötig: Was war mit dem vielberufenen Begriff «Tradition» gemeint? Übertrug

man nicht unbesehen heutige Verhältnisse und Gewohnheiten auf frühere
Zeiten oder las eigene Vorstellungen in alte Texte hinein? Frühere Ordnungen
mussten darum genauer analysiert, ihre Vorzüge und Schwächen kritisch
herausgearbeitet werden, um sie für die Weiterarbeit fruchtbar zu machen und alte
Fehler zu vermeiden. Zudem war es nötig, die kirchlichen Verfassungen
möglichst vollständig aufzuführen und in ihrem staatlichen Rahmen zu sehen sowie
abgelehnte Vorlagen mit ihren teils wertvollen Anregungen miteinzubeziehen.

Dieser «Nachholbedarf» gab den Anlass zu den Artikeln «Evangelische
Kirchenordnung im Freistaat gemeiner Drei Bünde» und «Die Ordnung der
Evangelischen Kirche in Graubünden seit 1800».126 Die Feststellung, es dränge
sich aus theologischen, historischen und rechtlichen Gründen eine grundlegende

Neuordnung unserer Kirche auf, wurde von verschiedenen Seiten aufgegriffen.

Besprechungen in der Neuen Bündner Zeitung wiesen auf Sinn und
Notwendigkeit einer Reform der Kirchenordnung hin.127 Das Kolloquium Nid dem
126 Siehe Graf, Ordnung, und derselbe, Kirchenordnung.
127 Neue Bündner Zeitung vom 7. April 1964: «Die evangelische Kirchenordnung» und vom 5. Mai

1964: «Evangelische Kirchenordnung?»

74



Wald beauftragte den Kirchenrat, eine Verfassungserneuerung in die Wege zu
leiten. Dieser ging nicht darauf ein. Doch auf Grund einer Eingabe an den

Geschäftsprüfungsausschuss beschloss die Synode 1965 in Tschiertschen mit 60

zu 10 Stimmen:

«Der Kirchenrat wird beauftragt, die Frage der Revision der Kirchenverfassung
weiter zu verfolgen. Vorgängig der Weiterbehandlung auf gesetzlichem Wege durch
Ausschreibung an die Kolloquien sei einer Kommission die sachliche Vorbereitung
zu übertragen. Die Bestellung der Kommission habe im Einverständnis zwischen
Kirchenrat und EKR bzw. EGR zu erfolgen, so dass die verschiedenen kirchlichen
Behörden darin vertreten seien.»

2. Theologische Begründungen der Kirchenordnung

Die grosse Zustimmung war nicht Ausdruck bestehender Gemeinsamkeit. Es

trafen sich in diesem Beschluss zwei Gruppen, die mit verschiedenen Begründungen

und Zielen eine Revision befürworteten:
Die erste Gruppe, zu der vor allem Glieder des EGR, aber auch manche

Synodalen gehörten, ging von den praktischen Erfahrungen und Kritiken aus
und forderte Beseitigung der Unklarheiten und genauere Umschreibung der

Kompetenzen der verschiedenen Behörden. Grundsätzliche Auseinandersetzungen

schienen überflüssig. Manche hofften, einzelne Verbesserungen würden

von weitergehender Kritik ablenken und radikaleren Bestrebungen zuvorkommen.

An der ehrwürdigen Einrichtung des EGR als solcher sollte unter keinen
Umständen gerüttelt werden, denn diese bezeuge und bestärke den Charakter
unserer Volkskirche und fördere das gute Verhältnis zwischen Staat und
Kirche.

Die andere Gruppe, zu der die Initianten des Kolloquiums Nid dem Wald
gehörten, betonte, bei einer Revision dürfe nicht bloss geflickt werden. Man
müsse den Dingen auf den Grund gehen und vom Zentrum her in ganzheitlicher
Schau etwas Organisches schaffen. Wer glaube, er könne auf Grundsatzfragen
verzichten, übersähe, dass auch seinen Überlegungen mancherlei Gewohnheiten,

Traditionen, Gefühle und persönliche Motive zu Grunde lägen. Darum
sei eine kritische Durchleuchtung der Voraussetzungen nötig. Das Kirchengesetz

schaffe zwar nicht den Glauben, aber es fördere oder hindere ein sachge-
mässes Verständnis von Kirche und könne der zentralen Aufgabe der Kirche
Raum schaffen. Als Ziel wurde formuliert: «Eine Kirchenordnung, die den

evangelisch-reformierten Grundsätzen und den heutigen Rechtsverhältnissen

75



entspricht.» Mit dieser präziseren Formulierung des Zieles sollten Schlagworte
wie «freie Volkskirche», «Volkssynode», «gemischte Synode» und ähnliches
überwunden werden.

Flinter den Argumenten der beiden Gruppen standen zwei grundsätzlich
verschiedene theologische Auffassungen über das Wesen kirchlicher Ordnung.
Die eine war bestimmt von der Lehre des Kirchenrechts-Professors Rudolf
Sohm, alles Kirchenrecht stehe im Widerspruch zum rein geistigen, eigentlichen
Wesen der Kirche. Emil Brunner hat diese Auffassung in seinem Buch «Das

Missverständnis der Kirche» vertreten und weiterentwickelt. Er verstand die

Kirche als spontane Gemeinschaft des Geistes im Gegensatz zu einem
Rechtsorganismus. Eine notwendige, rechtliche Ordnung dieser reinen Personengemeinschaft

könne nur sekundär sein.

Dieser Anschauung gegenüber begann sich nach dem Zweiten Weltkrieg eine

andere Einstellung in Theologie und Kirchenrechtswissenschaft durchzusetzen.
Im Dritten Reich war karikaturhaft deutlich geworden, wohin es führt, wenn
man die Ordnungsfrage der Kirche unwichtig nimmt und allerlei Einflüssen
überlässt. Das Führerprinzip des Staates konnte so auch auf die Kirche
angewandt werden. Das Resultat war die lächerliche Figur eines unfähigen Reichsbischofs.

Demgegenüber betonte die Bekennende Kirche in der Barmer Erklärung
in These 3:

«Die christliche Kirche ist die Gemeinde von Brüdern, in der Jesus Christus in Wort
und Sakrament durch den Heiligen Geist als der Herr gegenwärtig handelt. Sie hat
mit ihrem Glauben wie mit ihrem Gehorsam, mit ihrer Botschaft wie mit ihrer
Ordnung mitten in der Welt der Sünde als die Kirche der begnadigten Sünder zu
bezeugen, dass sie allein sein Eigentum ist, allein von seinem Trost und seiner

Weisung in Erwartung seiner Erscheinung lebt und leben möchte.
Wir verwerfen die falsche Lehre, als dürfe die Kirche die Gestalt ihrer Botschaft und
ihrer Ordnung ihrem Belieben oder dem Wechsel der jeweils herrschenden
weltanschaulichen und politischen Überzeugung überlassen.»

Diese Gedanken wurden in der Kirchlichen Dogmatik von Karl Barth, Bd.

IV 2, §67.4 «Die Ordnung der Gemeinde» gründlich bearbeitet. Das Kapitel
kam auch als Sonderdruck heraus und bestimmte fortan weithin Theologie und
Kirche. Vom Neuen Testament her befasste sich Eduard Schweizer in mehreren
Schriften mit dem Problem. Die bedeutenden Kirchenrechts-Lehrer Erik Wolf
und Hans Dombois schufen auf dieser Grundlage Lehrbücher. Die Gedanken
wurden wegweisend für die Sektion «Glaube und Kirchenverfassung» der

76



ökumenischen Bewegung und prägten mehrere neue Kirchenordnungen
schweizerischer Kantonalkirchen.128

In bewusster Übernahme dieser Erkenntnisse fassten die Befürworter einer

grundlegenden Neuordnung ihre Ziele in vier Thesen zusammen:
These i: «Was Theologie und Kirchenrechtswissenschaft in den letzten

Jahrzehnten über die Fragen kirchlicher Ordnung erarbeiteten, was ökumenische

Konferenzen über Glaube und Kirchenverfassung besprachen, und was
davon in neuen Ordnungen unserer Schwesterkirchen zur Auswirkung kam, ist
für unsere Revision zu berücksichtigen.» Wenn Jesus Christus der Herr ist,
unterstehen ihm Innen und Aussen, Glaube und Recht. Auch Rechtsfragen
müssen vom Zentrum des Glaubens her gelöst werden, und das Recht hat der
zentralen Aufgabe der Kirche zu dienen.

These 2: «Die Grundsätze unseres konfessionell neutralen Staates und die
den Landeskirchen in der Kantonsverfassung gewährte Selbständigkeit werden

nur ernst genommen, wenn die Kirche ihre Leitung an eigene Organe überträgt,
die sie selbst nach ihren Gesichtspunkten wählt.» Indem man Benennungen und

Bestimmungen, die unter andern Voraussetzungen entstanden waren, ohne
Rücksicht auf ihren neuen Inhalt beibehielt, schuf man Missverständnisse und
falsche Vorstellungen. Die Kirche ist gefragt, wie es mit ihrer Selbständigkeit
steht, wenn sie Bestimmungen aus der früheren staatskirchlichen Ordnung
unverändert beibehält.

These 3: «Die Ordnung einer Kirche des Wortes ist vom Gottesdienst her

zu gestalten und hat dem Gemeindeleben zu dienen. Die Kirchgemeinde ist
darum die primäre Gestalt der sichtbaren Kirche. Übergemeindliche Organe
können die Kirchgemeinden nur vertreten und für sie bindende Beschlüsse

fassen, sofern sie von ihnen gewählt sind.»
These 4: «In einer evangelischen Kirche gibt es nicht einen Stand von

geistlichen Amtsträgern neben weltlichen Laienständen. Der eine Gottesgeist
ist in der ganzen Gemeinde lebendig und wirkt sich in verschiedenen Gaben aus.
Auf allen Stufen haben darum Pfarrer und Nichtpfarrer die ihnen von der
Gemeinde übertragenen Ämter gemeinsam zu verwalten.»

«Geistliche» Behörden für geistliche, rein kultische Angelegenheiten neben

Laienorganen für Verwaltungsaufgaben widersprechen dem Wesen evangelischer

Kirche. Noch unheilvoller ist die Meinung, die Pfarrer seien die Kirche
und haben alles zu tun und verstehen allein alles, während die Gemeindeglieder
passiv deren Dienst gelegentlich in Anspruch nehmen. Nach dem Bild vom Leib
und seinen verschiedenen Gliedern muss die Gemeinde vermehrt zur gemein-

128 Z. B. die Kirchenordnungen von Basel-Land, Bern und St. Gallen.

77



sam verantwortlichen Trägerin der kirchlichen Aufgaben werden. Die Redensart

von der «Mitarbeit» oder «Mitverantwortung der Laien» ist fragwürdig,
weil sie voraussetzt, dass es eine «Geistlichkeit» als die eigentliche Kirche gibt,
die Pfarrer die Verantwortung tragen, während die grosse Masse der Nichtpfar-
rer erst zur Mitarbeit der Kirche beigezogen werden müsste. Dass es in unseren
Gemeinden weithin so empfunden wird, macht die Sache nicht besser.

Aus den obigen Grundsätzen erwächst eine klare, einfache Ordnung der
Kirche. Zunächst ist die Kirchgemeinde samt ihren Aufgaben und Ämtern zu
umschreiben. Als erstes übergemeindliches Organ folgt das Kolloquium. Ihm
gehören die Synodalen der Region und die Kirchgemeindevertreter an. Jede
Gemeinde wählt mindestens einen Vertreter, grössere maximal fünf. - Die
Vielfalt des Kantons rechtfertigt eine regionale Gliederung der Kirche. - Die
Kolloquien wählen auf drei ihrer Mitglieder (Nichtpfarrer und Pfarrer) eines

in die kantonale Legislative, welche ihrerseits einen mehrheitlich aus Nichtpfar-
rern zusammengesetzten Kirchenrat wählt. Die so zusammengesetzte Legislative

wird ca. 60 Nichtpfarrer und 30 Pfarrer zählen. EGR und EKR sowie die
Pfarrersynode fallen bei dieser Ordnung dahin.

3. Die Pfarrersynode

Der Gedanke, die Pfarrersynode könnte verschwinden, löste lebhafte Opposition

aus und steigerte die Sympathie mancher Synodalen zur Synode.129 Das

mehrtägige Zusammensein ist für die zerstreut und oft abgelegen wohnenden
Pfarrer von unbestreitbarem Wert. Ebenso bringt der jährliche Wechsel des

Tagungsortes willkommene Kontakte zwischen Kirchgemeinden und Pfarrern.
Fragwürdig war nicht die Pfarrersynode an sich, sondern das falsche Übergewicht,

das die bisherige Ordnung den Pfarrern in der Leitung der Kirche verlieh.

Zugespitzt gesagt, beriet und beschloss die geistliche Behörde, die politische
genehmigte. Die zeitliche Beanspruchung der verschiedenen Gremien macht
dies deutlich: Die Kolloquien, aus Pfarrern bestehend, tagten gewöhnlich
zweimal im Jahr zu meist längeren Sitzungen. Eine entsprechende politische
Körperschaft gab es nicht. Die Pfarrersynode behandelte Gesetzgebungs- und
Leitungsaufgaben nebst ihren spezifischen Pfarrerangelegenheiten während
mehreren Halbtagen, der EGR erfahrungsgemäss in zwei kurzen Sitzungen pro
Jahr, die mitsamt den zum Ausgleich eingeführten Kurzreferaten kaum mehr
als je eine Stunde dauerten. Der aus sechs Pfarrern und einem Assessor zusam-
129 In Graf, Ordnung, wird die Frage erörtert, ob und wie die Pfarrersynode einer neuen Ordnung

integriert werden könnte. Dies ermöglichte manchen Synodalen, eine Neuordnung positiver zu
prüfen.

78



mengesetzte Kirchenrat kam jährlich zu mehreren mehrtägigen Sitzungen
zusammen. Der EKR hat nach Aussage eines ehemaligen Mitgliedes während
Jahren seine Geschäfte ohne Sitzung auf dem Zirkularweg erledigt.

Die Pfarrersynode hatte durch Jahrhunderte ohne die grossen Rechtsbefugnisse

existiert. Der Bundstag hatte ihr seinerzeit einzig die Aufgabe der Prüfung
und Aufnahme neuer Mitglieder (Rezeption) und der Aufsicht über ihre
Mitglieder (Zensur) übertragen. Darüber hinausgehende Beschlüsse mussten, um
Rechtskraft zu erlangen, dem Bundstag, resp. dessen evangelischem Teil, der

Evangelischen Session, unterbreitet werden. Diese war in ihren Entscheidungen
völlig frei.

Aus dem Studium der früheren Ordnung erwuchs der Vorschlag: Die
gesamte Leitung und Verwaltung der Kirche ist einer durch die Kolloquien
gewählten «gemischten» Versammlung zu übertragen. Die Pfarrersynode aber
behält ihre ursprünglichen Rechte der Rezeption und der Zensur bei und kann
sich vermehrt kirchlich-theologischen Beratungen widmen. In Fragen der
Gesetzgebung erhält sie ein Vorberatungs- und Antragsrecht (wie es in andern
Kantonalkirchen den Pfarrkapiteln zusteht). So kann sie wie bisher tagen.
Dieser Vorschlag wurde ohne Diskussion in die weiteren Beratungen übernommen.

E Die Kirchenverfassung von 1978

1. Der erste Entwurf

Gemäss dem Synodalbeschluss von Tschiertschen setzte der EKR auf Ersuchen
des Kirchenrates zur Vorbereitung der Verfassungsrevision eine Kommission
von drei Mitgliedern aus EGR und EKR sowie vier vom Kirchenrat
vorgeschlagenen Synodalen ein. Die Gewählten erledigten ihre Aufgabe auf Grund
eines bei Beginn vorliegenden Vorentwurfs bis zum Herbst 1965. Dem straff
formulierten Entwurf stellten sie einen ausführlichen Bericht voran, der
zunächst einen Überblick über die Geschichte der Kirchenordnung gab. Dann
wurde aus einem Synodalreferat, das sich an die Gedanken von Rudolf Sohm

anlehnte, der Satz vom Widerspruch des Kirchenrechtes zum Wesen der Kirche
angeführt als «Hauptbedenken gegen allzu eifriges Organisieren-Wollen».

Weiter sagt der Bericht: «Die Erinnerungen an Jesus und die Reformatoren
sind immer lebendig geblieben und haben viele dazu verhalten, in den Organen
mit ihren Ämtern nur das äussere Rahmenwerk der Kirche zu sehen, das dem
inneren Leben möglichst viel Freiheit lassen müsse.» Nach Anführung der
verschiedenen Tendenzen unter den Befürwortern einer Revision legt die Kom-

79



mission ihre Konzeption der vermehrten Laienmitarbeit dar. Die beste
Möglichkeit dafür sieht sie im Ausbau der Kolloquien. Den EGR möchte sie

beibehalten in der Überzeugung, «dass sich der reformierten Kirche keine
bessere Gelegenheit biete, Männer in solcher Zahl, die in der Öffentlichkeit
Ansehen und Vertrauen geniessen, die in Verwaltungsangelegenheiten so viel

Erfahrung besitzen, für die Mitarbeit in der Kirche zu gewinnen. Die Kommission

glaubt, dass diese Art der kirchlichen Behaftung der Laienkräfte und hier
besonders der Politiker ein Positivum darstellt, auf das man nicht verzichten
soll... Solange dieses kirchliche Organ seinen Beitrag für die Kirche leistet,
wird man es dankbar schätzen.»

Ein zweites Ziel ist ein besseres Zusammengehen und Zusammenarbeiten
zwischen Pfarrern und Nichtpfarrern. Deshalb soll der Pfarrer ex officio
beratend an den Verhandlungen des Kirchgemeindevorstandes teilnehmen, ausser
wenn er in Ausstand zu treten hat, und die Kolloquien sollen zusammengesetzt
sein aus Pfarrern, Vertretern der Kirchgemeinden und den im Kolloquialgebiet
wohnenden Mitgliedern des EGR. Letztere bekommen damit die Erlasse nicht
erst in der Endphase vorgelegt, sondern nehmen schon teil an deren Vorberatung.

Auch sollen nicht bloss drei Vertreter des EGR an der Synode teilnehmen,

sondern ebenso drei Synodale Sitz und Stimme im EGR erhalten. Zusam-
mengefasst urteilt die Kommission: «Eine Zurücknahme des kirchlichen
Auftrages, den unser evangelisches Bündnervolk seinen politischen Volksvertretern
anvertraut hat, würde eine Schmälerung der Basis unserer Kirche bedeuten, die
nicht zu verantworten ist.» Auf den Grossteil der Artikel des Verfassungsentwurfs

muss nicht eingegangen werden, da manche aus bisherigen Verfassungen
stammen, andere bei der späteren Neubearbeitung übernommen wurden.

Der Kommissionsbericht und der Verfassungsentwurf erregten jedoch heftige

Kritik: Der Bericht beruhe zu einseitig auf der These von Rudolf Sohm und
lasse die Begründungen des Kolloquiums Nid dem Wald unberücksichtigt. Der
beherrschende Gesichtspunkt aller Vorschläge sei die anfechtbare
Unterscheidung von Laien und Pfarrern und das Schlagwort von der «vermehrten
Mitarbeit der Laien». Das Problem sei nicht erkannt, dass Politiker, von einer
interkonfessionellen Wählerschaft in ein Staatsamt gewählt, gesamthaft und
obligatorisch als kirchenleitende Behörde zu wirken haben.

Den schärfsten Widerspruch entfachte die Gewichtsverlagerung von den

Pfarrergremien auf die beiden politisch gewählten Kirchenorgane: Nach Art. 22.

obliegt dem Evangelischen Grossen Rat «die allgemeine Leitung der Evangelischen

Landeskirche». Er berät als letzte Instanz alle vom Evangelischen Kleinen
Rat ausgearbeiteten Entwürfe, formuliert sie endgültig, legt sie mit seiner

80



Stellungnahme dem evangelischen Bündner Volk vor, resp. setzt sie in eigener
Machtvollkommenheit in Kraft. Er führt die Oberaufsicht über die Kassen,
stellt den Voranschlag auf, setzt den Steuerfuss fest und genehmigt die
Jahresrechnung der Kirchenkasse.

Der EKR ist nach Art. 24 «die oberste Vollziehungs- und Verwaltungsbehörde

der Evangelischen Landeskirche». Er «beaufsichtigt alle Einrichtungen
der Evangelischen Landeskirche», speziell auch die Kirchgemeinden.

Die Tätigkeit von Kolloquien (Art.29 und 30), Synode (Art. 31-33) und
Kirchenrat (Art. 34-37) beschränkt sich auf Pfarrerangelegenheiten, Gemeindeleben

und Kultus. Der Synode kommt in Bezug auf Gesetzgebung und

Leitung der Kirche bloss das Recht auf Beratung und Stellungnahme zuhanden
des EGR zu.

Das Begehren, die Kompetenzen zwischen den verschiedenen Gremien klarer
zu verteilen, wurde erfüllt, aber um den Preis, dass alle Einrichtungen der
Landeskirche der Oberleitung und Aufsicht des EGR und EKR unterstellt
wurden.130

Ist es zu verwundern, dass man in der Kritik von einem Rückschritt statt
Fortschritt sprach, einem Schritt in Richtung des früheren Staatskirchentums?
Die Selbständigkeit, die der Staat der Kirche gewährt, ist schlecht gewahrt,
wenn die Kirche ihre Behörde für Gesetzgebung, Verwaltung, Leitung und
Aufsicht bloss vom Staat übernimmt, statt sie selber zu wählen. Dadurch wird
die Vorstellung genährt, der Staat übe immer noch die alte Kirchenhoheit aus.
Praktisch wären EGR und EKR überlastet, wenn sie alle hier angeführten
Aufgaben übernehmen müssten.

Die Kompetenzverteilung in Kultus, der von einer geistlichen Behörde, und

Verwaltungsgeschäfte, die von Laien zu behandeln sind, lässt sich theologisch
und rechtlich nicht vertreten und praktisch nicht durchführen, da sich Kultus
und Verwaltung nicht immer eindeutig von einander trennen lassen.

Diese Einwände wurden in Zeitungsartikeln und in einem Flugblatt unter
dem Titel «Unser Standpunkt» verbreitet. Ein «Alternativentwurf», der von der

Kommission angefordert, in einer Sitzung erläutert, aber dann abgelehnt worden

war, wurde allen Synodalen zugestellt.
130 Die Geschlossenheit, aber auch Einseitigkeit von Bericht und Verfassungsentwurf hängt zusam¬

men mit der Arbeitsweise der Vorberatungskommission. Vor der ersten Sitzung wurde den
Mitgliedern ein fertig ausgearbeiteter Entwurf zugestellt. Auf den Vorwurf hin, er berücksichtige

die Anliegen der Initianten zu wenig, wurde eine Zusammenfassung dieser Anliegen
angefordert. Dies wurde in einem Alternativentwurf (siehe unten auf dieser Seite) versucht, der
mehrheitlich abgelehnt wurde. Daraufhin beschloss die Kommission laut Protokoll: «Es ist
Sache der Verfechter des unterlegenen Vorschlages Graf, in den Kolloquien resp. der Synode
ihre Sache aufzugreifen und entsprechende Anträge zu stellen» (21. XII. 1966). Auf das hin
verzichteten die «Verfechter» auf eine weitere Mitarbeit in der Kommission.

81



An der Synode in Landquart 1968 wurde abgestimmt über die Fragen:
1. Ist eine Revision der Kirchenverfassung erwünscht?
2. Will man auf den von der Verfassungskommission vorgeschlagenen und

vom Kirchenrat ohne Abänderungen übernommenen Entwurf eintreten?
Die Synodalen bejahten die erste Frage mit 86 zu o Stimmen. Der zweiten

Frage stimmten sie mit 49 zu 45 Stimmen zu.

2. Der Kompromiss

Der Antrag, auf den vorgelegten Entwurf einzutreten, war an der Synode von
Landquart nur knapp angenommen worden. Der Vorwurf wurde nicht entkräftet,

in den Vorbereitungen seien wesentliche Gesichtspunkte übergangen worden.

Auch war bei der Abstimmung nicht allen Synodalen klar gewesen, was
«Eintreten» bedeutet. Aus diesen Gründen wählte der Kirchenrat eine neue
Kommission, in der die verschiedenen Auffassungen vertreten waren. Ihr gehörten

vier Mitglieder der politischen Behörden, fünf Synodale und dazu zwei
Frauen und zwei Männer als Vertreter der Kirchgemeinden an. Diese Kommission

sollte unter Berücksichtigung des vorliegenden Entwurfes die ganze Frage
umfassender behandeln.

An erster Stelle wurde der umstrittenste Punkt geklärt: Soll die «allgemeine
Leitung der Kirche» wie bis dahin durch die evangelischen Mitglieder des

politischen Grossen Rates ausgeübt werden oder soll dafür ein Gremium von
Kirchgemeindevertretern neu gebildet werden? Eine Umfrage unter den evangelischen

Grossräten zeigte, dass diese mehrheitlich eine Weiterarbeit im
Kirchenorgan, selbst bei grösserer Inanspruchnahme, befürworteten. Nach zähem

Ringen gelangte man schliesslich zur Formulierung:

Art. 25 «Der Evangelische Grosse Rat setzt sich zusammen
1. aus den Abgeordneten des Grossen Rates, die der Evangelisch-reformierten

Landeskirche angehören und sich zur Mitarbeit im Evangelischen Grossen Rat auf
schriftliche Anfrage hin ausdrücklich verpflichten.

2. aus 60 Abgeordneten, die von den Kolloquien bestimmt werden...»

Der Kompromiss fiel den Kommissionsmitgliedern nicht leicht. Er bedeutete
für beide Richtungen einen Einbruch in ihre Grundsätze. Ein solcher neu

zusammengesetzter EGR hat einen andern Charakter als der bisherige. Er
entspricht dem Ideal einer integren Volkskirche unter christlicher Obrigkeit
nicht mehr und geniesst nicht mehr das obrigkeitliche Ansehen wie die frühere
staatlich-kirchliche Oberbehörde. Der neue Artikel erfüllt auch die Forderun-

82



gen der Reformfreunde nicht, wie sie in These 3 ihrer Ziele ausgesprochen sind
(siehe S. 77): «...Übergemeindliche Organe können die Kirchgemeinden nur
vertreten und für sie bindende Beschlüsse fassen, sofern sie von ihnen gewählt
sind.» Der Kompromiss durchbricht und kompliziert den klaren Aufbau der

neuen Ordnung und ist ein Rest der früheren staatskirchlichen Auffassung.
Aber schon im Artikel «Die Ordnung der Evangelischen Kirche in Graubünden

seit 1800», Bündner Monatsblatt 1963, war erwogen worden, dass die
Kirche das Recht hat, Personen, die auf Grund ihres Amtes öffentliches
Ansehen geniessen und in Leitungs- und Verwaltungsaufgaben erfahren sind, an
ihrer Leitung zu beteiligen. Nur müsse deutlich werden, dass die Mitgliedschaft
in der Kirchenbehörde nicht obligatorisch mit der Wahl in das politische Amt
gegeben sei. Ein EGR ist darum nicht bloss eine konfessionelle Fraktion des

politischen Grossen Rates, sondern eine eigene kirchliche Behörde mit eigener
Ordnung.

Das Eigene besteht zunächst darin, dass die evangelischen Grossräte mit den

durch die Kolloquien gewählten Vertretern zusammenwirken. Entscheidend ist,
dass ihre Mitarbeit freiwillig ist. Im Anschluss daran wurde bestimmt, dass die

Mitglieder des EGR auch an den Kolloquien teilnehmen sollen. Auf diese Weise
werden sie mit den Gegenständen, über die sie zu beraten und zu entscheiden

haben, von Anfang an vertraut. Nur so können sie vollberechtigte und
vollverantwortliche Glieder der Kirchenleitung werden.

Der Kompromiss wurde vielfach bekämpft und veranlasste zahlreiche

Stimmberechtigte zur Ablehnung des Gesamtentwurfes. Die Mehrzahl der
Reformfreunde stimmten ihm jedoch zu, weil ihre grundsätzlichen Ziele durch
ihn wohl abgeschwächt, aber nicht preisgegeben wurden.

Nach der Bereinigung der umstrittenen Abschnitte handelte es sich weithin
darum, allgemeine Bestimmungen, die für jede öffentliche Organisation gelten,
sinngemäss auf eine kirchliche Ordnung anzuwenden. Zwischen bloss rechtlichem

Formalismus und einer zu eingehenden inhaltlichen Füllung musste ein
vertretbarer Mittelweg gefunden werden.

1975 wurde der Kommissionsentwurf dem Kirchenrat abgeliefert. Dieser

unterzog ihn einer gründlichen Bearbeitung. Dabei wurden viele Äusserungen
aus Gemeinden und Kolloquien berücksichtigt.

3. Das Ergebnis

Die Synode beschloss 1976 in Maienfeld mit 65 zu 28 Stimmen, auf den

Verfassungsentwurf einzutreten und die Detailberatungen im Herbst durch-

83



zuführen. An der ausserordentlichen Tagung am i. und 2.November 1976 in
der Comanderkirche in Chur beriet die Synode den Entwurf in zweimaliger
Lesung abschliessend und stimmte ihm mit 55 zu 28 Stimmen zu. Darauf ging
die Vorlage den gesetzlichen Weg über den EGR,131 der sie empfehlend an die

Volksabstimmung weiterleitete. Am 26. Februar 1978 wurde die Verfassung mit
7795 Ja zu 7572 Nein, also mit dem knappen Mehr von 223 Stimmen, vom
evangelischen Bündnervolk angenommen.

Die Verfassung von 1978 enthält gegenüber der bisherigen einige
weitgehende Neuerungen und gegenüber denjenigen ihrer Schwesterkirchen auffallende

Besonderheiten. Diese hängen zusammen mit dem Bemühen, die
Herkunft und Entwicklung unserer Kirche zu bejahen, aber ins kritische Licht der
biblischen Botschaft zu stellen. Das wird im Gesamtaufbau wie in Einzelbestimmungen

sichtbar. Ein kurzer Überblick macht das deutlich:
Die Überschrift lautet nicht mehr, wie die ihrer Vorgängerin: «Kirchliche

Verfassung für den Kanton Graubünden evangelischen Teils», weil die Kirche
nicht mehr «als Religion des Staates» Bestandteil des Kantons Graubünden ist.
Der heutigen Rechtslage entsprechend heisst sie: «Verfassung der Evangelischreformierten

Landeskirche Graubünden».

a) Allgemeine Bestimmungen

Der Name «Evangelisch-reformierte Landeskirche» und die Aussage:

«Im Sinne der Reformation gründet sie sich auf das Wort Gottes, wie es in der Bibel
überliefert ist» (Art. 1)

enthalten konfessionelle Näherbestimmungen, aber keine ausschliessenden

oder polemischen Abgrenzungen. Denn als erstes wird in ökumenischer
Haltung die Gemeinschaft «mit der gesamten Christenheit» im Bekenntnis «zu
Jesus Christus als ihrem Herrn» betont. Die Aufgabe der Kirche beschränkt sich

nicht mehr darauf, «christliches Leben in ihrem Verband zu wecken und zu
pflegen», sondern ist umfassender und ausgerichtet auf die Zukunft des Reiches

Gottes, indem es heisst:

«Sie bezeugt das ihr anvertraute Evangelium in Wort und Tat in der Hoffnung auf
das Kommen des Reiches Gottes» (Art. 1)

131 Den besten Überblick über die Neuerungen und Besonderheiten des Verfassungsentwurfes gibt
die Botschaft des Evangelischen Kirchenrates auf die Herbstsitzung des EGR 1977, S. 4zff.

84



b) Die Kirchgemeinde, Art. 3—16

Bisher galten die Kirchgemeinden als Organe der Landeskirche, umschrieben
im Abschnitt «Rechte und Pflichten der kirchlichen Organe». Die neue
Formulierung lautet:

«Die Evangelisch-reformierte Landeskirche Graubünden ist die Gemeinschaft aller
Einwohner, die einer ihrer Kirchgemeinden angehören» (Art. 1).

Die Zugehörigkeit zu einer Kirchgemeinde ist damit als das Primäre bezeichnet.

Der neue Stellenwert der Kirchgemeinde wird auch sichtbar, indem ihr ein

spezieller Abschnitt gewidmet ist. Erst darauf folgen in Abschnitt C die Organe
der Evangelisch-reformierten Landeskirche. Art. 3 betont:

«Die Kirchgemeinde erfüllt ihre Aufgabe im Rahmen der landeskirchlichen Ordnung
selbständig...
Sie wirkt an gesamtkirchlichen Aufgaben mit.»

Sie ist nicht bloss Verwaltungsbezirk des grösseren Verbandes, sondern geht
rechtlich dem übergemeindlichen Zusammenschluss voran. Aber sie ist nicht
losgelöst von der Landeskirche. Doch ist sie innerhalb dieses Verbandes
selbständig. Diese Auffassung ist begründet im Neuen Testament. Dort wird an
mehreren Stellen die einzelne Ortsgemeinde mit dem Ausdruck ecclesia (Kirche)
bezeichnet. Ein neues Verständnis wird auch sichtbar in der Bestimmung:

«Sie trägt die Verantwortung für die in ihr ausgeübten Dienste...»

Die Kirchgemeindeglieder sind damit nicht nur passiv «in den Kreis ihrer
Pflege gestellt » (alte Verfassung §3), sondern gemeinsam verantwortlich und

zum aktiven Mitwirken aufgerufen. Sie üben diese Verantwortung aus durch
die Organe der Kirchgemeinde:

«1. die Kirchgemeindeversammlung,
z. der Kirchenvorstand,
3. das Revisorat,
4. das Pfarramt» (Art. 7).

Der Kirchgemeindeversammlung sind allgemein übliche und notwendige
Geschäfte übertragen wie Wahlen, Gesetzgebung, Aufsicht über die Verwaltung.

Sie kann aber auch Anträge zuhanden des Kolloquiums und des Kirchenrates

stellen. Sie ist damit rechtlich das erste Organ der Kirchgemeinde.
Gesamthaft lautet die Aufgabe des Kirchgemeindevorstandes in Art. 13:

85



«... Er wahrt und fördert das kirchliche Leben in der Gemeinde ...»

Ihm obliegt insbesondere neben den allgemeinen Rechtsgeschäften die

«Unterstützung und Beaufsichtigung der kirchlichen Amtsträger». Die
Formulierungen weisen in Richtung eines echten Presbyteriums.

Der Satz:

«An den Sitzungen nimmt in der Regel der Pfarrer oder eine Vertretung der kirchlichen

Amtsträger mit beratender Stimme teil» (Art. 11,3)

entspricht freilich diesem Gedanken nur mangelhaft und erweckt den Anschein,
als sei der Kirchgemeindevorstand doch wieder nur für die äusseren Aufgaben
zuständig, und der Pfarrer sei ein Angestellter.

In Art. 16 heisst es vom Pfarrer:

«... Seinen Auftrag... erfüllt er auf Grund dieser Verfassung und innerhalb der
gesetzlichen Bestimmungen in Verantwortung gegenüber dem Herrn der Kirche.»

Damit wird die Stellung des Amtsträgers verdeutlicht. Wohl wirkt er innerhalb

der kirchlichen Ordnung, soll aber gegenüber Wünschen und Strömungen
in der Gemeinde den nötigen Freiraum wahren.

c) Die Organe der Evangelisch-reformierten Landeskirche, Art. 17—35

In unserer Verfassung sind die Kirchgemeinden des Kantons zusammengeschlossen

zur Landeskirche mit verbindlicher Rechtskraft, im Gegensatz zur
sog. kongregationalistischen Auffassung (heute vor allem von den Baptisten
vertreten). Dort ist die Einzelgemeinde allein die wirkliche Form von Kirche.
Zusammenschlüsse von Gemeinden sind bloss Bünde oder Verbände. Unsere
Landeskirche ist nicht nur eine praktische Hilfe zur Vereinheitlichung der

Ordnung und zum Ausgleich zwischen kräftigeren und schwächeren Gemeinden.

Die Einzelgemeinde ist wohl die primäre, konkrete Form christlicher
Kirche. «Ecclesia» ist aber im Neuen Testament ebenso die Gesamtheit aller
Glaubenden als Glieder an einem Leibe unter dem Haupte Jesus Christus. Die
Zugehörigkeit der Gemeinden zur gesamten einen Kirche wird zeichenhaft
konkret in der Zugehörigkeit zur Landeskirche.

In Art. 17 werden die «Organe der Evangelisch-reformierten Landeskirche»
aufgeführt:

«i.das evangelische Bündnervolk,
2. die Kolloquien,
3. die Synode,

86



4- der Evangelische Grosse Rat,
5. der Kirchenrat,
6. die Rekurskommission.»

In Art. 18 steht an erster Stelle, als oberste Rechtsinstanz, die Gesamtheit der

stimmberechtigten Kantonseinwohner evangelischer Konfession, das evangelische

Bündnervolk. Dieses hat abzustimmen über Änderungen der kirchlichen
Verfassung, über verbindliche Erlasse und über grössere Ausgaben. Die
Stimmberechtigung beginnt mit 16 Jahren, da die Kirche die Jugendlichen mit der
Konfirmation als vollberechtigte Gemeindeglieder anerkennt. Mit dieser
Ausdehnung der Stimmberechtigung sowie mit dem Zusatz «ohne Unterschied der

Staatszugehörigkeit» zeigt die Verfassung, dass die Kirche in Fragen der
Mitgliedschaft nicht an die staatlichen Normen gebunden ist.

Die Kolloquien, Art. 20 und 21, sind nicht mehr regionale Versammlungen
der Synodalen, sondern der nächste Kreis der übergemeindlichen, landeskirchlichen

Ordnung. Ausser den Synodalen gehören ihnen gewählte Vertreter der

Kirchgemeinden an. Jede derselben ordnet mindestens ein Mitglied ab, grössere
auf je 2000 Gemeindeglieder einen Abgeordneten mehr. Dazu kommen die

Angehörigen des EGR. Die Kolloquien beraten die Geschäfte der Landeskirche

vor lytd helfen mit bei der Ausführung der Beschlüsse.

«Das Kolloquium ist das verbindende Glied zwischen Kirchgemeinden und Landeskirche.

Es fördert den Kontakt der Kirchgemeinden untereinander» (Art. 21).

Das geschieht durch

«Planung und Ordnung der kirchlichen Dienste innerhalb des Kolloquialge-
bietes...und Behandlung regionaler und gesamtkirchlicher Fragen» (Art.21.1)

Die Mithilfe bei der Aufsicht über die Amtsführung der Pfarrer und

Religionslehrer, Art. 21.5 ist die zeitgemässe Form des ursprünglichen
Aufsichtsrechtes der Synode (Zensur über die Pfarrer). Die Kolloquien erhalten
durch die neue Zusammensetzung ein grosses Gewicht. Durch sie beteiligen
sich die Kirchgemeinden vermehrt an den Aufgaben der Landeskirche, sind aber

damit direkter deren Ordnung unterstellt. Die Verteilung gesamtkirchlicher
Aufgaben auf die Region trägt der Vielfalt des Kantons Graubünden Rechnung.

An der Zusammensetzung und Durchführung der Synode, Art. 22—24 hat
sich nur wenig gegenüber ihrer früheren Form geändert. Neu ist, dass der
Kirchenrat an ihren Sitzungen nur mit beratender Stimme teilnimmt. Sachge-
mäss ist das Wegfallen des politischen Assessorats. Die synodalen Kompetenzen
in Gesetzgebung und Leitung der Gesamtkirche sind wesentlich eingeschränkt.

87



Jetzt legt die Synode dem EGR Stellungnahmen, Anträge, Anregungen vor, die
dieser frei berät, formuliert, in Kraft setzt oder ablehnt. Die Synode soll sich
auf ihre theologischen und seelsorgerlichen Aufgaben konzentrieren. Die Gründe,

die Pfarrersynode beizubehalten, wurden in einem früheren Zusammenhang
(siehe S. 78 ff.) besprochen.

Die Bezeichnung Evangelischer Grosser Rat wurde für das neue Organ aus

Tradition beibehalten. Seine jetzige Form ist aber nicht nur Korrektur der
früheren.

«Dem Evangelischen Grossen Rat obliegt die allgemeine Leitung der
Evangelischreformierten Landeskirche...» (Art.27).

Damit gleicht er in Gesetzgebung, Aufsicht über die Verwaltung und Wahl
der ausführenden Behörden einem Parlament. Seine Mitglieder sind sachlich
und zeitlich intensiver beansprucht als früher. Gut überlegte Wahlen durch die

Kolloquien entscheiden darüber, wie in ihm die verschiedenen Kreise (auch

Jugendliche, Frauen, Pfarrer etc.) vertreten sind. Ob und wie weit er über das

formal juristische und bloss verwaltungstechnische hinaus wirkt, hängt von der

Einstellung seiner Mitglieder ab. Die Verfassung ist in ihren Aussagen darüber
zurückhaltend.

Der Kirchenrat, Art. 29—32 zählt nicht mehr wie früher sechs Synodale und
einen politischen Assessor, sondern vier Nichtsynodale und drei Synodale. Die
Synode wählt zwei aus ihrer Mitte, der Dekan gehört von Amtes wegen dazu.

Die vier übrigen wählt der EGR. Er bestimmt auch den Präsidenten und den

Vizepräsidenten. Somit bilden die Nichtsynodalen die Mehrheit, und der Dekan
der Synode wird nicht automatisch Kirchenratspräsident. Der Kirchenrat
wohnt dem EGR wie der Synode mit beratender Stimme bei. Als Ausführungsorgan

liegt das Schwergewicht seiner Tätigkeit in der Vorbereitung und im
Vollzug der Geschäfte der Kirchenleitung. Da er die Oberaufsicht über die

Kirchgemeinden und Kolloquien ausübt, die Pfarrwahlen bestätigt und die

Landeskirche nach aussen vertritt, kommt ihm erhebliches Gewicht zu. Dies
wird verstärkt durch die Übernahme von Aufgaben, die vorher dem Evangelischen

Kleinen Rat oblagen. Dieser verlor durch die neue Zusammensetzung des

Kirchenrates sein Daseinsrecht. Einzelne seiner Aufgaben wurden auch der neu
geschaffenen Rekurskommission, Art. 33-35 übertragen.

d) Austritt aus der Evangelisch-reformierten Landeskirche

Die Artikel 36-38 führen weiter, was in Art. 4 über die Zugehörigkeit zur
evangelischen Kirchgemeinde ausgesagt ist. Vor Einführung der Bundesverfas-

88



sung von 1874 mit ihrer Gewährung der Glaubensfreiheit war die Zugehörigkeit

zur einen oder andern Konfession Bestandteil der Staatsbürgerschaft. Von
daher setzt auch die heutige Verfassung den Begriff «Personen evangelischer
Konfession» noch als bekannte Grösse voraus und beschränkt sich vor allem

nur auf die Frage des Kirchenaustritts. Heute müsste man wohl auf die
Probleme der Kirchenmitgliedschaft in der Volkskirche, der Beanspruchung kirchlicher

Dienste durch Nichtmitglieder u.ä. näher eingehen.

e) Die Kantonale Evangelische Kirchenkasse

Artikel 39 und 40 geben der Kirchenkasse die verfassungsmässige Grundlage.
Die näheren Bestimmungen sind in einem besonderen «Gesetz über die
Kantonale Evangelische Kirchenkasse» enthalten sowie unter den Aufgaben des

EGR (Art. 27.4 und 5) und des Kirchenrates (Art 3z.6) angeführt.

Zusammenfassend kann zitiert werden, was im Abschied des EGR zur
Totalrevision der Kirchenverfassung an die Stimmberechtigten als wesentliche

Neuerung bezeichnet wird:

«1. Das bisher fehlende Initiativrecht des Volkes ist verwirklicht (Art. 43). Ausserdem
wird das fakultative Finanzreferendum (Art. 19.3) eingeführt.

2. Die Kirchgemeinden erhalten eine wesentliche Aufwertung durch ihre Vertretung
in den übergeordneten Entscheidungsgremien...

3. Die Mitarbeit der Laien ist nun auch in der Leitung der Kantonalkirchen möglich

4. Das Verfahren der Legislative und der Exekutive wird vereinfacht, indem nicht
mehr je zwei, sondern nur je ein Gremium besteht...

5. Das Rekursrecht (Art. 33-35) und die Kantonale Evangelische Kirchenkasse

(Art. 39-40) werden in der Verfassung verankert.
6. Das Stimmrecht in kirchlichen Angelegenheiten wird auf 16 Jahre herabgesetzt...
7. Die neue Kirchenverfassung ist systematisch und klar aufgebaut. Sie hält sich an

den Grundsatz, dass die Verfassung nur die grundlegenden Bestimmungen enthalten

soll und alle Einzelheiten in die aufgrund der Verfassung auszuarbeitende
Kirchenordnung gehören.»

Die vom evangelischen Bündnervolk angenommene Verfassung trat auf den

i.Januar 1979 in Kraft. Ein sorgfältig vorbereiteter Fahrplan für Wahlen und

Amtsantritt der neuen Behörden ermöglichte einen reibungslosen Übergang zur
neuen Ordnung. Die Ausführungsbestimmungen für die einzelnen Organe
wurden rasch beraten und in Kraft gesetzt. Die gefreute Einführung der neuen
Verfassung ist vor allem der kundigen und intensiven Tätigkeit des Kirchenrates

und seines Aktuars zu verdanken.

89



Abkürzungen

EGR Evangelischer Grosser Rat
EKR Evangelischer Kleiner Rat
KiGS Kirchliche Gesetzessammlung von 1854
KiV Kirchliche Verfassung für den Kanton Graubünden evangelischen Teils

1874/1894
UV Unmassgeblicher Vorschlag 1808

Verfassungen und Gesetzessammlungen

A Eidgenössische, Kirche und Staat betreffende Artikel
(In der vorliegenden Arbeit behandelt)

1. Verfassung der Helvetischen Republik 1798, Art. 6 (S. 31)
2. Die Mediationsverfassung 1803
3. Der Bundesvertrag 1815
4. Bundesverfassung 1848, Art. 44 (S.45)
5. Bundesverfassung 1874, Art. 49 und 50 (S. 55)

B Bündnerische

1. Ilanzer Artikel 1524 (S.14)
2. Ilanzer Artikel 1526 (S.i4ff.)
3. Konstitution 1800 (S. 32)
4. Kantonsverfassung 1803, Art. 11 (S. 37)
5. Kantonsverfassung 1814, Art. XVII (S. 38 f.)
6. Kantonsverfassung 1834, Art. 13 u. 40 (S.45ff.)
7. Kantonsverfassung 1880, Art. 11 (S.55)

C Kirchliche
(auch abgelehnte)

1. Bundstagsbeschluss zur Schaffung der Synode 1537 (S. 18-21)
2. Confessio Raetica und Placita Synodi... 1553 (S.20-25)
3. Leges Synodales 1645, gedruckt 1793 und 1825 (S.29)
4. Unmassgeblicher Vorschlag 1808 (S. 33-37)
5. Kirchliche Gesetzessammlung 1854 (S. 39-40)
6. Kirchenverfassung für den Kanton Graubünden evangelischen Theils (Vorschlag

Sprecher) 1854 (S. 40-43)
7. Kirchliche Verfassung für den Kanton Graubünden evangelischen Theils (Vorschlag

Planta) 1854/55 (S-43)
8. Kirchliche Verfassung für den Kanton Graubünden evangelischen Teils 1874

(S. 48-55)
9. Entwurf einer Kirchenverfassung für die evangelisch-rätische Kirche des Kantons

Graubünden 1871 (Privatmeinung, abgelehnt) (S.49)
10. Kirchliche Verfassung für den Kanton Graubünden evangelischen Teils 1894

[S. 66-67)
11. Verfassung für die Evangelisch-Rätische Kirche (Vorschlag) 1921 (S.67-68)
12. Verfassung für die Bündnerische Evangelische Kirche (Vorschlag) 1921/22 (S. 69-71)

90



13- Verfassung der Evangelischen Landeskirche des Kantons Graubünden (Vorschlag)
1967 (S. 80-82)

14. Verfassung der Evangelisch-reformierten Landeskirche in Graubünden (Alternativ-
Vorschlag) 1967 (S-79ff.)

15. Verfassung der Evangelisch-reformierten Landeskirche Graubünden 1978 (S. 82-89)

Benutzte Literatur
Balzer Hans, Der Kanton Graubünden in der Mediationszeit (1803—1813). Chur 1918.

(Balzer)
Barth Karl, Die Kirchliche Dogmatik, Bd. IV, 2. Zollikon-Zürich 1955. Sonderdruck aus

Bd. IV, 2: Die Ordnung der Gemeinde.
Berger Hans, Die Reformation in Chur und ihre Auswirkungen auf Bünden. Chur 1967.

(Berger)
Bezzola Rudolf, Geschichte der Bestrebungen zur Einführung der Presbyterial- und

Synodalverfassung in Graubünden seit 1852. Vervielfältigt erschienen 1956. (Bezzola)
Bioesch Emil, Geschichte der Schweizerisch-Reformierten Kirchen. Bern 1898. (Bioesch)
Brunner Emil, Das Missverständnis der Kirche. Tübingen 1951.
Bullinger Heinrich, Das Zweite Helvetische Bekenntnis 1566. Deutsche Ausgabe von R.

Zimmermann und W. Hildebrandt, Zürich 1936.
Camenisch Emil, Die Confessio Raetica. Jahresbericht der Historisch-antiquarischen

Gesellschaft Graubünden 1913. (Camenisch, Confessio)
- Bündnerische Reformationsgeschichte. Chur 1920. (Camenisch, Reformation)
- Das Ilanzer Religionsgespräch, 7.-9. Januar 1526. Chur 1925. (Camenisch, Ilanz)
Campell Ulrich, Historia Raetica, 2. Bd. Hg. von Placidus Plattner, Basel 1890, Deutsch

von Conradin von Mohr, Chur 1851.

- Raetiae alpestris topographica descriptio. Hg. von C. I. Kind, Basel 1884.
Caprez-Roffler Greti, Die Pfarrerin, Lebenserinnerungen der ersten Bündner Theologin.

Chur 1981. (Caprez)
Cavelti Urs, Die öffentlich-rechtlichen Religionsgemeinschaften im schweizerischen

Staatskirchenrecht. Freiburg 1954 (Cavelti)
Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 7 Bde., 3. Aufl., Tübingen 1956-1965
Dombois Hans, Das Recht der Gnade. Oekumenisches Kirchenrecht I. Witten 1969.
Farner Alfred, Die Lehre von Kirche und Staat bei Zwingli. Tübingen 1930. (Farner)
Feine Hans Erich, Kirchliche Rechtsgeschichte. Bd. I: Die Katholische Kirche. 4. Aufl.

Weimar 1964.
Fuchs Johannes Georg, Aus der Praxis eines Kirchenjuristen. Zürich 1979. (Fuchs)
Furger Hans, Das bündnerische Corpus catholicum. Chur 1914. (Furger)
Giacometti Zaccaria, Quellen zur Geschichte der Trennung von Staat und Kirche.

Tübingen 1926.
Graf Werner, Evangelische Kirchenordnung im Freistaat Gemeiner Drei Bünde. Zwing-

liana Bd. XI, Heft 10, 1963 Nr. 2, Zürich. (Graf, Kirchenordnung)
- Die Ordnung der Evangelischen Kirche in Graubünden seit 1800. Bündner Monatsblatt

Nr.7/8, Chur 1963. (Graf, Ordnung)
Hofmeister Sebastian, Akten zum Religionsgespräch in Ilanz. Neu hg. Chur 1904

(Hofmeister, Akten)
Holl Karl, Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte, Bd. I: Luther. 6. Aufl. Tübingen

1932. (Holl, Luther)
Jecklin Constanz, Urkunden zur Verfassungsgeschichte Graubündens bis 1814. Jahres¬

bericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft Graubünden 1882/1883/1885.
(C. Jecklin, Urkunden)

91



- Urkunden zur Staatsgeschichte Graubündens. Jahresbericht der Historisch-anti¬
quarischen Gesellschaft Graubünden 1890/1891

Jecklin Fritz, Materialien zur Standes- und Landesgeschichte Gemeiner Drei Bünde
1464-1803. Basel 1907-09. (F. Jecklin, Materialien)

Jenny Wilhelm, Der Hirte. Eine Darstellung der Gestalt und Verkündigung des
Bündnerischen Reformators Johannes Comander. Chur 1945. (Jenny, Hirte)

- Johannes Comander. z Bde. Zürich 1969.
Kläui Paul, Freiheitsbriefe, Bundesbriefe, Verkommnisse und Verfassungen 1Z31-1815.

Quellenhefte zur Schweizergeschichte I, 5. Aufl., Aarau 197z.
Kuoni Andreas, Rekurspraxis des Kleinen und Grossen Rates. Bd. II, Nr. 1169. Chur

1903-1915. (Kuoni, Rekurspraxis)
Lantpert Ulrich, Kirche und Staat in der Schweiz. 3 Bde. Basel 19Z9-1939. (Lampert)
Liver Peter, Die Bündner Gemeinden. Chur 1947. (Liver, Gemeinden)
- Verfassungsgeschichtlicher Überblick, als Einleitung zur Verfassung für den Kanton

Graubünden. 1949. (Liver, Überblick)
- Die Graubündner Kantonsverfassung des Jahres 1854. Chur 1954 (Liver, Kantonsver¬

fassung 1854)
Locher Gottfried Wilhelm, Die Zwinglische Reformation im Rahmen der europäischen

Kirchengeschichte. Göttingen/Zürich 1979. (Locher)
Michael Jakob, Die Assessoren an der evangelisch-rätischen Synode. Bündner Kirchen¬

bote 1959. (Michael)
Müller Ernst Friedrich Karl, Bekenntnisschriften der reformierten Kirche, 1903
Niesei Wilhelm, Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort

reformierten Kirche, z. Aufl., Zollikon-Zürich 1938
Pieth Friedrich, Bündnergeschichte. Chur 1945. (Pieth)
Pfister Rudolf, Kirchengeschichte der Schweiz. Zürich 1964 ff.
Planta Peter Conradin, Kommissionalbericht über die Reform unseres evangelischen

Kirchenwesens im Sinne einer freien Volkskirche. Chur 1855. (Planta, Kommissionalbericht)

- Biographie des Professor und Dekan Georg Sprecher. Chur 1888. (Planta, Sprecher)
Pol Luzius, Unmassgeblicher Vorschlag zu einer Revision und zweckmässigen Einrich¬

tung der Synodalordnung und des Kirchenwesens im Kanton Graubünden. Luzein
1807. (Pol)

Porta P. D. Rosius de, Historia reformationis ecclesiarum Raeticarum. z torn. Curiae
Raetorum et Lindaviae 1771-1774. (de Porta, Historia)

Scheuner Ulrich, Kirche und Staat. Artikel in: Die Religion in Geschichte und Gegenwart,

Bd. III, Spalte 13Z7-1336, 3. Aufl. Tübingen 1959. (Scheuner, Kirche und Staat)
- Kirchenregiment. Artikel in: Die Religion in Geschichte und Gegenwart, Bd. III,

Spalte 15ZO-15ZZ. 3. Aufl. Tübingen 1959. (Scheuner, Kirchenregiment)
Schiess Traugott, Bullingers Korrespondenz mit den Graubündnern 1533-1575, Quellen

zur Schweizer Geschichte Z3—Z5, Basel 1904/1906
Schmid Christian, Staat und Kirche in Graubünden. Bündner Jahrbuch 1936. (Schmid)
Schoch Max, Evangelisches Kirchenrecht und biblische Weisung. Zürich 1954. (Schoch)
Schweizer Eduard, Das Leben des Herrn in der Gemeinde und ihren Diensten. Zürich

1946.

- Gemeinde nach dem Neuen Testament. Theol. Studien Heft z6. Zollikon 1949.
- Geist und Gemeinde im Neuen Testament und heute. Theol. Existenz N.F. Heft 3z.

München 195z.
Sohm Rudolf, Kirchenrecht, Bd. I: Die geschichtlichen Grundlagen. Leipzig 189z.
Sprecher Georg, Synodalproposition über Staat und Kirche und ihre gegenseitige Ver¬

tretung. Chur 185z. (Sprecher)

9z



Truog Jakob Rudolf, Die Lostrennung der Kirchgemeinde von der Einwohner- und
Bürgergemeinde. Chur 19x8.

- Zum Entwurf der neuen Kirchenverfassung. Chur 1924.
- Der Bündner Prädikantenstreik von 1790. Chur 1936. (Truog, Prädikantenstreik)
- Aus der Geschichte der Evangelisch-Rätischen Synode 1537-1937. Chur 1937.

(Truog, Synode)
Vasella Oskar, Bauernkrieg und Reformation in Graubünden, 1525-1526. Zeitschrift für

Schweizerische Geschichte. Zürich 1940. (Vasella 1525/26)
- Der bäuerliche Wirtschaftskampf und die Reformation in Graubünden (1526 bis

etwa 1540). Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft Graubünden
1943. (Vasella 1526/40)

Wernle Paul, Der schweizerische Protestantismus in der Zeit der Helvetik. 2 Bde. Zürich
1938/42. (Wernle)

Wolf Erik, Ordnung der Kirche. Frankfurt 1961. (Wolf, Ordnung der Kirche)
Wolf Ernst, Barmen, Kirche zwischen Versuchung und Gnade. München 1957
Zimmerli Jakob, Dekan Luzius Pol. Schiers 1923. (Zimmerli)

93




	Die Ordnung der Evangelischen Kirche in Graubünden von der Reformation bis 1980

