Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von

Graubiinden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubinden

Band: 112 (1982)

Artikel: Die Ordnung der Evangelischen Kirche in Graubtinden von der
Reformation bis 1980

Autor: Graf, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-595773

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-595773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Ordnung der Evangelischen Kirche in Graubiinden

von der Reformation bis 1980

Von Werner Graf

Inhaltsverzeichnis

NI RO oo enrnsmsmmasnsnsames e sas rrs s s e s b A koA A B4 A
I. Die Evangelische Kirche im Freistaat der Drei Biinde
A Die StAatsreligion uuamenssmssmmessssareesssmasnsnanasesnars soss essriprrasanssorss paers
B Die Struktur des biindnerischen Staatswesens
T Jer B Sta S covmsuvsossssson s sson seammasumn s sasssianss s A s e
2 D16 GETIINUAEI ovrrisvoererssrrasse trsrmbarinnvovesssvbesns srspasurmy s vovaivsennrmvrss
3. Dier bischiitliche Lehensstaat. i.laicasamnmansmmmmansms
C Die Reformation
1. Gesamtbundnerisch........ccooviiiiiiiiiiiiiiiiiiiii
2. Die Durchfiihrung der Reformation in den Gemeinden............
II. Die Evangelisch-Ratische Synode
A Die Entstehung der Synode..........cccoiiiiiiiniiiiiiiiiiiniinieeneen,
B Die Confessto Raetica s ssssssssssimssissnsansstsssis s s iaasms
C Witdiging der Otdinng Vol 1553w siumisssmmosronsasssssmos
III. Handhabung der Ordnung von 1553
A Synode tnd Bundstag. . aismerimsissncis ssrsisssssaissasseasesmis s
B Syfiode HWitd e I0eH ol msssalissmees talninsbiel ey iehloses s sassaesass
C Bekenntnismassige Entwicklung.......cccccevvvveieiiniiiiciinniiiiicenicnne
D Dkt Syootal- D i, o o susmes s i i i mamsr s omsssa s
IV. Die Entstehung neuer Verhaltnisse nach 1800
A Die HelvetiK.....ccccccerrinnnnrannnenneeeeaasnnersacesasensssasssssssssssssssissssssnsssssene
B Der Unmassgebliche Vorschlag von 1808.........ceeeeeiiiiiiiiiiiininneneen.
C Die Kantonsverlassung v T8T 4iscissis istedininsiovssionbsrssdosionsednsbesins
D Die kirchliche Gesetzessammlung von I854.....cceveeeeercrrnnnrereeeereenens
E Reformversuche im Sinne einer presbyterialen Kirchenordnung
1852—1857
1. Grundsitzliche Erwagungen.....c.cccccviieiiivicinniiniieninniciininnanenee.
2. Die Verfassungs-Entwiirfe Sprechers und Plantas........ccccuuueeeeee.
%: Die Ablehnung einer Revision cusmamsnssismsmsmsnessiossrsavssenisns
F Die Kantonsverfassung von I854...c.cccceviiiiiiieiiiiiiiiieninesieninensneennns



V. Die Kirchenverfassung von 1874

A Die VOrberatung........ccceeeiieiiiiiiieiereeirieeeeeeeeessmsmssssssssssssseesssessssssses 48
B Der Inhalt der Kirchenverfassung.......cccccvrerreeenerenssnesscnssesssssosnnnns 50
C Der Evangelische Grosse und Kleine Rat in ihrer Doppelstellung
als staatliche und kirchliche Behorden........ccouvveeiiiiiiiiniiinnnnnnnn. 53
D Die Kantonsverfassung von 1880
1. Die Anpassung an die Bundesverfassung von 1874.....ccccceeuuen. 55
2. Der Religionsartikel der Kantonsverfassung von 188o............... 57
3. Die neue Rechtslage der evangelischen Landeskirche................ 60
4: Di¢ katholische Landeskitche . comusmssmmmmssismsmmsmisimss 64
E Die Totalrevision der Kirchenverfassung 1894......ccccceveiieviiiennnnen. 66
VI. Das 20. Jahrhundert
A Der Revisionsversuch von 1916 ff.......ccccooieiiiiiiiiiiiiiiiiinininiinneeennen. 67
B Die kantonale evangelische Kirchenkasse.........cccceevvveirviecnennnnnnnnnn. 71
C Anderungen an der Kirchenverfassung 1913-1973......ccccveeurernnennn. 72

D Die Anbahnung einer neuen Revision
1. Der Antrag 1955 und der Revisionsbeschluss

von- Tschiertschen I965 s s anmmsmsisimmessaimsse 73

2. Theologische Begriindungen der Kirchenordnung..................... 78

3. Die Pfarrersynode.......coveveeirceereiieiiineireneeinneeeseeesessesessessesnennns 78

E Die Kirchenverfassung von 1978

I, Der erste ENtWULE.....oovumerassnsssssssssssnnnssssnsusannsarnasevssssasssssssansnsses 79

2. Der Kompromiss.........cciiiiiiiiiiniiiniiin, 82

% 10a8 Ergebnis. s ammssvassssessmnemssssess s s i aas s e 83
Vereichibis Jdet AR NGB neninoidnes sy s 90
Verfassungen und Gesetzessammlungen.........ccceevvuvueruerineneeeeeeeeeesensesnnens 90
BenbThe L eI N0 s oo oo s s aen s 5o 650 E0 NS TR AT N R AS Ry SR R S 91



Vorwort

Seit 1. Januar 1979 steht in der Evangelischen Landeskirche Graubiindens eine
neue Verfassung in Kraft. Sie enthalt gegenliber ihrer Vorgiangerin etliche
Neuerungen und im Vergleich zu ihren Schwesterkirchen auffallende Eigen-
heiten. Diese sind aus den besonderen Biindner Verhaltnissen mit ihrem vielfal-
tigen Werdegang gewachsen. Die vorliegende Studie versucht, diese Entwick-
lung nachzuzeichnen. Sie greift dabei zuriick auf zwei Zeitschriften-Artikel aus
dem Jahr 1963: Werner Graf, Evangelische Kirchenordnung im Freistaat Ge-
meiner Drei Binde, in «Zwingliana», und Die Ordnung der Evangelischen
Kirche in Graubtinden seit 1800, in «Biindner Monatsblatt». Die beiden Ar-
beiten miinden aus in die Aufforderung, unsere Kirchenordnung zu revidieren.
Dies ist unterdessen geschehen. Das rechtfertigt eine Gesamtschau tber die
Vorgeschichte der neuen Verfassung. Die Artikel von 1963 enthalten dafir
manches Material, mussten aber griindlich uberarbeitet werden.

Die Studie behandelt ein rechtshistorisches Thema. Glaubensfragen tber
Wesen und Auftrag der Kirche treten dabei zurtick. Sie sind aber vorausgesetzt:
Der lebendige Jesus Christus ist Herr und Haupt der Gemeinde. Nicht religiose
Ideen oder rechtliche Prinzipien bilden deren Grundlage. Leben und Kraft
kommen nicht aus der Aufstellung und Erfillung von Gesetzen, sondern aus
Gottes Geist. Aber die christliche Gemeinde war von Anfang an geordnet. Die
Apostel leiteten sie, gaben Anweisungen, fallten Entscheidungen und wehrten
Verirrungen ab. Nach ihrem Vorbild muss sich alle Ordnung auf der Grundlage
des Glaubens aufbauen und sich nach dessen Zentrum ausrichten. Die Kirche
lebt aber nicht im leeren Raum. Sie verkiindet ihre Botschaft in der Sprache
ihrer Zeit und lebt mit ihrer Umwelt. So spiegelt auch ihre Gestalt die kulturel-
len und rechtlichen Verhaltnisse ihres Lebensraumes wieder. Die beiden Ge-
sichtspunkte: Die Treue zum ein flir allemal gelegten Grund und die Bemiihung
um die zeitgemasse Form stehen in Spannung zueinander. Die Kirche steht in
Versuchung, eines der beiden Momente zugunsten des andern zu vernachlis-
sigen und fremden Einflissen Raum zu geben. So ist es auch in der Biindner
Kirche. Eine Darstellung muss die Kirche kritisch fragen, wie sachgemass ihre
jeweiligen Entscheide waren. Damit wird der Blick in die Vergangenheit auch
fur die Zukunft hilfreich. Moge diese Arbeit dazu beitragen.

Der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden sei bestens
gedankt fir die Veroffentlichung dieser Studie in ihrem Jahresbericht, ebenso
dem Evangelischen Kirchenrat Graubiinden fiir den grossziigigen Beitrag aus
dem Fonds fur evangelisches Schrifttum. Der grosste Dank gebuhrt meiner
lieben Gattin fiir ihre intensive Mitarbeit bei der Redaktion.



I. Die Evangelische Kirche im Freistaat der Drei Biinde

A Die Staatsreligion

Jede Kirche steht innerhalb einer bestimmten Staatsordnung. Ihre Stellung in
dieser Ordnung hangt ab vom Staat als dem umfassenden Rechtstrager.! Ob
der Staat eine Staatskirche will, Trennung von Kirche und Staat fordert oder
eine Kirche verfolgt, bestimmt Leben und Ordnung einer Kirche mit. Sie muss
sich dem ihr zugebilligten Raum entsprechend verhalten. Heute gilt in unserem
Land die Glaubens- und Gewissensfreiheit und die religiose Neutralitat des
Staates.> Im Unterschied dazu war in den evangelischen Kirchen der Schweiz
nach 1566 das Zweite Helvetische Bekenntnis verbindlich. Dieses stellt seinen
Ausfihrungen einen Erlass der Kaiser Gratian, Valentinian und Theodosius aus
dem Jahre 381 als Grundgesetz voran. Er lautet:

IO

«Wir wollen, dass alle Volker unter dem Regiment unserer gnadigen Herrschaft in
dem Glauben wandeln, den der heilige Apostel Petrus den Romern iberliefert hat
— was der Glaube bezeugt, der bis heute von ihm selbst in uns eingepflanzt wurde —,
und dem offensichtlich der Papst Damasus und der Bischof Petrus von Alexandria,
ein Mann von apostolischer Heiligkeit, folgen. Das heisst, dass wir nach der apostoli-
schen Lehre und der evangelischen Unterweisung an eine Gottheit des Vaters, des
Sohnes und des Heiligen Geistes glauben, alle von gleicher Herrlichkeit und in
heiliger Dreieinigkeit. Wir befehlen, dass diejenigen, die diesem Gesetze folgen, den
Namen katholische Christen tragen, die iibrigen aber, die wir fur toll und wahnsinnig
halten, die Schande der Irrlehre auf sich nehmen missen. Diese haben vor allem
einmal gottliche Strafe zu gewartigen; es soll sie dann aber auch durch unsere
Ungnade, zu der wir nach dem Willen des Himmels berechtigt sind, die weltliche
Strafe treffen.»?

Das heisst:

Der Staat befiehlt kraft seiner Autoritat, dass jeder Untertan den von ihm
anerkannten Glauben annehmen muss. Wer ihm widerspricht, gilt als
Hiretiker und Ubeltater, dem ewige und zeitliche Strafen drohen.

Das Helvetische Bekenntnis betont im Anschluss an den zitierten Erlass:

«Da wir alle dieses Glaubens sind, hoffen wir, dass wir von allen nicht als Haretiker,
sondern als Katholiken und Christen gehalten werden.»

Vgl. Erik Wolf, Ordnung der Kirche, S. 132.

Die entsprechenden Artikel der Bundes- und Kantonsverfassung werden auf S. 55 ff. besprochen.
Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort reformierten Kirche, hg. v.
Wilhelm Niesel, S. 221,



Die Reformatoren wollten keine neue Kirche griinden, sondern die bestehen-
de reinigen und erneuern. Auch als mehrere Konfessionskirchen entstanden,
anderte sich fiir die Evangelischen daran nichts.

c) Der Staat bekannte sich zum christlichen Glauben. Damit wurde dieser zu
seiner eigenen Angelegenheit und gehorte in seinen Aufgabenbereich. Er
wurde Staatsreligion. Alle Staatsoberhdupter standen als Glieder der Kirche
unter der besonderen Verpflichtung, kraft ihres Amtes dem Wohl der Kirche
zu dienen.* W. Jenny zeigt anhand von Zitaten aus einer Predigt des Churer
Reformators Comander, wie das in der evangelischen Kirche verstanden
wurde. Danach sind die Obrigkeit und die Geistlichkeit zwei Ordnungen
oder Stinde im Volk Gottes. Beiden hat Gott ihr Amt befohlen: «Denen
zweyen Ordnungen hatt Gott bevolhen ir Ampt, dass sy sich frommklich
hieltind, dem Volk vorstiindint mitt gutem Byspil und Leerungen, das Volk
vor Gwalt schutztind und schirmptind, Fromkeyt uffnetind, damit Fromkeyt
und Grechtikeyt ein Flirgang hette, so sy die schirmtind und die Lasterhaff-
ten strafftind.»®

Uber die Frage, wie der Staat seine Aufgabe gegeniiber der Kirche erfiillen

sollte, herrschten die verschiedensten Ansichten. Es kam immer wieder zu

Spannungen und Streit, zu Ubergriffen des Staates in kirchliches Gebiet und

umgekehrt. Die Struktur des Staates bestimmte in den Drei Blinden wie tiberall

die Ordnung dieses Verhaltnisses. Daraus kann nur das fiir unsere Frage

Wesentliche angedeutet werden.

B Die Struktur des biindnerischen Staatswesens
1. Der Bundstag

Graubuinden bildete bis zum Anschluss an die Eidgenossenschaft ein eigenes
Staatswesen, den Freistaat Gemeiner Drei Biinde, welcher im 15. Jahrhundert
aus dem Kampf der miteinander verbiindeten Gerichtsgemeinden gegen die
Feudalherren hervorgegangen war.® Dieser Freistaat blieb eine, durch die ge-
schichtliche Tradition zusammengehaltene lose Verbindung von selbstherrli-
chen Gemeinden, die im Innern frei schalteten und nach aussen eiferstuchtig
liber ihre Souveranitat wachten.” Das biindnerische Staatswesen erhielt durch

*  Scheuner, Kirche und Staat, Sp. 1329.
Scheuner, Kirchenregiment, Sp. 1521.
*  Jenny, Hirte, S. 382, nach Original im Staatsarchiv Graubiinden, B 6, S. 165.
¢ Liver, Uberblick, S. 19.
7 Pieth, S. 249.

IT



den Bundesvertrag von 1524 eine lockere gemeinsame Organisation.® Der
Bundstag, die oberste gesamtstaatliche Behorde, setzte sich aus den Boten der
Gerichtsgemeinden zusammen. Diese wurden instruiert und hatten im Bunds-
tag den Willen ihrer Gemeinden auszudriicken. Entscheiden durfte der Bunds-
tag nur nach Stellungnahme der Gemeinden. Was nicht durch die Instruktion
gedeckt war, musste dem Referendum, d.h. der Genehmigung der Gerichtsge-
meinden, unterbreitet werden. Trager der Souveranitat war demnach die Ge-
samtheit der Gerichtsgemeinden.’

Es bestanden keine gesetzlich fixierten Bestimmungen tber die Rechte des
Bundstages in Kirchenfragen. Die Zeit der Reformation war eine unruhige Zeit,
in der sich oft unter heftigen Kimpfen neue Rechtsverhaltnisse erst bildeten.
Allmahlich konsolidierte sich vieles, das zunachst umstritten war. So ist der
Aufgaben- und Kompetenzbereich des Bundstages abzulesen aus getatigten
Beschliissen, aus dem faktisch gelibten Recht. Die Oberbehorde der Drei Biinde
fasste zur Zeit der Reformation manche gewichtigen Entscheidungen, die das
Kirchenwesen betrafen. Grundsatzlich neu war das nicht. Die Teilnahme der
weltlichen Obrigkeit an kirchlichen Dingen lag schon in den Entscheidungen
der vorreformatorischen Zeit begriindet.*®

2. Die Gemeinden

Unter dem Begriff «Gemeinde» ist in den Drei Biinden streng rechtlich die
Gerichtsgemeinde zu verstehen, deren 49 den Gesamtstaat bildeten. Diese
Gerichtsgemeinden waren fiir die Kirche in ihrer Gesamtheit bedeutsam, weil
ihre Mehrheit in gesamtbiindnerischen Angelegenheiten in letzter Instanz ent-
schied.*

Lokal spielten fiir die Kirche die Gerichtsgemeinden eine geringere Rolle als
ihre Fraktionen, die Nachbarschaften. Diese waren meist uiberschaubare Ein-
heiten und bildeten echte Lebensgemeinschaften. Seit sich immer mehr Nach-
barschaften kirchlich von den fritheren Talkirchen gelost und eigene Gottes-
hauser gebaut hatten, deckte sich weitgehend die «Kirchgemeinde» raumlich
mit der Nachbarschaft.!* Die Nachbarschaften bildeten nicht Staatsanstalten,

§  DPieth, S. 1009ff.

> C. Jecklin, Urkunden, S. 83.
Liver, Uberblick, S. z2o.

10 Pieth, S. 122.

1 Liver, Gemeinden, S. 7.
12 Pieth, S. 111.

I2



sondern Markgenossenschaften, Verwaltungseinheiten. Sie besassen an den
meisten Orten Grund und Boden, vor allem Walder, Weiden und Alpen. Diese
verwalteten sie gemeinsam und vollig selbstandig.’® Das Kirchenwesen wurde
meistens analog zum geltenden Korporationsrecht verstanden und fiel in das
Gebiet der gemeinsamen Verwaltung.’* Ahnlich wie die Nachbarschaft eine
Genossenschaft zur Nutzung des gemeinsamen Landes darstellte, bildete sie
auch eine Pfrundgenossenschaft und verwaltete die Kirchengebiude und
Pfrundgiiter, soweit nicht besondere Rechte und Lasten darauf ruhten. Das galt
auch, wenn sich mehrere Nachbarschaften zu einer Pfrund zusammenschlossen.
Die «Kirchgemeinden» hatten sich schon vor der Reformationszeit grosse
Rechte erkampft in Fragen geistlicher Gerichtsbarkeit, Ein- und Absetzung der
Geistlichen und Verfligung iiber das Kirchenvermogen. Die Auseinanderset-
zung dartuber endete vielfach schon im 16. Jahrhundert mit der volligen
Autonomie der Kirchgemeinden.'* Damit war ein wichtiger Schritt zur Vorbe-
reitung der Reformation vollzogen.

3. Der bischofliche Lehensstaat

Im Laufe der Jahrhunderte war der Bischof von Chur der reichste Grundherr
und der machtigste Landesherr geworden.® Bis weit tber die heutigen Bistums-
grenzen hinaus, besonders im Tirol, besass er als Feudalherr Rechte auf Zolle,
Gerichtsbarkeiten, Lehen, Amtsbesetzungen. Das Haupt des Hochstiftes ver-
einigte eine Fiille von politischen, sozialen und kirchlichen Rechten in seiner
Person. Jeder Angriff auf eines dieser Rechte musste darum eine Beeintrach-
tigung seiner Stellung als Landes- und Grundherr bedeuten.'” Dieses kom-
plizierte Machtgeflige pragte die Entwicklung der Reformation in Biinden
entscheidend. In den Kampfen der Bauern- und Reformationsbewegung lassen
sich weder soziale noch politische Elemente vom Religiosen reinlich scheiden.

13 Liver, Gemeinde, S. of.

14 Camenisch, Reformation, z. B. S. 55, 204, 230, 2509.

15 Pieth, S. 121.

6 Pieth, S. 42.

7 Vasella, 1525/26, S. 6. Vasella stellt die wirtschaftlichen Probleme (Zehnten und Zinsen) und
die geistliche Gerichtsbarkeit in den Vordergrund.

15



C Die Reformation
1. Gesamtbuindnerisch

Die beiden llanzer Artikelbriefe von 1524 und 1526 wurden fir das Verhiltnis
von Staat und Kirche am bedeutsamsten. Der erste, datiert vom 4. April 1524,
forderte unter anderm, dass die Geistlichen ihre Pfrinde recht versehen und
stets anwesend sein sollten. Den Gemeinden wird das Recht erteilt, bei der
Wahl und Entlassung der Pfarrer mitzureden. Geistliche Gerichtsbarkeit in
weltlichen Fillen wird aufgehoben und mancherlei Missstinde im Leben und
der Amtsfiihrung der Pfarrer werden abgestellt.’®

Der zweite Brief vom 25. Juni 1526 ging wesentlich weiter und entzog dem
Bischof von Chur viele seiner weltlichen Vorrechte iiber Amterbesetzung,
Gerichtsbarkeit, Steuern. Das Verbot, auslandische Priester zu ernennen, und
die Forderung eines Mitspracherechts bei der Wahl des Bischofs erklaren sich
aus dem Gegensatz zu Osterreich, dem das Bistum verbunden war.

Der Grossteil der «kirchlichen» Artikel betraf somit den Bischof als Feudal-
herrn und Reichsflrsten. Aber wie in dessen Amt das Geistliche und das
Weltliche miteinander verflochten war, kann auch bei den Beschliissen des
Bundstages das Religiose nicht sauberlich vom Wirtschaftlich-Politischen ge-
trennt werden.*® So stehen bei Art. 4 des 2. Artikelbriefes tiber die Abschaffung
der Jahrzeitstiftungen wirtschaftliche Erwagungen im Vordergrund, die Be-
griundung jedoch greift die Lehre von der Verdienstlichkeit des Messopfers fur
Lebende und Tote an:

«Zum vierden, uff das unser vordren ettlich zinsz an iartzit, es sige an stifften, Closter
oder kilchenn geben und verlassenn, und dardurch den abgestorbenn grosz hulff und
furdrung zu erlangenn ewige Salickaytt zu thun vermaindt handt, des wir aber nit
konend bericht werden. Der halb ist unser maynung und fiirnimen, das (wir)
byderbliitt, so das verschafft hattindt, oder iero erben, fiiro nit wytter ze geben
verbynden wellen; ...»?°

Art. 5 verbietet den Klostern die Novizenaufnahme und stellt die Kloster
unter weltliche Verwaltung.

Die Ansetzung des llanzer Religionsgespraches vom Januar 1526*' war ein
Eingriff in das hierarchische System Roms. Das Churer Domkapitel hatte den
Churer Pfarrer Johannes Comander und seine Freunde vor dem Bundstag

C. Jecklin, Urkunden, llanz 1524: S. 78, Ilanz 1526: S. 89.
Vasella, 1525/26, S. 42, und 1526/40, S. 28.

Vasella, 1526/40, S. 72ff.

Camenisch, Ilanz.



angeklagt, sie legten die Heilige Schrift in einer Weise aus, die den heiligen
Uberlieferungen der Kirche widerspreche, griffen die Sakramente an, verach-
teten die Messe und wollten so die christlichen Ordnungen, die immer bestan-
den, zunichte machen. Der Bundstag solle sie gebiihrend bestrafen und Coman-
der absetzen und verbannen. Die Rechtslage war klar. Nach romisch-katholi-
schem Recht hat bis heute nur die kirchliche Oberbehorde die Kompetenz, uiber
die Wahrheit einer Lehre zu entscheiden. Nun vollzog der Bundstag aber nicht
das kirchliche Urteil, sondern liess die Frage nach dem Vorbild der Zircher
Disputation von 1523 durch ein Religionsgesprach entscheiden. Damit wurde
dem Bischof seine Zustiandigkeit abgesprochen. Er wurde zur Partei und hatte
seine Klage vor einem Gremium von Laien zu vertreten. Nicht umsonst prote-
stierten an der Zircher Disputation wie in Ilanz die katholischen Vertreter
energisch gegen die Rechtmassigkeit des Verfahrens und die Zustandigkeit der
Teilnehmer, versuchten die Durchfithrung zu verhindern und erklarten hernach
die Beschlusse fur ungiltig. Der Bundstag praktizierte mit der Ansetzung des
Gesprachs die von Luther und Zwingli vertretene Erkenntnis vom allgemeinen
Priestertum und vom Recht der Laien, tiber die christliche Lehre zu urteilen.
Die Lehr- und Regierungsgewalt, wie Rom sie versteht, war damit angegrif-
fen.??

Wie es auch im Bereiche zahlreicher eidgendssischer Stande geschehen war,
hatten die Drei Biinde an zwei Bundstagen, vermutlich einmal schon im Jahre
1524, Predigtmandate erlassen, worin die Geistlichen angewiesen worden
waren:

«man s6lle nits dann das waar luter Gots wort predigen und leeren.»**

Die Bundesbehorde hat jedoch die Reformation weder durchgefiihrt noch
befohlen oder auch nur empfohlen. Sie gab lediglich den Weg dafiir frei. Dies
bezeugen die zwei folgenden Bundstagsbeschlisse. Der eine lautet in den ent-
scheidenden Satzen:

«Jedermann in den Drei Biinden, wess Geschlechts, Berufs und Standes er auch sei,
steht es frei, nach Gutdiinken oder Gewissen den rémischen oder evangelischen
Glauben zu wihlen, festzuhalten und zu bekennen. Den Anhangern beider Konfes-
sionen ist es, unter Androhung angemessener Strafe, streng untersagt, die andere
Partei unter dem Deckmantel der Religion offentlich oder im geheimen in gehassiger

22 Martin Luther hat diese Grundsitze in der Schrift «An den christlichen Adel» vertreten. Fiir
Zwingli vergl. Locher und Farner passim. — Camenisch, Ilanz, und Jenny, Comander I, S. 149ff.,
werden dem katholischen Standpunkt nicht ganz gerecht.

2 Vasella, 1525/26, S. 46, Zitat Hofmeister Akten l. c. 15.

I5



Weise zu verfolgen...Was aber die Wiedertaufer und andere Sektierer und Rotter
betrifft, so wird durch die gleiche Landesverordnung ein- fiir allemal zu Recht
gesetzt, dass solche Irrlehre verboten ist. Wer...hartnickig auf seinem Irrtum ver-
harrt..., wird ohne Gnade des Landes verwiesen.»?*

Der andere Beschluss ist im 13. Artikel des 2. Ilanzer Briefes enthalten. Er
fordert von den Gemeinden, dass sie die Pfarrer ordentlich besolden, und
dekretiert dann:

«...und sol ouch dar by ain jede gemaindt gwalt haben, alle zit ainen Pfarrer zu
setzen und entsetzenn, wan es sy gutt bedunckt.»?*

Die Beschrankung der landesherrlichen Rechte des Bischofs, die Starkung
des Gemeinderechts und die Freigabe der Entscheidung fiir oder gegen den
neuen Glauben wurde fir die Kirchen von grosster Bedeutung.® In den evange-
lischen Staatswesen Ziirich und Bern entwickelte sich ein straffes Staatskirchen-
tum mit strengen obrigkeitlichen Massnahmen und mit Pfarrern als Staatsbe-
amten. Der Ritische Freistaat jedoch war kein zentralistischer Obrigkeitsstaat.
Da die Souveranitat in kirchlichen wie in politischen Dingen nicht bei der
Zentralbehorde, sondern im kleinen Gemeinwesen lag, hiess «Kirche und
Staat» fuir Bunden in erster Linie Kirchenwesen in den Nachbarschaften, den
heutigen politischen Gemeinden.

2. Die Durchfiilhrung der Reformation in den Gemeinden

Die Reformation wurde nicht in einem einmaligen Akt verwirklicht. In jeder
Gemeinde ging diese auf ihre eigene Weise vor sich. Es dauerte oft mehrere
Jahrzehnte, bis Gemeinden zum «neuen» Glauben libergegangen waren. Aus-
serlich wurde die erstrebte Erneuerung meistens damit demonstriert, dass man
nach einiger Zeit evangelischer Predigt die Messe abstellte und mehr oder
weniger geordnet Bilder und Altare aus den Kirchen entfernte.?”” Wer vollzog
diesen Wandel? Der Bundstagsbeschluss, der die Wahl zwischen katholischem
und evangelischem Glauben freistellte, hitte dahin verstanden werden konnen,
dass Einzelne sich entschieden und mit einigen Gleichgesinnten eine Gemein-

24

Der Wortlaut ist nicht im Original erhalten, ist aber aufgefiithrt in de Porta, Historia Bd. I,
liberl, S. 146. — Zitiert nach Camenisch, Reformation, S. 67.

25 C. Jecklin, Urkunden, S. 93.

26 Pieth, S. 133: «Das Bestreben, die kirchliche Gewalt der staatlichen unterzuordnen, lag schon
jenen friuhern Artikeln zugrunde». — Vgl. Holl, Luther, S. 326—350.

*7  Camenisch, Reformation, S. 110 u. 6.

16



schaft innerhalb der bestehenden Gemeinde bildeten. So scharte sich auch
anfanglich oft nur ein Teil einer Gemeinde um einen evangelischen Prediger.
Aber nach damaliger Auffassung war die Religion nicht Privatsache, sondern
offentliche Angelegenheit. Wenn an einem Ort Gemeindeglieder evangelisch,
andere katholisch waren, erhob sich die Frage, wem die gemeinsamen Pfar-
reigliter und Gebaude gehorten. Die Glaubensfrage wurde damit zur Rechts-
und Besitzfrage. Darum wurde das tibliche Recht angewendet: Es wurde «ge-
mehrt». Was die Mehrheit beschloss, war in bezug auf Kirche und Kirchengut
verbindlich. «Man legte die Ilanzer Artikel im allgemeinen so aus, dass die
Minderheit einer Gemeinde sich der Mehrheit zu figen habe... Spater anderte
man die Praxis ausdriicklich dahin ab, dass zwar das Kirchengut (Kirche,
Pfarrhaus, Stiftungen, Fonds) Eigentum der Mehrheit sein solle, dass dagegen
ein religioser Zwang nicht ausgelibt werden diirfe... Wer in einem Ort der
andern Konfession wohne, moge ungehindert seine religiosen Bediirfnisse an-
derswo befriedigen.»?® Art.13 des zweiten Ilanzer Briefes ermoglichte den
Gemeinden, mit dem Recht Pfarrer ein- und abzusetzen, auch nach freiem
Ermessen einen Messpriester oder einen Pradikanten zu wahlen und damit tiber
die Zugehorigkeit zum einen oder andern Glauben zu entscheiden.

Beispielhaft wirkte Chur, als es bei der Wahl eines Stadtpfarrers ohne
Kontakt mit dem Bischofshof 1523 Johannes Comander an die Martinskirche
wihlte. Chur war auch Vorbild, dem andere Gemeinden nachlebten, als 1527
der Rat den Messgottesdienst verbot. Bilder und Altare wurden erst nach und
nach entfernt. Einer Klage gegeniiber machte der Stadtrat geltend, die Drei
Bunde hatten mehrmals beschlossen, dass in den ecinzelnen Orten in Glaubens-
sachen die Mehrheit entscheide, und der andere Teil sich zu unterwerfen habe.?’

Der zweite Ilanzer Artikel forderte von den Gemeinden, dass sie ihre Pfarrer
gebithrend besoldeten. Darum mussten ihnen mit der Verantwortung fiir die
Pfarrbesoldung auch die Eigentumsrechte liber das Pfrundgut und dessen Ver-
waltung tbergeben werden. Die schon lange dauernde Entwicklung zur vol-
ligen finanziellen Unabhingigkeit der Gemeinden kam damit zu ihrem Ab-
schluss.3®

Diese beiden Punkte des zweiten Ilanzer Artikels, Freiheit der Pfarrwahl und
Verpflichtung zu angemessener Pfarrbesoldung, bestimmten entscheidend das
Gesicht der Biindner Kirche bis in unsere Zeit. Das Recht auf freie Pfarrwahl

28 Camenisch, Reformation, S. 1o3f.

?  Camenisch, Reformation, S. 193. — Berger, S. 12.

3 Camenisch hilt es fiir selbstverstindlich, dass auf Grund der llanzer Artikel die Pfrundgiiter
den Gemeinden zugesprochen wurden (S. 55). Ganz so selbstverstandlich war es wohl nicht,
bringt er doch selber in der Reformationsgeschichte Beispiele von Streitigkeiten dartiber.

17



wurde zwar bald durch die Einrichtung der Synode beschrankt. Der Brauch,
dass jede Kirchgemeinde tiber ihre Konfessionszugehorigkeit abstimmen konn-
te, fuhrte zu einer einmaligen konfessionellen Paritiat. So wechselte etwa um
Ilanz der Konfessionsstand von Dorf zu Dorf, auch innerhalb der gleichen
Gerichtsgemeinde.3!

Die Bestimmung tiber die Pfarrbesoldung hatte eine vollige Selbstaindigkeit
der einzelnen Gemeinde in ihrer Verwaltung zur Folge. Sie erhielt an das
Pfarrgehalt nichts von aussen, sie bestimmte die Anstellungsbedingungen des
Pfarrers allein und hatte niemandem Rechenschaft tiber ihre Finanzen ab-
zulegen. Das anderte sich erst in den 20er Jahren unseres Jahrhunderts durch
die Schaffung einer zentralen Kirchensteuer und damit verbunden einer zen-
tralen Ausgleichskasse.

Diese Verwaltungsstruktur flihrte zu einer weitgehenden Verwaltungsein-
heit von kirchlicher und politischer Gemeinde. Pfarrer wurden, soweit die
speziellen Fonds nicht gentigten, aus den Mitteln der politischen Gemeinde
besoldet. Das Kirchenwesen bildete meist einen Zweig der allgemeinen Verwal-
tung, ahnlich wie heute Schul- und Armenwesen. Sinnbild dieser Einheit ist das
heute noch vereinzelt anzutreffende Gemeindehaus, das als Gemeindekanzlei,
Schul- und Pfarrhaus zugleich dient.

Innerhalb dieses politischen Rahmens entstand die Evangelisch-Ritische
Synode.

II. Die Evangelisch-Ritische Synode

A Die Entstehung der Synode

Die Gemeinden in Biinden, die den evangelischen Gottesdienst eingefiihrt
hatten, waren anfanglich nur durch die relative Gleichheit in Lehre und Gottes-
dienst miteinander verbunden. Die Zugehorigkeit zum gleichen Staatswesen
bildete das aussere Band. Im tbrigen hatte die «evangelische Kirche» keine
Gestalt und war nicht gemeinsam geordnet. Aber die Pfarrer lasen die gleichen
Schriften der Reformatoren und verkehrten durch Briefe und Besuche miteinan-
der.*? In einzelnen Entscheidungen hielten sie sich an Anweisungen der Refor-

3 Erst im 17. Jahrhundert bildeten sich als Ausnahme auch innerhalb einzelner Nachbarschaften
Paritdtsverhaltnisse mit zwei Kirchen am gleichen Ort, oder seltener Benutzung der gleichen
Kirche. In jedem Fall liegen besondere Griinde vor. Der Normalfall war die konfessionell
einheitliche Nachbarschaft, aber die Konfession konnte von Ort zu Ort wechseln.

Ein eindriickliches Zeichen fiir die enge Verbindung von Biinden mit Ziirich bildet die Korre-
spondenz Bullingers mit Graubiinden, die in drei Binden von Traugott Schiess herausgegeben
wurde (Quellen zur Schweizer Geschichte, Bde. 23—25), 1904 und 1906.

32

18



matoren oder ahmten das Vorbild der Zurcher und Churer Gemeinde nach.
Das war eine Form kirchlicher Ordnung, wie sie sich tiberall in Anfangszeiten
neu entstandener Gemeinschaften bildet. Der Churer Pfarrer Comander war die
fiihrende Personlichkeit, er ging mit dem Beispiel voran, stand Pfarrern und
Gemeinden mit Ratschlagen bei und trat an die Spitze, wo eine Neuerung gegen
Widerstande durchgesetzt werden musste. Er wirkte aber nicht diktatorisch,
sondern beriet sich mit seinen Kollegen. Diese gemeinsamen Beratungen bilden
die Vorform der Evangelisch-Raitischen Synode.

Auf die Dauer aber zeigte sich immer dringlicher die Notwendigkeit einer
strafferen Einheit und einer festeren Ordnung. Wie in jeder Umbruchszeit
machten sich allerlei unruhige Geister bemerkbar.>®* Was die Reformatoren
wollten, wurde missverstanden und missbraucht. Die Freiheit des Evangeliums
wurde zu Willkiir und Selbstherrlichkeit ausgentitzt. Das brachte Zwietracht
in die Gemeinden, schadete der reformierten Sache und bot den Gegnern
willkommenen Anlass zu Schmihungen. Bei der geringen Staatsgewalt der Drei
Biinde war die Gefahr eines Chaos und standiger Streitigkeiten grosser als in
straffen Obrigkeitsstaaten.

Weil den Pfarrern Handhaben zur Durchfithrung notiger Massnahmen fehl-
ten, wandten sich Comander und seine Freunde Anfang 1537 an den in Chur
versammelten Bundstag. Dieser allein hatte das Recht, gesetzlich bindende
Verordnungen zu erlassen. Es stand ihm jedoch zu, einzelne Befugnisse an
bestimmte Instanzen zu delegieren, die solche in seinem Auftrag und unter
seiner Aufsicht austibten. Um eine solche Ubertragung bestimmter begrenzter
Aufgaben des Bundstages an die Pfarrer handelt es sich beim Bundstagsbe-
schluss vom 14. Januar 1537, durch den dem Begehren der Pfarrer entsprochen
wurde. Er markiert den Beginn der Evangelisch-Ratischen Synode. Darum seien
die entscheidenden Sitze in extenso angefiihrt:

«...und unns erscheint, als dan zu predigen das evangelium nothwendig sye, das
gotlich wort uffrecht und warhafftig fiir zuohalten, sélichs ouch nit minder mit
ziichtigem wandel, frommen liben, guten exempel vorzetragen, hierinn inen (sc. den
Gesuchstellern) ob solichem ernstlich ze halten unnd insichen thun gebiire unnd
zuostande, Unnd ob aber jemandt in sdlichem ampt an der leer oder an sinem leben
ergerlich, unerbar ald ergerlich in einem stiick ald dem andern erfunden wiirde,
denselbigen von solichem zu wysen, warnen, vermanen unnd straffen haben. Unnd
wo aber solich giitig frintlich warnung, vermanung unnd straff an im nitt erspriessen
unnd besserung pringen mocht, inn gantz unnd gar pannen, usschliessen unnd des

33 Es ist nicht nur an Taufer gedacht, deren zwei der bekanntesten aus Biinden stammten: Jorg
Blaurock und Andreas Castelberger. Comander beklagt sich auch tiber andere Geister, die ihm
das Leben schwer machten.

19



ampts untuglich unnd unwirdig schetzen unnd halten. Zum andern, so dan frombd
predicanten in unser landt ziehen und verfiigen wiirden, das sy die selbigen zuo
verhoren unnd examinieren gwalt habend, ob sy gschickt gnugsam in der leer, ouch
kundschafft ires wandels unnd labens von denen enden und orten, da sy vor gewonet
haben, von inen zuo erforderen, damitt man nit mit frombden anderstwo vertribnen
luthen betrogen unnd tberfiirt werde...»**

Dieser Beschluss beschrankt sich auf zwei Rechte: Im Amt stehende Pfarrer,
die sich in Lebenswandel oder Lehre etwas zuschulden kommen lassen, sollten
zunachst gemahnt und zurechtgewiesen und notigenfalls bestraft und ausge-
schlossen werden. Auch sollten die neu herzukommenden Prediger auf ihre
Lehre hin examiniert und auf ihren Lebenswandel hin gepriift werden.

Mit Recht hat man geltend gemacht, dieser Bundstagsbeschluss konne nur
in eingeschrinktem Sinn als Stiftungsurkunde der Synode bezeichnet werden.**
Die beiden Rechte werden in allgemeiner Form den Pradikanten bertragen.
Wer alles dazu gehort und in welcher Form sie ihre Aufgabe ausfiihren sollen,
ist nicht gesagt. Auch sind ihnen keine Rechtsmittel in die Hand gegeben, um
die Beschliisse durchzufiihren. So hatten eventuell die Churer Pfarrer auf Grund
ihres Ansehens, oder ein kleines Gremium von befahigten Pfarrern, den Auftrag
ausfilhren konnen. Doch in den freien Zusammenkiinften der Pfarrer bestand
daftr bereits eine Instanz. Sie musste nur noch mit den notigen Kompetenzen
ausgestattet werden.

Auf Grund der staatlichen Anordnung und Erlaubnis und innerhalb des
umschriebenen Bereichs bildete sich somit die Evangelisch-Ratische Synode.
Wie sie sich verstand und wie sie ihre Tatigkeit ausubte, wird sichtbar an der
Ordnung, die einige Jahre spater notig wurde. Denn vor allem italienische
Glaubensfliichtlinge machten ihr schwer zu schaffen. Gallicius nennt sie in
einem Brief an Bullinger schwiarmerisch und eigensinnig.*® Den dusseren Anlass
bildete eine Aufforderung des Bundstages, fiir Pfarrer und Lehrer der Unter-
tanengebiete eine Glaubensnorm zu verfassen. Gallicius, der Churer Pfarrer,
entwarf ein Bekenntnis und eine Synodalordnung. Beides wurde von der Synode
beraten, wobei einige Mitglieder Vorbehalte machten, mit ihren Antragen
jedoch nicht durchdrangen. Nachdem der Entwurf von Bullinger gebilligt
worden war, genehmigte der Bundstag Bekenntnis und Synodalordnung im
Herbst 1553 und setzte sie damit in Kraft.

In der Einleitung wird die Rechtmassigkeit der Pfarrsynode begriindet:

34
35

de Porta, Historia, Bd. I, S. 191 und Truog, Synode, S. 11.

Truog, Synode, S. 12.

Der Brief an Bullinger ist im handschriftlichen Original und bei de Porta in extenso dem
Bekenntnis vorangestellt.

36

20



«In erster Linie scheint es uns angemessen, die Kapitelversammlungen beizubehalten,
da dieselben zu gegenseitiger Anregung und Erziehung in hohem Masse geeignet

sind.»%”

Sie sei guter apostolischer Brauch und entspreche dem reformierten Grund-
satz, dass alle Pfarrer einander gleichgeordnet seien. Synoden als Pfarrver-
sammlungen gab es auch schon seit mehreren Jahren in andern reformierten
Schweizer Kirchen.*® Auch wird der Bundstag als Anregung und Vorbild ge-
wirkt haben.

B Die Confessio Raetica®

Der erste grundlegende Teil tragt die Uberschrift: Fides Synodi evangelium
Christi in tribus Raetiae foederibus praedicantium. Die Diener am Evangelium
bekennen sich in ihr zum wahren Glauben, der in der Bibel Alten und Neuen
Testaments gelehrt wird und zusammengefasst ist in den alten Bekenntnissen.
Das Apostolicum, das Nicanum und das sog. Athanasianum werden in extenso
aufgefiihrt, auf andere Schriften, die den wahren Glauben lehren und Irrlehren
bekampfen, wird kurz hingewiesen. Weil diese massgebenden Schriften die
christliche Wahrheit giiltig zusammenfassen, wird im anschliessenden Bekennt-
nis nur niher auf die Abwehr aktueller Irrtiimer eingegangen. Darum spiegelt
das Ratische Bekenntnis die damaligen Auseinandersetzungen in der Synode
wider. Zunichst wird betont, dass unser Heil allein in Christus und seiner
Heilstat liegt und allein im Glauben aufgenommen wird. Dieser Glaube ist aber
nur lebendig, wenn er Liebe und gute Werke als Friichte zeigt. Ausfuhrlich wird
der Behauptung entgegengetreten, Gott schaffe nicht nur das Gute, sondern
auch das Bose. Wohl regiert Gott alles; das Bose und die Stinde sind aber unser
Werk, das Gott verneint und bestraft. Die Lehre von der Pradestination sagt
nicht, dass Gott in gleicher Weise den Menschen zum Heil und zum Unbheil
fuhrt. Das Heil schafft Gott, das Unheil zieht sich der Mensch durch seine nicht
von Gott geschaffene Stinde zu.

Fast der halbe Raum des Bekenntnisses ist der Sakramentsfrage gewidmet.
Taufe und Abendmahl sind dussere Zeichen, die das Heil nicht enthalten oder
schaffen, sondern bezeugen. Die Kindertaufe wird mit dem Hinweis auf die
Beschneidung der Kinder in Israel begriindet, eine Wiederholung der giiltigen
Taufe abgelehnt.

3 Abschnitt 22 nach der Zihlung von Camenisch, Confessio.

3% Die Synode in St. Gallen entstand schon 1527.

3  Der Text des Bekenntnisses bei de Porta, Historia, Bd. I, S. 193—224. Der erste Telil, die «Fides»,
auch bei Ernst Friedrich Karl Miller, Bekenntnisschriften der reformierten Kirche, 1903,
S.163ff. — Camenisch, Confessio.

21



Das Bekenntnis zeigt sowohl in der allgemeinen Sakramentslehre wie in der
Begriindung der Kindertaufe die Schule Zwinglis. Die Reduktion auf die gerade
umkampften Lehren ist Vorzug und Grenze zugleich: Es ist nicht abstraktes
Gelehrtenprodukt, sondern aus echter Bekenntnissituation entstanden. Fir
spatere Zeiten konnte es jedoch wenig Hilfe bieten, um neu auftauchende
Lehren zu priifen.

Der zweite, ausfihrlichere Teil der Confessio tragt den Titel Placita. Man
kann ihn ein Geschiftsreglement fiir die Synode und eine Predigerordnung
nennen. Er wird deutlich abgegrenzt gegen das vorangehende Bekenntnis.
Dieses beansprucht gottliche, unvergingliche Autoritit, wihrend die Placita
Beschlisse und Anordnungen enthalten.

Eine Reihe von Artikeln*® regelt den Gang der Synodalverhandlungen. Als
deren Zweck wird angegeben:

«Hiebei sollen wir uns gegenseitig im Namen Gottes ermahnen und ermuntern,
Argernisse unter uns und in unsern Gemeinden beseitigen, Beratung pflegen, wie die
Bahn fiir die Erneuerung der Kirche mit wachsender Wucht frei gemacht werden
konne» (22).

Mit Psalm 119 und dem Unservater wird die Versammlung eroffnet. Zuerst
wird ein Vorsitzender gewahlt, der minister synodi, danach die geistlichen
assessores, die den minister in der Leitung unterstutzen (25). Nach der Wahl
eines Schreibers und dem Verlesen der Verordnung, dass niemand sich ohne
triftigen Grund aus der Sitzung entfernen durfe, wird das nizanische oder das
athanasianische Bekenntnis verlesen und von einem ilteren Mitglied ein Ab-
schnitt daraus erklart (28). Hierauf ist allgemeine Diskussion. Jeder kann
Fragen und Vorschlage dussern. Zuletzt folgt die allgemeine Umfrage.

In dem Teil, der als Predigerordnung bezeichnet werden kann, wird zunachst
die Berechtigung der Sonntagsfeier und des Gottesdienstes nachgewiesen. Als
Festtage werden nur Weihnachten, Ostern, Himmelfahrt und Pfingsten beibe-
halten und ihre Heilighaltung gegeniiber allerlei Vergniigungen gefordert. Im
Gottesdienst sollen regelmassig das Unservater, der Dekalog und das Apo-
stolicum gelesen werden. Die Predigten diirfen nicht tiber freie Texte gehalten
werden. Es sind fortlaufend biblische Bucher auszulegen. Die Kinder sollen
wenigstens siebenmal jahrlich zur Unterweisung versammelt werden (30-37).
Ausfihrlich wird Lehre und Vollzug der Taufe behandelt. Dass sie vor versam-
melter Gemeinde und nach fester Liturgie stattfinden soll, ist einleuchtender,
als die Bestimmung, dass niemand, auch der Pfarrer nicht, sein eigenes Kind

* Es wird die Numerierung verwendet, die Camenisch, Confessio, gibt. Im handschriftlichen
Original und bei de Porta fehlt die Zahlung.

22



taufen dirfe (37—47). Das Abendmabhl ist mit ungesduertem Brot zu feiern und
nicht in die Hauser zu tragen, weil es ein offentlicher Akt ist (48f.). Beim
Abschnitt tiber die Eheeinsegnung werden die Gemeinden ermahnt, tiber die
Ehemoral zu wachen (5of.).

Den Pfarrern wird ans Herz gelegt, sich zu priifen, an welchem Ort sie Gott
am besten dienen, sich nicht in andere Gemeinden einzudringen und einem
Wechsel nur auf gesetzliche Berufung hin, nach Beratung mit Amtsbriidern und
in der Gewissheit von Gottes Fiihrung, zuzustimmen (52). Nach den Verord-
nungen Uber die Amtsfithrung der Pfarrer befassen sich die Placita mit den
Synodalverhandlungen und regeln deren Hauptgeschifte: Zensur und Rezep-
tion. Streng mutet die Forderung an, keiner solle ein Vergehen eines Kollegen
verschweigen, auch wenn er davon nur gertichtweise gehort hat.

«Allfilliges Unkraut soll unparteiisch ausgereutet werden, auf dass niemand uns
etwas BOses nachsagen konne» (54).

Zensurwiirdiges darf nicht an die Offentlichkeit gelangen; ein Fehlbarer soll
nicht dem Spott oder der Gehissigkeit preisgegeben werden, man soll ihn
vielmehr durch Versohnlichkeit aufrichten (55). Die Ursache eines Ausschlusses
ist in ein Buch einzutragen. Uber die Rezeption wird bestimmt, dass nicht nur
Auswirtige, wie es der Bundstag gefordert hatte, sondern auch Einheimische
geprift werden, ob sie das wissenschaftliche Riistzeug zum Verstandnis der
Bibel mitbringen (61f.). Die Schlussbestimmung fordert von den Mitgliedern,
an den Tagungen der Synode zu erscheinen, bei Androhung des Ausschlusses
nach mehrmaligem Wegbleiben (64).

Fir die spatere Entwicklung war der Passus folgenreich:

«Bei unseren Verhandlungen...sind neben den Pridikanten die Herren Briider zuge-
gen, welche der Kapitelsort auf unseren Wunsch als Assessoren oder Konsultoren uns
beigesellt.»

Die Verhandlungen sind offentlich. Jedermann kann kommen und sich
uberzeugen,

«dass wir nur solche Dinge besprechen, die zur Ehre Gottes und zur Férderung von
Frieden und Wohlfahrt in unserem Vaterland dienen» (23).

Diese Assessoren, nicht zu verwechseln mit den geistlichen assessores, die
den minister in der Leitung der Synode unterstiitzen, sind eine nicht bestimmte
Zahl von Laien des Synodalortes, die als Ehrengadste den Verhandlungen folgen
und auch das Recht haben, Fragen zu stellen und mitzuberaten.

23



C Wiirdigung der Ordnung von 1553

Vergleichen wir die Ratische Konfession mit der heutigen Kirchenordnung, so
entsprechen die Placita weitgehend unsern «Reglementaren Bestimmungen».
Eine umfassende Darstellung tber die einzelnen Instanzen der Kirche, tber
Gemeinde, Bundstag, Pfarrer und Synode und ihr gegenseitiges Verhaltnis fehlt.
Das hatte klare Bestimmungen von Bund und Gemeinden iiber Kirchenfragen
vorausgesetzt. Nun aber besassen weder die Drei Binde noch die Gemeinden
ausgefiihrte Verfassungen. Nur die wichtigsten Angelegenheiten waren einiger-
massen gesetzlich fixiert. Darum redet die Evangelisch-Ratische Synode in ihrer
Ordnung nur von den Dingen, die ihr selber zukamen, von Synode und Pfarrer-
dienst. Innerhalb dieser Grenzen spricht sie aber deutlich aus, was die Kirche
ist und will. Die Synode hatte keine Verfassung im heutigen Sinn. An deren
Stelle stand das Bekenntnis.** Grundlage der Reformation war der Glaube an
den lebendigen Gott, der sich nach slem Zeugnis der Bibel in Jesus Christus
offenbart und unser Heil schafft. Kirche ist Gemeinschaft des Glaubens, die
vom Wort Gottes lebt und ihm dient. Dass es um diesen wahren Gott geht und
nicht um menschliche Meinungen und Traditionen, sollte mit dem Hinweis auf
die Glaubensgrundlage betont werden.

Die Uberschrift beider Teile der Confessio besagt, es handle sich um Ange-
legenheiten «Synodi praedicantium». Es wird Glaube und Ordnung giiltig und
verpflichtend fiir ihre Mitglieder dargestellt. Thre Beschlisse konnten Gemein-
den und Gemeindeglieder nicht gesetzlich verpflichten. Aber auch in diesem
engen Rahmen hatte die Ordnung weitreichende Bedeutung. Der Bundstag
hatte sie genehmigt. Damit hatte er sich selbst gebunden, nur Pfarrer in evange-
lischen Gemeinden zu dulden, die von der Synode anerkannt waren, und
notigenfalls die Absetzung eines Nichtanerkannten durchzusetzen. Dartiber
hinaus verpflichtete die staatliche Genehmigung den Bundstag, tiber die Einhal-
tung der Ordnung zu wachen und die Ausfihrung genehmigter Beschlisse zu
erwirken.

Weit mehr griff die Synodalordnung in das Leben der Gemeinden ein. Mit
dem Rezeptions- und Zensurrecht der Synode wurde ein wichtiger Teil der
Gemeindefreiheit, namlich die freie Wahl und Absetzung der Pfarrer, einge-
schrankt. Die Synode hatte in diesen Fragen das Vorrecht. Innerhalb dieses
Rahmens stand es den Gemeinden frei, aus den Synodalen Pfarrer nach ihren
Gesichtspunkten und eigenen Bedingungen zu wahlen. Die fir die Synodalen

41 Jede Verfassung ist ein Bekenntnis, eine Selbstdarstellung. Auch die modernen Staats- und
Kirchenverfassungen sind Bekenntnisse des Geistes, aus dem sie entstanden sind.

24



bindenden Vorschriften tiber kirchliche Handlungen, Sonntagsheiligung, Ein-
dimmung von Vergnligungen an Festtagen, Abstellen von abergliubischen
Brauchen, Ehemoral priagten das Gemeindeleben.

Erzwingen konnten die Pfarrer freilich nichts, sondern nur durch Predigen
und Lehren im geforderten Sinne wirken. Es heisst in den Placita mehrmals:
«Wir ermahnen die Gemeinde.» Ein Beschluss der Synode besass aber ein
moralisches Gewicht in den Gemeinden, weil diese im allgemeinen Ansehen
genoss. Sie besass keine rechtlichen Befugnisse ausser der Rezeption und Zen-
sur. Wollte sie etwas Verbindliches bestimmen, musste sie an den Bundstag
gelangen, der ihren Antrag ganz nach seinem Gutdiinken behandeln konnte.
Vor allem hatte sie auch keine Verwaltungsaufgaben. Es gab keine Zentralkas-
se. Alles Finanzielle wurde von den Gemeinden selbstandig geregelt. Sie erhielt
etwa Geschenke vom jeweiligen Synodalort, hatte aber von den Gemeinden
keine Einnahmen. Trotz dieser sehr engen Grenzen des Kompetenzbereiches
hatte die Synode genug Stoff fiir Verhandlungen durch die Priffung und Auf-
nahme neuer Mitglieder und das heikle Geschift der Beaufsichtigung der
Pfarrer. Die jahrlichen Zusammenkiinfte boten Zeit zur Besprechung von
Glaubens- und aktuellen Tagesfragen und zum freundschaftlichen Zusammen-
sein; sie starkten und forderten manchen einsamen Pradikanten in seinem Amt.

III. Handhabung der Ordnung von 1553

Die kirchliche Ordnung, wie sie sich in den Jahren 1524 bis 1553 in den Drei
Biinden ausgebildet hatte, blieb in ihren Grundziigen drei Jahrhunderte be-
stehen. Thr Charakteristikum, das Verhailtnis zu Bundstag und Gemeinden
sowie die Wandersynode der Pfarrer, blieb unverandert. Hier soll gezeigt
werden, wie die Ordnung durch Ergianzungen und kleinere Verinderungen den
jeweiligen Verhaltnissen angepasst wurde.

A Synode und Bundstag

Anfinglich reichte die Synode ihre Antrige und Winsche der politischen
Behorde durch personliche Delegation bei den versammelten Bundshauptern
ein. Dabei bildeten die Herren assessores oder consultores aus dem Synodalort
ein wertvolles Bindeglied. Wegen des sogenannten Gantnerhandels waren zwi-

25



schen den Behorden Missstimmigkeiten entstanden.*” Darum forderte der
Bundstag 1573 ausdriicklich, dass die Pfarrer der beiden Konfessionen jedes
Jahr ein Capitel abhalten sollten,

«in welches alwegen uss Gmeyner Dryer Pilinthen riathen 2 man sollen inzogen,
darmit man wiise, wz ghandlet...»*

Diese Bestimmung bedeutete gegeniiber dem bisherigen Brauch etwas
Neues. Die bisherigen assessores aus dem Synodalort waren Ehrengaste, deren
Mitberatung man winschte und schatzte. Was der Bundstag neu schuf, war
eine ausgesprochene Aufsichts- und Meldeinstanz. Die Synode empfand dies als
Eingriff in ihre Rechte und versammelte sich aus Protest im folgenden Jahr
nicht.** Erst nach dem Dreissigjahrigen Krieg setzte sich die Einrichtung durch,
nachdem auch in Ritien wie andernorts die itio in partes zur Geltung kam.
Danach wurden Fragen, die nur die eine Konfession betrafen, nur von den
Bundstagsmitgliedern der betreffenden Konfession behandelt. Die Evangeli-
schen nannten sich Evangelische Session, die Katholiken Corpus Catholicum.
So wiahlte nur die Evangelische Session die Assessoren der Synode, und zwar
drei, aus jedem Bunde einen.

Auf diese Weise iibte die politische Behorde die Kirchenhoheit aus. Genauere
Bestimmungen Uber Stellung und Aufgaben der Assessoren bestanden nicht. So
kam es zu Auseinandersetzungen Uber die Frage, ob sie auch bei Behandlung
der Zensurfille anwesend sein diirften.** Im allgemeinen wurden sie weniger
als Synodalmitglieder empfunden, sondern als Abgesandte der Regierung, die
Ratschlige erteilten, den Standpunkt der Oberbehorde vertraten, dieser Bericht
erstatteten und Begehren an sie weiterleiteten.*¢

B Synode und Gemeinden

Der Geschichtsschreiber der Synode schildert folgendermassen: «Als drohendes
Hindernis stand allen Beschliissen der Pradikanten gegenuber die Selbstherr-

42 Der Churer Pfarrer Gantner hatte sich fir einen tauferisch gesinnten Biirger eingesetzt und

allgemeine Glaubens- und Gewissensfreiheit gefordert. Die Synode hatte ihn ausgeschlossen
und Chur ihn ausgewiesen. Der Bundstag erklirte erneut, die Freiheit des Glaubens gelte nur
innerhalb der zwei anerkannten Konfessionen. Differenzen bei der Durchfiihrung von Mass-
nahmen gegen den Fehlbaren und bei der Beurteilung von dessen Gesinnung waren mitbestim-
mend fur den Capitel-Beschluss des Bundstages. Vgl. Truog, Synode, S. 28ff.

* F. Jecklin, Materialien, Bd. II, Nr. 431, S. 442.

Truog, Synode, S. 104.

Truog, Synode, S. 105.

Michael passim.

45
46

26



lichkeit der Gemeinden. Waren diese widerspenstig, so fehlte der Synode jedes
eigene Mittel, die Nachachtung ihrer Beschliisse zu erzwingen. Sie war genotigt,
die Hilfe des Bundstages anzurufen, von dem sie Auftrag und Weisung empfan-
gen hatte.»*” Aber auch Bundstagsbeschliisse stiessen oft auf Widerstand: «Die
Voraussicht, dass man damit rechnen musste, fithrte gelegentlich dazu, dass die
Haupter nachtraglich auf die strikte Durchfithrung manchen Beschlusses ver-
zichteten, sich manches Mal mit halben Massregeln begntigten, so dass oft ein
Entscheid tiberhaupt unausgefiihrt blieb und schliesslich in Vergessenheit ge-
riet.»*®

Differenzen ergaben sich, wenn eine Gemeinde einen Pfarrer wahlen oder
behalten wollte, dem die Synode die Wahlfahigkeit abgesprochen hatte, oder
wenn Gemeinden an von der Synode verworfenen Brauchen festhielten. Gegen
Ende des 18. Jahrhunderts beschloss die Synode einen regelrechten Streik, um
eine angemessene Entlohnung der Pfarrer zu erreichen. Anlass dazu bestand,
betrug doch das Pfarrgehalt an manchen Orten 1790 noch gleich viel wie zur
Zeit der Reformation. Es zeigten sich die Nachteile der vollig selbstandigen,
unkontrollierten Gemeindeverwaltung. Nicht nur mussten in manchen Dérfern
die Pfarrer die Zinsen der Kirchengiliter selber einziehen. In einzelnen Gemein-
den hatte jeder dort verbiirgerte Synodale Anspruch auf einen Teil der Amts-
handlungen und deren Entlohnung. So teilten sich oft mehrere Pfarrer in die
geringen Verrichtungen und deren Bezahlung, was zu Streitigkeiten fithrte. Der
Grossteil der Pfarrer bewirtschaftete die Pfrundgiiter selber. Der Streik brachte
eine Besserung in der Besoldung, aber keine grundlegende Anderung der Ord-
nung.*’

Die Forderungen der Synodalordnung, christliches Leben zu férdern und
Unsitten zu bekampfen, wurden im Laufe der Jahre verscharft. Zunachst
sollten die Pfarrer selbst ein vorbildliches Leben fithren und alles Anstossige
meiden. Anfangs des 17. Jahrhunderts wurde mehrmals versucht, eine straffe
Kirchenzucht einzufiihren.*® Zu diesem Zweck wurden Kirchenvorstande ge-
fordert, um das Leben der Gemeinden zu tiberwachen. Auch die weltlichen
Behorden unterstiitzten diese Bestrebungen, indem sie Sittenmandate erliessen.
Da aber die Drei Biinde keinen Obrigkeitsstaat bildeten, besassen Synodalbe-
schliisse wie Bundstagserlasse in dieser Sache wenig Gewicht.

47 Truog, Synode, S. 13.
*  Truog, Synode, S. 34.
*  Truog, Pridikantenstreik.
5 Truog, Synode, S. 98.

27



C Bekenntnismdssige Entwicklung

Die Ratische Konfession hatte sich auf die Erorterung momentan umstrittener
Fragen beschrankt, im ubrigen die altchristlichen Bekenntnisse als gultigen
Ausdruck des christlichen Glaubens aufgefiihrt. Damit ist die wichtige Erkennt-
nis ausgesprochen: Die Evangelisch-Ratische Kirche weiss sich in Ubereinstim-
mung mit der alten, wahren Kirche. Sie will nicht willkiirlich Neuerungen
einfiihren und keine Separatkirche bilden. In den sich vollziehenden Scheidun-
gen der Konfessionen trat sie stets eindeutig auf die Seite der reformierten
Zircher Kirche. So unterschrieb sie den Consensus Tigurinus von 1549, in dem
sich die Ztircher Kirche der calvinischen Abendmahlslehre anschloss.** Bedeut-
samer wurde, dass im Jahre 1566 die zweite Helvetische Konfession, von
Heinrich Bullinger verfasst, auch mitunterschrieben wurde von den Dienern der
Kirche Christi «in Chur und den Gemeinden der Drei Biinde diesseits und
jenseits der Alpen».*? Dieses Bekenntnis wurde bald nicht nur von allen refor-
mierten Schweizer Kirchen offiziell anerkannt, sondern auch von manchen
auslandischen, und trug zusammen mit dem Heidelberger Katechismus wesent-
lich bei zur Bildung der Kirchenfamilie, die man die «Reformierten» nennt. Das
umfassendere und allgemein anerkannte Bekenntnis drangte in Raitien die
eigene Konfession zuriick, auch wenn diese formell in Kraft blieb.

Von spateren lehrhaften Formulierungen wurde nur noch der Consensus
Helveticus von 1675, der die strenge Inspirationslehre und eine verengte Prade-
stinationslehre vertrat, in die Biicher der Ratischen Synode aufgenommen.*?

Damit war die eigentliche Lehrentwicklung abgeschlossen. Lange Zeit hin-
durch sah es die Synode nur noch als ihre Pflicht an, tiber die Reinheit der
geltenden Lehre zu wachen. So wurde im 17. Jahrhundert eine romanische und
eine italienische Bibeliibersetzung erst nach Gutheissung des Textes durch einen
Synodalausschuss herausgegeben.** Spater bewegten Auseinandersetzungen mit
pietistischen, besonders herrenhutischen Stromungen die Synode. Schriften
einzelner pietistischer Pfarrer wurden als Irrlehren verworfen und 1768 den
Synodalen bei Androhung schwerer Strafen verboten, ohne Einwilligung der
Synode etwas drucken zu lassen. Eine Synodalversammlung beschloss sogar ein
generelles Verbot der Aufnahme von Zinzendorf-Anhangern. Nach stiirmi-
schen Verhandlungen und Einschreiten der Evangelischen Session kam es zur

51 Bloesch, Bd. I, S. 195.

2 In der deutschen Ausgabe von Rudolf Zimmermann und Walter Hildebrandt, 1936, S. 8.

53 Nach den Leges Synodales von 1680 musste sich der Neueintretende auch auf den Consensus
Helveticus von 1675 verpflichten.

Truog, Synode, S. 79f.

54

2.8



allgemeineren Fassung, jeder Kandidat musse versprechen: «keiner fremden
Sekte, welchen Namen sie auch trage, anzugehoren, insofern sie anders lehren
als die Bibel und die Helvetische Konfession.»**

D Die Synodal-Ordnung

Die Prifung und Aufnahme der neuen Mitglieder, die anfanglich ohne grosse
Formlichkeiten vor sich ging, musste genauer geregelt werden. In den ersten
Jahren konnte jeder Synodale einem Kandidaten wahllos Fragen stellen tiber
beliebige Gebiete des Glaubens. Von der Mitte des 17. Jahrhunderts an wahlte
die Synode jedes Jahr besondere Examinatoren und legte fest, iiber welche
Bereiche der Theologie zu priifen sei. Bei der Aufnahme musste der Kandidat
an Eidesstatt versprechen, die wahre Lehre zu verkiinden, die Synodalgesetze
zu beachten, keine Stelle ohne gesetzliche Berufung anzunehmen und nie den
Versuch zu unternehmen, einen Amtsbruder aus seiner Gemeinde zu vertreiben.
Hierauf folgte die feierliche Ordination mit Handauflegung und Einsegnung
durch den Dekan, gefolgt vom Bruderkuss, dem sich alle Synodalen anschlos-
sen.’®

Ende des 16. Jahrhunderts begannen die Synodalen, sich regional zu versam-
meln zur Besprechung von Fragen, die nur ihr Gebiet betrafen, und zur Vorbe-
reitung der Synodalgeschifte. Daraus entstanden die sieben Kolloquien, die
bald von der Synode anerkannt wurden. Thnen stand nebst den genannten
Geschaften die Behandlung kleinerer Zensurfille zu.*’

Rivalitaten zwischen den einzelnen Biinden und zwischen Chur und den
Landgemeinden erheischten Abklarung. Damit keiner der drei Binde zu kurz
komme, wurde aus jedem Bund ein Dekan gewahlt. Vor allem widersetzte sich
die Synode allen Anstrengungen der Stadt Chur, gewisse anfangliche Vorrechte
zu behalten. Chur wollte zwar nicht standiger Tagungsort sein, verlangte aber
beim geltenden Wechsel eine Bevorzugung. Die Synode lehnte jedoch mehrfach
jede Beschrankung der freien Wahl des Synodalortes ab. Auch liess sie sich die
Freiheit, jedes Jahr aus allen Synodalen ohne 6rtliche Riicksicht den Vorsitzen-
den zu wahlen, nicht nehmen.*®

In der Leitung der synodalen Verhandlungen wurde der minister synodi
unterstlitzt von den assessores ecclesiastici. Dazu kamen die drei Dekane und

** Truog, Synode, S. 62ff., Zitat S. 65.

¢ Truog, Synode, S. 72f.

7 In den Leges Synodales von 1645 werden die Kolloquien angefiihrt.
*® Truog, Synode, S. 97.

29



der Schreiber. Diese sieben Manner traten jeweils vor der Synodaltagung zur
Vorbereitung zusammen. Das Jahr hindurch kamen sie als Kollegium nie
zusammen. Der minister besorgte die sparliche Korrespondenz. In dringenden
Fallen fragte er seine Berater um ihre Ansicht.*® Eine Prosynode, bestehend aus
Vertretern der Kolloquien, sollte jahrlich nach Chur zur Konsultation einbe-
rufen werden. Mit alldem suchte man dem Mangel einer Ausfithrungsinstanz
entgegenzuwirken, ohne ihn beheben zu konnen. Man nahm diesen Zustand
hin, da auch das ratische Staatswesen keine Exekutivbehorde kannte und
trotzdem lebte.

Nach dem Dreissigjdhrigen Krieg fand die Synode die Zeit fir gekommen,
die Synodalordnung von 1553 neu zu fassen. Die Neufassung liegt vor in den
Leges Synodales von 1645. Eine weitere Fassung findet sich im Protokollbuch
der Synode aus dem Jahr 1680. In diese neue Ordnung sind die inzwischen
getroffenen Verinderungen und Erganzungen verarbeitet. Sonst enthalt sie
nichts wesentlich Neues. Im Vergleich zu den Placita sind die Leges deutlicher
gegliedert in elf Kapitel mit je einer Reihe von kurzen, numerierten Satzen. Die
Leges gehen mehr auf Einzelheiten ein und sind strenger geworden in bezug auf
die Disziplin in der Synode, Sittenzucht der Pfarrer und Strafen. Sowohl die
Kirchenordnung von 1553 wie die spateren finden sich handschriftlich im
Synodalarchiv, die erste am Eingang der ersten Synodalmatrikel, in die sich die
neu Eintretenden eintrugen; die andern auf den ersten Seiten von Protokollbii-
chern. Jeder Synodale sollte fiir sich eine Abschrift davon machen. In jeder
Synode hatte der Schreiber nach der Er6ffnung und Konstituierung «die Gesetze
zu verlesen». Auf andere Weise wurden sie nicht verbreitet. Erst 1772 erschien
die Confessio Raetica im Druck als Bestandteil der Reformationsgeschichte von
Petrus Dominicus Rosius de Porta. Die Leges wurden 1793 erstmals im Druck
veroffentlicht, wenige Jahre bevor sie einer neuen Ordnung Platz machten.
Veranderungen wurden seit 1680 nicht mehr vorgenommen.

IV. Die Entstehung neuer Verhiltnisse nach 1800

A Die Helvetik

Die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert bedeutete fiir Ritien das Ende einer
langen Epoche und eine grundlegende Anderung der staatlichen Struktur. Der
souverane Freistaat Gemeiner Drei Bunde horte auf zu bestehen und an seine

5 Truog, Synode, S. 96.

30



Stelle trat der schweizerische Kanton Graubtinden.®® Der Untergang des alten
Freistaates brachte ein neues Verhaltnis des Staates zur Kirche mit sich. Bis
dahin lag die lockere gesamtbtindnerische Leitung der Staatskirche beim Bunds-
tag, die Verwaltung bei den Gemeinden.

Das neue Verhaltnis ist deutlicher als spater gekennzeichnet in Art.6 der
Helvetischen Verfassung von 1798.5* Der Artikel, dessen Grundgedanken bis
heute wirksam sind, lautet:

«Gewissensfreiheit ist uneingeschrankt, jedoch muss die 6ffentliche Ausserung von
Religionsmeinungen die Eintracht und Ruhe nicht storen. Jede Art von Gottesdienst
ist erlaubt, wenn er die offentliche Ordnung nicht stort und nicht Herrschaft oder
Vorzug verlangt. Jeder Gottesdienst steht unter der Aufsicht der Polizei, welche das
Recht hat, sich die Lehren und Pflichten, die gepredigt werden, vorlegen zu las-
sen...»%*

Der Unterschied zur bisherigen Ordnung liegt in folgendem:

a) Das Primare ist nicht mehr eine gegebene, vom Staat befohlene Religion, in
die der Einzelne sich einfiigt, sondern das Individuum mit seinem personli-
chen Gewissen.

b) Der Biirger besitzt in einzelnen Lebensgebieten Freiheiten, in die keine
dussere Macht storend eingreifen darf. Zu diesen unabhangigen Bereichen
gehort auch die Religion.

c) Darum sind Staatsbiirgerschaft und Religionszugehorigkeit nach Recht und
Personenkreis klar unterschieden. Im gleichen Staat ist die Zugehorigkeit zu
einer oder keiner der Religionsgemeinschaften rechtlich moglich und als
tatsachlich vorausgesetzt.

d) Der Staat nimmt keine Stellung zu Glaubensfragen. Sie liegen nicht in seinem
Aufgabenbereich. Deshalb stellt er sich gegentiber den verschiedenen reli-
giosen Auspragungen neutral.

e) Hinter dieser Anschauung braucht nicht Gleichgultigkeit oder Feindschaft
gegen den Glauben zu stehen. Sie kann auch Ausdruck des Respektes vor
der Freiheit des Einzelnen sein, wie z.B. in den USA.

Im Verhiltnis zu den Religionsgemeinschaften gilt:

a) Der Artikel kennt nicht Kirchen, sondern nur «6ffentliche Ausserung von
Religionsmeinungen» und verschiedene Arten von «Gottesdienst». Nach
deren Sinn ist nicht gefragt, sie werden als vorhanden vorausgesetzt.

€ Pieth, S. 330ff.

¢ Bloesch, Bd. II, S. 163.

2 Freiheitsbriefe, Bundesbriefe, Verkommnisse und Verfassungen 1231—1815. Bearbeitet von Paul
Klaui (Quellenhefte zur Schweizergeschichte, Heft 1) 5. Auflage, Aarau 1972, S. so.

3I



b) Ein Zusammenschluss von Religionsbekennern ist deren Sache allein. Der
Staat beschriankt sich darauf, diesen zu erlauben und gegen Angriffe zu
schiitzen.

c) Der Staat erlaubt ohne Unterschied alle offentlichen Ausserungen von
Religion. Er wacht nur darlber, dass kein Gottesdienst «Herrschaft oder
Vorzug verlangt».

Die Hauptaufgabe des Staates besteht somit darin, Friede und Eintracht in
seinen Grenzen zu wahren. Darum ist die Freiheit der Gottesdienste durch
diesen Staatszweck begrenzt und ihm untergeordnet.

Diese Grundsitze wurden von Anfang an nicht konsequent durchgefiihrt.
Die klare Folgerung ware eine Trennung von Kirche und Staat gewesen, wie
sie von filhrenden Kopfen, wie z.B. Lavater, gefordert wurde.®* Die Helvetik
beschritt, ihren zentralistischen und absolutistischen Tendenzen entsprechend,
den Weg eines sakularen Staatskirchentums. Die Kirche ist fiir die Moral der
Birger notig. Darum wurde die Aufsicht uiber die Kirche dem Minister der
offentlichen Erziehung ibertragen. Der bekannte Kultusminister Stapfer for-
derte die Religion als «sittliches Veredlungsinstitut».®* Soweit die «Religions-
lehrer» der Offentlichkeit durch ihre moralische Tatigkeit dienten, wurden sie
vom Staat unterstutzt und gefordert.®® Das Direktorium griff auch in Belange
der Kirche ein: es verfasste ein Gebet fur die Obrigkeit, befahl die Begehung
eines gemeinsamen Bettages, entschied Streitigkeiten bei Kirchenwahlen und
geriet oft in Konflikt mit Kirchenbehorden. Das Ziel war eine einheitliche
Nationalkirche.

Auch die evangelische Kirche in Graubiinden spiirte solche Bestrebungen.
Art.8 der Konstitution vom Juli 1800 bestimmte zwar:

«Die Religion der Christen nach dem katholischen und reformierten Glaubensbe-
kenntnis, ihre Gottesdienste und gottesdienstlichen Ubungen bleiben ungestort jedem
frei und unter besonderem Schutz der Regierung.»

Aber der Prafekt Gaudenz Planta, der sein Amt «mit erstaunlicher Tatkraft
und rucksichtsloser Energie»® verwaltete, bestimmte 1801 ohne Befragung der
Pfarrer Zeit und Ort der Synodalversammlung und ernannte den Assessor, der
dartiber zu wachen hatte, dass alles in Ordnung und Frieden verhandelt werde,

6  Lavater nennt Kirche und Staat zwei Gesellschaften mit verschiedenen Zielen. Darum fordert

er volle Lehr- und Wahlfreiheit fiir die religiose Sozietdt und wehrt sich gegen jede Einmischung
des Staates in die Kirche. Wernle, Bd. 1, S. 326ff.

¢ Wernle, Bd. I, S. 331f.

¢  Wernle, Bd. I, S. 333ff.

¢  Liver, Kantonsverfassung 1854, S. 15.

32



nichts dem Vaterland Nachteile bringe, die Hoheitsrechte des Landes erhalten
und die Rechte der Gemeinden respektiert werden. Weil die Drei Blinde nicht
mehr existieren, sollen auch nicht mehr drei Dekane prasidieren, sondern einer
mit dem Titel «<Hochwiirdiger Blirger Prases und Dekan». Der politische Prases,
zur Rechten des Dekans sitzend, habe bei jedem Geschaft zuerst sein Gutachten
abzugeben. Fir die ausgesprochenen Zensuren stehe jedem Betroffenen der
Rekurs an die weltliche Behorde offen. Der Staat gewihre der Synode 300
Franken, jedoch seien Mitglieder, bei ungebiihrlichem Verhalten gegen staatli-
che Anordnungen, vom Anteil an dieser Summe auszuschliessen.®’

Es ist nicht zu verwundern, dass sich die Synode gegen diesen schweren
Eingriff in ihre alten Rechte verwahrte. Nur unter Protest unterzog sie sich
schliesslich, auf Drohungen hin und um des Friedens willen, vorlaufig dem
staatlichen Diktat. Im folgenden Jahr entbrannte von neuem ein Streit tiber die
Zensuren.

Die Helvetik blieb Episode und damit auch ihr Religionsartikel. Aber die
staatlichen Gewaltmassnahmen hinterliessen bei der Synode auf Jahre hinaus
Misstrauen und Empfindlichkeit gegentiber politischen Behorden.

B Der Unmassgebliche Vorschlag von 1808

Die Mediationsverfassung von 1803 brachte auch fiir Graubiinden eine dauer-
hafte Ordnung und die Moglichkeit gedeihlicher Entwicklung.®® Ratien blieb
ein Bestandteil der Schweiz. Innerhalb des eidgenossischen Verbandes genoss
aber der Kanton grosste Selbstandigkeit. Das Rechtswesen wurde verbessert,
und es kam zu der lingst als Notwendigkeit erkannten grosseren Zen-
tralisierung und zur Schaffung einer Exekutivbehorde, des Kleinen Rates.®’

In der evangelischen Kirche wurde die frihere Ordnung, die in der Zeit der
Helvetik gestort, aber nicht aufgehoben war, weiter gehandhabt. Die Leges
Synodales, in der Fassung von 1680, 1793 zum ersten Mal gedruckt, standen
weiter in Kraft. Wohl unter dem Eindruck der neuen politischen Ordnung kam
der Plan auf, auch die Ordnung der Kirche zu erneuern. Eine Kommission unter
der Leitung von Luzius Pol” arbeitete einen Entwurf aus und gab ihn 1807 in
Druck. Darin wird die Revision wie folgt begrtundet:

¢ Diese Vorginge schildert ausfihrlich Wernle, Bd. II, S. 289ff.

8 Balzer schreibt S. 117: Im Jahrzehnt der Mediation machte Graubiinden grossere politische
Fortschritte als vorher in drei Jahrhunderten.

¢ Balzer, S. 25. — Liver, Uberblick, S. 21.

70 Luzius Pol war ein vielseitig interessierter und tatiger Pfarrer. Als politischer Gefangener lebte
er langere Zeit in Innsbruck und studierte dort Naturwissenschaften. Er machte sich verdient
durch die Anregungen, den Landquartfluss durch sog. Kolmatierung zu regulieren und Kultur-
land zu gewinnen. (Zimmerli)

33



«...ein jeder Unpartheyische wird auch gestehen, dass dieselben (sc. die Synodal- und
Colloquial-Einrichtungen in Biinden, die nach der Reformation entstanden) ganz
dem Geiste der Evangelisch-Reformirten Religion, und der damaligen politischen
Verfassung des Landes angemessen waren. So wie aber auch die ehrwiirdigsten
Einrichtungen, wenn ihr Zweck, ihre Grianzen nicht ganz genau bestimmt sind, wenn
neue Verordnungen denselben von Zeit zu Zeit hinzugefligt werden, die ihnen nicht
ganz anpassen, nach und nach kraftlos werden, und mit dem Fortrucken der Cultur
und den Bedurfnissen des Zeitalters nicht mehr ganz ubereinstimmen, so scheint es
auch mit unsern alten Synodal- und kirchlichen Einrichtungen in Bunden der Fall zu
seyn...»"!

Der Entwurf unter dem Titel «Unmassgeblicher Vorschlag zu einer Revision
und zweckmassigern Einrichtung der Synodalordnungen und des Kirchen-
wesens im Kanton Graublinden» (nachfolgend zitiert UV) wurde der Session”
und der Synode vorgelegt. Die Session beflirwortete ihn, brachte aber einige
kleinere Abanderungswiinsche vor. Diesen stimmte die Synode 1808 zu und
nahm den Vorschlag an.

Die Verfasser betonen: «Mit Willen haben wir uns Abweichungen von
unseren fundamentalen Statuten nicht erlaubt.» Sie beschrianken sich auf Ver-
ordnungen, die die Pfarrer und deren Gremien betreffen, mit dem Hinwelis:

«Soll die Religion und der offentliche Gottesdienst fortdauern, und durch dieselben
wahre Religiositat und Sittlichkeit in einer burgerlichen und kirchlichen Gesellschaft
befordert werden, so missen nothwendig Religionslehrer und Kirchendiener seyn,
denen das Lehramt und die Aufsicht iiber die dazu dienenden Anstalten besonders
aufgetragen wird; und sollen diese ihre Pflicht in allen Theilen ihres Berufs erfiillen,
so ist es eben so nothwendig, dass eine festgesetzte Ordnung da sey, nach welcher
sie berufen, gepriift, zum Lehramt zugelassen werden; so wie auch eine Vorschrift
und Anweisung, nach welcher sie ihr Amt fiihren, und eine Aufsicht, unter welcher
sie stehen, und durch welche sie zu gewissenhafter Treue erweckt werden.»”?

Zunichst handeln drei kiirzere Kapitel von den tibergemeindlichen Pfarrbe-
horden: Synode, Kirchenrat und Kolloquien. Darauf beschaftigen sich mehrere
ausfihrliche Abschnitte mit Voraussetzung, Vorbereitung und Ausfihrung des
Pfarrerdienstes.

7t Im Vorwort des UV.

Die Bezeichnungen Evangelischer Grosser Rat (EGR) und Evangelischer Kleiner Rat (EKR)
werden erst in der Kirchenverfassung von 1874 als offizielle Namen und Titel gebraucht. Vorher
finden sich in Referaten und Gesetzen verschiedene Ausdriicke: Evangelische Session oder bloss
Session, Regierung, Landesregierung, Regierung evangelischer Seits, Hochlobliche Landesregie-
rung evangelischen Theils, evangelischer oder protestantischer grosser Rath, evangelischer
Landestheil, Kleiner und Grosser Rath evangelischen Theils.

7 Im Vorwort des UV.

72

34



Kapitel I: «Von der Synode, ihrem Zweck, ihren Befugnissen, ihrer Einrich-
tung und ihren Verrichtungen.» Zweck und Aufgabe der Synode ist die For-
derung des religios-sittlichen Lebens der Gemeinden durch Beratung der dazu
dienlichen Lehren, Gottesdienstformen und Schulfragen. Den Pfarrern dient sie
zur Starkung, Belehrung, Ermunterung und Zurechtweisung. Sitz und Stimme
haben nicht nur die drei politischen Assessoren und die amtierenden Pfarrer,
sondern auch andere im Kanton tatige oder auswarts wohnende aufgenommene
Mitglieder und auf Antrag hin auswartige Ehrengiste. Die Synode priift und
ordiniert die Kandidaten und genehmigt die Pfarrwahlen. Einen grossen Raum
nehmen die sog. Predigercensuren ein, durch die das Leben und die Amtsfiih-
rung der einzelnen Mitglieder der gemeinsamen Aufsicht unterstellt werden.

In der jahrelang umstrittenen Frage, ob die politischen Assessoren auch
wahrend der Zensur-Verhandlungen anwesend sein diirfen, war ein Kom-
promiss gefunden worden: Die Pfarrer behandelten dieses Geschift zunachst
in geschlossenem Kreis, worauf die Herren Assessoren in der Synode Einsitz
nehmen und die Tagung offiziell er6ffnet werden kann.

Kapitel II: «Von dem engern Ausschuss oder Kirchenrath; desselben Bestim-
mung und Einrichtung.» Die Einfilhrung dieser Behorde ist die wichtigste
Neuerung im UV gegentiber der bisherigen Ordnung. Der Kirchenrath zahlt 7
Mitglieder, von denen die Synode 6 aus ihrer Mitte wahlt, wihrend das siebente
von der Regierung abgeordnet wird. Er ist die vollziehende Behorde, hat die
Geschifte der Synode vorzubereiten und deren Beschliisse nach Sanktionierung
durch die Regierung auszufiihren. Mit Hilfe der Kolloquien halt er sich auf dem
laufenden iber den religiosen Zustand der Gemeinden und erstattet der Synode
jahrlich dartuber Bericht.

Kapitel III: «Von den Colloquien, ihren Geschaften und ihrem Verhiltnis zur
Synode.» Diese regionalen Gruppen der Synode, die schon bestanden, wachen
uber die Einhaltung der Synodalordnung und die Durchfiihrung ihrer Beschlis-
se, sind die erste Instanz bei der Aufsicht uber die Pfarrer, vermitteln bei
Streitigkeiten und sorgen fiir Provision pfarrerloser Gemeinden.

Am ausfuhrlichsten wird der Dienst der Pfarrer behandelt. Manche Ab-
schnitte Gberschreiten die Grenze von bloss formalen Gesetzesbestimmungen
und bieten pastoral-theologische Anregungen. So soll nach

Kapitel IV: «Von den Erfordernissen derjenigen, die zum Predigtamt gelan-
gen wollen, und in dasselbe aufgeommen werden» jeder, der Pfarrer werden
will, im voraus auf seine Eignung hin gepriift und wihrend seiner Ausbildungs-
zeit durch regelmassige Berichte uber seine Fortschritte und seine Lebensfiih-
rung kontrolliert werden. Das Studium kann statt an einer hoheren Schule bei

25



einem amtierenden Pfarrer absolviert werden. Doch muss ein solcher Lehrmei-
ster sich einer Priifung durch den Kirchenrat unterziehen, ob er die dazu notigen
Gaben und Kenntnisse besitze. Aufgrund eines Examens vor der ganzen Ver-
sammlung, aber bei verschlossenen Tiiren, entscheidet die Synode tiber Aufnah-
me und Ordination des Kandidaten.

Nach den Ausfiihrungen (Kap. V) tiber die Modalitaten bei der Aufnahme
in die Synode, Bestitigung der Pfarrwahl und Installation folgt das grosse

Kapitel VI: «Von der Prediger-Ordnung, in welcher alle offentliche und
besondere Amtsgeschifte des Predigers vorkommen; auch sein sittliches Be-
tragen bemerkt wird.»

«Die Anweisungen, welche hier folgen, sind regulirende Fingerzeige, durch welche
die erwiinschte Gleichférmigkeit in unsern religiésen und kirchlichen Gebrauchen
und Anstalten erzielt werden soll.»

Zunachst werden die tblichen offentlichen Amtsverrichtungen behandelt.
Hierauf folgt:

«Haus- Schul- und Krankenbesuche, Fursorge fir die Armen, Zurechtweisung der
Irrenden und Fehlenden, Fiihrung der Kirchenbiicher und Ausfertigung von Scheinen
sind nicht so o6ffentliche, aber nicht weniger wesentliche Theile seines Amtes.»

In diesem Zusammenhang wird die Schaffung von Gemeinde-Kirchenraten
zur Unterstitzung der Pfarrer angeregt. Fur die Predigten werden nicht bloss
griindliche Vorbereitung, sondern auch lebendige Darstellung, Einfachheit und
ungekiinstelte Herzlichkeit verlangt. Der Kern der Predigt soll die Lehre Jesu
sein.

Nach der Besprechung der einzelnen Amtsverrichtungen wird jeder Pfarrer
auf sein personliches Betragen hin angesprochen. Er soll in Lehre und Leben,
in Amt und Familie Vorbild der Gemeinde sein. Um das zu fordern, sollen
Pfarrer und Gemeinden regelmassig visitiert werden. Mit dieser Empfehlung
von Visitationen halt der UV seine Grundhaltung bis zuletzt konsequent durch:
Das Gesetz der Kirche will nicht bloss ihre Tatigkeiten ordnen und Streitfragen
entscheiden, sondern belehren und mahnen und damit auch als Ordnung
mitwirken zur Verbesserung von Religion und Leben. Kein bilindnerisches
Kirchengesetz vor und nachher hat so haufig wie der UV Grund und Ziel der
Kirche erwihnt und damit Glaubensaussagen gemacht. Das ist einerseits das
Wertvolle an diesem Versuch. Auf der andern Seite bindet es die formalen
Gesetzesausserungen stark an den Zeitgeist und die damalige theologische
Haltung und engt sie dadurch ein. So spricht aus dem UV betont der Glaube
der spateren Aufklarungszeit. Das Verhaltnis der Kirche zum Staat ist im UV

36



nirgends ausfihrlich behandelt, wird in Einzelausserungen jedoch deutlich
sichtbar. Der gegebene staatliche Rahmen war einfach. Die eidgenossische
Mediationsverfassung sagte nichts aus Uber das Verhiltnis des Staates zur
Kirche. Sie uberliess damit die Regelung den Kantonen. Die btindnerische
Kantonsverfassung von 1803 beschriankte sich in Art. 11 auf die kurze Zusage:

«Die Verfassung sichert die im Kanton ausgelibten Religionen.»

Damit ist kiirzer und allgemeiner als in der Verfassung der Helvetik festge-
stellt: Es werden im Kanton Religionen ausgetibt. Wie viele und welche das
sind, ist nicht gefragt. Ihr Bestehen und ihre Ordnung ist ihre eigene Sache. Die
in der Helvetischen Verfassung betonte Sorge fiir Sicherheit und Ordnung, die
mitunter zu einer ldstigen Staatsaufsicht fiihren konnte, ist weggefallen. Der
Staat uberlasst freilich die Kirchen nicht schutz- und rechtlos sich selber. Er
«sichert» sie. Das ist eine nicht geringe Zusage. Er nimmt die bestehenden
Religionen, wenn notig, in Schutz gegeniiber Angriffen und Ubergriffen oder
bei Streitigkeiten untereinander. So sind die Kirchen frei, aber geschutzt.

Diesem Rechtszustand trigt der UV Rechnung. Die Synode ist «der eigentli-
che Reprasentant der evangelischen Kirche dieses Kantons». Sie bt also nicht
mehr wie fruher die ihr vom Staat Ubertragenen Aufgaben aus. Die Kirche ist
eine Grosse eigenen Rechtes und gibt sich selber ihre Ordnung. Doch weiss sie
sich in den Staat hineingestellt. Unter den Mitgliedern der Synode werden die
drei politischen Herren Assessoren als Reprasentanten der Regierung an erster
Stelle genannt. Die Beschlisse der Synode miissen unter der Aufsicht der
Landesregierung abgefasst und dieser zur Sanktion empfohlen werden. Das
Synodalgeliibde, auf das sich der Aufzunehmende verpflichtet, lautet an dritter
Stelle: (Ihr versprecht,) «dass Ihr die Burgerpflichten gegen den Staat, Regierung
und Obrigkeit gewissenhaft erfillen wollet.» Der Staat seinerseits kommt den
Kirchen entgegen, indem er die Kosten fiir den Kirchenrat tibernimmt und an
die Synode einen jahrlichen Beitrag leistet.

Der UV wurde 1808 von der Synode angenommen und stand von da an
zusammen mit den bisherigen Leges Synodales in Kraft.

Im Jahre 1825 sah sich ein Synodale veranlasst, unter dem Pseudonym
Dominicus S. Benedictus die Leges Synodales in der Fassung von 1793 im Druck
neu herauszugeben, weil keine Exemplare eines Kirchengesetzes mehr vorhan-
den seien. Auch der UV war vergriffen, erfuhr aber keine Neuauflage. Die
kirchliche Gesetzessammlung von 1854 bezeichnet als letzte Revision die Leges
Synodales von 1793.

37



C Die Kantonsverfassung von 1814

Die Entwicklung nach dem Sturz Napoleons nahm in Graubiinden einen
andern Verlauf als in den andern Kantonen der Schweiz, denn was durch die
Restauration wieder hergestellt wurde, war nicht ein aristokratischer Zentral-
staat, sondern das alte, aus den drei Biinden und vier Dutzend Gerichtsgemein-
den zusammengesetzte foderalistische Staatswesen.” Der Bund war nur Hilfs-
organisation.”® Darum hatten die folgenden Regenerationsbestrebungen nicht
fir Volksrechte zu kiampfen; im Gegenteil konnten Verbesserungen nur die
Selbstandigkeit und oft Willkiir der Gemeinden in Verwaltungs- und Gerichts-
sachen zugunsten einer gemeinsamen Ordnung verkiirzen.”® Die Stellung des
Staates zu den Kirchen war gesetzlich niedergelegt in Art. XXVII der Kantons-
verfassung von 1814:

«Das reformierte und das romisch-katholische Glaubensbekenntnis werden als
Religionen des Standes anerkannt und beiden die freie Religionstibung zugesichert.»

Das sagt gegentiber der Mediationsverfassung etwas wesentlich Neues. 1803
hatte es ohne FEinschrinkung geheissen, die «im Kanton ausgelbten
Religionen» werden «gesichert». Hier gilt nicht mehr der Grundsatz der vol-
ligen Trennung von Kirche und Staat und der religiosen Neutralitat. Der Staat
erwahnt namentlich zwei Bekenntnisse und zeichnet sie damit aus. Er bejaht
eine positive Beziehung zu ihnen. Aber die beiden Kirchen sind nicht Staatskir-
chen. Sie sind selbstindige Organisationen. Niemand wird von Staats wegen
zum Glauben gezwungen. Das geistliche Amt ist nicht Staatsamt und das
Kirchengut nicht Staatsgut.”” Man kann die Anerkennung der Konfessionen als
Religionen des Staates verschieden deuten. Anerkennt der Staat damit bloss die
Tatsache, dass faktisch fast alle Bewohner und Amtstrager Glieder einer der
beiden Konfessionen sind, so dass man darauf Riicksicht nehmen muss? Oder
enthalt dieser Satz fur den Staat eine Verpflichtung, die Religionen des Staates
zu fordern und zu schiitzen und Gegenkrifte abzuwehren? Oder bekennt sich
der Staat selber irgendwie zu den Gedanken dieser Kirchen? Ein Anklang an
die vorrevolutionare Zeit liegt in diesem Artikel und entspricht den re-
staurativen Tendenzen jener Jahre.

Erinnert die Aussage «Religionen des Staates» an die frithere Zeit, so ist die
Aussage, den Religionen sei «die freie Religionsiibung zugesichert», Ausserung

74

Pieth, S. 371.

Liver, Kantonsverfassung 1854, S. 9.
Pieth, S. 440.

77 Schmid, S. 41.

75
76

38



der neuen Haltung. Der Staat garantiert damit nur den freien Raum und die
Moglichkeit fiir kirchliche Tatigkeit. Zunachst ist das eine Einschrinkung. Der
Staat nimmt der Kirche die Aufgaben ihrer Organisation, Verwaltung und
Finanzierung nicht ab. Die Kirche hat selber fiir ihr Leben zu sorgen. Es
bedeutet aber auch Freiheit. Sie kann selber bestimmen und entscheiden, da der
Staat nur von aussen her den Raum der Kirche garantiert.

Auch Art. XXVIII der Verfassung von 1814, nach dem die wichtigsten Amter
des Kantons zu zwei Dritteln mit Evangelischen und zu einem Drittel mit
Katholiken besetzt werden miissen, sanktioniert den Bestand der Konfessionen.
Wenn die Zugehorigkeit zu einer Konfession fiir die Besetzung eines Amtes zum
Kriterium gemacht wird, wird dieser Zugehorigkeit maximales Gewicht beige-
messen. Die Konfessionen stellen damit einen Machtfaktor dar. In erster Linie
soll wohl damit die Minderheit gegen Zurticksetzung geschiitzt werden. Die
Trennung nach Konfessionen war damals auch die einzige oder doch wirksam-
ste Parteibildung im Grossen Rat. Darum diente dieser Artikel auch als Abwehr
gegen anderweitige Parteien und Gruppierungen.

D Die Kirchliche Gesetzessammlung von 1854

Auf kirchlichem Gebiet war in jenen Jahren das Bedurfnis besonders gross, die
Tatigkeiten der Kirche zu ordnen und zu vereinheitlichen. Dabei wurden
manche Beschliisse gefasst, die bald wieder in Vergessenheit gerieten. Darum
wurde eine Zusammenfassung der in Kraft stehenden Bestimmungen gefordert.
Diese Sammlung kam nach jahrelanger Vorarbeit zustande und bildet die 112
Seiten starke Kirchliche Gesetzessammlung von 1854 (KiGS). Sie enthalt aus-
fihrliche Verordnungen tiber Synode, Kirchenrat und Kolloquien nebst einer
Ordnung uber Aufnahme und Tatigkeit der Pfarrer. Grundlegende Bestimmun-
gen und klare Abgrenzungen der Kompetenzen zwischen den kirchlichen Be-
horden und dem Staat fehlen.

Einen breiten Raum beanspruchen Vorschriften tiber die Eheschliessung, da
diese in jenen Jahren noch in den Aufgabenbereich der Pfarrer und nicht in den
ziviler Behorden gehorte (S.78—98).

Bemerkenswert sind die Anfiange von Hilfskassen fur Pfarrerwitwen 7® und
bedirftige und emeritierte Synodalen. Wenn diese Kassen, die durch regelmas-
sige, kleine Beitrage, freiwillige Gaben und allerlei Bussen gespiesen wurden,
auch keine grossen Hilfen gewahren konnten, so war doch der Anfang gemacht
fur eine gute und notwendige Sache (S.17-25).

7# Im UV, Kapitel 8, bereits postuliert.

39



In manchen Einzelheiten unterscheidet sich die KiGS von der heutigen
Ordnung. So behielten damals alle in die Synode aufgenommenen Pfarrer die
Mitgliedschaft bei, auch bei Wegzug aus dem Kanton, und es konnten zudem
nach Synodalbeschluss auswartige Ehrengidste an den Verhandlungen teilneh-
men (§2,1).

Alle Pfarrwahlen mussten durch die Synode genehmigt werden, und diese
«Konfirmation» der Wahlen beanspruchte jeweils einen grossen Teil der Ver-
handlungen (§§23—25).

Kolloquien bestanden neun, weil Schanfigg-Churwalden neben Chur einen
eigenen Bezirk bildete und das Bergell als eigene «Klasse» aufgefithrt wurde
(S45).

Die Bestimmung, dass jedes Kolloquium auf sechs Mitglieder eines an die
Synode abzuordnen habe, und diese somit nur 21-23 obligatorische Mitglieder
zdhlte, war gegentiber frither, wo der Besuch fiir alle Pfarrer bei Strafandrohung
verbindlich war, eine tiefgreifende Anderung (§54).

An der Studienordnung fiir Kandidaten fallt auf, dass Hebriisch sowie
Philosophiegeschichte und Padagogik nur zu den fakultativen, empfohlenen
Fichern gehoren und Religionsgeschichte nicht erwahnt wird. Das mundliche
Examen fand vor der ganzen Synode statt. Auswartige mussten in der Regel das
gesamte Examen nachholen, mitunter sogar die Maturitat, auch wenn sie schon
ordinierte Pfarrer waren (§§61—63).

E Reformversuche im Sinne einer presbyterialen Kirchenordnung 1852—1857
1. Grundsatzliche Erwagungen

Zur gleichen Zeit, als die kirchliche Gesetzessammlung beraten und abgeschlos-
sen wurde, begann die Arbeit an einem neuen Werk. Den Anstoss dazu gab ein
Referat von Pfarrer Georg Sprecher an der Synode von 1852 mit dem Titel:
«Staat und Kirche und ihre gegenseitige Vertretung.»”® Der Referent begriindet
die Wunschbarkeit einer kirchlichen Neuordnung im Sinne einer presbyterialen
Verfassung in der Hauptsache aus zwei christlichen Grunderkenntnissen:
a) Staat und Kirche sind ihrem Wesen nach verschieden. Darum lassen sie sich
nicht ohne Beeintrachtigung der beiderseitigen Rechte und ohne Stérung der

7 Georg Sprecher, 1813 in Davos geboren, war, nach einigen Jahren pfarramtlicher Tatigkeit in

Saas und Igis, Professor fiir Geschichte und alte Sprachen an der Kantonsschule Chur. Er starb
bereits 1854 und konnte darum seine Anregungen nicht weiter verfolgen. Sein Referat wurde
1852 in Chur gedruckt. (Planta, Sprecher).

40



naturgemassen Entwicklung miteinander identifizieren oder vermischen. Die
protestantischen Staatskirchen sind wohl eine Schopfung der Reformation,
stehen aber im Gegensatz zum Prinzip derselben. «Das innerste Lebensprin-
zip der Reformation ist nun aber die individuelle Gewissensfreiheit auf der
Basis der urchristlichen Urkunden, und jede aussere Einwirkung, durch
welche diese gefahrdet wird, steht also mit dem Geist der Reformation im
Widerspruch» (S. 12). Die Kirche ist so wenig Staatsanstalt wie der Staat eine
Institution der Kirche. Das wiinschenswerteste Verhaltnis zwischen Kirche
und Staat ist die Koordination oder die freie Kirche.

So wie nach aussen die Unterordnung der Kirche unter den Staat der grosste
Fehler ist, so ist es innerhalb der Kirche die Unterscheidung von Klerus und
Laien. «Diese Scheidung steht.. . in direktem Widerspruch mit dem Geist des
Urchristenthums, denn dass dies den Standesunterschied zwischen Laien und
Klerus gar nicht gekannt hat, darf als allgemein anerkannt vorausgesetzt
werden. Aber eben so sehr ist sie im Widerspruch mit dem Geist der
Reformation, denn wenn irgend eine Idee als gemeinsame Errungenschaft
aller protestantischen Kirchen angesehen werden darf, so ist es die
Rehabilitation des allgemeinen Priesterthums, die Aufhebung des Unter-
schiedes zwischen einer regierten und regierenden Kirche...» (S.19). In
Wirklichkeit aber denkt man auch unter Protestanten weithin an die Geist-
lichkeit, wenn man von Kirche redet. Darum befinden sich viele Laien im
Gegensatz zur Kirche, als ob diese eine fremde Macht wire. Die Kirche ist
aber weder Angelegenheit der Geistlichkeit noch des Staates, sondern Kirche
des Volkes. Wo es sich um die Leitung der kirchlichen Gemeindeangelegen-
heiten und um Forderung der Religiositit im allgemeinen handelt, kommt
es auf christliche Lebenserfahrung und Reife des geistlichen Wesens an.
Darum kann durch die Tatigkeit der Nichtpfarrer das religiose Leben reicher
gestaltet und Einseitigkeit abgewehrt werden. In allen Behorden sollten
Pfarrer und Nichtpfarrer zusammen wirken. Nicht Abgeordnete des Staates
als Aufsichtsorgane, sondern Vertreter des Volkes als verantwortliche Mit-
arbeiter sind notwendig. Diese Forderungen sind weitgehend verwirklicht in
Kirchen mit der sogenannten Presbyterial-Verfassung, vor allem in Schott-
land, aber auch in einigen schweizerischen Kantonalkirchen.

2. Die Verfassungsentwiirfe Sprechers und Plantas

Auf Grund dieses Referates ersuchte die Synode den Evangelischen Grossen
Rat, iiber die Einfithrung einer Presbyterial-Verfassung zu beraten. In dessen

41



Auftrag wahlte der Kleine Rat eine aus Pfarrern und Nichtpfarrern zusammen-
gesetzte Kommission. Diese legte unter Sprechers massgebender Fithrung 1853
einen Verfassungsentwurf vor: «Kirchenverfassung fiir den Kanton Graubiin-
den evangelischen Theils». Er enthidlt gegentiber der bisherigen Ordnung
wesentliche Neuerungen. So umschreibt er nicht bloss die Tatigkeit der Pfarrer.
Im Sinne der presbyterial-synodalen Ordnung werden als erstes die Organe der
ortlichen Kirchgemeinden aufgefiihrt. Von der Gemeinde her baut sich tiber
Kolloquien, Synode, Kirchenrat die Landeskirche® auf. Auf allen Stufen wirken
Pfarrer und Gemeindevertreter zusammen.

Die kirchliche Gemeindeversammlung behailt das ihr seit der Reformation
zustehende Recht der Pfarrwahl und der Verwaltung der Kirchengtiter. Neu ist
das Recht, uber Gesetze der Kantonalkirche abzustimmen. Die wichtigste
Neuerung ist die Wahl von Gemeindekirchenriten.

Gemeindekirchenrdte waren bis dahin wiederholt empfohlen und an man-
chen Orten eingefiihrt worden, aber ohne klare Rechtsstellung und Aufgaben-
umschreibung. Jetzt wird dieses Amt gesetzlich verankert:

«Sie werden darnach trachten, ihre Gemeinde dem sittlichen Ideal eines christlichen
Gemeindelebens immer naher zu fithren» (§13).

Nebst der Aufsicht und Verwaltung der Kirchgemeinde sollen sie um die
Erziehung verwahrloster Kinder, um die Betreuung hilfsbediirftiger Personen
sowie um die Erhaltung und Wiederherstellung des Friedens in den Familien
besorgt sein. Weil es sich um eine kirchliche Behorde handelt, sollen ihre
Mitglieder — Pfarrer und wenigstens vier unbescholtene Manner von minde-
stens 30 Jahren — in einem Sonntagsgottesdienst gewahlt werden und sich bei
ihrem Amtsantritt in Gegenwart der Gemeinde durch feierliches Handgeliibde
in die Hand des Pfarrers zu ihrem Dienst verpflichten.

Zu den Kolloquien gehoren nach dem Entwurf, nebst den Pfarrern der
Region, Kirchgemeindevertreter: Gemeinden unter rooco Seelen ordnen ein
Mitglied ab, solche bis 2000 Seelen zwei und grossere drei Mitglieder.

In die Synode wahlt jedes Kolloquium auf drei seiner weltlichen und drei
seiner geistlichen Mitglieder je einen Abgeordneten. Dazu kommen noch die
Mitglieder des Kirchenrates. Somit setzt sich die Synode aus ungefahr gleich-
vielen Pfarrern und Nichtpfarrern zusammen.

Der von der Synode gewahlte siebenkopfige Kirchenrat muss drei weltliche
und drei geistliche Mitglieder zahlen.®!

8¢ Zum Begriff Landeskirche siehe S. 57f.
81 Uber die Wahl des 7. Mitglieds ist nichts ausgesagt.

42



Der Entwurf Sprecher wurde dem evangelischen Grossen Rat 1854 vorgelegt.
Dieser fand, die Frage der Wiinschbarkeit einer Presbyterial-Verfassung sei
noch nicht gentigend geklart. Auch sei der Entwurf zu detailliert und vor allem
in den Abschnitten tber die «Sittenpolizei» der Gemeindekirchenrite fragwiir-
dig. Darum wurde eine neue Kommission aus lauter Mitgliedern der politischen
Behorden eingesetzt, die den Vorschlag rasch umarbeitete und ihren Entwurf
der nichsten Session vorlegte. Kommissions-Referent war der bedeutende und
um die Entwicklung des Kantons Graubtinden verdiente Peter Conradin von
Planta. Er war ein Freund Georg Sprechers. Da dieser inzwischen erst 41jahrig
verstorben war, sah er es als Freundespflicht an, das Anliegen Sprechers weiter
zu verfolgen. In einem ausfiihrlichen «<Kommissionalbericht» gab er zunachst
einen kenntnisreichen Uberblick tiber die Ordnungen anderer Kirchen.’* Hatte
Sprecher als Theologe argumentiert, so zeigte Planta sich als erfahrener
Politiker und Praktiker. Er sah die Probleme mehr vom Gesichtspunkt der
modernen Demokratie aus. So lehnte er die Bezeichnung «Presbyterial-Ord-
nung» ab zugunsten des Namens «freie Volkskirche». Auch ihm war an einer
Neubelebung des kirchlichen Lebens gelegen. Er versprach sich jedoch von
einer Verfassungsreform nicht so viel wie Sprecher. Sein grosses Anliegen war
die soziale Tatigkeit der Kirchenbehorden in Firsorge und Schulwesen. Er
hoffte, dass dadurch vor allem das Armenwesen aus der Sphare des bloss
Verwaltungsmassigen herausgefuihrt wiirde.

Die Kommission beantragte dem evangelischen Grossen Rat 1855 eine
Reform im Sinne einer Presbyterial-Ordnung und legte ihren Entwurf vor:
«Kirchliche Verfassung fiir den Kanton Graubilinden evangelischen Theils.»
Planta sagt dariiber in der Einleitung: «Derselbe weicht von dem urspriingli-
chen...darin ab, dass er weit gedrangter ist, indem alles nicht durchaus not-
wendige Detail aus demselben weggelassen ist...» (S.39). Gegeniiber dem
ersten Entwurf sind die Bestimmungen tiber die Sittenaufsicht in der Gemeinde
stark verkiirzt, dafiir sind die Aufgaben der Gemeindekirchenrite im Armen-
wesen wesentlich ausfiihrlicher umschrieben.

3. Die Ablehnung einer Revision

Der Entwurf fand grundsitzlich die Zustimmung des evangelischen Grossen
Rates, hingegen wurde er in der Synode angefochten. Nach langeren Diskus-

82 Planta, Kommissionalbericht.

43



sionen in Synode und Kolloquien stellte eine dreigliedrige Kommission des
Kirchenrates alle Griinde fiir und gegen eine Revision zusammen und formte
den Vorschlag Planta um, indem sie wieder mehr die sittliche Aufsichtspflicht
der kirchlichen Behorden hervorhob. Die Synode beschloss jedoch 1856, «unter
den gegenwirtigen Verhaltnissen sei eine Presbyterial-Verfassung nicht
wiinschbar». Falls der evangelische Grosse Rat doch eine Reform weiter verfol-
gen wolle, wurde der Entwurf der kirchenratlichen Kommission «als Ausdruck
ihrer Ansichten tber eine zweckmassige Kirchenverfassung» von der Synode
genehmigt. Der evangelische Grosse Rat beschloss jedoch im Juni 1857, von
sich aus nicht auf einer Revision zu beharren. Damit war das Traktandum
erledigt.

Warum wurde der Revisionsentwurf abgelehnt, wihrend andere Kirchen
gleichzeitig neue Ordnungen schufen und auch auf politischem Gebiet
Revisionen versucht wurden? Der frithe Tod Georg Sprechers ist einer der
Hauptgriinde. Nach ihm scheint kein Befurworter mit geniigend Sachkenntnis
und Uberzeugungskraft den Gedanken vertreten zu haben. Aus vielen Diskus-
sionsvoten sprechen weniger grundsitzliche Uberlegungen und Einsichten in
das Wesen der Kirche und ihrer Ordnung, als Nutzlichkeitserwagungen im
Hinblick auf die Forderung kirchlichen Lebens. Auch wurde gefragt, ob das
Volk reif sei fiir vermehrte Verantwortung, ob es die Neuerung wiinsche und
die Kosten dafiir bewillige. Die Gegner hatten das ganze Gewicht der nattirli-
chen Tragheit, des Misstrauens gegen alles Neue und der Gleichgultigkeit fur
sich. Die Pfarrer furchteten fir das ihnen lieb gewordene Zusammensein an der
Synode, und manche Ausserungen verraten geheime Rivalitaten zwischen Pfar-
rern und Laien. Die Befiirworter lehnten sich mehr an zeitgenossische politische
Gedanken und Schlagworte an, statt vom Auftrag der Kirche her zu denken.

Weil in Graubtinden von jeher die Gemeinden selbstandig waren, verfingen
hier Schlagworte wie «freie Volkskirche» oder «Volkskirche statt Pfarrkirche»
nicht wie dort, wo Pfarrer obrigkeitliche Beamte waren. Hier konnten Reform-
versuche nicht flir grossere Volksrechte und vermehrte Freiheit der Pfarrer
kampfen. Im Gegenteil bedingten Verbesserungen, wie auf politischem Gebiet,
Einschrankungen von allerlei Selbstherrlichkeiten bei Gemeinden und Pfarrern.
Dies dampfte die Reformbegeisterung.

Der Grossteil der Argumente fur und gegen eine Reform kam auch spater
wieder zur Sprache. Manche Forderungen setzten sich nach und nach durch,
andere blieben bis heute aktuell.

44



F Die Kantonsverfassung von 1854

Anfangs der funfziger Jahre wurde auch eine griindliche Erneuerung der Kan-
tonsverfassung gefordert. Zwei Entwiirfe scheiterten an der Bestimmung, dass
ein Gesetz nur giltig wurde, wenn 23 der Gerichtsgemeinden ihm zustimmten.
Schliesslich wurde die Vorlage von 1854 angenommen. Sie wandelt auf politi-
schem Gebiet Graubunden aus der bundesstaatlichen Gemeindereferendums-
demokratie in den einheitlichen, fest organisierten Kanton Graubiinden.?®* Den
Artikeln der neuen Kantonsverfassung tiber die Konfessionen liegt die Bundes-
verfassung von 1848 zu Grunde. Der Bundesvertrag von 1815 hatte, wie die
Eidgenossische Mediationsverfassung von 1803, tiber das Verhaltnis von Kirche
und Staat nichts ausgesagt und damit die Regelung den Kantonen tiberlassen.
Nun aber lautet Art. 44 der neuen Bundesverfassung:

«Die freie Austibung des Gottesdienstes ist den anerkannten christlichen Konfes-
sionen im ganzen Umfang der Eidgenossenschaft gewahrleistet.

Den Kantonen sowie dem Bund bleibt vorbehalten, fiir die Handhabung der Ord-
nung und des Friedens unter den Konfessionen die geeigneten Massnahmen zu
treffen.»

An diesem Artikel fallen einige Einschrinkungen auf:

1. Von einer Freiheit des Individuums in Glaubensfragen ist nicht die Rede,
sondern nur von «freier Austibung des Gottesdienstes» durch Bekenntnisse.

2. Diese freie Ausiibung ist nur gewahrt den «anerkannten christlichen Konfes-
sionen». Fir Juden, fremdlindische Gemeinschaften und Sekten gilt die
Freiheit nicht. Als anerkennende Instanzen kommen nur die Kantene in
Frage.

3. Die Freiheit der Gottesdienstausiibung «im ganzen Umfang der Eidgenossen-
schaft» dient dem Schutz von Minderheiten in Kantonen mit anders-
glaubiger Mehrheit. Die Konfessionsmischung in Folge der Industria-
lisierung machte eine solche Bestimmung notig.

4. Dass den Kantonen und dem Bund nur Massnahmen «fur die Handhabung
der Ordnung und des Friedens» vorbehalten sind, bedeutet, dass es sich
dabei um einzelne, gezielte, zeitlich begrenzte Massnahmen handelt und
nicht um dauernde, das ganze Leben der Kirche umfassende Eingriffe.

Die Kantonsverfassung Graubtindens erklart in ihren Artikeln 40 und 13
naher, wie sie die «Anerkennung» der Konfessionen in ihrem Gebiet versteht.
Sie ibernimmt in Art. 40 fast wortlich die Formulierung der Kantonsverfassung
von 1814:

8 Liver, Kantonsverfassung 1854.

43



«Das reformierte und romisch-katholische Glaubensbekenntniss werden als
Religionen des Standes anerkannt. Die freie Ausiibung derselben sowie anderer in
der Eidgenossenschaft anerkannter christlicher Konfessionen ist zugesichert.»

Darin kommt wie 1814 die Ubergangsstellung der Kirchen zwischen Staats-
kirche und Freikirche zum Ausdruck. Die Kirchen bestehen nicht mehr auf
Befehl als Bestandteil des Staates. Sie sind als bestehend vorausgesetzt und
Grossen eigenen Rechtes. Nur solchen kann der Staat Freiheit gewahren. Auf
der anderen Seite bezeichnet der Ausdruck «Religion des Standes» doch eine
enge Verbundenheit der beiden Rechtspersonen. Der Staat bekennt sich zu den
Konfessionen, ist fiir sie mitverantwortlich. Das ist mehr als eine blosse Gewah-
rung der freien Ausiibung des Gottesdienstes durch eine neutrale Staatsmacht.

Aus dieser gleichen grundsatzlichen Haltung bestimmt Art. 13:

«Gegenstande ausschliesslich konfessioneller Natur werden von den Grossrathsmit-
gliedern des betreffenden Glaubensbekenntnisses behandelt.»

Mit diesem Artikel ist zum ersten und einzigen Mal in einer biindnerischen
Kantonsverfassung die Existenz konfessioneller Gruppierungen ausgesprochen.
Mit den beiden Gruppen ist unter neuen Voraussetzungen eine Jahrhunderte
hindurch geltende Ordnung verfassungsmassig fixiert. Nach dem friheren
staatskirchlichen Verstandnis gehorte die Leitung der Kirche zum Aufgabenbe-
reich der Staatsbehorden. Diese setzten die fur die Kirche geltenden Ordnungen
in Kraft und beaufsichtigten sie. In Folge der konfessionellen Trennung be-
schrankten sich die Angehorigen einer Konfession auf die Fragen, die ihre
eigene Kirche betrafen. Es sollten nicht Andersglaubige mitentscheiden. Man
wollte auch eine Minderheit vor Entscheiden einer andersglaubigen Mehrheit
schiitzen.®* Nun behielt man diese Ordnung nicht nur aus Gewohnheit oder
besonderer Kirchlichkeit bei. In den Vorverhandlungen uber diesen Artikel
wurde deutlich, dass man dadurch ein Gegengewicht schaffen wollte gegentiber
der Macht der Geistlichen: Pfarrersynode und Bistum. Auf katholischer Seite
war es in den vergangenen Jahren zu heftigen, lange dauernden Auseinanderset-
zungen zwischen staatlichen Behorden und dem Bistum gekommen (Doppel-
bistum Chur-St. Gallen® und katholische Kantonsschule). Darum sollte ein
entsprechender Verfassungsartikel den Politikern in solchen Geschaften Ruck-

halt und Gewicht verleihen, aber auch jedes Dreinreden von protestantischer
Seite verhindern.

8 Furger, S. 161.
85 Furger, S. 93ff., Schulkampf, S. 97ff. — Pieth, S. 373ff.

46



Wenn die konfessionellen Gruppen der Behorden «Gegenstande rein konfes-
sioneller Natur» behandelten, so waren diese Gegenstinde Angelegenheit des
Staates, und die, die sie behandelten, blieben damit Bestandteil dieser Behorden
und handelten im Auftrag und mit der Vollmacht des Staates. Ihre Beschlusse
waren gleichen Rechtes wie die der Gesamtbehorden. Diese Behorden waren
nur fiir dieses besondere Geschift auf ihre Konfession beschrankt. Die Glieder
der anderen Konfession traten gleichsam in Ausstand.

Was waren fiir den Kanton «Gegenstande rein konfessioneller Natur»? Aus
der Bestimmung der Bundesverfassung, «flir die Handhabung der Ordnung und
des Friedens unter den Konfessionen... Massnahmen zu treffen», liess sich eine
solche Zuordnung ebenso wenig ableiten wie aus der Zusicherung freier
«Religionsausiibung» der Kantonsverfassung. Diese Zusicherung legt im Ge-
genteil dem Staat Zuriickhaltung auf, indem auch er selber die Freiheit nicht
durch Hineinregieren in die Kirche beschrinken darf. Dem Wortlaut nach
konnte die Forderung, «Gegenstiande rein konfessioneller Natur» von Behor-
denteilen behandeln zu lassen, dahin verstanden werden, dass der Staat, wie
friher, in Kirchenfragen letzte Entscheidungen traf. Das widersprach aber der
Entwicklung der evangelischen Kirche seit Anfang des 19. Jahrhunderts, und fur
die katholische Kirche war dies unannehmbar, da Rechts- und Ordnungsfragen
Bestandteil ihrer hierarchischen Struktur sind. So konnten mit Gegenstanden
«rein konfessioneller Natur» nur Probleme, die den Staat und eine Konfession
gemeinsam betrafen, oder Fragen des gegenseitigen Verhaltnisses gemeint sein.
Was das konkret bedeutete, hing entscheidend davon ab, wie die Kirchen
ihrerseits sich zum Staat stellten. Darum wurde dieser Artikel von den Ka-
tholiken nicht gleich verstanden wie von den Evangelischen. Diese Frage wird
in einem spateren Zusammenhang genauer behandelt.

Von Bedeutung fur das Kirchenwesen war auch Art.28 tiber die Gemeinden.
Mit diesem Namen wurden frither die Gerichtsgemeinden bezeichnet. Nun
hatte sich immer mehr die Benennung der lokalen Wirtschafts- und Verwal-
tungsverbiande, der Nachbarschaften, als «Gemeinde» eingebuirgert. Die Ver-
fassung von 1854 bezeichnet diese zum ersten Mal als staatsrechtliche Institu-
tionen.®® Sie werden verpflichtet, Gemeindeordnungen aufzustellen, und der
Artikel 28 fordert:

Die Gemeinde «hat die Verpflichtung, fiir gute Verwaltung ihrer Gemeindeange-
legenheiten, namentlich auch ihres Armen-, Schul- und Kirchenwesens zu sorgen,
und stellt hiefiir die erforderlichen Behorden und Beamten auf.»

% Pieth, S. 442 und 469.

47



Nach diesem Satz ist das Kirchenwesen in die allgemeinen Gemeindeange-
legenheiten einbezogen und bildet einen Abschnitt ihrer Verwaltung wie das
Schul- und Armenwesen. Die Konstituierung eigener Kirchgemeinden als

Rechtspersonen und die Ausscheidung der Kirchengiiter vollzog sich erst all-
mahlich.

V. Die Kirchenverfassung von 1874

A Die Vorberatung

Nach dem negativen Ausgang der kirchlichen Revisionsbestrebungen von 1854
ruhte der Wunsch nach Schaffung einer Kirchenverfassung nicht. 1862 wurde
an der Synode ein Referat gehalten mit dem Titel: «Die Evangelisch-Ratische
Synode, ein Riickblick auf ihre Vergangenheit und Folgerungen daraus fir die
Zukunft.» Nach den Thesen will der Referent die Geistlichkeitssynode beibe-
halten. Bereits bestehende Uberginge zum Presbyterialsystem sollen jedoch
allmahlich ausgebaut werden. Vor allem sollten wieder wie frither die Anliegen
der Synode vor der weltlichen Oberbehorde durch eine Abordnung vertreten
werden konnen.

Genauere Vorschlige sind aus den Thesen nicht ersichtlich, und das Referat
zeitigte keine Folgen.

Der Stein kam ins Rollen, als 1867 von der Synode festgestellt wurde, die
geltende kirchliche Gesetzessammlung sei veraltet. Darum sollte eine Kommis-
sion die in Kraft stehenden Gesetze nach einheitlichem Plan ordnen. Hinzu
kam, dass in diesen Jahren versucht wurde, die Kantonsverfassung zu er-
neuern.’” Die Pfarrer hatten sich zu den vorgesehenen «Religionsartikeln» zu
aussern. Dabei machte der Kirchenrat einen kithnen Vorstoss, um auf dem Weg
uber die staatliche Gesetzgebung die «gemischte Synode» einzufithren. Er
schlug vor, dem Satz, dass «die Landeskirchen ihre inneren Angelegenheiten
selber ordnen», die Erganzung beizufligen: «...die protestantische Kirche durch
eine von den Konfessionsgenossen in den Kirchgemeinden frei gewahlte
Synode».®® Dieser ohne synodale Beratung vorgebrachte, weitgehende Vor-
schlag wurde von der politischen Behorde nicht berticksichtigt.

Die Kommission fiir die Neufassung der Gesetze beflirwortete an der Synode
1869 eine totale Revision der Verfassung und die Schaffung eines eigentlichen

87 Pieth, S. 480.

8 Bezzola, S. 34. — R. Bezzola bietet eine sehr gute Zusammenstellung der Bemithungen um eine
Kirchenorganisation. Darin sind die wichtigsten Beschlusse in extenso wiedergegeben.

48



Grundgesetzes. Bei der Beratung wiinschten die einen, die geltende Form der
Pfarrersynode und der evangelischen Session beizubehalten und nur das Be-
stehende verfassungsmassig zu fixieren und zu verbessern. Die andern, die sog.
Reformer, radikale Liberale, forderten eine «freie Volkssynode». Manche
grundsatzlichen Befiirworter einer presbyterial-synodalen Ordnung waren un-
sicher in den Fragen der praktischen Durchfiihrbarkeit. Vor allem befiirchtete
man, die Synode konnte ihren geistlichen Charakter verlieren und zur blossen
Geschifts- und Routineversammlung herabsinken. Darum wurden Uberginge
vorgeschlagen: Volksabstimmung in kirchlichen Fragen, Gemeindekirchenrite
und allmédhlicher Beizug von Laien zu den Kolloquialverhandlungen. Be-
schlisse wurden keine gefasst, sondern die umstrittenen Fragen wurden an die
Kolloquien ausgeschrieben. Diese lehnten mehrheitlich eine Neuerung ab.
Trotzdem legte die Kommission der Synode 1870 einen Verfassungsentwurf
vor, der die bisherige Struktur der Kirche beibehielt. Noch einmal wurde lange
tber die Pfarrersynode diskutiert.®” Schliesslich wurde der Kommissionsvor-
schlag mit schwachem Mehr angenommen. Weil jedoch die Zahl der Anhanger
einer Volkssynode gross war, lud man sie ein, einen Gegenvorschlag einzurei-
chen. Ohne weitere Beratung durch die Synode leitete der Kirchenrat den von
der Synode genehmigten Entwurf, zusammen mit dem als Privatmeinung be-
zeichneten Gegenvorschlag, an die politische Behorde weiter. Der evangelische
Grosse Rat bestitigte hierauf mit wenigen Anderungen den Synodalbeschluss
(12. Juni 1873), worauf die Verfassung der Volksabstimmung vorgelegt und
vom Volk angenommen wurde. Sie trat am 1. Januar 1874 in Kraft.

Der Minderheitsentwurf stellt einen radikalen Reformversuch dar. Sein
Kennzeichen ist die Verwandlung der bisherigen Kolloquialgebiete in Wahl-
kreise fur die Synode. Auf 1000 Seelen oder einen Bruchteil von tliber 500 sollte
frei aus allen evangelischen Einwohnern ein Vertreter in die Synode gewahlt
werden. Damit waren also nicht die Gemeinden vertreten gewesen, sondern
allgemein das Kirchenvolk. Auch hitte es allein von den Wahlen abgehangen,
wieviele Pfarrer zur Synode gehort hitten. Bei solch verdnderter Zusammenset-
zung der Behorde hitten die traditionellen Hauptgeschifte der Synode, die
Aufnahme von Kandidaten und die Zensuren, ihren urspriinglichen Charakter
verloren. Doch dieser Vorschlag wurde nie in Beratung gezogen.

Der Mehrheitsentwurf stellt die mit wenigen spateren Erganzungen bis 1977
gliltige Kirchenordnung dar. Sie ist die erste kirchliche Verfassung, die vom
evangelischen Bundnervolk in einer Volksabstimmung angenommen wurde.

%  Der Synodalbericht 1870 bietet eine instruktive Sammlung der Griinde und Motive fir und
gegen eine Revision der KiV.

49



B Der Inhalt der Kirchenverfassung

Der wichtigste Fortschritt der neuen Ordnung ist die Aufstellung eines regel-
rechten Grundgesetzes, das als «Kirchliche Verfassung» abgetrennt ist von
einem zweiten Teil, den «Reglementaren Bestimmungen». Die Kirchliche Ge-
setzessammlung von 1854 brachte wohl verfassungsmassige Definitionen von
Synode, Kirchenrat usw., jedoch zerstreut in den einzelnen Kapiteln. Nun ist
beides klar auseinander gehalten. Das Grundgesetz, die «Kirchliche Verfas-
sung», zerfallt in den kurzen Abschnitt «A. Grundlegung», mit Nennung von
Zweck, Umfang und Organen der Kirche (§§ 1—4), wahrend der ausfiithrlichere
Teil «B. Rechte und Verrichtungen der kirchlichen Organe», die entscheiden-
den Ausfihrungsbestimmungen enthalt.

§ 4 bestimmt:

«Organe der evangelisch-ratischen Kirche sind: 1. Die Kirchgemeinde, 2. Der evange-
lische Grosse Rat, 3. Der evangelische Kleine Rat, 4. Die Synode, 5. Der Kirchenrat,
6. Die Kolloquien, 7. Die Pfarrer.»*

Die Kirchgemeinde (§§ 5—8) erscheint hier zum ersten Mal als Grosse eigenen
Rechts. Der Einleitungssatz nennt ihren Umfang;:

«Eine Kirchgemeinde besteht aus simtlichen evangelischen Einwohnern einer Kirch-
hore.»

Der Begriff «Kirchhore»®! ist ungewohnt und nicht ohne weiteres verstand-
lich. Am bekanntesten ist sein Gebrauch bei Zwingli. Dort ist damit die
rechtlich verfasste, lokale Glaubensgemeinschaft verstanden. Hier ist der Aus-
druck offensichtlich geographisch gebraucht, im Sinn von Pfarrbezirk, ahnlich
wie das Wort Kirchspiel im Norden oder Parochie, Pfarrei im katholischen
Kirchenrecht. Es ist das Gebiet, das einer Kirche mit dem dazugehorigen
Pfarramt zugeteilt ist. Damit bekennt sich die KiV zum sogenannten Territo-
rial- oder Parochialprinzip, im Unterschied zur Auffassung von einer Kirche der
freien Mitgliedschaft. Bei Abfassung der KiV konnte noch vorausgesetzt wer-
den, dass alle Einwohner evangelisch oder katholisch seien. Erst spater musste

** In der revidierten KiV von 1894 wurden als 2. die Kirchenvorstinde eingefiigt mit den §§ 9—13,

was zu einer Verschiebung in der Numerierung fiihrte.

«Die Kilchhori ist die erste, vornehmste Abbildung der Glaubensgemeinschaft auf der Ebene
des Rechts». (Schoch, S. 164). — «Sie sind die von den Altesten geleiteten Organisationen der
Christengemeinde.» (Wolf, Ordnung der Kirche, S. 367).

21

50



hier prazisiert und diejenigen von der Mitgliedschaft ausgenommen werden, die
ihren Austritt erklart hatten. Aber auch dann noch wird als allgemein bekannt
angenommen, was mit «evangelische Einwohner» gemeint ist. Das «evange-
lisch» ist an keine Bedingungen gebunden, etwa an die Taufe, wie in der
katholischen Kirche und der lutherischen Kirche Deutschlands.®> Die unbe-
stimmte Ausdrucksweise tragt der Tatsache Rechnung, dass in unserem Kanton
die Grosszahl der Bewohner nach Herkommen und Gewohnbheit sich fraglos
als Angehorige einer christlichen Konfession betrachtet. Die Kirche versteht
sich als offene Volkskirche, die von sich aus keine Grenzen zieht. Wer nicht
ausdriicklich seinen Austritt erklart, gilt als Mitglied. Diese Offenheit hat ihren
Wert. Jedoch ist solche Mitgliedschaft nicht unbedingt mit Mitverantwortung
verbunden. Auch der Ausdruck: die Gemeindeglieder sind «in den Kreis ihrer
Pflege gestellt» (§3) weist mehr in Richtung einer passiven, von Amtswaltern
betreuten Masse als auf Mitverantwortung. Die folgenden Abschnitte befassen
sich mit der Zugehorigkeit evangelischer Familien in katholischen Gebieten, der
Zusammenlegung von Gemeinden zu Pastorationsgemeinschaften und der
Neugriindung von Kirchgemeinden.

Auf die Beschreibung des Umfangs der Kirchgemeinden folgen die Bestim-
mungen lber Rechte und Aufgaben. Anfinglich wurde das zurtuckgelegte 17.
Altersjahr als Bedingung fiir das Stimmrecht gefordert, konsequent aus dem
Gedanken, dass der Konfirmierte vollberechtigtes Mitglied der Kirchgemeinde
sei. Spatere Revisionen reden von «handlungsfahigen» Gliedern, was nach
Zivilgesetz das 2o0. Jahr bedeutet.

«§ 8. Den Kirchgemeinden steht zu:

1. in ihrer Gesamtheit:

Der letzte Entscheid tiber alle konstitutiven Bestimmungen der ratischen Kirchenord-
nung sowie Uber alle Gesetze konfessioneller Natur, welche schon gemass oder nach
Analogie der politischen Verfassung vor die Gemeinde gehoren. Bei diesen Abstim-
mungen entscheidet die Mehrheit der Stimmen, nicht diejenige der Gemeinden.»

Fir die Kirche bedeutete dies eine Neuerung, denn bis dahin gab es keine
Einrichtung, durch die die evangelische Bevolkerung des gesamten Kantons zur
direkten gesetzgeberischen Einheit konstituiert worden wire. §8 fihrt weiter:
es steht zu

2 Die Taufe als Bedingung der Zugehorigkeit zur Kirche bildete 1891f. einen Streitpunkt zwischen
Synode und EGR. — Fiir die katholische Kirche gilt: «Baptismate homo constituitur in Ecclesia
Christi persona cum omnibus christianorum iuribus et officiis» (can. 87). — «Die Taufe ist in
der lutherischen Kirche unabdingbare Voraussetzung fiir die Kirchenmitgliedschaft.» (Die
Religion in Geschichte und Gegenwart, Tubingen 1959, Sp. 1493: Kirchenmitgliedschaft). — Vgl.
Fuchs, S. 153.

51



«2. der einzelnen Gemeinde:

a) Die Wahl ihres Kirchenvorstandes;

b) Die Verwaltung ihres Vermogens und Regulierung ihrer 6konomischen Verhalt-
nisse, wenn notig durch Erhebung von Steuern..., immerhin so, dass sie fiir
Erhaltung und zweckmassige Verwendung des Vermogens den zustindigen kan-
tonalen Behorden verantwortlich...ist...;**

c) Die Regulierung ihrer kirchlichen Ordnung innert den Grenzen der kantonalen
Bestimmungen;

d) Die freie Wahl der Pfarrer...;
e) Die Entlassung ihres Pfarrers...»

Dies alles hatte bisher die Gemeinde in ihrer Identitat von politischer und
kirchlicher Gemeinschaft ausgetbt. Auch jetzt noch sind es in den meisten
Fallen die gleichen Personen, die die eine wie die andere «Gemeinde» bilden.
Aber die neue Ordnung sagt, dass sie, sofern sie mit kirchlichen Fragen beschaf-
tigt sind, nicht nur diesen besonderen Gegenstand vor sich haben, sondern
dadurch selber als Kirchgemeinde ein eigenes Gebilde darstellen.

Die Abschnitte iiber Synode, Kirchenrat, Kolloquien und Pfarrer kénnen
kurz behandelt werden, da sie vorwiegend bisher geltendes Recht festhalten.

Die Synode (§§12—14) umfasst alle nach Ablegung des Synodalgeltibdes
aufgenommenen Pfarrer, sofern sie nicht ausgeschlossen wurden oder freiwillig
austraten, dazu die Assessoren. Nach wie vor bilden die angestammten Auf-
gaben der Aufnahme neuer Mitglieder und des Wachens uber Wandel und
Amtsfiihrung der Pfarrer den Grundstock ihrer Tatigkeit. Eine Erleichterung
bedeutet die vom Evangelischen Grossen Rat (EGR) eingefligte Bestimmung,
dass Kandidaten, die schon auswirts ein geniigendes Examen bestanden hatten,
nicht mehr wie bisher neu gepriift werden mussen. Die Bestatigung der Gemein-
depfarrwahlen durch die Synode ist noch beibehalten, wird jedoch bei der
nachsten Revision dem Kirchenrat tibertragen. Der Satz: «Sie ist die oberste
Aufsichtsbehorde. . .», durch den die Synode einem Parlament angenahert wird,
gilt nur in eingeschranktem Sinn. Er wird dahin prazisiert, dass «Kirchenrat,
Kolloquien und Synodalen (der Synode) untergeordnet und verantwortlich
sind». Auch die neue KiV konnte die Kirchgemeinden nicht deren Aufsicht
unterstellen. Die Selbstandigkeit der Kirchgemeinden ist nach wie vor ein zah
verteidigtes Recht. Selbst dass die Synode «fiir Liturgie, Gesangbuch und
religiose Lehrmittel» sorgt, verpflichtet die Gemeinden nicht zu deren ob-
ligatorischem Gebrauch.

** Die staatliche Oberaufsicht iiber die Vermogensverwaltung ist die Kehrseite des gewahrten
Vorzuges der Steuererhebung. Vgl. Lampert, Bd. 11, S. 145.

52



Der Kirchenrat (§§15 und 16) wird die in kirchlichen Angelegenheiten
vorberatende, beaufsichtigende, richterliche und vollziechende Behorde ge-
nannt. Zu seinen Aufgaben gehoren Vorbereitung und Vollzug der Geschafte
der Synode, Wahl der Examinatoren, Uberwachung der Kolloquien, Oberauf-
sicht tiber Provisionen und Schlichtung von Streitigkeiten.

Die Kolloquien (§§ 17-19) beraten die Traktanden der Synode vor und
sorgen fiir die Ausfiihrudg der Beschliisse in ihrem Bezirk. Sie iben in erster
Instanz die Zensuren aus und uberwachen die Pfarrprovisionen.

Die Pfarrer (§§20—23) — tiber sie wird nur die alte Ordnung bekraftigt — sind
wahlfahig durch die Aufnahme in die Synode, nachdem sie das Geliibde abge-
legt haben:

«1. das Wort Gottes gemiss den heiligen Schriften, besonders denen des neuen
Bundes, nach den Grundsitzen der evangelisch-reformierten Kirche nach bestem
Wissen und Gewissen zu verkiindigen; 2. gemass der kirchlichen Verfassung unseres
Kantons die eingefiihrten gottesdienstlichen Ordnungen und die Synodalgesetze
gewissenhaft zu beobachten.»

Wahl und Kiundigung des Pfarrers wird vertraglich geregelt und die Zensur
gegeniiber der zivilen Gerichtsbarkeit abgegrenzt.

C Der Evangelische Grosse (EGR) und Kleine Rat (EKR) in ihrer
Doppelstellung als staatliche und kirchliche Behorden

In den Abschnitten iiber EGR und EKR wird die Stellung der evangelischen
Kirche zum Staat gesetzlich festgelegt. Diese Ordnung gab immer wieder Anlass
zu Diskussionen. Uber den EGR ist in § 10 u.a. ausgesagt:

«Dem evangelischen Grossen Rate, bestehend aus den evangelischen Mitgliedern des
politischen Grossen Rates, liegt die allgemeine Leitung der evangelischen Landesan-
gelegenheiten unter folgenden besonderen Bestimmungen ob:

a) Er wahlt jahrlich auf Vorschlag des EKR drei politische Assessoren, welche den
Verhandlungen der evangelisch-ritischen Synode beiwohnen und ihm tber diesel-
ben Bericht erstatten.

b) Alle Beschlusse der Synode, die als Dekret Gesetzeskraft erlangen sollen, unter-
liegen seiner definitiven Genehmigung. Synodalbeschliisse, welche Abinderungen
der konstitutiven Bestimmungen in sich schliessen, sowie laut § 8.1 alle Gesetzes-
vorlagen, welche nur die Konfessionsgenossen betreffen, legt er unter Beigabe
seines Gutachtens den evangelischen Gemeinden zur Beschlussfassung vor.

d) Er hat die Oberaufsicht tber die Verwaltung der evangelischen Kassen und
Stiftungen und uberwacht deren stiftungsmassige Verwendung...»

53



Der Abschnitt tiiber den EKR bestimmt in {11 u.a.:

«Der evangelische Kleine Rat, bestehend aus den evangelischen Mitgliedern des

politischen Kleinen Rates, hat folgende Befugnisse:

a) Er wahlt den politischen Assessor des evangelischen Kirchenrates.

b) Er vermittelt den Verkehr der kirchlichen Behérden (Synode und Kirchenrat) mit
dem evangelischen Grossen Rate sowie mit den Staatsbehorden anderer Kantone
und Staaten.

c) Er fiihrt die unmittelbare Aufsicht tiber die Verwaltung des evangelischen Ver-
mogens, namentlich der Legatenkasse, und hat Vollmacht, einmalige, kleinere
Beziige aus derselben zu bewilligen.

d) Er wacht iber die Ausfihrung und Handhabung der Gesetze konfessioneller
Natur.

e) ....»

In den fritheren Verfassungsentwiirfen findet sich, abgesehen von einzelnen
Erwahnungen, nichts tber die politischen Kirchenorgane. Hier sind EGR und
EKR Bestandteile der Kirchenverfassung. Ihre Aufgaben sind ausfiihrlich um-
schrieben. Indem sie damit zu Kirchenbehorden erklart werden, geraten sie in
eine eigenartige Doppelstellung. Im gleichen Akt behandeln sie als Glieder des
Grossen Rates im Auftrag des Staates «Gegenstande ausschliesslich konfes-
sioneller Natur», ihre Beschlisse sind kantonales Staatsrecht. Gleichzeitig tiben
sie im Auftrag der Kirche Funktionen der Kirchenleitung aus, denn dem EGR
obliegt «die allgemeine Leitung der evangelischen Landesangelegenheiten».
Beschliisse der Synode, die als Dekrete innerhalb der evangelischen Kirche
Gesetzeskraft erlangen sollen, setzt der EGR in letzter Instanz in Kraft.
Dadurch, dass er von der Kirche zur Kirchenbehorde erklart und mit solch
grossen Kompetenzen ausgestattet wird, geht sein Auftrag weiter als es mit der
blossen Behandlung von «Gegenstinden konfessioneller Natur» vorgesehen
war.

Die Kirchen waren jetzt nicht mehr Bestandteil des Staates, sondern Grossen
eigenen Rechts. In der Praxis hatte jedoch das kantonale Parlament und der neu
entstandene Kleine Rat die Aufgaben des friheren Bundstages gegentiber den
Konfessionen ohne viel Reflexionen beibehalten. So lag den Artikeln tber die
politischen Behordegruppen als Kirchenorgane der altgewohnte Brauch und
wohl auch die Vorstellung eines christlichen Staates mit landesvaterlicher
Obrigkeit zugrunde. Durch Jahrhunderte hindurch war das Verhaltnis des
Bundstages zur Kirche nirgends gesetzlich festgelegt. Im Laufe der Zeit aber
waren Staat und Kirche straffer organisiert worden, und die zentralen Behorden
hatten grosseres Gewicht erhalten. Durch die verfassungsmassige Fixierung
ihrer Aufgaben traten bestehende Unklarheiten deutlicher ans Licht. So fragt

54



es sich, ob die evangelische Kirche in ihrer Verfassung mit den Artikeln tber
EGR und EKR eine Ordnung und die damit verbundenen Anschauungen
kodifizierte, die uberlebt waren.

D Die Kantonsverfassung von 1880

1. Die Anpassung an die Bundesverfassung von 1874

Der EGR hatte bei den Verhandlungen tiber die Kirchenverfassung das Neben-
einander von Synode und Kirchenrat einerseits, EGR und EKR andererseits als
grundsitzlich fragwiirdig und praktisch unzweckmassig bezeichnet. Diese An-
sicht erhielt Gewicht durch die Annahme der Schweizerischen Bundesverfas-
sung am 26.Mai 1874. In dieser sind in Art.49 und 50 die Grundsitze der
allgemeinen Glaubens- und Gewissensfreiheit sowie der konfessionellen Neu-
tralitat des Staates konsequent durchgefihrt.

Art. 49 verbietet jeden Zwang zu einer religiosen Handlung und jede Be-
schrankung biirgerlicher Tatigkeit durch religiése Vorschriften. Damit sind die
beiden Sphiren des Buirgerlichen und des Religiosen klar voneinander getrennt.

Art. 50 beschrinkt die Aufgabe des Staates auf die Garantierung freier
Ausubung gottesdienstlicher Handlungen innerhalb der staatlichen und morali-
schen Gesetze und auf die Abwehr von Ubergriffen der verschiedenen
Religionsgenossenschaften untereinander oder gegeniiber dem Staat.

Nach Inkrafttretung der Bundesverfassung mussten die Gesetze der Kantone
den Grundsitzen der iibergeordneten Konstitution angeglichen werden. In
Graubtinden wollte man diese Anpassung durch eine Totalrevision der Kan-
tonsverfassung vollziehen. Da das Volk aber mehrere Entwtirfe ablehnte, be-
schrinkte man sich vorlaufig auf einige dringende Anderungen. Einzelne davon
betrafen auch die Kirchen, so die Ubertragung des Zivilstandswesens auf die
burgerlichen Behorden. Vor allem erkannte man die Unvereinbarkeit von
Art. 13, uber die Behandlung von Gegenstianden rein konfessioneller Natur, und
Art. 40, Uber die Religionen des Standes, mit den Grundsatzen der Bundesver-
fassung. Darum fasste der Grosse Rat in seiner Sitzung vom 5.Dezember 1874
auf Antrag der Standeskommission den Beschluss:

«Art. 13 und 40 der Kantonsverfassung sind, weil mit Art. 49 und 50 der Bundesver-
fassung nach Form und Inhalt ebenfalls unvereinbar, in thesi zu streichen; die
definitive Regelung dessen, was an ihre Stelle zu treten hat, namentlich die Regelung
der Oberaufsicht des Staates uber die Konfessionen sowie die Rechte und Pflichten

55



der letzteren gegeniiber dem Staat und den biirgerlichen Rechten ist einer vorzuneh-
menden Verfassungsrevision zu tiberweisen, und bis zum Abschluss der letzteren hat
es im bezug auf die konfessionellen Sektionen des Grossen Rates beim Status quo
gemadss Art.13 der Kantonsverfassung zu bleiben.»**

Laut Protokoll erhoben sich gegen diesen Antrag weder bei der Vorberatung
durch die Standeskommission noch im Grossen Rat grundsatzliche Bedenken.
Gefragt wurde nach einem befriedigenden Ersatz fur die bisherige Regelung.
Die Oberaufsicht des Staates sollte weiter bestehen. Eine Klarung der Fragen
wurde der Verfassungsrevision vorbehalten. Mit diesem Beschluss fiel die
Entscheidung fiir die bis 1977 gililtige Rechtslage der evangelischen Kirche. In
den Vorberatungen der Verfassungsrevision im Grossen Rat kam, trotz langer
Diskussion®® liber den Religionsartikel, niemand mehr auf die konfessionellen
Gruppen des Grossen Rates zu sprechen. Unbestritten und stillschweigend
wurde also die Streichung von Art. 13 und 40 sowie deren Ersetzung durch einen
neuen Religionsartikel akzeptiert. Nach vollzogener Revision fiel somit der
Zustand dahin, dass es bis zur Revision «im bezug auf die konfessionellen
Sektionen des Grossen Rates beim Status quo gemass Art. 13 der Kantonsver-
fassung zu bleiben» habe. EGR und EKR wurden in der neuen Verfassung nicht
mehr erwahnt.

Die Feststellung von der Unvereinbarkeit konfessioneller Sektionen des
Grossen Rates mit der Bundesverfassung ist konsequent aus dem Geist der
letzteren gedacht. Wenn nach dem Grundsatz der Glaubensfreiheit die Konfes-
sionszugehorigkeit zur privaten, freien Sphire des einzelnen gehort, kann der
Staat nicht mehr Glieder seiner Behorden von Gesetzes wegen auf ihre Konfes-
sionszugehorigkeit hin ansprechen und sie dabei behaften. Darum kann auch
eine Gruppierung nach Konfessionen fiir den Staat nicht konstitutiv sein.
Ebenso: Wenn der Staat konfessionell neutral ist, gibt es keine «Religionen des
Standes» mehr, und mit einer Behandlung rein konfessioneller Gegenstande
liberschreitet er seine Grenzen und greift in das Gebiet der Kirchen ein, statt
von aussen her ihre Freiheit zu garantieren.

Von der Synode her ertonte ahnliche Kritik. 1877 forderte eine Motion eine
Anpassung der kirchlichen Gesetze an die Bundesverfassung, denn im Gegen-
satz zu dieser werden Vertreter evangelischer Kreise zur Teilnahme an kirchli-
chen Geschiften gezwungen. So wie keine Aufgabe des Gemeindekirchenrates®

94

Offizielle Gesetzessammlung fiir Graubiinden, Chur seit 1860, Bd. I, S. 30.
95

Vgl. das Protokoll der langen Debatte im Grossen Rat iiber Art. 11 des Verfassungsentwurfes
vom 7. Januar 1880.

Bestimmungen uber die Kirchenvorstinde waren schon lingere Zeit in Kraft, bevor sie 1894
als §§ off. in die kirchliche Verfassung ibernommen wurden.

96

56



einer anderen Gemeindebehorde Ubertragen werden darf, dirfen auch kan-
tonal-kirchliche Fragen nicht durch politische Gremien behandelt werden. Die
durch die Motion aufgeworfenen Fragen wurden diskutiert und bildeten den
Inhalt eines Referates an der folgenden Synode. Dieses forderte grundsitzlich
die Umwandlung der evangelisch-ratischen Kirche in eine echte Volkskirche.
Eine sofortige grundlegende Revision sei jedoch nicht opportun. So wurden
keine praktischen Folgerungen aus dem Referat gezogen.

2. Der Religionsartikel der Kantonsverfassung von 1880

Artikel 11 der Kantonsverfassung von 1880 verankert die oben aufgezeigten
Grundgedanken gesetzlich. Er lautet:

1. «Die Gewissens-, Glaubens- und Kultusfreiheit ist gewahrleistet.

2. Die bisher bestandenen zwei Landeskirchen werden als offentliche Religionsge-
nossenschaften anerkannt.

3. Die Bildung neuer Religionsgenossenschaften ist zuldssig, insoweit solche nicht
der offentlichen Ordnung und Sittlichkeit widerstreiten. Mit Riicksicht auf dieses
Erfordernis kann die Staatsbehorde ihre Genossenschaftsstatuten zur Einsicht und
Priifung abfordern.

4. Die Religionsgenossenschaften ordnen ihre inneren Verhiltnisse (Lehre, Kultus
usw.) und verwalten ihr Vermogen selbstindig. Das Oberaufsichtsrecht des
Staates im allgemeinen und namentlich zum Zwecke der Erhaltung und richtigen
Verwendung des Vermogens der als offentlich anerkannten Religionsgenossen-

schaften bleibt vorbehalten.
5. Den Kirchgemeinden steht das Recht zu, ihre Geistlichen zu wahlen und zu

entlassen.
6. Dem Staate bleiben jederzeit die erforderlichen Massregeln gegen Eingriffe der
Kirchgenossenschaften oder ihrer Organe in seine Rechte vorbehalten.»*”

Absatz 1 bildet die Grundlage und gibt zusammengefasst die Art. 49 (Gewis-
sens- und Glaubensfreiheit) und so (Kultusfreiheit) der Bundesverfassung
wieder. Dass die kantonale Verfassung das Verhaltnis zu den Kirchen regelt,
entspricht der Struktur der Eidgenossenschaft, nach der die Kantone in Fragen
von Kultur, Erziehung, Kirchenwesen und dergleichen selbstandig sind. Des-
halb ist auch das Verhaltnis zu den Kirchen von Kanton zu Kanton verschieden.

Absatz 2 ersetzt Art. 40 der fritheren Kantonsverfassung, der von Religionen
des Standes gesprochen hatte. Der Grundsatz der religiosen Neutralitat stellt
alle Religionen einander gleich, weshalb der Kanton kein Bekenntnis als
Religion des Standes bezeichnen kann. Unbeschadet dieser grundsatzlichen

%7 Die Numerierung ist vom Verfasser beigefugt.

3



Neutralitat kann er, wo es durch die Gegebenheiten gerechtfertigt ist, einzelne
Kirchen hervorheben und ein besonderes Verhiltnis zu ihnen feststellen. In
diesem Sinn sind die «bisher bestandenen zwei Landeskirchen» erwahnt. Mit
dem Ausdruck «bisher bestandenen» ist rein empirisch die Feststellung ausge-
sprochen, dass diese beiden Kirchen bisher faktisch, von kleinen Ausnahmen
abgesehen, die einzigen Kirchen im Kanton waren. Der Kanton respektiert die
Tatsache, dass fast alle Bewohner einer dieser Kirchen angehoren, und dass
diese Kirchen von jeher eine bedeutende Rolle im Gemeinwesen spielten.

Was heisst «Landeskirche»? Die kirchliche Verfassung von 1874 verwendet,
im Gegensatz zu den Vorschlagen von 1852 ff., diesen Ausdruck nicht. Nach
katholischer Auffassung stellt «Landeskirche» eine staatsrechtliche Konstruk-
tion dar und ist nicht kirchenrechtlicher Natur.®® Im evangelischen Bereich
entwickelte sich der Begriff aus dem urspriinglichen Staatskirchentum: Die
Staatskirche war die fiir ein ganzes Gebiet geforderte und anerkannte Kirche
der Landesobrigkeit. Spater verstand man darunter die unter der Landeshoheit
stehenden, aus den fritheren Staatskirchen hervorgegangenen grossen Konfes-
sionen.”® Sie waren vom Staat anerkannt, mit ihm verbunden, aber doch
Gebilde eigenen Rechtes.

Mit der Anerkennung als «Offentliche Religionsgenossenschaften» ist den
Kirchen das Privileg erteilt, von ihren Mitgliedern Steuern zu erheben. Dieses
Recht offentlich-rechtlicher Korperschaft geniessen heute die Kirchen fast aller
Schweizer Kantone.'®® Der Begriff «offentlich» kann umschrieben werden als
«die Anerkennung der Kirche durch den Staat als Potenz des offentlichen
Rechts unter Wahrung der Selbstandigkeit»'*! oder «die Respektierung (nicht
etwa Konstituierung) originar eigener Rechtshoheit der Kirche und das Gelten-
lassen ihres Offentlichkeitsanspruchs».%?

Absatz 4 ist fur das Verhaltnis von Kirche und Staat besonders bedeutsam.
Mit dem Satz: «Die Religionsgenossenschaften ordnen ihre inneren Verhaltnis-
se (Lehre, Kultus usw.) und verwalten ihr Vermogen selbstindig» ist den
Kirchen volle Autonomie zugesprochen. Sie sind nicht nur nach Wesen und Ziel
in ihrer Besonderheit anerkannt, sondern auch in ihrer Gestaltung selbstandig.

Der Ausdruck «innere Verhaltnisse» weist in Richtung der weit verbreiteten
Unterscheidung von zwei Spharen in der Kirche: dem «geistigen» inneren
Gebiet und den «weltlichen» dusseren Angelegenheiten. Zum geistlichen Auf-

% Fuchs, S. 58. — Lampert, Bd. II, S. 6.
**  Wolf, Ordnung der Kirche, S. 400.
100 Cavelti, S. 2off.

101 Cavelti, S. 28.

102 Wolf, Ordnung der Kitche, S. 141.

58



trag gehorten vor allem Predigt, Sakramentsverwaltung, Hirtenamt, zu den
dusseren Belangen Kirchengesetzgebung, Besetzung von Kirchenimtern und
vor allem Finanzverwaltung.'®® Der vorliegende Absatz denkt zunachst auch in
dieser Richtung, indem er die inneren Verhaltnisse in der Klammer prazisiert:
«Lehre, Kultus usw.» Aber die Erginzung «und verwalten ihr Vermogen selb-
standig» fiigt eine ausgesprochen dussere Angelegenheit bei. Wenn der Kirche
dieses «weltlichste» Recht der selbstindigen Vermogensverwaltung zukommt,
konnen Gesetzgebung, Kirchenleitung usw. nicht ausgenommen sein. Damit ist
das tbliche Schema von «dusserlich» und «innerlich» iberwunden. «Innere
Verhaltnisse» zusammen mit Vermogensverwaltung heisst also: Alle der Kirche
eigenen Angelegenheiten, oder «was zu ihrem Leben gehort». Dabei ist sicher
richtig, was katholische Darsteller betonen, dass nur die Kirchen selber bestim-
men kénnen, was zu ihrem eigenen Leben notwendig ist.'** Nach dieser weitge-
fassten Auslegung, die der Text selber nahelegt, gewahrt und garantiert der
Staat den Kirchen ihre Selbstandigkeit.

Der folgende Satz scheint dies in Frage zu stellen: «Das Oberaufsichtsrecht
des Staates im allgemeinen und namentlich zum Zweck der Erhaltung und
richtigen Verwendung des Vemogens der als offentlich anerkannten Religions-
genossenschaften bleibt vorbehalten.» Damit wird aber die grundsatzlich zuge-
sicherte Selbstindigkeit nicht zuriickgenommen. Von der Oberaufsicht wird
nur einschrinkend gesagt: Sie «bleibt vorbehalten», wahrend andere Stellen der
Kantonsverfassung, die von Oberaufsicht handeln, praziser lauten: Der Staat
«flihrt sie» (Art. 35 und 43) oder: Sie «steht ihm zu» (Art. 15 und 41). Wenn sie
nur «vorbehalten» bleibt, wird sie nicht dauernd ausgeiibt, sondern nur in
Ausnahmefallen, wenn es notig wird. Dieses «vorbehalten» ist hier so einge-
schrinkt gebraucht wie in Absatz 6. In den Grossratsverhandlungen wurden
Antridge, die in Richtung einer staatlichen Kirchenhoheit weiter gehen wollten,
abgelehnt. Ausschliesslich die Angst vor falscher Verwendung von Kirchen-
gutern fithrte zu dieser Formulierung. Darum wird der Sinn des Oberaufsichts-
rechtes zutreffend wiedergegeben mit dem Satz: «Kraft dieses Rechtes wacht
der Staat dariiber, dass die aus der Verfassung des Staates garantierten Rechte
des Burgers nicht durch kirchliche Erlasse, Bestimmungen und Verfiigungen
verletzt werden und dass die Kirchen nicht in die Aufgaben des Staates uber-
greifen.»'® Und: «Der Staat darf erst eingreifen, wenn die Landeskirchenor-

103 Wolf, Ordnung der Kirche, S. 647f.
104 Cavelti, S. 14f.
105 Schmid, S. 44. — Fuchs, S. 49 und S. 108f.

39



ganisation nicht selber in der Lage ist, eine korrekte Verwaltung zu fihren.»%
Fasst man das Oberaufsichtsrecht so weit, dann steht es nicht im Gegensatz zu
den Aussagen uber die Selbstandigkeit der Kirchen. Die staatliche Oberaufsicht
tber die Vermogensverwaltung der beiden Landeskirchen ist gleichsam die
Kehrseite des ihnen gewidhrten Vorzugs offentlich-rechtlicher Korperschaft.
Gewaihrt der Staat dieses Vorrecht, so darf er auch tuber dessen korrekte
Ausubung wachen.

Absatz § ist nur historisch zu erklaren. Dass «den Kirchgemeinden das
Recht, ihre Geistlichen zu wahlen und zu entlassen» zusteht, ist dem Wesen der
katholischen Kirche fremd.'*” Katholische Votanten bezeichneten bei der Vor-
beratung diesen Satz als Widerspruch zur garantierten Selbstandigkeit der
Kirchen. Ein fast gleichlautender Satz stand aber schon 1526 im Ilanzer Artikel-
brief und bildete dort einen Hauptpfeiler der errungenen Volksrechte gegen-
tber der bischoflichen Kirchengewalt. Er bedeutete die Freigabe der Reforma-
tion und bildete zusammen mit der Forderung ausreichender Besoldung der
Pfarrer durch die Gemeinden die entscheidende, einzige Gesetzesbestimmung
fur die evangelische Kirche Biindens.**® Dadurch wurde die weitgehende Ge-
meindefreiheit auch fiir kirchliche Belange anerkannt und befestigt. Gegentiber
der katholischen Kirche beabsichtigte die Beibehaltung des Satzes wie 1526 eine
Eindimmung der bischoflichen Zentralmacht zugunsten der Gemeindeauto-
nomie.

Nach Absatz 6 ist die Moglichkeit kirchlicher Eingriffe in das Recht des
Staates als Gefahr empfunden worden, weshalb der Vorbehalt entsprechender
Gegenmassnahmen aus Art. 50.2 der Bundesverfassung iibernommen wurde.

3. Die neue Rechtslage der evangelischen Landeskirche

Das Ergebnis der Entwicklung bis 1880 ist eindeutig. Der staatliche Auftrag an
die konfessionellen Gruppen des Grossen Rates, rein konfessionelle Fragen zu
behandeln, ist abgeschafft. Damit ist dem Auftrag an diese Gruppen, die Kirche
zu leiten, die staatliche Legitimierung entzogen. Der Staat hat sich mit der
Annahme der neuen Kantonsverfassung bewusst und eindeutig gegen die bis
dahin geltende Ordnung entschieden. Damit verscharft sich die Fragwiirdigkeit
eines Evangelischen Grossen und Kleinen Rates nochmals wesentlich. Die
196 Schmid, S. 44. — «Zweck dieser Oberaufsicht ist die Erhaltung und stiftungsmassige Verwen-

dung des Kirchengutes, wahrend die ordentliche Kirchenvermogensverwaltung als solche,

i;b;g;)iffen deren Kontrolle, eine innerkirchliche... Angelegenheit verbleibt.» (Lampert, Bd. ]I,

107 Cavelti, S. s0.
198 Giehe: S. 16.

60



Auswirkung dieser neuen Lage blieb nicht lange aus. 1883 lehnten die evangeli-
schen Mitglieder des Kleinen Rates unter Berufung auf die neue Kantonsverfas-
sung die Fortfihrung von Geschiften konfessioneller Natur ab und priften
weder Rechnungen der Kirchenkasse noch visierten sie deren Verwaltungsbe-
richt.'® Trotz Aufforderung, bis zu einer endgultigen Regelung seine Funk-
tionen weiterhin auszuiiben, lehnte der EKR dies ab und berief sich auf die
Selbstandigkeit der Kirche. Die Kommission, die daraufhin eingesetzt wurde,
um die «konstitutionellen Verhaltnisse des EGR» zu untersuchen, nahm jedoch
eine andere Stellung ein und bestritt in ihrem Bericht an den EGR, dass mit der
Kantonsverfassung von 1880 eine grundlegend neue Lage entstanden sei. Schon
vorher sei die staatliche Kontrolle nur locker gewesen und auch jetzt bestehe,
infolge der Anerkennung der Kirchen als offentlich-rechtliche Korperschaften
und des staatlichen Oberaufsichtsrechtes, keine véllige Trennung von Kirche
und Staat. Wichtiger als grundsatzliche Streitigkeiten seien die praktischen
Erwigungen, dass gegeniiber der oft nicht mustergiltigen Verwaltung der
Kirchgemeinden eine Kontrolle notig sei und die Kirche das berechtigte Gefiihl
habe, der Unterstutzung durch den Staat nicht entraten zu kdénnen. Die ent-
scheidende Frage, ob das Kontrollrecht nicht durch eine rein politische Behorde
ausgeubt werden miusste, wurde mit dem Hinweis erledigt, die bisherige Ord-
nung habe dem Zweck, dem sie diene, in befriedigender Weise entsprochen und
eine Anderung vertriige sich mit den Anschauungen des Volkes nicht. Der Staat
sollte freilich Giber die staatlich-kirchlichen Organe hinaus ein oberstes Auf-
sichtsrecht auf irgendeine Weise austiben. Die Diskussion dieses Berichtes im
EGR stellte zunichst fest, dass die Kantonsverfassung tatsachlich auf eine
Trennung von Kirche und Staat hinziele, erklarte diese Tendenz jedoch aus den
Spannungen der 7oer Jahre. Jetzt erscheine eine moglichst innige Wechselbe-
ziehung zwischen Kirche und Staat ohne gegenseitige Beeintrachtigung wiinsch-
bar und durchfiihrbar. Schliesslich wurde die Beibehaltung der bisherigen
Regelung beschlossen mit dem Zusatz, der Beschluss sei dem gesamten Grossen
Rat zur Genehmigung vorzulegen.

Das Problem wurde zum Teil klar erkannt. In der Behandlung aber wurde
die grundsatzliche Frage rasch durch taktische Erwagungen, Berufung auf die
Volksstimmung oder geflihlsmassige Beurteilung zugedeckt. Man konnte sich
bei diesem Entscheid nicht auf das Gewohnheitsrecht berufen, wonach die alte
Ordnung durch jahrhundertelange, unbestrittene Geltung sanktioniert sei, denn
sie war als mit der neuen Rechtslage unvereinbar erklart worden. Darum

109 7um folgenden siehe die Protokolle der Sitzungen des EGR vom 7. Juni 1883, 30. Mai 1884
und 28. Mai 1885.

61



gelangen auch die Versuche, das Weiterbestehen der kirchlich-staatlichen Or-
gane mit dem neuen Religionsartikel in Ubereinstimmung zu bringen, nicht. Die
Anerkennung der Landeskirche als 6ffentlich-rechtliche Korperschaft erfordert
oder rechtfertigt keine besonderen Organe, sowenig wie das Oberaufsichts-
recht, das dem Kanton vorbehalten bleibt. Der Staat delegiert dieses Oberauf-
sichtsrecht nirgends an eine konfessionelle Korperschaft, und umgekehrt hat
der EGR nie dem gesamten Grossen Rat Rechenschaft tiber seine Tatigkeit
abgelegt, wie es eine beauftragte Instanz ihrer Oberbehorde gegentiber tun
musste.

Demnach sind EGR und EKR keine staatlichen und auch keine staatlich-
kirchlichen Organe mehr. Von ihnen ist allein in der «Kirchlichen Verfassung
des Kantons Graubiinden evangelischen Teils» die Rede. Sie sind Organe der
evangelisch-ratischen Kirche und darum rein kirchliche Behorden.

Die damit vertretene Auffassung wird durch zwei Entscheide des Schweizeri-
schen Bundesgerichts unterstutzt. Im Entscheid vom 18. November 1897 stellte
das oberste Gericht unseres Landes in einem Streitfall fest:

«Der Evangelische Kleine Rat ist keine staatliche, sondern eine bloss kirchliche
Behorde. Er handhabt auch in dusseren Angelegenheiten der evangelisch-ratischen
Kirche nicht die Staatsgewalt. Die Itio in partes ist nicht (oder: nicht mehr) ein
Prinzip des Bliindner Verfassungsrechtes im Sinne, dass die Ausiibung der Staatsge-
walt in solchen Dingen den der betreffenden Konfession angehorenden Mitgliedern
der politischen Behorden zustehen wiirde, sondern es liegt die Staatsgewalt auch in

Angelegenheiten der Landeskirchen auf der Gesamtheit der betreffenden Staatsbe-
horde.»*°

In einem andern Streitfall zwischen katholischen Gemeinden entschied das
Bundesgericht:

«Der Fall gehort vor den Zivilrichter und nicht vor eine kirchliche Behorde, wie das
Corpus Catholicum eine ist.»*

Die evangelische Kirche hatte konsequent auch ihrerseits auf die Mitarbeit
des EGR und EKR verzichten konnen, oder sie hatte deren veranderte Funktion
als reine Kirchenbehorde deutlich herausstellen miissen. Aber es geschah weder
das eine noch das andere, trotz vielfaltiger Anstosse: Diskussionen, Synodal-
referate, Verweigerung des Dienstes durch den EKR, Totalrevision der kirchli-
chen Verfassung, Vorstosse im EGR, Schaffung der evangelischen Kirchenkas-
se, Bundesgerichtsentscheide usw. Die Kirche behielt unter ganz neuen Verhalt-
nissen unbeirrt iberkommene Formen bei.

110 Bundesgerichtsentscheide, Bd. XXIII, S. r546.
111 Kuoni, Rekurspraxis, Bd. II, Nr. 1169.

62



Darin offenbart sich eine Schwache der europdischen evangelischen Kirchen
in Fragen der kirchlichen Ordnung. Martin Luther hatte in seiner Konzentra-
tion auf die Heilsfrage kein Interesse an gesetzlichen Angelegenheiten. Er
konnte sich an wohlgesinnte Fiirsten anlehnen. Zwingli dachte und handelte
vom Gedanken der christlichen Obrigkeit aus. Calvin versuchte als erster der
Reformatoren die kirchliche Ordnung von ihrem zentralen Auftrag her zu
gestalten. Das wirkte sich vor allem auf Kirchen aus, die ohne Riickhalt am
Staat oder gegen ihn geordnet werden mussten. In spateren Jahrhunderten
spielte die Trennung zwischen der inneren, rein religiosen, und der ausseren,
weniger wichtigen Seite der Kirche eine bedeutsame Rolle. Im Gegensatz zur
Verrechtlichung der romisch-katholischen Kirche, die Glaubensfragen in dog-
matische Rechtssatze und kirchliche Rechtsordnungen in Heilslehren verwan-
delt hatte, war auch eine gewisse Scheu vor allem kirchlichen Recht entstanden.
Man pflegte den Glauben als Innerlichkeit und tibersah Widerspriiche. So war
es auch Pfarrern und Grossraten in Diskussionen oft nicht klar, ob EGR und
EKR kirchliche Behérden oder staatliche Oberaufsichtsorgane seien. Die kirch-
liche Verfassung selber ist von solcher Unsicherheit nicht frei. Schon ihr Name
zeugt davon. Sie heisst: «Kirchliche Verfassung fiir den Kanton Graubiinden
evangelischen Teils». Seit Bestehen der Kantonsverfassung von 1880 gibt es die
beiden anerkannten Landeskirchen als Religionsgenossenschaften, aber keinen
Kanton Graubiinden evangelischen Teils. Im Text werden EGR und EKR als
Organe der Kirche bezeichnet, von den kirchlichen Behorden jedoch unter-
schieden. So hat nach Art.14c der EGR «wie die kirchlichen Behorden die
Initiative». Nach Art.15b vermittelt der EKR den Verkehr «der kirchlichen
Behorden (Synode und Kirchenrat) mit dem EGR». Die beiden staatlich ge-
wahlten Gremien werden auf der einen Seite eher wie staatliche Oberaufsichts-
Organe behandelt, praktisch aber in ihrer Wirksamkeit eingeschrankt. So
genehmigt der EGR die Beschliisse der Synode, setzt sie in Kraft, besitzt also
wie die frithere Staatsbehorde das Veto- und Placetrecht, kann aber an einem
Synodalbeschluss formal und materiell nichts andern. Das schrinkt seine
Befugnisse ein. Das gleiche gilt vom Assessor des Kirchenrates. An den wich-
tigen Sitzungen vor und nach der Synode nimmt statt ihm der Assessorprases
der Synode Einsitz. Damit verliert er die volle Einsicht in die Geschafte. Das
erschwert ihm eine wirksame Mitarbeit. Die «drei politischen Assessoren»
werden «als Reprasentanten der evangelischen Landesbehorde» Mitglieder der
Synode. Weil sie aber jahrlich neu, und zwar vorwiegend aus der Umgebung
des Synodalortes gewahlt werden, sind sie wenig vertraut mit den Einrichtun-
gen und Geschiften der Synode.

63



4. Die katholische Landeskirche

Interessant ist ein Vergleich mit der Regelung des katholischen Kantonsteils auf
Grund der neuen kantonalen Verfassung. Er konstituierte sich zu der «Katholi-
schen Landeskirche von Graubiinden» und gab 1959 nach mehreren fritheren
Ordnungen die heute giiltige Verfassung heraus.'? Es wurde schon erwihnt,
dass «Landeskirche» nach romisch-katholischem Verstandnis eine staatsrechtli-
che Konstruktion darstellt und nicht kirchlicher Natur ist.!*?

Die Landeskirche ist die Verfassung der Konfessionsgenossen eines Kantons-
gebietes in eine Korperschaft.** Uber den Zweck sagt Art. 1 der Verfassung der
Katholischen Landeskirche von Graubtinden:

«Ordnung der landeskirchenrechtlichen Verhaltnisse des katholischen Kantonsteils».

Abgesehen von der Zugehorigkeit zum Bistum Chur werden also alle ka-
tholischen Einwohner Graubiindens zu einer Einheit zusammengefasst. Diese
rechtliche Zusammenfassung wird vom Staat als offentlich-rechtliche Korper-
schaft anerkannt und als Landeskirche bezeichnet.

Ihre Organe

«unterstutzen im Rahmen ihrer Befugnisse die kirchlichen Amtstrager in allem, was
diese zur stiftungsmassigen Wirksamkeit der Romisch-Katholischen Kirche recht-
massig verflgen».

Die Rechte der Gesamtheit (Art. 4 und 5) bestehen darin, uber Verfassungs-
anderungen und Erhebung der Landeskirchensteuer abzustimmen. Das Corpus
Catholicum**> (Art.6—14), die oberste Behorde der Landeskirche, besteht aus
zwei Delegierten des bischoflichen Ordinariats, den katholischen Mitgliedern
des politischen Grossen und Kleinen Rats und direkten Delegierten der katholi-
schen Bevolkerung aus Kreisen, die im Grossen Rat nicht gentigend vertreten
sind. Es tagt ordentlicherweise einmal jahrlich wahrend einer Grossratssession.
Seine wichtigste Aufgabe ist, nebst den Wahlen in die Verwaltungs- und die
Rekurskommission, die Oberaufsicht tber die Verwaltung der Landeskirche,
ihre Stiftungen, Korperschaften, Anstalten, wozu die Genehmigung des Amts-
berichtes der Verwaltungskommission, der Jahresrechnung und des Voran-
schlages gehort. Die Verwaltungskommission (Art. 15—18) ist die Exekutive, die

1

-
N~

Verfassung der Katholischen Landeskirche von Graubiinden vom 4. Oktober 1959.
3 Lampert, Bd. 1, S. 15.
114 Cavelti, S. 48.

115 Furger. — Das Corpus Catholicum ist «ein konfessionelles Organ ohne kirchlichen Charakter.»
(Lampert, Bd. 1, S. 311).

64



die Geschafte des Corpus Catholicum vorbereitet und dessen Beschlusse voll-
zieht, die Kirchenkasse verwaltet und den katholischen Kantonsteil gegentiber
den Behorden vertritt. Der Prasident und drei seiner Mitglieder werden vom
Corpus Catholicum gewahlt, das flinfte wird vom bischoflichen Ordinariat
bezeichnet. Auch die Aufgaben der lokalen Organe sind beschrankt auf die
Verwaltung. Die Kirchgemeinde (Art. 19—24) ist 6ffentlich-rechtliche Selbstver-
waltungskorperschaft auf territorialer und personaler Grundlage. Die Kirchge-
meinde-Versammlung und der Kirchgemeinde-Vorstand, dem der Pfarrer von
Amtes wegen angehort, fiihren die Geschifte der Kirchgemeinde. Vom Recht,
Pfarrer zu wahlen und zu entlassen, das die Kantonsverfassung fordert, ist nicht
die Rede.

Aus dieser knappen Skizze ist ersichtlich, dass der katholische Kantonsteil
aus den Bestimmungen der staatlichen Verfassung die Konsequenzen zog und
sich ihr anpasste. Zum Corpus Catholicum gehoren wie frither die katholischen
Mitglieder des Grossen und Kleinen Rates, aber indem zwei Vertreter des
Bischofs und weitere Abgeordnete aus zu schwach vertretenen Kreisen
dazukommen, ist es gekennzeichnet als Grosse eigenen Rechts, zusammenge-
setzt nach eigenen Gesichtspunkten. Noch mehr ist das der Fall bei der Verwal-
tungskommission, die vom Corpus Catholicum frei gewahlt wird. Eine Ver-
wechslung mit einer bloss konfessionellen Sektion der politischen Behorde ist
nicht moglich.

Es erheben sich zwei Fragen gegentiber der Verfassung der katholischen
Landeskirche:

1. Diese konfessionelle Verfassung versteht unter der Bezeichnung Landes-
kirche etwas anderes als die Kantonsverfassung. Letztere fasst darunter die
Gesamtheit der beiden anerkannten Kirchen samt deren innern Verhaltnissen,
von denen sie Lehre und Kultus extra erwahnt. Hier ist mit dem gleichen
Namen eine zur Hauptsache weltliche Hilfsorganisation mit dem Hauptzweck,
die Kirchensteuer zu erheben und das Vermogen zu verwalten, gemeint. Von
den kantonalen Bestimmungen tiber die Landeskirchen ist somit die katholische
Kirche selber, das Bistum und seine Verwaltung, nicht betroffen.

Fur die romisch-katholische Kirche ist es ein Vorteil, auf diese Weise der
staatlichen Oberaufsicht entnommen zu sein. Aber wenn der staatliche Verfas-
sungsartikel nur anzuwenden ist auf die Grosse Landeskirche, dann hat auch
nur diese Anteil an der Anerkennung als éffentliche Religionsgenossenschaft.
Heisst das, dass die Kirche in ihrer kirchlichen Ordnung der Anerkennung als
offentliche Religionsgenossenschaft nicht bedarf und darum darauf verzichtet?
Oder versteht man, wo es sich um 6ffentliche Anerkennung handelt, den Begriff

65



«Landeskirche» doch im Sinn, wie die staatliche Verfassung sie auffasst, als
Gesamtheit der Kirche samt Lehre, Kultus und Verwaltung?

2. Sowohl vom Corpus Catholicum in Art. 13.2 wie vom EGR, § 14.d, heisst
es, dass sie das Oberaufsichtsrecht liber die Verwaltung der Kassen und Stiftun-
gen ausiiben. Nun aber behilt sich der Staat nach Art.11.4 ebenfalls das
Oberaufsichtsrecht zum Zwecke der Erhaltung und richtigen Verwendung des
Vermogens der Kirchen vor. Wird dadurch das staatliche zu einem «Ober-
Oberaufsichtsrecht», oder ist doch die Meinung vorhanden, die beiden
Gremien tibten es im Namen des Staates aus?

E Die Totalrevision der Kirchenverfassung von 1894

In seiner Botschaft vom 21.September 1894 schreibt «Der Kleine Rat des
Kantons Graubtlinden evangelischen Teils an die 16blichen evangelischen Kirch-
gemeinden desselben: Schon seit langerer Zeit haben sich die evangelisch-kirch-
lichen Behorden des Kantons mit der Revision der kirchlichen Gesetzessamm-
lung beschaftigt. Die im Jahre 1876 erfolgte Umarbeitung der damaligen kirch-
lichen Gesetzessammlung hatte verschiedene Punkte unbeanstandet gelassen,
deren Revision sich nachher als notwendig herausstellte, so z.B. Bestimmungen
iber die Zugehorigkeit zur Landeskirche und Ahnliches...Diese innerlichen
Grinde in Verbindung mit mehr dusserlichen Umstinden veranlassten die
evangelisch-rhiatische Synode zur Revision der kirchlichen Gesetzessamm-
lung...»

Die revidierte Kirchenverfassung enthalt «weder materiell noch formell
wesentliche Neuerungen...Wirklich neu ist...fast nur die in §5 aufgenom-
mene Bestimmung betreffend die Zugehorigkeit zur evangelisch-rhatischen
Landeskirche, allfdlligen Austritt aus derselben und den Wiedereintritt in
dieselbe. Fast alle iibrigen Anderungen bestehen nur in organischer Verbindung
lingst in Gesetzeskraft erwachsener einzelner Bestimmungen mit der Verfas-
sung. Solche Anderungen sind die Hereinziehung des Gesetzes tiber die Gemein-
dekirchenrite in die Verfassung...». Die Bestimmungen uber Austritt und
Wiedereintritt in die Kirche wurden auf Grund der Kantonsverfassung von
1880 notwendig.

In §§ 9—13 erscheinen die Kirchenvorstande erstmals in einer giiltigen Verfas-
sung;:

66



«Jede evangelische Kirchgemeinde des Kantons bestellt einen Kirchenvorstand von
drei bis neun Mitgliedern..."*¢ Die Obliegenheiten des Kirchenvorstandes dirfen
keiner andern Gemeindebehorde als solcher tibertragen werden.» (§9)

Nebst der Leitung der Kirchgemeindeversammlung und Ausfihrung deren
Beschliisse sowie der Verwaltung des Kirchengutes sind dem Kirchenvorstand
die Sorge fur wirdige Begehung des Gottesdienstes, Beaufsichtigung des
Religionsunterrichtes, Vorbereitung der Pfarrwahlen usw. anvertraut. Zusam-
mengefasst obliegt ihm die «Forderung des sittlich-religiosen Lebens tiber-
haupt...». Mit solcher Umschreibung ist der Kirchenvorstand als kirchliche
Behorde mit seiner doppelten Aufgabe als Verwaltungsbehorde und Mithelfer
am geistigen Aufbau der Kirchgemeinde gut gekennzeichnet. Der eine Grund-
satz einer reformierten Ordnung: Die Mitbeteiligung von Laien im Auftrag der
Gemeinde an der Verantwortung fir die Gemeinde, war erfillt. Der andere:
Die ebenbiirtige Mitarbeit von Laien in der Synode, blieb einer spateren Rege-
lung vorbehalten.

VI. Das 20. Jahrhundert

A Der Revisionsversuch von 1916 ff.

Ein Kompetenzstreit zwischen Synode und EGR veranlasste 1916 erneut einen
Revisionsversuch.’”” Die Synode hatte fur die Einfuhrung des kirchlichen
Frauenstimmrechts 1913 einen entsprechenden Verfassungsartikel genehmigt
und dem EGR zur Volksabstimmung iiberwiesen. Dieser weitete den Vorschlag
aus und beschloss, die abgeinderte Form ohne nochmalige Begriissung der
Synode an das Volk auszuschreiben. Gegen dieses Vorgehen protestierte die
Synode, weil nach ihrer Auffassung der EGR kein Recht hat, von sich aus
Synodalbeschliisse abzuiandern. Juristische Gutachten bestatigten diese An-
sicht. Uber diesen Streitpunkt erhob sich am 28. November 1916 eine ausfiihrli-
che Debatte im EGR. Dabei wurde die Kirchenverfassung «zumindest als
ausserordentlich unklar» bezeichnet. Es wurde sogar behauptet, dass «unsere
ganze kirchliche Organisation, wie wir sie jetzt haben, des Fundaments entbeh-
re und eine reine Fiktion sei». Darum wurde ein Antrag auf Totalrevision der

116 Durch Stichentscheid des Prasidenten wurde bestimmt, dass der Pfarrer nicht offiziell Mitglied

des Gemeindekirchenrates sei.
17 Die Verhandlungen im EGR sind ausfiihrlich und tibersichtlich zusammengestellt bei Bezzola,

S. gxff.

67



Kirchenverfassung einstimmig gutgeheissen und an Kirchenrat und Synode zur
Beratung iiberwiesen. Speziell wurde gewiinscht, durch eine Revision dem
Laienelement den gebihrenden Platz zu sichern.

Eine Kommission arbeitete einen Entwurf aus. Darin wird die Mitverant-
wortung der Kirchenvorstinde am kirchlichen Leben starker betont. Als ent-
scheidende Neuerung wird statt der bisherigen Doppelspurigkeit eine einheitli-
che Kirchenleitung postuliert. Diese wird zunichst ermoglicht durch die Schaf-
fung von Kirchenkreistagen. Geographisch umfassen diese das gleiche Gebiet
wie die Kolloquien. Zu ihren Mitgliedern gehoren aber, ausser allen im Gebiet
wohnenden Pfarrern, auch Vertreter jeder Kirchgemeinde, so dass die Nicht-
pfarrer die Mehrheit bilden. Thnen obliegt, ausser den geschaftlichen, kollo-
quialen Aufgaben, besonders die Besprechung religioser Fragen nebst For-
derung christlicher Liebe und Fursorge. Die Kirchenkreistage ordnen Laienver-
treter in die Synode ab, auf 2000 Evangelische oder einen Bruchteil von 1500
einen Abgeordneten. Zur Synode gehoren damit ausser allen ordinierten Pfar-
rern ca. 30 Nichtpfarrer. Die Synode wahlt den Kirchenrat, der aus dem Dekan
und je drei Pfarrern und Nichtpfarrern besteht.’*® Man kann diesem Entwurf
seine umstandliche Formulierung vorwerfen, gegentiber allen fritheren er-
scheint er aber am griindlichsten durchdacht. Der Initiant und Hauptverfasser,
Jakob Rudolf Truog, hatte als sein Ziel die Aufstellung klarer Bestimmungen
uber die kirchlichen Behorden und die vermehrte Heranziehung der Kirchge-
nossen zur Mitarbeit erklart.!*® Mit der Schaffung der Kirchenkreistage aus
Vertretern der Pfarrerschaft und der Kirchgemeinden ist ein weiterer Schritt
getan zum Presbyterial-Synodalaufbau, dessen Kennzeichen eine Zusammen-
fassung der Kirchgemeinden zunichst in kleineren Verbanden ist, aus denen
sich die Gesamtkirche aufbaut. Auch entspricht die regionale Aufteilung dem
Charakter Graubiindens, wo von jeher die verschiedenen Regionen ihre Beson-
derheit zeigten und geschlossene Einheiten bildeten. Bei der vorgesehenen
Zusammensetzung der Synode ist jedoch fraglich, ob das «Laienelement»
gegeniiber frither verstarkt wird. Wohl kommen die Laien in den Kirchenkreis-
tagen zur Geltung. Aber durch den Wegfall des EGR wird die Synode, mit tiber
8o Pfarrern und nur ca. 30 Nichtpfarrern, zur alleinigen, obersten Gesetzge-
bungs- und Aufsichtsbehorde.

18 Was Kolloquien und Kirchenrat betrifft, sind in diesem Entwurf deutlich Gedanken aus dem
Vorschlag von 1853ff. aufgenommen, mit dem Unterschied, dass dort nicht jede Gemeinde bloss
einen Abgeordneten entsandte, sondern nach ihrer Grosse vertreten war.

19 J R. Truog legt die Geschichte und Begriindung des Revisionsversuches in einer kleinen
Broschiire dar: «Zum Entwurf der neuen Kirchenverfassung», 1924.

68



Die Synode von 1921 hiess den Verfassungsentwurf in den meisten Teilen
gut; aber die entscheidenden Punkte: gemischte Synode und Kirchenkreistage,
wies sie zuriick. Die einen glaubten, das Volk wiirde eine Anderung der
ehrwiirdigen Tradition ablehnen, andere forderten eine weitergehende Er-
neuerung im Sinne des Gegenentwurfs von 1872.12° Darum wurden diese Ab-
schnitte umgearbeitet und schon an der folgenden Synode eine Kompromiss-
losung vorgelegt. Diese sieht ein Zweikammersystem vor. Die oberste Behorde
der Landeskirche wird Kirchenkapitel genannt, das aus zwei Kammern, der
Synode und der Evangelischen Session, besteht (§25). Beide Kammern verhan-
deln getrennt. Ein giiltiger Beschluss liegt nur vor, wenn beide Kammern
zustimmen. Stets behandelt die Synode als erste die Geschifte. Kommt keine
Einigung zustande, fillt das Traktandum dahin (§26).

Die Synode besteht wie bis anhin aus den im Gebiet der Landeskirche
wohnenden Pfarrern. Thr angestammtes Recht bleibt die Aufnahme neuer
Mitglieder. Die ehemals wichtige Zensur wird nicht erwahnt. Statt dessen heisst
es: «Die Synode entscheidet uiber Standes- und Berufsangelegenheiten ihrer
Mitglieder, pflegt die bruderliche Gemeinschaft unter den Pfarrern, fordert
deren Amtstiichtigkeit und wissenschaftliche Fortbildung durch Pfarrbiblio-
thek und wissenschaftliche Vortrage». Die Landeskirche soll immer mehr zu
einer Volkskirche ausgebaut werden, in der die Glaubensgenossen zu christli-
cher Glaubens- und Liebestitigkeit angespornt werden.

Die Evangelische Session besteht nicht mehr automatisch aus allen evangeli-
schen Mitgliedern des Grossen Rates, sondern nur aus denjenigen, welche sich
zur Mitarbeit bereit erkliren. Ist ein Kreis mit evangelischen Gemeinden nicht
vertreten, wahlen die Vorsteher der Kirchgemeinden einen Abgeordneten. Die
Bestimmungen tuber Kenntnisnahme der Beschliisse der andern Kammer, die
Uberwachung des Kirchenrates und die Weiterleitung von Anregungen lauten
wortlich gleich wie die entsprechenden der Synode und unterstreichen damit
die Parallelitit der beiden Kammern. Jedoch wahlt die Synode in den Kirchen-
rat vier Mitglieder, die Evangelische Session nur drei.

Der Kirchenrat, dessen Prasident ein Pfarrer, der Vizeprasident ein Laie sein
muss, besitzt ein grosses Gewicht, da er mit Sitz und Stimme in beiden Kam-
mern mitwirkt, Aufsichtsbehorde tiber Kirchgemeinden, Kolloquien, Kirchen-
vorstinde und Pfarrer ist und bei Beschwerden gegen diese Gremien den
Entscheid fallt. Durch die Schaffung dieses gemischten Kirchenrates fallt der
EKR dahin. Dessen Aufgaben, vor allem die Verwaltung des kirchlichen Ver-
mogens und der Kassen, tibernimmt der Kirchenrat.

120 Giehe: S. 49.



Neu ist die Erweiterung der Kolloguien durch je einen Vertreter jeder
Kirchgemeinde und die im Kolloquialbezirk wohnenden Mitglieder der Evange-
lischen Session und des Kirchenrates.*?! In jahrlich zwei Tagungen erledigen die
Kolloquien ihre Geschifte. Das frither flir die Synode wichtige Traktandum
«Zensur» ist hier zusammengeschrumpft auf die Vorschrift:

«Die Kolloquien uberzeugen sich von der geziemenden Lebensfiihrung der ihnen
angehorenden Pfarrer und von der piinktlichen und gesetzmassigen Besorgung aller
pfarramtlichen Obliegenheiten.»

Diese Neuerung ist Ausdruck eines freiheitlichen Geistes, der auch aus dem
allgemein gefassten Geliibde der Pfarrer bei der Aufnahme in die Synode
spricht:

«...nach bestem Wissen und Gewissen an der Forderung des Reiches Gottes mitzuar-
beiten und die Amtspflichten treu zu erfiillen.»

Der Verfassungsvorschlag wurde in dieser veranderten Form von der Synode
1922 gutgeheissen. Im EGR erhob sich scharfer Protest, hauptsachlich gegen
folgende Punkte: — Der EKR fillt dahin, seine Kompetenzen werden einem
Kirchenrat mit Pfarrermehrheit iibertragen. — Die Evangelische Session ist nicht
mehr lbergeordnete Genehmigungsinstanz. — Der mehrheitlich aus Pfarrern
zusammengesetzte Kirchenrat hat in beiden Kammern Sitz und Stimme. — Das
alles verstarkt die Position der Pfarrer und widerspricht der Forderung des
Laienelementes. Ein Antrag, die Sache zu verschieben, wurde angenommen.
Wahrend einige Jahre zuvor die Unklarheit des bestehenden Verhiltnisses
getadelt worden war, wurde nun beteuert, es habe noch nie ernsthafte
Schwierigkeiten gegeben. Ein Gutachten, das der EGR einholte, kam zum
Schluss, dass durchwegs die Position der Pfarrer auf Kosten bestehender Laien-
rechte verstarkt werde. Ein anderes Gutachten, das der Kirchenrat veranlasste,
anerkannte, dass die Rechte des Volkes gewahrt und die bisherigen Unklar-
heiten beseitigt seien. Dass der Kirchenrat in beiden Kammern Sitz und Stimme
habe, verstarke die gegenseitige Verbindung. Die Kommission schlug einige
«Milderungen» vor: —Beibehaltung des politischen Assessorates an der Synode;—
nur Sitz, aber keine Stimme des Kirchenrates in der Evangelischen Session; —
teilweise Verwaltung des kirchlichen Vermogens durch den EGR. Nach langer
Diskussion beschloss jedoch der EGR am 16. November 1925, auf den Verfas-

12t Das hitte beim derzeitigen Umfang der Kolloquien mitunter recht grosse Versammlungen
gegeben. Wohl mit aus diesem Grund wurde darum das Gebiet der Kolloquien nicht als fest
angesehen, sondern der Synode das Recht erteilt, das Gebiet der Landeskirche in Kolloquialbe-
zirke einzuteilen (§ 3o0d).

70



sungsentwurf nicht einzutreten. Damit war einmal mehr ein Revisionsversuch
ergebnislos verlaufen. Spatere Protokolle des EGR zeigen jedoch, dass in ver-
haltnismassig kurzen Abstinden immer wieder eine Revision als dringend
erklart und in Aussicht gestellt wurde.

B Die kantonale evangelische Kirchenkasse

1913 war eine kantonale evangelische Kirchenkasse gegriindet und im Laufe der
Jahre in mehreren Revisionen'?* verbessert worden. Thr Hauptzweck ist die
finanzielle Unterstitzung schwacher Kirchgemeinden und die Garantierung
eines Minimalgehalts an die Pfarrer.

Thre grosste Einnahme bildet die kantonale Kirchensteuer zusammen mit
einer staatlichen Kultussteuer, deren Ertrag proportional zur Einwohnerzahl an
die Landeskirchen verteilt wird.** Die Kirchenkasse fiihrte zu einer stiarkeren
Zentralisierung der Biindner Kirche.

Vorher fehlte jede gesamtkirchliche Zusammenfassung der Verwaltung. Nur
bei Klagen tiber Pfrundgehalt und Pfrundvermogen stand dem EKR die Auf-
gabe der Untersuchung und dem EGR der letzte Entscheid zu (§15e der Kir-
chenverfassung).

Die evangelische Kirchenkasse bewirkte:

a) Die Rechnungsfithrung wird vereinheitlicht, indem die kantonale Kirchen-
steuer Uberall nach den gleichen Grundsatzen erhoben wird, und Gemein-
den, die Beitriage erhalten wollen, auch die Gemeindekirchensteuer einheit-
lich nach Prozenten der Kantonssteuer ansetzen mussen.

b) Die schwacheren Gemeinden geraten in Abhangigkeit von der Gesamtkir-
che. Die Beitragsleistung erfordert Einsichtnahme, mitunter auch Eingriffe
und Korrekturen in ihrer Verwaltung und ruft nach einer Kontrollinstanz.

c) Das Gewicht der gesamtkirchlichen Organe wird verstarkt und ihnen wird
eine Reihe neuer Kompetenzen auferlegt. Seit Jahrhunderten besass die
evangelische Gesamtkirche ein Vermogen, bestehend aus Kassen und Stif-
tungen. Die unmittelbare Aufsicht dariiber fiilhrte der EKR (§15¢), die
Oberaufsicht der EGR (§ 14d). Nach dem Gesetz tiber die kantonale evange-
lische Kirchenkasse setzt jetzt aber der EGR den Steuersatz fest und stellt

122 Revisionen wurden z. B. vorgenommen 1922, 1947, 1954, 1960.

123 Der Staat hatte die Moglichkeit fiir eine kantonale Kirchensteuer geschaffen durch einen
Zusatzantrag zu Art. 11 der Kantonsverfassung, vom Volk angenommen am 16. Oktober 1958.
Gleichzeitig stimmte das Biindnervolk auch dem Gesetz iiber die Erhebung einer Kultussteuer
von juristischen Personen zu. Vgl. Schmid, S. 4sff.

71



das Budget auf, der EKR verfiigt auf Antrag oder nach Anhérung des
Kirchenrates liber die vom EGR bewilligten Mittel. Damit uibt die landes-
kirchliche Behorde einen Einfluss aus, der weit tiber das Finanzielle hinaus-
geht, und tibernimmt Aufgaben, die in der bestehenden Kirchenverfassung
nicht vorgesehen waren.

C Anderungen an der Kirchenverfassung 1913-1978

Im 20. Jahrhundert wurden an der kirchlichen Verfassung bis zur Totalrevision

von 1978 nur dreimal Anderungen vollzogen, die ausserlich geringfligig, inhalt-
lich gewichtig waren:

1. 1913 wurde in §7 nach

«stimmberechtigt in der Kirchgemeinde sind alle, seit mindestens 3 Monaten in ihrem
Verband stehenden handlungsfihigen Konfessionsgenossen»

die Erganzung beigefligt: «beider Geschlechter».

Dadurch wurde evangelisch Graubiinden zu einer der ersten evangelischen
Kirchen, die den Frauen das Stimmrecht gewahrten.

2. Der Weg zur zweiten Neuerung war muhsamer. Die erste Theologin'**
unseres Kantons war von einer Gemeinde als Pfarrerin gewahlt worden. Dies
wurde als unvereinbar mit der geltenden Verfassung erklart. In einer Abstim-
mung im Jahre 1932 lehnte das evangelische Biindnervolk eine Anderung der
entsprechenden Artikel ab. Als sich Gemeinde und Pfarrerin dem Beschluss
nicht fiigen wollten, drohte die Regierung der widerspenstigen Gemeinde mit
der Sperrung des Pfrundvermogens. Erst 1965 erlaubte eine neue Volksabstim-
mung mit grossem Mehr von 8 zu 1 den Frauen die Ausubung des vollen
Pfarramtes. In Kraft trat die Neufassung von §16b:

«alle nach Ablegung des Synodalgeliibdes in die Synode aufgenommenen Pfarrer und
Pfarrerinnen. ...»

und von §24, Abs. 1:

«Die Wahlfahigkeit als Pfarrer oder Pfarrerin und das Recht zur Fihrung eines

Pfarramtes in der Landeskirche steht nur den geistlichen Mitgliedern der Synode
Zu...»

12+ Vel, Caprez.

72



3. § 1 lautete:

«Die evangelisch-ratische Kirche ist ein Glied der evangelisch-reformierten Kirche.
Sie griundet sich auf das Wort Gottes in der Heiligen Schrift, besonders des Neuen
Testamentes, und hat den Zweck, auf diesem Grunde christliches Leben in ihrem
Verbande zu wecken und zu pflegen.»

Die Einschrankung auf «ihren Verband» behinderte Hilfe und Kontakte
nach auswarts. Die 1973 beschlossene Erweiterung lautet:

«Sie verfolgt dieses Anliegen in ihrem Verbande und tragt mit an der Verantwortung
der christlichen Kirche fiir die Welt.»

D Die Anbahnung einer neuen Revision
1. Der Antrag 1955 und der Revisionsbeschluss von Tschiertschen 1965

Nach dem Beschluss des EGR im November 1925, nicht auf den vorgelegten
Verfassungsentwurf einzutreten, blieb es dreissig Jahre beim bisherigen Zu-
stand. Die unklare Stellung der politischen Kirchenorgane sowie die Bestim-
mung, Synodalbeschliisse seien ohne materielle Anderungen vom EGR zu
genehmigen, abzulehnen oder zur Volksabstimmung weiterzuleiten, wurden
vielfach beanstandet.'* 1930 beschloss der EGR einstimmig «Wiederaufnahme
der allgemeinen Revision der evangelischen Kirchenverfassung». Der EKR
holte ein Gutachten ein und versprach, nach Fiihlungnahme mit Synode und
Kirchenrat in absehbarer Zeit einen Entwurf vorzulegen. Doch erst an der
Synode in Seewis 1955 wurde folgender Antrag angenommen:

«Die Synode erteilt dem Kirchenrat den Auftrag, die Frage der Einfiihrung einer
«gemischten> Synode, bestehend aus Pfarrern und anderen Kirchgemeinde-Abgeord-
neten, zu priifen, resp. durch eine kirchenritliche Kommission im Blick auf eine
spatere Anderung der kirchlichen Verfassung zu studieren und priifen zu lassen.»

Darauf setzte der Kirchenrat eine flinfgliedrige Kommission ein. Diese legte
nach mehrjdhriger Arbeit einen Bericht vor, in dem bisherige Bemithungen um
eine Revision sowie rechtliche und theologische Uberlegungen zur Rechtsord-
nung der Kirche dargestellt und die Schwichen der bestehenden Ordnung
aufgezeigt wurden. Die Zusammenarbeit von Pfarrern und Nichtpfarrern be-
furwortete die Kommission einstimmig, soweit es Gemeindevorstainde, Kollo-

125 Gijehe Protokolle des EGR.

73



quien und den Kirchenrat betraf. Ihre Ausfiihrungen lber diese gemischten
Behorden hitten konsequent zu einer gemischten Synode gefiihrt. Dagegen
wurde aber geltend gemacht, eine gemischte Synode ware ein Einbruch in die
lebendige Tradition der Biindner Kirche. Ihre Uberlegenheit tiber die gegenwar-
tige Ordnung sei fraglich. Die Wahlen ihrer Mitglieder konnten zu unliebsamen
Richtungskimpfen fiihren. Die Synode konnte zur reinen Geschiftssynode
herabsinken. Kleinere Gemeinden waren nicht vertreten. Es besttinde die Ge-
fahr iiberstiirzter Beschllisse. Darum liess die Kommission die Entscheidung
tiber die gemischte Synode offen, fiigte nur hinzu: «Falls die Einfliihrung einer
gemischten Synode abgelehnt wird, sind die Kompetenzen des EGR im Sinne
einer Aktivierung desselben zu erweitern und das verfassungsmassige Verhalt-
nis zwischen EGR und Synode zu kliaren und zu verbessern.» An der Synode
in Celerina 1960 stellte der Kirchenrat fest, dass die Kommission zu keiner
klaren und endgultigen Beantwortung der ihr seinerzeit gestellten Fragen ge-
langt war. Darum sehe sich der Kirchenrat nicht veranlasst, der Synode die
Revision der kirchlichen Verfassung im Blick auf eine zu wahlende Synode zu
beantragen. Ohne Diskussion wurde beschlossen, den Bericht allen Pfarramtern
zur Archivierung vervielfiltigt zuzustellen.

Die Freunde einer Reform widersetzten sich der, gelinde gesagt, raschen
Erledigung des Kommissionsberichtes nicht. Um dessen wertvolle Anregungen
weiterzufiihren und fruchtbar zu machen, schienen vorerst noch einige Klarun-
gen notig: Was war mit dem vielberufenen Begriff «Tradition» gemeint? Uber-
trug man nicht unbesehen heutige Verhaltnisse und Gewohnheiten auf frithere
Zeiten oder las eigene Vorstellungen in alte Texte hinein? Frithere Ordnungen
mussten darum genauer analysiert, ihre Vorziige und Schwachen kritisch her-
ausgearbeitet werden, um sie fiir die Weiterarbeit fruchtbar zu machen und alte
Fehler zu vermeiden. Zudem war es notig, die kirchlichen Verfassungen mog-
lichst vollstandig aufzufiihren und in ihrem staatlichen Rahmen zu sehen sowie
abgelehnte Vorlagen mit ihren teils wertvollen Anregungen miteinzubeziehen.

Dieser «Nachholbedarf» gab den Anlass zu den Artikeln «Evangelische
Kirchenordnung im Freistaat gemeiner Drei Biinde» und «Die Ordnung der
Evangelischen Kirche in Graubiinden seit 1800».12¢ Die Feststellung, es drange
sich aus theologischen, historischen und rechtlichen Griinden eine grundlegen-
de Neuordnung unserer Kirche auf, wurde von verschiedenen Seiten aufgegrif-
fen. Besprechungen in der Neuen Biindner Zeitung wiesen auf Sinn und Not-
wendigkeit einer Reform der Kirchenordnung hin.**” Das Kolloquium Nid dem

126 Siehe Graf, Ordnung, und derselbe, Kirchenordnung.
127 Neue Biindner Zeitung vom 7. April 1964: «Die evangelische Kirchenordnung» und vom 5. Mai
1964: «Evangelische Kirchenordnung?»

74



Wald beauftragte den Kirchenrat, eine Verfassungserneuerung in die Wege zu
leiten. Dieser ging nicht darauf ein. Doch auf Grund einer Eingabe an den
Geschaftsprifungsausschuss beschloss die Synode 1965 in Tschiertschen mit 6o
zu 10 Stimmen:

«Der Kirchenrat wird beauftragt, die Frage der Revision der Kirchenverfassung
weiter zu verfolgen. Vorgangig der Weiterbehandlung auf gesetzlichem Wege durch
Ausschreibung an die Kolloquien sei einer Kommission die sachliche Vorbereitung
zu Ubertragen. Die Bestellung der Kommission habe im Einverstindnis zwischen
Kirchenrat und EKR bzw. EGR zu erfolgen, so dass die verschiedenen kirchlichen
Behorden darin vertreten seien.»

2. Theologische Begriindungen der Kirchenordnung

Die grosse Zustimmung war nicht Ausdruck bestehender Gemeinsamkeit. Es
trafen sich in diesem Beschluss zwei Gruppen, die mit verschiedenen Begriin-
dungen und Zielen eine Revision beflirworteten:

Die erste Gruppe, zu der vor allem Glieder des EGR, aber auch manche
Synodalen gehorten, ging von den praktischen Erfahrungen und Kritiken aus
und forderte Beseitigung der Unklarheiten und genauere Umschreibung der
Kompetenzen der verschiedenen Behorden. Grundsatzliche Auseinandersetzun-
gen schienen tiberfliissig. Manche hofften, einzelne Verbesserungen wiirden
von weitergehender Kritik ablenken und radikaleren Bestrebungen zuvorkom-
men. An der ehrwiirdigen Einrichtung des EGR als solcher sollte unter keinen
Umstanden gertttelt werden, denn diese bezeuge und bestirke den Charakter
unserer Volkskirche und férdere das gute Verhaltnis zwischen Staat und Kir-

che.

Die andere Gruppe, zu der die Initianten des Kolloquiums Nid dem Wald
gehorten, betonte, bei einer Revision diurfe nicht bloss geflickt werden. Man
musse den Dingen auf den Grund gehen und vom Zentrum her in ganzheitlicher
Schau etwas Organisches schaffen. Wer glaube, er konne auf Grundsatzfragen
verzichten, ibersihe, dass auch seinen Uberlegungen mancherlei Gewohn-
heiten, Traditionen, Gefiihle und personliche Motive zu Grunde lagen. Darum
sei eine kritische Durchleuchtung der Voraussetzungen noétig. Das Kirchenge-
setz schaffe zwar nicht den Glauben, aber es fordere oder hindere ein sachge-
masses Verstandnis von Kirche und konne der zentralen Aufgabe der Kirche
Raum schaffen. Als Ziel wurde formuliert: «Eine Kirchenordnung, die den
evangelisch-reformierten Grundsitzen und den heutigen Rechtsverhaltnissen

75



entspricht.» Mit dieser praziseren Formulierung des Zieles sollten Schlagworte
wie «freie Volkskirche», «Volkssynode», «gemischte Synode» und ahnliches
uberwunden werden.

Hinter den Argumenten der beiden Gruppen standen zwei grundsatzlich
verschiedene theologische Auffassungen tiber das Wesen kirchlicher Ordnung.
Die eine war bestimmt von der Lehre des Kirchenrechts-Professors Rudolf
Sohm, alles Kirchenrecht stehe im Widerspruch zum rein geistigen, eigentlichen
Wesen der Kirche. Emil Brunner hat diese Auffassung in seinem Buch «Das
Missverstandnis der Kirche» vertreten und weiterentwickelt. Er verstand die
Kirche als spontane Gemeinschaft des Geistes im Gegensatz zu einem Rechtsor-
ganismus. Eine notwendige, rechtliche Ordnung dieser reinen Personengemein-
schaft konne nur sekundar sein.

Dieser Anschauung gegentiiber begann sich nach dem Zweiten Weltkrieg eine
andere Einstellung in Theologie und Kirchenrechtswissenschaft durchzusetzen.
Im Dritten Reich war karikaturhaft deutlich geworden, wohin es fihrt, wenn
man die Ordnungsfrage der Kirche unwichtig nimmt und allerlei Einflissen
tiberldsst. Das Fuhrerprinzip des Staates konnte so auch auf die Kirche ange-
wandt werden. Das Resultat war die lacherliche Figur eines unfiahigen Reichsbi-

schofs. Demgegentuber betonte die Bekennende Kirche in der Barmer Erklarung
in These 3:

«Die christliche Kirche ist die Gemeinde von Briidern, in der Jesus Christus in Wort
und Sakrament durch den Heiligen Geist als der Herr gegenwirtig handelt. Sie hat
mit ithrem Glauben wie mit ihrem Gehorsam, mit ihrer Botschaft wie mit ihrer
Ordnung mitten in der Welt der Siinde als die Kirche der begnadigten Siinder zu
bezeugen, dass sie allein sein Eigentum ist, allein von seinem Trost und seiner
Weisung in Erwartung seiner Erscheinung lebt und leben mochte.

Wir verwerfen die falsche Lehre, als diirfe die Kirche die Gestalt ihrer Botschaft und
ithrer Ordnung ihrem Belieben oder dem Wechsel der jeweils herrschenden weltan-
schaulichen und politischen Uberzeugung tiberlassen.»

Diese Gedanken wurden in der Kirchlichen Dogmatik von Karl Barth, Bd.
IV 2, §67.4 «Die Ordnung der Gemeinde» griindlich bearbeitet. Das Kapitel
kam auch als Sonderdruck heraus und bestimmte fortan weithin Theologie und
Kirche. Vom Neuen Testament her befasste sich Eduard Schweizer in mehreren
Schriften mit dem Problem. Die bedeutenden Kirchenrechts-Lehrer Erik Wolf
und Hans Dombois schufen auf dieser Grundlage Lehrbiicher. Die Gedanken
wurden wegweisend fiir die Sektion «Glaube und Kirchenverfassung» der

76



okumenischen Bewegung und priagten mehrere neue Kirchenordnungen
schweizerischer Kantonalkirchen.'?®

In bewusster Ubernahme dieser Erkenntnisse fassten die Befiirworter einer
grundlegenden Neuordnung ihre Ziele in vier Thesen zusammen:

These 1: «Was Theologie und Kirchenrechtswissenschaft in den letzten
Jahrzehnten tiber die Fragen kirchlicher Ordnung erarbeiteten, was 6kumeni-
sche Konferenzen uber Glaube und Kirchenverfassung besprachen, und was
davon in neuen Ordnungen unserer Schwesterkirchen zur Auswirkung kam, ist
fur unsere Revision zu berticksichtigen.» Wenn Jesus Christus der Herr ist,
unterstehen ihm Innen und Aussen, Glaube und Recht. Auch Rechtsfragen
miissen vom Zentrum des Glaubens her gelost werden, und das Recht hat der
zentralen Aufgabe der Kirche zu dienen.

These 2: «Die Grundsitze unseres konfessionell neutralen Staates und die
den Landeskirchen in der Kantonsverfassung gewahrte Selbstandigkeit werden
nur ernst genommen, wenn die Kirche ihre Leitung an eigene Organe ubertragt,
die sie selbst nach ihren Gesichtspunkten wahlt.» Indem man Benennungen und
Bestimmungen, die unter andern Voraussetzungen entstanden waren, ohne
Riucksicht auf ihren neuen Inhalt beibehielt, schuf man Missverstandnisse und
falsche Vorstellungen. Die Kirche ist gefragt, wie es mit ihrer Selbstandigkeit
steht, wenn sie Bestimmungen aus der friitheren staatskirchlichen Ordnung
unverandert beibehalt.

These 3: «Die Ordnung einer Kirche des Wortes ist vom Gottesdienst her
zu gestalten und hat dem Gemeindeleben zu dienen. Die Kirchgemeinde ist
darum die primare Gestalt der sichtbaren Kirche. Ubergemeindliche Organe
konnen die Kirchgemeinden nur vertreten und fiir sie bindende Beschlisse
fassen, sofern sie von ihnen gewaihlt sind.»

These 4: «In einer evangelischen Kirche gibt es nicht einen Stand von
geistlichen Amtstragern neben weltlichen Laienstinden. Der eine Gottesgeist
ist in der ganzen Gemeinde lebendig und wirkt sich in verschiedenen Gaben aus.
Auf allen Stufen haben darum Pfarrer und Nichtpfarrer die ihnen von der
Gemeinde tibertragenen Amter gemeinsam zu verwalten.»

«Geistliche» Behorden fiir geistliche, rein kultische Angelegenheiten neben
Laienorganen fur Verwaltungsaufgaben widersprechen dem Wesen evangeli-
scher Kirche. Noch unheilvoller ist die Meinung, die Pfarrer seien die Kirche
und haben alles zu tun und verstehen allein alles, wahrend die Gemeindeglieder
passiv deren Dienst gelegentlich in Anspruch nehmen. Nach dem Bild vom Leib
und seinen verschiedenen Gliedern muss die Gemeinde vermehrt zur gemein-

128 Z. B. die Kirchenordnungen von Basel-Land, Bern und St. Gallen.

77



sam verantwortlichen Tragerin der kirchlichen Aufgaben werden. Die Redens-
art von der «Mitarbeit» oder «Mitverantwortung der Laien» ist fragwiirdig,
weil sie voraussetzt, dass es eine «Geistlichkeit» als die eigentliche Kirche gibt,
die Pfarrer die Verantwortung tragen, wahrend die grosse Masse der Nichtpfar-
rer erst zur Mitarbeit der Kirche beigezogen werden miisste. Dass es in unseren
Gemeinden weithin so empfunden wird, macht die Sache nicht besser.

Aus den obigen Grundsitzen erwaichst eine klare, einfache Ordnung der
Kirche. Zunachst ist die Kirchgemeinde samt ihren Aufgaben und Amtern zu
umschreiben. Als erstes tibergemeindliches Organ folgt das Kolloquium. Thm
gehoren die Synodalen der Region und die Kirchgemeindevertreter an. Jede
Gemeinde wihlt mindestens einen Vertreter, grossere maximal fiinf. — Die
Vielfalt des Kantons rechtfertigt eine regionale Gliederung der Kirche. — Die
Kolloquien wahlen auf drei ihrer Mitglieder (Nichtpfarrer und Pfarrer) eines
in die kantonale Legislative, welche ihrerseits einen mehrheitlich aus Nichtpfar-
rern zusammengesetzten Kirchenrat wahlt. Die so zusammengesetzte Legis-
lative wird ca. 6o Nichtpfarrer und 30 Pfarrer zihlen. EGR und EKR sowie die
Pfarrersynode fallen bei dieser Ordnung dahin.

3. Die Pfarrersynode

Der Gedanke, die Pfarrersynode konnte verschwinden, 16ste lebhafte Opposi-
tion aus und steigerte die Sympathie mancher Synodalen zur Synode.'?* Das
mehrtagige Zusammensein ist fir die zerstreut und oft abgelegen wohnenden
Pfarrer von unbestreitbarem Wert. Ebenso bringt der jahrliche Wechsel des
Tagungsortes willkommene Kontakte zwischen Kirchgemeinden und Pfarrern.
Fragwiirdig war nicht die Pfarrersynode an sich, sondern das falsche Uberge-
wicht, das die bisherige Ordnung den Pfarrern in der Leitung der Kirche verlieh.
Zugespitzt gesagt, beriet und beschloss die geistliche Behorde, die politische
genechmigte. Die zeitliche Beanspruchung der verschiedenen Gremien macht
dies deutlich: Die Kolloquien, aus Pfarrern bestehend, tagten gewohnlich
zweimal im Jahr zu meist langeren Sitzungen. Eine entsprechende politische
Korperschaft gab es nicht. Die Pfarrersynode behandelte Gesetzgebungs- und
Leitungsaufgaben nebst ihren spezifischen Pfarrerangelegenheiten wahrend
mehreren Halbtagen, der EGR erfahrungsgemass in zwei kurzen Sitzungen pro
Jahr, die mitsamt den zum Ausgleich eingefiihrten Kurzreferaten kaum mehr
als je eine Stunde dauerten. Der aus sechs Pfarrern und einem Assessor zusam-
12 In Graf, Ordnung, wird die Frage erortert, ob und wie die Pfarrersynode einer neuen Ordnung

integriert werden konnte. Dies ermoglichte manchen Synodalen, eine Neuordnung positiver zu
priifen.

78



mengesetzte Kirchenrat kam jahrlich zu mehreren mehrtagigen Sitzungen
zusammen. Der EKR hat nach Aussage eines ehemaligen Mitgliedes wahrend
Jahren seine Geschafte ohne Sitzung auf dem Zirkularweg erledigt.

Die Pfarrersynode hatte durch Jahrhunderte ohne die grossen Rechtsbefug-
nisse existiert. Der Bundstag hatte ihr seinerzeit einzig die Aufgabe der Prifung
und Aufnahme neuer Mitglieder (Rezeption) und der Aufsicht uber ihre Mit-
glieder (Zensur) Ubertragen. Dariiber hinausgehende Beschliisse mussten, um
Rechtskraft zu erlangen, dem Bundstag, resp. dessen evangelischem Teil, der
Evangelischen Session, unterbreitet werden. Diese war in ihren Entscheidungen
vollig frei.

Aus dem Studium der fritheren Ordnung erwuchs der Vorschlag: Die ge-
samte Leitung und Verwaltung der Kirche ist einer durch die Kolloquien
gewahlten «gemischten» Versammlung zu ubertragen. Die Pfarrersynode aber
behilt ihre urspringlichen Rechte der Rezeption und der Zensur bei und kann
sich vermehrt kirchlich-theologischen Beratungen widmen. In Fragen der Ge-
setzgebung erhalt sie ein Vorberatungs- und Antragsrecht (wie es in andern
Kantonalkirchen den Pfarrkapiteln zusteht). So kann sie wie bisher tagen.
Dieser Vorschlag wurde ohne Diskussion in die weiteren Beratungen libernom-
men.

E Die Kirchenverfassung von 1978
1. Der erste Entwurf

Gemass dem Synodalbeschluss von Tschiertschen setzte der EKR auf Ersuchen
des Kirchenrates zur Vorbereitung der Verfassungsrevision eine Kommission
von drei Mitgliedern aus EGR und EKR sowie vier vom Kirchenrat vorge-
schlagenen Synodalen ein. Die Gewahlten erledigten ihre Aufgabe auf Grund
eines bei Beginn vorliegenden Vorentwurfs bis zum Herbst 1965. Dem straff
formulierten Entwurf stellten sie einen ausfihrlichen Bericht voran, der
zunichst einen Uberblick tiber die Geschichte der Kirchenordnung gab. Dann
wurde aus einem Synodalreferat, das sich an die Gedanken von Rudolf Sohm
anlehnte, der Satz vom Widerspruch des Kirchenrechtes zum Wesen der Kirche
angeflihrt als «Hauptbedenken gegen allzu eifriges Organisieren-Wollen».
Weiter sagt der Bericht: «Die Erinnerungen an Jesus und die Reformatoren
sind immer lebendig geblieben und haben viele dazu verhalten, in den Organen
mit ithren Amtern nur das aussere Rahmenwerk der Kirche zu sehen, das dem
inneren Leben moglichst viel Freiheit lassen miisse.» Nach Anfuhrung der
verschiedenen Tendenzen unter den Beflirwortern einer Revision legt die Kom-

79



mission ihre Konzeption der vermehrten Laienmitarbeit dar. Die beste Mog-
lichkeit dafiir sieht sie im Ausbau der Kolloquien. Den EGR mochte sie
beibehalten in der Uberzeugung, «dass sich der reformierten Kirche keine
bessere Gelegenheit biete, Mianner in solcher Zahl, die in der Offentlichkeit
Ansehen und Vertrauen geniessen, die in Verwaltungsangelegenheiten so viel
Erfahrung besitzen, flir die Mitarbeit in der Kirche zu gewinnen. Die Kommis-
sion glaubt, dass diese Art der kirchlichen Behaftung der Laienkrifte und hier
besonders der Politiker ein Positivum darstellt, auf das man nicht verzichten
soll... Solange dieses kirchliche Organ seinen Beitrag fiir die Kirche leistet,
wird man es dankbar schatzen.»

Ein zweites Ziel ist ein besseres Zusammengehen und Zusammenarbeiten
zwischen Pfarrern und Nichtpfarrern. Deshalb soll der Pfarrer ex officio be-
ratend an den Verhandlungen des Kirchgemeindevorstandes teilnehmen, ausser
wenn er in Ausstand zu treten hat, und die Kolloquien sollen zusammengesetzt
sein aus Pfarrern, Vertretern der Kirchgemeinden und den im Kolloquialgebiet
wohnenden Mitgliedern des EGR. Letztere bekommen damit die Erlasse nicht
erst in der Endphase vorgelegt, sondern nehmen schon teil an deren Vorbe-
ratung. Auch sollen nicht bloss drei Vertreter des EGR an der Synode teilneh-
men, sondern ebenso drei Synodale Sitz und Stimme im EGR erhalten. Zusam-
mengefasst urteilt die Kommission: «Eine Zurucknahme des kirchlichen Auf-
trages, den unser evangelisches Bindnervolk seinen politischen Volksvertretern
anvertraut hat, wiirde eine Schmalerung der Basis unserer Kirche bedeuten, die
nicht zu verantworten ist.» Auf den Grossteil der Artikel des Verfassungsent-
wurfs muss nicht eingegangen werden, da manche aus bisherigen Verfassungen
stammen, andere bei der spateren Neubearbeitung ibernommen wurden.

Der Kommissionsbericht und der Verfassungsentwurf erregten jedoch hef-
tige Kritik: Der Bericht beruhe zu einseitig auf der These von Rudolf Sohm und
lasse die Begriindungen des Kolloquiums Nid dem Wald unberticksichtigt. Der
beherrschende Gesichtspunkt aller Vorschlige sei die anfechtbare Unter-
scheidung von Laien und Pfarrern und das Schlagwort von der «vermehrten
Mitarbeit der Laien». Das Problem sei nicht erkannt, dass Politiker, von einer
interkonfessionellen Wahlerschaft in ein Staatsamt gewahlt, gesamthaft und
obligatorisch als kirchenleitende Behorde zu wirken haben.

Den scharfsten Widerspruch entfachte die Gewichtsverlagerung von den
Pfarrergremien auf die beiden politisch gewahlten Kirchenorgane: Nach Art. 22
obliegt dem Evangelischen Grossen Rat «die allgemeine Leitung der Evangeli-
schen Landeskirche». Er berat als letzte Instanz alle vom Evangelischen Kleinen
Rat ausgearbeiteten Entwiirfe, formuliert sie endgiiltig, legt sie mit seiner

8o



Stellungnahme dem evangelischen Biindner Volk vor, resp. setzt sie in eigener
Machtvollkommenheit in Kraft. Er fuhrt die Oberaufsicht uber die Kassen,
stellt den Voranschlag auf, setzt den Steuerfuss fest und genehmigt die Jahres-
rechnung der Kirchenkasse.

Der EKR ist nach Art.24 «die oberste Vollziehungs- und Verwaltungsbe-
horde der Evangelischen Landeskirche». Er «beaufsichtigt alle Einrichtungen
der Evangelischen Landeskirche», speziell auch die Kirchgemeinden.

Die Tatigkeit von Kolloquien (Art.29 und 30), Synode (Art.31—33) und
Kirchenrat (Art.34—37) beschrankt sich auf Pfarrerangelegenheiten, Gemein-
deleben und Kultus. Der Synode kommt in Bezug auf Gesetzgebung und
Leitung der Kirche bloss das Recht auf Beratung und Stellungnahme zuhanden
des EGR zu.

Das Begehren, die Kompetenzen zwischen den verschiedenen Gremien klarer
zu verteilen, wurde erfiillt, aber um den Preis, dass alle Einrichtungen der
Landeskirche der Oberleitung und Aufsicht des EGR und EKR unterstellt
wurden.*°

Ist es zu verwundern, dass man in der Kritik von einem Riickschritt statt
Fortschritt sprach, einem Schritt in Richtung des fritheren Staatskirchentums?
Die Selbstandigkeit, die der Staat der Kirche gewahrt, ist schlecht gewahrt,
wenn die Kirche ihre Behorde fiir Gesetzgebung, Verwaltung, Leitung und
Aufsicht bloss vom Staat tibernimmt, statt sie selber zu wahlen. Dadurch wird
die Vorstellung genahrt, der Staat iibe immer noch die alte Kirchenhoheit aus.
Praktisch wiaren EGR und EKR iiberlastet, wenn sie alle hier angefiihrten
Aufgaben tibernehmen mussten.

Die Kompetenzverteilung in Kultus, der von einer geistlichen Behorde, und
Verwaltungsgeschifte, die von Laien zu behandeln sind, lasst sich theologisch
und rechtlich nicht vertreten und praktisch nicht durchfihren, da sich Kultus
und Verwaltung nicht immer eindeutig von einander trennen lassen.

Diese Einwande wurden in Zeitungsartikeln und in einem Flugblatt unter
dem Titel «Unser Standpunkt» verbreitet. Ein «Alternativentwurf», der von der
Kommission angefordert, in einer Sitzung erldutert, aber dann abgelehnt wor-
den war, wurde allen Synodalen zugestellt.

3% Die Geschlossenheit, aber auch Einseitigkeit von Bericht und Verfassungsentwurf hangt zusam-
men mit der Arbeitsweise der Vorberatungskommission. Vor der ersten Sitzung wurde den
Mitgliedern ein fertig ausgearbeiteter Entwurf zugestellt. Auf den Vorwurf hin, er beriicksich-
tige die Anliegen der Initianten zu wenig, wurde eine Zusammenfassung dieser Anliegen
angefordert. Dies wurde in einem Alternativentwurf (siche unten auf dieser Seite) versuchrt, der
mehrheitlich abgelehnt wurde. Daraufhin beschloss die Kommission laut Protokoll: «Es ist
Sache der Verfechter des unterlegenen Vorschlages Graf, in den Kolloquien resp. der Synode
ihre Sache aufzugreifen und entsprechende Antrige zu stellen» (21. XII. 1966). Auf das hin
verzichteten die «Verfechter» auf eine weitere Mitarbeit in der Kommission.

81



An der Synode in Landquart 1968 wurde abgestimmt tiber die Fragen:

1. Ist eine Revision der Kirchenverfassung erwiinscht?

2. Will man auf den von der Verfassungskommission vorgeschlagenen und
vom Kirchenrat ohne Abanderungen iibernommenen Entwurf eintreten?
Die Synodalen bejahten die erste Frage mit 86 zu o Stimmen. Der zweiten

Frage stimmten sie mit 49 zu 45 Stimmen zu.

2. Der Kompromiss

Der Antrag, auf den vorgelegten Entwurf einzutreten, war an der Synode von
Landquart nur knapp angenommen worden. Der Vorwurf wurde nicht entkraf-
tet, in den Vorbereitungen seien wesentliche Gesichtspunkte iibergangen wor-
den. Auch war bei der Abstimmung nicht allen Synodalen klar gewesen, was
«Eintreten» bedeutet. Aus diesen Griinden wahlte der Kirchenrat eine neue
Kommission, in der die verschiedenen Auffassungen vertreten waren. Ihr gehor-
ten vier Mitglieder der politischen Behorden, fiinf Synodale und dazu zwei
Frauen und zwei Minner als Vertreter der Kirchgemeinden an. Diese Kommis-
sion sollte unter Berticksichtigung des vorliegenden Entwurfes die ganze Frage
umfassender behandeln.

An erster Stelle wurde der umstrittenste Punkt geklart: Soll die «allgemeine
Leitung der Kirche» wie bis dahin durch die evangelischen Mitglieder des
politischen Grossen Rates ausgelibt werden oder soll dafiir ein Gremium von
Kirchgemeindevertretern neu gebildet werden? Eine Umfrage unter den evange-
lischen Grossraten zeigte, dass diese mehrheitlich eine Weiterarbeit im Kir-
chenorgan, selbst bei grosserer Inanspruchnahme, befirworteten. Nach zihem
Ringen gelangte man schliesslich zur Formulierung;:

Art.25 «Der Evangelische Grosse Rat setzt sich zusammen

1. aus den Abgeordneten des Grossen Rates, die der Evangelisch-reformierten Lan-
deskirche angehdren und sich zur Mitarbeit im Evangelischen Grossen Rat auf
schriftliche Anfrage hin ausdriicklich verpflichten.

2. aus 6o Abgeordneten, die von den Kolloquien bestimmt werden...»

Der Kompromiss fiel den Kommissionsmitgliedern nicht leicht. Er bedeutete
fur beide Richtungen einen Einbruch in ihre Grundsatze. Ein solcher neu
zusammengesetzter EGR hat einen andern Charakter als der bisherige. Er
entspricht dem Ideal einer integren Volkskirche unter christlicher Obrigkeit
nicht mehr und geniesst nicht mehr das obrigkeitliche Ansehen wie die frihere
staatlich-kirchliche Oberbehorde. Der neue Artikel erfillt auch die Forderun-

82



gen der Reformfreunde nicht, wie sie in These 3 ihrer Ziele ausgesprochen sind
(sieche S. 77): «...Ubergemeindliche Organe konnen die Kirchgemeinden nur
vertreten und fir sie bindende Beschliisse fassen, sofern sie von ihnen gewahlt
sind.» Der Kompromiss durchbricht und kompliziert den klaren Aufbau der
neuen Ordnung und ist ein Rest der fritheren staatskirchlichen Auffassung.

Aber schon im Artikel «Die Ordnung der Evangelischen Kirche in Graubiin-
den seit 1800», Biindner Monatsblatt 1963, war erwogen worden, dass die
Kirche das Recht hat, Personen, die auf Grund ihres Amtes offentliches An-
sehen geniessen und in Leitungs- und Verwaltungsaufgaben erfahren sind, an
ihrer Leitung zu beteiligen. Nur miisse deutlich werden, dass die Mitgliedschaft
in der Kirchenbehorde nicht obligatorisch mit der Wahl in das politische Amt
gegeben sei. Ein EGR ist darum nicht bloss eine konfessionelle Fraktion des
politischen Grossen Rates, sondern eine eigene kirchliche Behorde mit eigener
Ordnung.

Das Eigene besteht zunichst darin, dass die evangelischen Grossrate mit den
durch die Kolloquien gewahlten Vertretern zusammenwirken. Entscheidend ist,
dass ihre Mitarbeit freiwillig ist. Im Anschluss daran wurde bestimmt, dass die
Mitglieder des EGR auch an den Kolloquien teilnehmen sollen. Auf diese Weise
werden sie mit den Gegenstanden, uber die sie zu beraten und zu entscheiden
haben, von Anfang an vertraut. Nur so konnen sie vollberechtigte und voll-
verantwortliche Glieder der Kirchenleitung werden.

Der Kompromiss wurde vielfach bekidmpft und veranlasste zahlreiche
Stimmberechtigte zur Ablehnung des Gesamtentwurfes. Die Mehrzahl der
Reformfreunde stimmten ithm jedoch zu, weil ihre grundsatzlichen Ziele durch
ihn wohl abgeschwacht, aber nicht preisgegeben wurden.

Nach der Bereinigung der umstrittenen Abschnitte handelte es sich weithin
darum, allgemeine Bestimmungen, die fur jede offentliche Organisation gelten,
sinngemadss auf eine kirchliche Ordnung anzuwenden. Zwischen bloss rechtli-
chem Formalismus und einer zu eingehenden inhaltlichen Fillung musste ein
vertretbarer Mittelweg gefunden werden.

1975 wurde der Kommissionsentwurf dem Kirchenrat abgeliefert. Dieser
unterzog ihn einer griindlichen Bearbeitung. Dabei wurden viele Ausserungen
aus Gemeinden und Kolloquien bertcksichtigt.

3. Das Ergebnis

Die Synode beschloss 1976 in Maienfeld mit 65 zu 28 Stimmen, auf den
Verfassungsentwurf einzutreten und die Detailberatungen im Herbst durch-

83



zuflihren. An der ausserordentlichen Tagung am 1. und 2. November 1976 in
der Comanderkirche in Chur beriet die Synode den Entwurf in zweimaliger
Lesung abschliessend und stimmte ihm mit 55 zu 28 Stimmen zu. Darauf ging
die Vorlage den gesetzlichen Weg tiber den EGR,*** der sie empfehlend an die
Volksabstimmung weiterleitete. Am 26. Februar 1978 wurde die Verfassung mit
7795 Ja zu 7572 Nein, also mit dem knappen Mehr von 223 Stimmen, vom
evangelischen Blindnervolk angenommen.

Die Verfassung von 1978 enthilt gegeniiber der bisherigen einige weit-
gehende Neuerungen und gegeniiber denjenigen ihrer Schwesterkirchen auffal-
lende Besonderheiten. Diese hingen zusammen mit dem Bemuhen, die Her-
kunft und Entwicklung unserer Kirche zu bejahen, aber ins kritische Licht der
biblischen Botschaft zu stellen. Das wird im Gesamtaufbau wie in Einzelbestim-
mungen sichtbar. Ein kurzer Uberblick macht das deutlich:

Die Uberschrift lautet nicht mehr, wie die ihrer Vorgingerin: «Kirchliche
Verfassung fiir den Kanton Graubiinden evangelischen Teils», weil die Kirche
nicht mehr «als Religion des Staates» Bestandteil des Kantons Graubiinden ist.
Der heutigen Rechtslage entsprechend heisst sie: «Verfassung der Evangelisch-
reformierten Landeskirche Graubunden».

a) Allgemeine Bestimmungen
Der Name «Evangelisch-reformierte Landeskirche» und die Aussage:

«Im Sinne der Reformation griindet sie sich auf das Wort Gottes, wie es in der Bibel
tberliefert ist» (Art. 1)

enthalten konfessionelle Niherbestimmungen, aber keine ausschliessenden
oder polemischen Abgrenzungen. Denn als erstes wird in 6kumenischer Hal-
tung die Gemeinschaft «mit der gesamten Christenheit» im Bekenntnis «zu
Jesus Christus als ihrem Herrn» betont. Die Aufgabe der Kirche beschrankt sich
nicht mehr darauf, «christliches Leben in threm Verband zu wecken und zu

pflegen», sondern ist umfassender und ausgerichtet auf die Zukunft des Reiches
Gottes, indem es heisst:

«Sie bezeugt das ihr anvertraute Evangelium in Wort und Tat in der Hoffnung auf
das Kommen des Reiches Gottes» (Art. 1)

131 Den besten Uberblick iiber die Neuerungen und Besonderheiten des Verfassungsentwurfes gibt

die Botschaft des Evangelischen Kirchenrates auf die Herbstsitzung des EGR 1977, S. 42ff.

84



b) Die Kirchgemeinde, Art.3—-16

Bisher galten die Kirchgemeinden als Organe der Landeskirche, umschrieben
im Abschnitt «Rechte und Pflichten der kirchlichen Organe». Die neue For-
mulierung lautet:

«Die Evangelisch-reformierte Landeskirche Graubitinden ist die Gemeinschaft aller
Einwohner, die einer ihrer Kirchgemeinden angehoren» (Art. 1).

Die Zugehorigkeit zu einer Kirchgemeinde ist damit als das Primare bezeich-
net. Der neue Stellenwert der Kirchgemeinde wird auch sichtbar, indem ihr ein
spezieller Abschnitt gewidmet ist. Erst darauf folgen in Abschnitt C die Organe
der Evangelisch-reformierten Landeskirche. Art. 3 betont:

«Die Kirchgemeinde erfillt ihre Aufgabe im Rahmen der landeskirchlichen Ordnung
selbstandig...
Sie wirkt an gesamtkirchlichen Aufgaben mit.»

Sie ist nicht bloss Verwaltungsbezirk des grosseren Verbandes, sondern geht
rechtlich dem lbergemeindlichen Zusammenschluss voran. Aber sie ist nicht
losgelost von der Landeskirche. Doch ist sie innerhalb dieses Verbandes selb-
standig. Diese Auffassung ist begriindet im Neuen Testament. Dort wird an
mehreren Stellen die einzelne Ortsgemeinde mit dem Ausdruck ecclesia (Kirche)
bezeichnet. Ein neues Verstandnis wird auch sichtbar in der Bestimmung;:

«Sie tragt die Verantwortung fur die in ihr ausgeiibten Dienste...»

Die Kirchgemeindeglieder sind damit nicht nur passiv «in den Kreis ihrer
Pflege gestellt » (alte Verfassung §3), sondern gemeinsam verantwortlich und
zum aktiven Mitwirken aufgerufen. Sie tiben diese Verantwortung aus durch
die Organe der Kirchgemeinde:

«1.die Kirchgemeindeversammlung,
2. der Kirchenvorstand,

3. das Revisorat,

4. das Pfarramt» (Art.7).

Der Kirchgemeindeversammlung sind allgemein tbliche und notwendige
Geschifte tibertragen wie Wahlen, Gesetzgebung, Aufsicht iiber die Verwal-
tung. Sie kann aber auch Antrage zuhanden des Kolloquiums und des Kirchen-
rates stellen. Sie ist damit rechtlich das erste Organ der Kirchgemeinde.

Gesamthaft lautet die Aufgabe des Kirchgemeindevorstandes in Art.13:

85



«... Er wahrt und fordert das kirchliche Leben in der Gemeinde .. .»

Thm obliegt insbesondere neben den allgemeinen Rechtsgeschiften die «Un-
terstitzung und Beaufsichtigung der kirchlichen Amtstrager». Die For-
mulierungen weisen in Richtung eines echten Presbyteriums.

Der Satz:

«An den Sitzungen nimmt in der Regel der Pfarrer oder eine Vertretung der kirchli-
chen Amtstriger mit beratender Stimme teil» (Art. 12,3)

entspricht freilich diesem Gedanken nur mangelhaft und erweckt den Anschein,
als sei der Kirchgemeindevorstand doch wieder nur fiir die dusseren Aufgaben
zustandig, und der Pfarrer sei ein Angestellter.

In Art. 16 heisst es vom Pfarrer:

«... Seinen Auftrag...erfillt er auf Grund dieser Verfassung und innerhalb der
gesetzlichen Bestimmungen in Verantwortung gegeniiber dem Herrn der Kirche.»

Damit wird die Stellung des Amtstragers verdeutlicht. Wohl wirkt er inner-
halb der kirchlichen Ordnung, soll aber gegeniiber Wiinschen und Stromungen
in der Gemeinde den notigen Freiraum wahren.

c) Die Organe der Evangelisch-reformierten Landeskirche, Art. 17—35

In unserer Verfassung sind die Kirchgemeinden des Kantons zusammenge-
schlossen zur Landeskirche mit verbindlicher Rechtskraft, im Gegensatz zur
sog. kongregationalistischen Auffassung (heute vor allem von den Baptisten
vertreten). Dort ist die Einzelgemeinde allein die wirkliche Form von Kirche.
Zusammenschliisse von Gemeinden sind bloss Biinde oder Verbande. Unsere
Landeskirche ist nicht nur eine praktische Hilfe zur Vereinheitlichung der
Ordnung und zum Ausgleich zwischen kriftigeren und schwicheren Gemein-
den. Die Einzelgemeinde ist wohl die primare, konkrete Form christlicher
Kirche. «Ecclesia» ist aber im Neuen Testament ebenso die Gesamtheit aller
Glaubenden als Glieder an einem Leibe unter dem Haupte Jesus Christus. Die
Zugehorigkeit der Gemeinden zur gesamten einen Kirche wird zeichenhaft
konkret in der Zugehorigkeit zur Landeskirche.

In Art. 17 werden die «Organe der Evangelisch-reformierten Landeskirche»
aufgefthrt:

«1.das evangelische Biindnervolk,
2. die Kolloquien,

3. die Synode,

86



4. der Evangelische Grosse Rat,
5. der Kirchenrat,
6. die Rekurskommission.»

In Art. 18 steht an erster Stelle, als oberste Rechtsinstanz, die Gesamtheit der
stimmberechtigten Kantonseinwohner evangelischer Konfession, das evangeli-
sche Biindnervolk. Dieses hat abzustimmen tiber Anderungen der kirchlichen
Verfassung, tiber verbindliche Erlasse und tiber grossere Ausgaben. Die Stimm-
berechtigung beginnt mit 16 Jahren, da die Kirche die Jugendlichen mit der
Konfirmation als vollberechtigte Gemeindeglieder anerkennt. Mit dieser Aus-
dehnung der Stimmberechtigung sowie mit dem Zusatz «ohne Unterschied der
Staatszugehorigkeit» zeigt die Verfassung, dass die Kirche in Fragen der Mit-
gliedschaft nicht an die staatlichen Normen gebunden ist.

Die Kolloquien, Art.20 und 21, sind nicht mehr regionale Versammlungen
der Synodalen, sondern der nachste Kreis der ibergemeindlichen, landeskirchli-
chen Ordnung. Ausser den Synodalen gehoren ihnen gewahlte Vertreter der
Kirchgemeinden an. Jede derselben ordnet mindestens ein Mitglied ab, grossere
auf je 2000 Gemeindeglieder einen Abgeordneten mehr. Dazu kommen die
Angehorigen des EGR. Die Kolloquien beraten die Geschafte der Landeskirche
vor und helfen mit bei der Ausfilhrung der Beschlusse.

«Das Kolloquium ist das verbindende Glied zwischen Kirchgemeinden und Landes-
kirche. Es fordert den Kontakt der Kirchgemeinden untereinander» (Art.21).

Das geschieht durch

«Planung und Ordnung der kirchlichen Dienste innerhalb des Kolloquialge-
bietes...und Behandlung regionaler und gesamtkirchlicher Fragen» (Art.21.1)

Die Mithilfe bei der Aufsicht uber die Amtsfilhrung der Pfarrer und
Religionslehrer, Art.21.5 ist die zeitgemasse Form des urspriinglichen Auf-
sichtsrechtes der Synode (Zensur tber die Pfarrer). Die Kolloquien erhalten
durch die neue Zusammensetzung ein grosses Gewicht. Durch sie beteiligen
sich die Kirchgemeinden vermehrt an den Aufgaben der Landeskirche, sind aber
damit direkter deren Ordnung unterstellt. Die Verteilung gesamtkirchlicher
Aufgaben auf die Region tragt der Vielfalt des Kantons Graubiinden Rechnung.

An der Zusammensetzung und Durchfiihrung der Synode, Art.22—24 hat
sich nur wenig gegentiiber ihrer fritheren Form gedndert. Neu ist, dass der
Kirchenrat an ihren Sitzungen nur mit beratender Stimme teilnimmt. Sachge-
mass ist das Wegfallen des politischen Assessorats. Die synodalen Kompetenzen
in Gesetzgebung und Leitung der Gesamtkirche sind wesentlich eingeschrankt.

87



Jetzt legt die Synode dem EGR Stellungnahmen, Antrage, Anregungen vor, die
dieser frei berit, formuliert, in Kraft setzt oder ablehnt. Die Synode soll sich
auf ihre theologischen und seelsorgerlichen Aufgaben konzentrieren. Die Griin-
de, die Pfarrersynode beizubehalten, wurden in einem fritheren Zusammenhang
(sieche S. 78ff.) besprochen.

Die Bezeichnung Evangelischer Grosser Rat wurde fir das neue Organ aus
Tradition beibehalten. Seine jetzige Form ist aber nicht nur Korrektur der
friheren.

«Dem Evangelischen Grossen Rat obliegt die allgemeine Leitung der Evangelisch-
reformierten Landeskirche...» (Art.27).

Damit gleicht er in Gesetzgebung, Aufsicht tiber die Verwaltung und Wahl
der ausfiihrenden Behorden einem Parlament. Seine Mitglieder sind sachlich
und zeitlich intensiver beansprucht als frither. Gut uiberlegte Wahlen durch die
Kolloquien entscheiden dartiber, wie in ihm die verschiedenen Kreise (auch
Jugendliche, Frauen, Pfarrer etc.) vertreten sind. Ob und wie weit er tiber das
formal juristische und bloss verwaltungstechnische hinaus wirkt, hangt von der
Einstellung seiner Mitglieder ab. Die Verfassung ist in ihren Aussagen dartiber
zuriickhaltend.

Der Kirchenrat, Art.29—32 zahlt nicht mehr wie frither sechs Synodale und
einen politischen Assessor, sondern vier Nichtsynodale und drei Synodale. Die
Synode wihlt zwei aus ihrer Mitte, der Dekan gehort von Amtes wegen dazu.
Die vier ubrigen wahlt der EGR. Er bestimmt auch den Prasidenten und den
Vizepriasidenten. Somit bilden die Nichtsynodalen die Mehrheit, und der Dekan
der Synode wird nicht automatisch Kirchenratsprasident. Der Kirchenrat
wohnt dem EGR wie der Synode mit beratender Stimme bei. Als Ausfihrungs-
organ liegt das Schwergewicht seiner Tatigkeit in der Vorbereitung und im
Vollzug der Geschifte der Kirchenleitung. Da er die Oberaufsicht iiber die
Kirchgemeinden und Kolloquien austbt, die Pfarrwahlen bestatigt und die
Landeskirche nach aussen vertritt, kommt ihm erhebliches Gewicht zu. Dies
wird verstarkt durch die Ubernahme von Aufgaben, die vorher dem Evangeli-
schen Kleinen Rat oblagen. Dieser verlor durch die neue Zusammensetzung des
Kirchenrates sein Daseinsrecht. Einzelne seiner Aufgaben wurden auch der neu
geschaffenen Rekurskommission, Art.33—35 ubertragen.

d) Austritt aus der Evangelis:ch-reformierten Landeskirche

Die Artikel 36—38 filhren weiter, was in Art.4 Uber die Zugehorigkeit zur
evangelischen Kirchgemeinde ausgesagt ist. Vor Einfiihrung der Bundesverfas-

88



sung von 1874 mit ihrer Gewahrung der Glaubensfreiheit war die Zugehorig-
keit zur einen oder andern Konfession Bestandteil der Staatsbiirgerschaft. Von
daher setzt auch die heutige Verfassung den Begriff «Personen evangelischer
Konfession» noch als bekannte Grosse voraus und beschrankt sich vor allem
nur auf die Frage des Kirchenaustritts. Heute miisste man wohl auf die Pro-
bleme der Kirchenmitgliedschaft in der Volkskirche, der Beanspruchung kirch-
licher Dienste durch Nichtmitglieder u.a. naher eingehen.

e) Die Kantonale Evangelische Kirchenkasse

Artikel 39 und 40 geben der Kirchenkasse die verfassungsmassige Grundlage.
Die naheren Bestimmungen sind in einem besonderen «Gesetz uiber die Kan-
tonale Evangelische Kirchenkasse» enthalten sowie unter den Aufgaben des
EGR (Art.27.4 und 5) und des Kirchenrates (Art32.6) angeftihrt.

Zusammenfassend kann zitiert werden, was im Abschied des EGR zur
Totalrevision der Kirchenverfassung an die Stimmberechtigten als wesentliche
Neuerung bezeichnet wird:

«1.Das bisher fehlende Initiativrecht des Volkes ist verwirklicht (Art. 43). Ausserdem
wird das fakultative Finanzreferendum (Art. 19.3) eingefiihrt.

2. Die Kirchgemeinden erhalten eine wesentliche Aufwertung durch ihre Vertretung
in den ubergeordneten Entscheidungsgremien...

3. Die Mitarbeit der Laien ist nun auch in der Leitung der Kantonalkirchen mog-
lich: s

4. Das Verfahren der Legislative und der Exekutive wird vereinfacht, indem nicht
mehr je zwel, sondern nur je ein Gremium besteht...

5. Das Rekursrecht (Art.33-35) und die Kantonale Evangelische Kirchenkasse
(Art. 39—40) werden in der Verfassung verankert.

6. Das Stimmrecht in kirchlichen Angelegenheiten wird auf 16 Jahre herabgesetzt...

7. Die neue Kirchenverfassung ist systematisch und klar aufgebaut. Sie halt sich an
den Grundsatz, dass die Verfassung nur die grundlegenden Bestimmungen enthal-
ten soll und alle Einzelheiten in die aufgrund der Verfassung auszuarbeitende
Kirchenordnung gehoren.»

Die vom evangelischen Biindnervolk angenommene Verfassung trat auf den
1. Januar 1979 in Kraft. Ein sorgfaltig vorbereiteter Fahrplan fir Wahlen und
Amtsantritt der neuen Behorden ermoglichte einen reibungslosen Ubergang zur
neuen Ordnung. Die Ausfiihrungsbestimmungen fir die einzelnen Organe
wurden rasch beraten und in Kraft gesetzt. Die gefreute Einfiihrung der neuen
Verfassung ist vor allem der kundigen und intensiven Tatigkeit des Kirchen-
rates und seines Aktuars zu verdanken.

89



Abkirzungen
EGR Evangelischer Grosser Rat

EKR Evangelischer Kleiner Rat

KiGS Kirchliche Gesetzessammlung von 1854

KiVv Kirchliche Verfassung fiir den Kanton Graubiinden evangelischen Teils
1874/1894

uv Unmassgeblicher Vorschlag 1808

Verfassungen und Gesetzessammlungen

A Eidgenossische, Kirche und Staat betreffende Artikel
(In der vorliegenden Arbeit behandelt)

Verfassung der Helvetischen Republik 1798, Art.6 (S.31)
Die Mediationsverfassung 1803

Der Bundesvertrag 1815

Bundesverfassung 1848, Art. 44 (S.45)

Bundesverfassung 1874, Art. 49 und 50 (S.55)

SN

oy

Biindnerische

[lanzer Artikel 1524 (S.14)

Ilanzer Artikel 1526 (S.14ff.)

Konstitution 1800 (S. 32)

Kantonsverfassung 1803, Art. 11 (S.37)
Kantonsverfassung 1814, Art. XVII (S. 38f.)
Kantonsverfassung 1854, Art.13 u. 40 (S. 45 ff.)
Kantonsverfassung 1880, Art.11 (S.55)

all it ab- il il o

(@)

Kirchliche
(auch abgelebnte)

. Bundstagsbeschluss zur Schaffung der Synode 1537 (S.18-21)
. Confessio Raetica und Placita Synodi... 1553 (S.20-25)
. Leges Synodales 1645, gedruckt 1793 und 1825 (S.29)
. Unmassgeblicher Vorschlag 1808 (S.33—37)
. Kirchliche Gesetzessammlung 1854 (S.39—40)
. Kirchenverfassung fiir den Kanton Graubiinden evangelischen Theils (Vorschlag
Sprecher) 1854 (S. 40—43)
. Kirchliche Verfassung fiir den Kanton Graubiinden evangelischen Theils (Vorschlag
Planta) 1854/55 (S.43) ‘
8. Kirchliche Verfassung fiir den Kanton Graubiinden evangelischen Teils 1874
(S.48-55)
9. En?wurf einer Kirchenverfassung fiir die evangelisch-ratische Kirche des Kantons
Graubiinden 1871 (Privatmeinung, abgelehnt) (S. 49)
ro. Kirchliche Verfassung fiir den Kanton Graubiinden evangelischen Teils 1894
(S. 66-67)
11. Verfassung fiir die Evangelisch-Ritische Kirche (Vorschlag) 1921 (S.67-68)
12. Verfassung fiir die Blindnerische Evangelische Kirche (Vorschlag) 1921/22 (S.69—71)

AN A B H

~

90



13. Verfassung der Evangelischen Landeskirche des Kantons Graubiinden (Vorschlag)
1967 (S.80-82)

14. Verfassung der Evangelisch-reformierten Landeskirche in Graubiinden (Alternativ-
Vorschlag) 1967 (S.79ff.)

15. Verfassung der Evangelisch-reformierten Landeskirche Graubtlinden 1978 (S. 82—89)

Benutzte Literatur

Balzer Hans, Der Kanton Graubiinden in der Mediationszeit (r803—1813). Chur 1918.
(Balzer)

Barth Karl, Die Kirchliche Dogmatik, Bd. IV, 2. Zollikon-Ziirich 1955. Sonderdruck aus
Bd. IV, 2: Die Ordnung der Gemeinde.

Berger Hans, Die Reformation in Chur und ihre Auswirkungen auf Biinden. Chur 1967.
(Berger)

Bezzola Rudolf, Geschichte der Bestrebungen zur Einfithrung der Presbyterial- und
Synodalverfassung in Graubiinden seit 1852. Vervielfiltigt erschienen 1956. (Bezzola)

Bloesch Emil, Geschichte der Schweizerisch-Reformierten Kirchen. Bern 1898. (Bloesch)

Brunner Emil, Das Missverstandnis der Kirche. Tlibingen 1951.

Bullinger Heinrich, Das Zweite Helvetische Bekenntnis 1566. Deutsche Ausgabe von R.
Zimmermann und W. Hildebrandt, Ziirich 1936.

Camenisch Emil, Die Confessio Raetica. Jahresbericht der Historisch-antiquarischen
Gesellschaft Graubiinden 1913. (Camenisch, Confessio)

— Biindnerische Reformationsgeschichte. Chur 1920. (Camenisch, Reformation)

— Das Ilanzer Religionsgesprach, 7.—9. Januar 1526. Chur 1925. (Camenisch, Ilanz)

Campell Ulrich, Historia Raetica, 2. Bd. Hg. von Placidus Plattner, Basel 1890, Deutsch
von Conradin von Mohr, Chur 1851.

— Raetiae alpestris topographica descriptio. Hg. von C. I. Kind, Basel 1884.

Caprez-Roffler Greti, Die Pfarrerin, Lebenserinnerungen der ersten Biindner Theologin.
Chur 1981. (Caprez)

Cavelti Urs, Die offentlich-rechtlichen Religionsgemeinschaften im schweizerischen
Staatskirchenrecht. Freiburg 1954 (Cavelti)

Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 7 Bde., 3. Aufl., Tibingen 19561965

Dombois Hans, Das Recht der Gnade. Oekumenisches Kirchenrecht 1. Witten 1969.

Farner Alfred, Die Lehre von Kirche und Staat bei Zwingli. Tibingen 1930. (Farner)

Feine Hans Erich, Kirchliche Rechtsgeschichte. Bd. I: Die Katholische Kirche. 4. Aufl.
Weimar 1964.

Fuchs Johannes Georg, Aus der Praxis eines Kirchenjuristen. Ziirich 1979. (Fuchs)

Furger Hans, Das biindnerische Corpus catholicum. Chur 1914. (Furger)

Giacometti Zaccaria, Quellen zur Geschichte der Trennung von Staat und Kirche.
Tibingen 1926.

Graf Werner, Evangelische Kirchenordnung im Freistaat Gemeiner Drei Biinde. Zwing-
liana Bd. XI, Heft 1o, 1963 Nr.2, Ziirich. (Graf, Kirchenordnung)

— Die Ordnung der Evangelischen Kirche in Graubiinden seit 1800. Biindner Monats-
blatt Nr.7/8, Chur 1963. (Graf, Ordnung)

Hofmeister Sebastian, Akten zum Religionsgespriach in Ilanz. Neu hg. Chur 1904
(Hofmeister, Akten)

Holl Karl, Gesammelte Aufsatze zur Kirchengeschichte, Bd. I: Luther. 6. Aufl. Ttubingen
1932. (Holl, Luther)

Jecklin Constanz, Urkunden zur Verfassungsgeschichte Graubiindens bis 1814. Jahres-
bericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft Graubiinden 1882/1883/1885.
(C. Jecklin, Urkunden)

91



— Urkunden zur Staatsgeschichte Graubiindens. Jahresbericht der Historisch-anti-
quarischen Gesellschaft Graubtinden 1890/1891

Jecklin Fritz, Materialien zur Standes- und Landesgeschichte Gemeiner Drei Biinde
1464—1803. Basel 1907—09. (F. Jecklin, Materialien)

Jenny Wilhelm, Der Hirte. Eine Darstellung der Gestalt und Verkiindigung des Biind-
nerischen Reformators Johannes Comander. Chur 1945. (Jenny, Hirte)

— Johannes Comander. 2 Bde. Ziirich 1969.

Klaui Paul, Freiheitsbriefe, Bundesbriefe, Verkommnisse und Verfassungen 1231-1815.
Quellenhefte zur Schweizergeschichte I, 5. Aufl., Aarau 1972.

Kuoni Andreas, Rekurspraxis des Kleinen und Grossen Rates. Bd. II, Nr. 1169. Chur
1903—1915. (Kuoni, Rekurspraxis)

Lampert Ulrich, Kirche und Staat in der Schweiz. 3 Bde. Basel 1929-1939. (Lampert)

Liver Peter, Die Biindner Gemeinden. Chur 1947. (Liver, Gemeinden)

— Verfassungsgeschichtlicher Uberblick, als Einleitung zur Verfassung fiir den Kanton
Graubuinden. 1949. (Liver, Uberblick)

— Die Graubtindner Kantonsverfassung des Jahres 1854. Chur 1954 (Liver, Kantonsver-
fassung 1854)

Locher Gottfried Wilhelm, Die Zwinglische Reformation im Rahmen der europaischen
Kirchengeschichte. Gottingen/Zuirich 1979. (Locher)

Michael Jakob, Die Assessoren an der evangelisch-ratischen Synode. Bundner Kirchen-
bote 1959. (Michael)

Miiller Ernst Friedrich Karl, Bekenntnisschriften der reformierten Kirche, 1903

Niesel Wilhelm, Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort
reformierten Kirche, 2. Aufl., Zollikon-Ziirich 1938

Pieth Friedrich, Bundnergeschichte. Chur 1945. (Pieth)

Pfister Rudolf, Kirchengeschichte der Schweiz. Ziirich 1964 ff.

Planta Peter Conradin, Kommissionalbericht iiber die Reform unseres evangelischen
Ib(ircl‘i:enwesens im Sinne einer freien Volkskirche. Chur 1855. (Planta, Kommissional-

ericht)

— Biographie des Professor und Dekan Georg Sprecher. Chur 1888. (Planta, Sprecher)

Pol Luzius, Unmassgeblicher Vorschlag zu einer Revision und zweckmassigen Einrich-
tung der Synodalordnung und des Kirchenwesens im Kanton Graubiinden. Luzein
1807. (Pol)

Porta P. D. Rosius de, Historia reformationis ecclesiarum Raeticarum. 2 tom. Curiae
Raetorum et Lindaviae 1771-1774. (de Porta, Historia)

Scheuner Ulrich, Kirche und Staat. Artikel in: Die Religion in Geschichte und Gegen-
wart, Bd. III, Spalte 1327-1336, 3. Aufl. Tibingen 1959. (Scheuner, Kirche und Staat)

— Kirchenregiment. Artikel in: Die Religion in Geschichte und Gegenwart, Bd. III,
Spalte 1520-1522. 3. Aufl. Tubingen 1959. (Scheuner, Kirchenregiment)

Schiess Traugott, Bullingers Korrespondenz mit den Graubiindnern 1533—1575, Quellen
zur Schweizer Geschichte 23—25, Basel 1904/1906

Schmid Christian, Staat und Kirche in Graubiinden. Biindner Jahrbuch 1936. (Schmid)

Schoch Max, Evangelisches Kirchenrecht und biblische Weisung. Ziirich 1954. (Schoch)

Schweizer Eduard, Das Leben des Herrn in der Gemeinde und ihren Diensten. Zirich
1946.

— Gemeinde nach dem Neuen Testament. Theol. Studien Heft 26. Zollikon 1949.

— Geist und Gemeinde im Neuen Testament und heute. Theol. Existenz N.F. Heft 32.
Munchen 1952.

Sohm Rudolf, Kirchenrecht, Bd. I: Die geschichtlichen Grundlagen. Leipzig 1892.

Sprecher Georg, Synodalproposition Uber Staat und Kirche und ihre gegenseitige Ver-
tretung. Chur 1852. (Sprecher)

92



Truog Jakob Rudolf, Die Lostrennung der Kirchgemeinde von der Einwohner- und
Burgergemeinde. Chur 1918.

— Zum Entwurf der neuen Kirchenverfassung. Chur 1924.

— Der Bindner Priadikantenstreik von 1790. Chur 1936. (Truog, Pradikantenstreik)

— Aus der Geschichte der Evangelisch-Ratischen Synode 1537-1937. Chur 1937.
(Truog, Synode)

Vasella Oskar, Bauernkrieg und Reformation in Graubiinden, 1525—1526. Zeitschrift fiir
Schweizerische Geschichte. Ziirich 1940. (Vasella 1525/26)

— Der bauerliche Wirtschaftskampf und die Reformation in Graubiinden (1526 bis
etwa 1540). Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft Graubiinden
1943. (Vasella 1526/40)

Wernle Paul, Der schweizerische Protestantismus in der Zeit der Helvetik. 2 Bde. Ziirich
1938/42. (Wernle)

Wolf Erik, Ordnung der Kirche. Frankfurt 1961. (Wolf, Ordnung der Kirche)

Wolf Ernst, Barmen, Kirche zwischen Versuchung und Gnade. Miinchen 1957

Zimmerli Jakob, Dekan Luzius Pol. Schiers 1923. (Zimmerli)

23






	Die Ordnung der Evangelischen Kirche in Graubünden von der Reformation bis 1980

