
Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 103 (1973)

Artikel: Rätoromanische Literaturgeschichte : aus den Handschriften von P.
Placidus Spescha

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595978

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rätoromanische Literaturgeschichte

Aus den Handschriften von P. Placidus Spescha
zusammengestellt von

Iso Müller





Einleitung

Pater Placidus Spescha (1752-1833), ein gebürtiger Trunser,
interessierte sich nicht nur utn die Geschichte der romanischen Sprache,

sondern auch um deren Literatur. Zuerst ging es nur um einen

Katalog romanischer Bücher und Schriften, der aber immer mehr
erweitert und vertieft wurde. Es folgten treffliche Einzel-Charakteristiken,

die alle zusammen schliesslich eine, wenn auch begrenzte, so

doch erstmalige rätoromanische Literaturgeschichte darstellen.
Die erste Periode begann nach Spescha im 8.Jh. und dauerte bis

zum 13. und 14., ja «beinache bis zum 15. Jahrhundert.» Es waren
«die finsteren Jahre der romanischen Literatur».1 Was Spescha hier
diskutierte, gehörte mehr in die Sprach- als in die Literaturgeschichte.

Schon mehr interessiert uns die folgende Epoche.

I. Das Zeitalter des «Schwertes»

Auf die vorhergehende Zeit der politischen «Unterwerfung»
folgte vom 15. bis zur Mitte des 17. Jh. das Zeitalter des «Schwertes»,

das mithin von der Gründung des Trunser Bundes (1424) bis

zum Ende der Bündner Wirren (1618-39) dauerte.2 Spescha spricht
hier von der «Literatur des mittleren Zeitalters».3 Die eigentliche
«literatura poetika» war noch nicht angebrochen.4 Faktisch bietet
unser Forscher hier nur Notizen über die Epoche von Bifrun (1560)
bis Grass (1683), die Bibel und Konfession betreffen. Von Johann
von Travers (1483-1563) aus Zuoz, dem «Begründer der rätischen
Literatur», weiss P. Placidus, wenn wir uns nicht täuschen, nichts
zu berichten. Über den Cudesch da Psalms von Durisch Chiampel
(1562) gibt unser Historiker nur ungefähre bibliographische
Angaben, so dass wir daraus schliessen müssen, er habe sich mit diesem
Buche nicht näher befasst.5

1 PI. Sp. 18 II. S. 67, 69.
2 PI. Sp. 13 II. S. 276 Dec. Chrest. IV. S. 720.
3 PI. Sp. 18 II. S. 70. Für Spescha geht sonst die «mittlere Zeit» (Mittelalter), in der

ganz Rätien nach seiner Ansicht in Religion und Sprache einheitlich gewesen wäre,
bis 1424 (Trunser Bund) und 1499 (Schwabenkrieg). B 1773 S. 137; PI. Sp. 25
S. 2 Spescha 188; ähnlich auch B 43 II. S. 80-81. Dabei schreibt P. Placidus
gerne 1494 statt 1499, so auch in PI. Sp. 4 S. 475 Spescha 129. Mit Spescha wird
Pieth-Hager, Pater Placidus a Spescha, 1913, zitiert.

4 PI. Sp. 13 II. S. 276 Dec. Chrest. IV. S. 720.
5 PI. Sp. 26 II. S. 50 Randnotiz.

3



Mehr Gedanken machte sich Spescha über die «Interpretation
des Neuen Testamentes», die Jachiam Bifrun 1560 ediert hatte.6 Dieser

«war meines Wissens der erste, welcher das Neue Testament in
der romanischen Sprache herausgab.»7 Nach Speschas Überzeugung
waren es die katholischen Nachbarländer, das mächtige Osterreich
und die italienischen Stadtstaaten, welche den Verfasser zu einer
solchen abwehrenden Arbeit drängten. «Anlass dazu gab die
Beschränkung der Denk- und Handlungsart, die von Osten nach
Süden herwehete; nachdem man aber diese Feinde besiegt zu haben
glaubte, athmete man freie Luft und dachte an Künsten und
Wissenschaften». «Es enthielt eine Erklärung des neuen Testaments in
der Oberengadeiner Mundart und war vermuthlich in Basel
gedruckt.»8 Da die Erstausgabe keinen Druckort angab, stützte sich

Spescha hierin wohl indirekt auf eine Notiz von Chiampell.9
An Bifrun schliesst unser Spescha-Katalog die Bref apologetica

von Gion Antoni Calvenzano an. Wie Bifrun von Norden, so stammte
Calvenzano «von Süden her und schienen in der Denkungsart so

gegeneinander anzuschlagen und zu streiten, wie der Nord- mit dem
Südwind zu streiten pfleget. Es wurde in Mailand im J. 1612
abgedruckt und enthielt eine apologetische Abhandlung, die in einem
vermischten Dialekt und einer sehr verfinsterten Schreibart abge-
fasst war. Er nannte sich ein Oblatenpriester und schrieb, wie man's
damals von der Religion in Italien dachte.»10 Über den Inhalt
äusserte sich Spescha nochmals: « Seine Moral ist ganz cisalpinisch und
seine Schreibart verworren. Sie gleicht einem vermischten Jargon
von unterschiedlichen Dialekten, wovon der von Surset die Oberhand

behält.»11 Spescha notiert übrigens, Calvenzanos Opus sei

«aus dem Französischen» übersetzt.12
Über die Leistung des evangelischen Pfarrers Stefan Gabriel

("j" 1638) ist Spescha zunächst wenig orientiert. 1816 notierte er
«einen gewissen Gabriel, der einige Psalmen in Reime übersetzte»,
führt aber davon nur Psalm 1 an, dazu noch aus der Churer Edition

6 PI. Sp. 13 I. S. 38 und PI. Sp. 16 III. S. 9, dazu A 40a I. S. 35-36.
7 PI. Sp. 18 II. S. 69 Vgl S. 51.
8 PI. Sp. 26 II. S. 19, 49-50.
9 Über Bifrun u. seine Bibelausgabe siehe A. Frigg im Bündner Monatsblatt 1958

S. 36-40.
10 PI. Sp. 26 II. S. 50.
11 PI. Sp. 18 II. S. 51-52.
12 PI. Sp. 10 S. 43. Nur kurze Erwähnung in PI. Sp. 13 S. 38.

4



des Ilg ver sulaz von 1683, nicht ohne seine Unwissenheit über die
Genesis dieser Übertragung zu offenbaren.13 Erst 1819 weiss er zu
berichten: «Gabriel war ein feiner Dichter und einer der älteren.»
Wenn Spescha auch noch einen prosodischen Vorbehalt anbringt,
so gesteht er doch von Gabriel: «Er hat das richtige Ziel
getroffen.»14 Auch 1820 äusserte er sich sehr positiv: «Einer der ersten
Poeten im Fache dieser Kunst war ein gewisser Gabriel», immer
noch gestützt auf die Auflage von 1683, doch weiss er auch von der
Erst-Edition von 1611 und fügt hinzu: «Neulich wurde es von neuen
aufgelegt, wo aber weiss ich nicht.» Er meint damit wohl die Churer
Auflage von 1815.15

Gleichzeitig äusserte sich Spescha: «Der erste, welcher an eine
Übersetzung des Neuen Testaments dachte, war, wenn ich mich
nicht irre, der oben angezogene Stephan Grabriel von Ilanz. Das
Werk erschien im J. 1648 und folglich war auch die erste Übersetzung

des romanischen Vater unser darin begriffen. Das Druckort ist
mir aber unbekannt. Die Schreibart war nach der Mundart des

Oberlands so, wie man in der Herrschaft Sacs sprach, eingerichtet.
Zufolge meines Bewusstseyn(s) aber enthielt die Übersetzung nur jene

Theile der H. Schrift in sich, die die Reformazion damals als
kanonisch ansah.»16 Das Vater unser war schon im Katechismus von
Stephan Gabriel enthalten, aber das Neue Testament gab erst dessen

Sohn und Nachfolger Luci Gabriel (j* 1663) in Basel 1648
heraus.17

Biblischen Charakter hatte auch das Werk, das Ludwig Molitor
1656 in Basel unter dem Titel: Un cudeschet de soinchias historias
herausgab. In seinen fast sämtlichen Erwähnungen betrachtet Spescha

den Verfasser als Pfarrer von Andeer. Wohl wirkte dort später
ein Ludwig Molitor, der aber erst 1682 ordiniert wurde und bis 1695

im Amte eingestellt war und erst 1693-1734 Andeer betreute

(| 1737).18 Wegen seines nicht ganz liniengeraden Weges wurde er

13 PI. Sp. 13 II. S. 270, 273, 276. Dec. Chrest. IV. S. 720.
14 PI. Sp. 16 III. S. 11 Anmerkung.
15 PI. Sp. 26 II. S. 50, 52, 92. Daruber vgl. jetzt M. Bundi, Stefan Gabriel. 1964

S. 35-57 über den Ilg ver sulaz und S. 146 über die Ausgaben.
16 PI. Sp. 26 II. S. 51-52. Die Ausgabe enthalt das ganze Neue Testament, wie es auch

die Vulgata bietet.
17 Bibl. Retorom. Nr. 1370. Dazu vgl. A. Frigg im Bundner Monatsblatt 1958 S. 76-80.
18 JHGG 64 (1934) 8. Die Abkürzung JHGG bedeutet: Jahresbericht der Historisch-

Antiquarischen Gesellschaft von Graubunden.

5



bekannter als der frühere Ludwig Otto Molitor, ordiniert 1611, der
später von 1634 an Waltensburg betreute und hier dieses sein
gereimtes Werk der Öffentlichkeit übergab.19 Spescha zählt ihn zu
den «alten Poeten» und rühmt ihm nach, dass er «die Schöpfung
und die Geschichte der Patriarchen poetisiert hat.» Er zitiert von
ihm eine Strophe, nicht ohne über die Reime kritische Bemerkungen

zu machen.20 Noch 1820 meinte P. Placidus, der Seelsorger von
Andeer sei der Verfasser gewesen und fügte bei: «In welchem Jahre
dies sein Werk zum Vorschein kam oder gedruckt wurde, ist mir
unbekannt.»21

Der Zuozer Jurist Dr. Lurainz Wietzel gab 1661 in Basel: Iis
Psalms da David heraus. Spescha kannte diese Erstausgabe und
erwähnt sie öfters.22 Entgegen seiner Meinung handelte es sich aber

um eine Übersetzung aus dem Deutschen, nicht dem Lateinischen,
wie ja schon der Titel des Werkes anzeigt.23 Auffallend ist auch
Speschas Urteil: «In welchem Dialekt es geschrieben war, ist's mir
unbekannt.»24 Am meisten machte auf unseren Literaturhistoriker
die Einleitung Eindruck, in der Peidar Büsin darlegte (S. 30), wie
sehr nun die früher so rohe Sprache jetzt geschrieben werden könne

(Lingua licet fuerit Rhaetorum inculta). «Sehr passend ist's gesagt,
dass es ein Wunderding der Zeit war, in dieser Sprache schreiben
und lesen zu können und dass sie auch einer Cultur fähig sey. Denn
von den ältesten Zeiten her bis ins 15 ten Jahrh. ungefähr fand ich
alles Merkwürdige in lateinischer Sprache geschrieben.»25

Zu unserem biblischen Thema gehören noch hinzu: Iis psalms

d'ilg soinc Prophet a Reg David, ein Werk, das Johann Grass

(1635-1702) aus Zernez als Pfarrer in Präz (1670-1702) in Zürich
1683 erstmals edierte.26 Er hat, wie Spescha bemerkt, «das ganze
Psalterium in diese Sprache übersetzt, hat das Hilf-i und -e und
andere Irrtümer seiner Zeit getilgt und diese Psalmen mit musikalischen

Noten begleitet, damit sie in den reformierten Kirchen gesun-

19 JHGG65 (1935) 250.
20 PI. Sp. 13 II. 270, 272-273, 276; PI. Sp. 16 III. S. 10.
21 PI. Sp. 26 II. 52-53, 92-93.
22 PI. Sp. 13 I. S. 38; PI. Sp. 16 III. S. 9; PI. Sp. 26 II. S. 51; A 40a I. S. 13.
23 PI. Sp. 13 II. S. 272.
24 PI. Sp. 18 S. 52.
25 PI. Sp. 18 S. 52. Das Zitat von Büsin auch in PI. Sp. 13 I. S. 48 und II. S. 272; PI.

Sp. 16 III. S. 9; PI. Sp. 26 II. S. 20; A 40a I. S. 14 Anm.
28 JHGG65 (1935) 181.

6



gen werden können.»27 «Vermuthlich war er der erste, der den
romanischen Melodien gedruckte Noten beisetzen liess. Man sagt von
ihm, er habe mehrere Druckfehler dieser Sprache gebessert.»28 1820
erinnerte sich P. Placidus nicht mehr so genau an den Inhalt und
hatte auch kein Exemplar zur Hand, obwohl das Werk 1790 in
Chur neu aufgelegt worden war.29

II. Das goldene Zeitalter

Spescha setzte um die Mitte des 17. Jh. eine Zäsur und stellte
mit einigem Stolze fest: «Nun kommen wir auf die goldene Zeiten
der romanischen Sprache und da müssen wir länger verweilen.»1
Aber diese hochbarocke Blüte entfaltete sich nicht über Nacht,
sondern wuchs und reifte langsam heran.

1. Die Lugnezer Literaten und die Disentiser Grammatiker

Den Anfang machte ein biblisches Thema, das an die frühere
Arbeit von Molitor (1656) und Wietzel (1661) anknüpft. Der Pfarrer
von Vrin, Balzer Alig, liess «aufdem Hofzu Chur» 1674 durch Gion
Gieri Barbisch «die Evangelien und Episteln für die catholischen
Gemeinden» erscheinen. «Das erste mir bekannte Druckwerk für
Katholiken» in dieser Art, sagte Spescha und fügte noch hinzu:
«Abdrucke sind noch vorhanden.»2 Aus Villa im Lugnez stammte
August Wendenzen, der in Sagens wirkte. Von ihm erschienen
1675-76 drei Schriften: das Memorial della passiun, La vita de nies

Signier Jesus und das Formular de responder. Alle drei erlebten
1701 in Zug eine Neuauflage. Spescha kennt nur die Zweitedition
vom «Andachtsbuch», die er irrtümlicherweise in Disentis statt in
Zug erscheinen lässt.3

Wichtiger wohl war der dritte Literat, der gelehrte Kapuzinermis-

27 PI. Sp. 13 II. S. 273, 276.
28 PI. Sp. 26 II. S. 54.
29 PI. Sp. 26 II. S. 93.

1 PI. Sp. 26 11.41.
2 A 725 I. S. 7 und PI. Sp. 26 II. S. 51. Über Alig JHGG 81 (1951) 5-6.
3 PI. Sp. 10 S. 42 und PI. Sp. 26 II. S. 56.

7



sionar P. Zacharias da Salo (f 1705), von dem Spescha schon 1800

«Religions- und Controversschriften in einer vermischten Mundart»

notierte.4 Nicht weniger als drei bedeutende Werke gab
P. Zacharias heraus: den Spieghel de devotiun (1665, 1676), die
Canzuns devotiusas (1685, 1695) und La glisch sin il Candelier
(1685-87).5 Spescha erinnerte sich aber gleichzeitig an einen andern
italienischen Kapuziner, der freilich etwas später lebte, nämlich an
P. Daniele da Bagnolo (j 1760), der 1746 in Bonaduz die Defensiun
della vera cattolica romana cardienscha herausgab.8 P. Placidus
nennt deren Werke «verschiedene Kapuzinaden» (capucinadas di-
versas), «aber nicht aus Verachtung jener Männer, denn jeder muss
nach seiner Überzeugung und nach seinem Wissen schreiben und
drucken. Fehlt die eine wie die andere Qualität, dann kann das

Werk nicht als gelungen gelten. Nichtsdestoweniger haben wir jenen
und andern Auswärtigen zu danken, dass sie uns mit einer gedruckten

romanischen Literatur aufklären wollten.»7 1820 hielt er mit
seiner genaueren Kritik nicht zurück, zunächst über die Canzuns
devotiusas, das katholische Gesangbuch, das durch «Veranstaltung
der rhätisch-kapuzinischen Mission» 1685 in Cumbels zustande
kam. «Wenn ich mich nicht irre, war es ziemlich wohl von den
Barbarismen gereiniget, aber Spuren vom Thal-Dialekt z. B. nin, gi,
gnir, gniu waren noch darin zu lesen.8 Diese Canzuns sind im «Sur-
selwer Dialekt» geschrieben.9 La glisch sin Candelier, das im
gleichen Jahre 1685 zu erscheinen begann, «ist noch hin und wider
anzutreffen. Der Dialekt darin ist meistens nach dem der Herrschaft
Disentis gemodelt und der Styl kapuzinisch-missionarisch. Nachge-

4 A 725 I. S. 7; II. S. 4.
5 Über P. Zacharias siehe P. Ilarino da Milano, Biblioteca dei Frati Minori Cappuc-

cini di Lombardia 1937 S. 303-305. JHGG 81 (1951) 6-10, 33-35, 47-49. Chr. Willi,
Die Kapuziner-Mission im romanischen Teil Graubündens 1960 S. 28, 241—242.

In PI. Sp. 16 III. S. 9 setzt Spescha die erste Auflage der Canzuns 1685 in Cumbels
an (Barbisch), die zweite in Truns 1691 durch die Disentiser Benediktiner. Die zweite

Auflage erschien jedoch in Bonaduz 1695. Bibl. Retorom. Nr. 2362-2363. Der
Kern der Mitteilung ist aber insofern richtig, als diese Canzuns einen beträchtlichen
Einfluss auf die Disentiser Consolaziun von 1690 (nicht 1691) hatten.

6 Über P. Daniele siehe Biblioteca dei Frati Minori I.e. S. 95-96. Dec. Chrest. I.
S. 297-298.

7 PI. Sp. 16 II. S. 17. Spescha schrieb irrtumlich P. Domenico statt P. Daniele, meint
aber letzteren, wie schon die Charakteristik des Werkes als scholastisch verrat.

8 PI. Sp. 26 II. S. 93.
9 PI. Sp. 18 II. S. 53.

8



hends ward es in Disentis nachgedruckt und der Styl gereiniget.»10
Von dieser Neuauflage des dicken Werkes in der Klosteroffizin ist
nichts bekannt. Es handelt sich vielleicht um einen Irrtum Speschas.
Den Candelier nennt Spescha, wohl im Anschluss an eine Bezeichnung

des Volkes, schlechthin das Legendari Legende, weil es vor
allem Heiligenleben enthielt.11 Im Jahre 1800 wies P. Placidus auf
29 Heiligenviten romanischer Sprache hin, abgesehen von den Aposteln

und Kirchenlehrern.12 Fast alle diese Heiligen hatten schon im
Candelier von P. Zacharias ihre Lektion. Selbst die drei Disentiser
Katakombenheiligen Pius, Purpurin und Theophilus fehlten dort
nicht (Part XII. S. 171-173). Wir suchen jedoch Rupert von
Salzburg, Vigilius von Trient und Zeno von Verona dort vergebens.
Hier in Disentis handelte es sich wohl nur um handschriftliche Vi-
ten, etwa zum Gebrauche der Laienbrüder, die vielleicht von P.

Augustin a Porta (Prof. 1760, gest. 1795), einem Tiroler aus Schleis im
Vintschgau, zusammengestellt worden sind.
Von den Lugnezer Literaten wenden wir uns den Disentiser
Grammatikern zu. Selbstverständlich gab es schon lange Sprachlehren
und Wörterbücher. Wie hätte sonst Augustin Stöcklin (1631-41),
Administrator und Abt von Disentis, in kürzester Zeit in romanischer

Sprache predigen können.13 Etwa auf die Zeit Stöcklins dürfte
«eine gut ausgestattete und gut geordnete Grammatik samt einem
lateinisch-romanisch-deutschen Wörterbuch» zurückgehen, die
Spescha im Klosterarchiv fand, auf der jedoch «das Erscheinungsjahr

fehlte, auch das der Kopie.»14 Diese Grammatik dürfte jene

10 PI. Sp. 26 II. S. 55. Es sei hier gleich bemerkt, dass Spescha die italienischen Kapuziner

ihrer Sprache wegen und die deutsch-schweizerischen in Ursern ihrer
Missachtung der abtlichen Präsentation wegen nicht sehr liebte. PI. Sp. 5 II. S. 86,
128-129. Er klagt sogar, dass Ursern seine gelehrten Manner ins Ausland schicke,
«vorzüglich in die Kloster, wo sie ihre Talente zur Erde bestatteten». B 43 II. S. 274.
Zur Präsentation siehe Zeitschrift der Savigny-Stiftung fur Rechtsgeschichte, Kan.
Abt., 82 (1965) 154-155, 165-169, 182-183. Uber die zahlreichen Kapuziner aus
Ursern siehe Historisches Neujahrsblatt von Uri 34 (1928) 55—100.

11 A 725 I. S. 7; PI. Sp. 13 I. S. 38; PI. Sp. 18 S. 53; PI. Sp. 26 II. S. 55.
12 A 725 I. S. 6-7; II. S. 3.
13 I. Muller, Geschichte der Abtei Disentis, 1971, S. 97-105.
14 PI. Sp. 7 S. 37 — Dec. Chrest. IV. S. 673 — Spescha S. 496. Mit Spescha wird hier

Pieth-Hager, P. Placidus a Spescha, 1913, bezeichnet. Vgl. PI. Sp. 26 I. S. 7: «Das
Gottshaus Disentis besass von undenklichen Jahren her eine im Dialekt seiner
Herrschaft verfasste Sprachlehre und ein Worterbuch der lateinischen Sprache,
welchem die romanische(n) und deutsche(n) Worter angehängt waren. Diese Werke
aber sind in der Brunst vom J. 1799 verlohren gegangen.»

9



sein, die er als «sehr alt», ja «uralt» bezeichnete.18 Dazu gehörte
wohl ein Wörterbuch. Auf diese Werke bezieht sich P. Placidus, als

er im Jahre 1821 schrieb: «Vom 17 ten Jahrhundert her hatte das

Stift Disentis eine romanische Sprachlehre, welche man Grammati-
ka Romanca nannte, und ein Wörterbuch verfassen lassen. Beide
Werke habe ich bei Händen gehabt, aber nicht so genau es untersucht,

dass ich eine ausführliche Kritik darüber fällen kann. Die
Grammatik war romanisch und deutsch und das Wörterbuch
lateinisch, romanisch und deutsch verschrieben.»16 Hierher gehört wohl
auch die Notiz zur Epoche der Abte Stöcklin ("[" 1641) und Defuns

(f 1716): «Um eben diese Zeit verschrieben die Conventualen von
Disentis ein lateinisch-, teutsch- und romanisches Wörterbuch und
eine Sprachlehre im Oberländer Dialekt.»17
Erst nach Erwähnung dieses Werkes kommt Spescha auf Dekan
P. Maurus Cathrin zu sprechen, der 1651 oder 1652 Profess machte
und 1696 starb. In seiner frühen Klosterzeit, noch um die Mitte des

17. Jh., verfasste er «ein unvollständiges Wörterbuch für sich», das

«aus lateinischen und romanischen und manchmal auch aus
deutschen Wörtern» bestand.18 Die Nachricht Speschas wird durch die
Korrespondenz zwischen Disentis und Melk von 1716/17 bestätigt,
denn sie bezeugt für Cathrin das «Alphabetum Rhaetica Lingua
scriptum pro parvulis ac adultis.», also ein Werk für «Alt und
Jung».19 Sicher unternahm P. Maurus dieses Opus aus pastoreilen
Motiven und nicht, wie Spescha meint, «damit er die Sprache
seiner Vorältern begreifen möge.»20 Ursern war ja schon seit dem
12./13. Jh. deutsch geworden.

15 A 725 I. S. 6; II. S. 3-4. Dazu J. G. Ebel, Anleitung die Schweiz zu bereisen 1

(1809) 278; «Drey verschiedene Sprachlehren, welche das Kloster Disentis besass,
und wovon eine sehr alt war.»

16 A 40 III. S. 25.
17 PI. Sp. 18 II. S. 50. Dazu schon PI. Sp. 7 S. 37.
18 PI. Sp. 18 II. S. 50 und PI. Sp. 13 I. S. 42-43 Dec. Chrest. IV. S. 712. Dazu

A 725 I. S. 6 und II. S. 4, ferner PI. Sp. 7 S. 37 sowie B 45 I. S. 114-115: «P. Maurus

Kathrin, Dekan des Stifts Disentis, war ein sehr fromer und gelehrter Mann. Er
lieferte den Jahrbuchern seines Klosters viel Materialien und schrieb ein Worterbuch

in lateinischer, deutscher und romanischer Sprache.» «Durch seine Bemühung

war im Kloster eine Badstube errichtet und das Wasser in St. Plazis-Thal
geschöpft. » Das Lexikon erwähnen auch Isis 1 (1805) 32 und Ebel, Anleitung 1 (1809)
278.

19 I. Muller, Die Abtei Disentis 1696-1742, 1960, S. 667.
20 PI. Sp. 26 II. S. 43.

10



2. Die Blüte der Abtei Disentis und deren literarische Ausstrahlung

Was Spescha als «die goldenen Zeiten der romanischen Sprache»

ansah, stand für ihn im engen Zusammenhang mit der
Geschichte des Klosters, die hinwiederum weitgehend Geschichte der
Landschaft war. Der Aufschwung kam nicht von heute auf morgen.
Er begann zuerst mit Abt Christian von Castelberg (1566-84), der das

Kloster aus den Stürmen der Zeit rettete. Spescha schrieb ihm wie
auch dessen Grossneffen Abt Sebastian von Castelberg (1614-34) bereits
romanische Schriften zu.21 Von Abt Sebastian notierte er, dass dieser

«fünf (am Rande: sieben) Sprachen vollkommen redete und uns
mehrere rein geschriebene romanische Schriften hinterliess.»22
Nähere Angaben fehlen. Ihnen schloss Spescha Abt Augustin Stöcklin

(1634-1641) an: «Obschon er ein Schweizer von Muri war, liebte
er dennoch die Landessprache u. schrieb in dieser Sprache viele
Predigten und andere Aufsätze.»23 Später (1816) bezeichnete Spescha
den Abt als «gut literarisch gebildet» (bein literau).24 Noch deutlicher

wird P. Placidus 1820: «Augustinus Stöckli, Abt von Disentis
und von Geburt ein Deutscher, würdigte sich, ihm(!) die romanische

Sprache eigen zu machen. Vor dem J. 1641 redete er an die
Versammlung des Volkes aus der Landschaft Disentis in rhätischer
Sprache öfters. Seine Bruchstücke habe ich gelesen und sie waren
ächt romanisch abgefasst.»25

Die monastische Blüte und die literarische Glanzepoche folgten sich
unmittelbar darauf. «Diese fiengen im J. 1655 an und dauerten bis

zum J. 1716 und durch die Gelehrsamkeit des Pater Maurus Venzin
noch weiters.» Sein Urteil begründete er mit dem Hinweis, dass sich
die Äbte Adalbert II. de Medell (1655-96) und Adalbert III. Defuns

(1696-1716) sowie Dekan P. Maurus Wengin (f 1745) nicht nur um
einzelne Werke, «sondern um den ganzen Umfang der Literatur
verdient gemacht haben. Sie schrieben nicht allein in lateinischer
Sprache so niedlich und richtig, dass, wenn Cicero mit ihnen gelebt
hätte, er selbst sich darüber würde verwundert haben, sondern auch
in der romanischen so fliessend und punktlich, wie heutzutage in

21 PI. Sp. 4 S. 687.
22 PI. Sp. 4 S. 19.
23 PI. Sp. 4 S. 19-20, dazu PI. Sp. 18 II. S. 50.
24 PI. Sp. 13 I. S. 41 Dec. Chrest. IV. S. 711.
25 PI. Sp. 26 II. S. 41.

11



andern kultivirten Sprachen die Gelehrten schreiben.» Dann
erwähnt er die lateinische «Beschreibung der Alterthümer und Burgen

in der Landschaft Disentis» von Adalbert II. und von Adalbert

III. die Annales Monasterii und die Synopsis Annalium, dann
dessen romanische Übersetzungen und « mehrere Kanzelreden.» Von
beiden Adelberten «besitzen wir noch wirklich Anreden an Magistrat

und Volk weltlichen Inhalts, wie auch Vorreden an die
Versammlung des Bundes in romanischer Sprache, die ein
Vorgeschmack ihrer Beredsamkeit darbieten.»26

Für Spescha ist P. Maurus Wenzin (1682-1745) der Vertreter des

Spätbarocks schlechthin. Er stammte aus Mompe-Tavetsch (Gem.
Disentis), trat 1702 ins Kloster ein und stand seit 1731 als Dekan
und 1738-42 als Administrator der Abtei vor. Unser Forscher
berichtet über ihn: «Unter der Regirung des gelehrten Abts Adalber-
tus de Funs und unter der Verwaltung des Dekans in den nächstfolgenden

Jahren Maurus Venzin stieg die Gelehrtsamkeit in dem Kloster

Disentis in einem sehr ansehnlichen Grad ihrer Vollkommenheit,denn

man schrieb zu selber Zeit ebenso gut teutsch als italiä-
nisch, wie an andern Orten, und in der lateinischen Sprache kam
man sehr nache dem Lateinischen des goldenen Alters. Der Abt
Adalbertus schrieb die Jahrbücher des Klosters und der P. Maurus
12 Bücher von den Stiftern und Gutthätern desselben in einem
bewunderungswürdigen Stil des Lateins. Dem Romanischen konnten
diese Gelehrten einen solchen Schwung des Stils beibringen, dass

er(!) jeder andern Sprache zur Seite gestellt werden konnte.»27
Allgemein schreibt P. Placidus auch: «Die Herrn Conventualen des

Klosters Disentis (sind) die ältesten und jüngsten Poeten des

Vorderrhein-Thals.»28 Anschliessend an die Schriften des Abtes Defuns
und einiger Konventualen stellt Spescha wiederum Disentis in den

Vordergrund, «denn von dort aus, vermuth' ich's, habe die romanische

Sprache ihre erste Kultur erhalten und sey nach dem Dialekt
von Truns als ehemaliges Hauptort der Herrschaft verfertigt
worden.»29 Schon P. Maurus Wenzin selbst hatte noch Disentis und

26 PI. Sp. 26 II. S. 41-43. Ähnlich schon PI. Sp. 4 S. 687.
2' PI. Sp. 18 II. S. 53-54.
28 PI. Sp. 26 II. S. 102.
29 PI. Sp. 26 II. S. 85. Vgl. PI. Sp. 4 S. 677; «Merkwürdig ist die Aussprache von

Brigels, Trons, Sumwix, Disentis, Tawatsch und Medels. Die eigentliche
Schriftsprache aber ist die Tronser und in dieser werden wir schreiben.» (1804).

12



Truns als diejenigen Orte bezeichnet, deren Sprache «viel reiner,
eleganter und schöner als irgendwo anders in Rätien» erklang.30
Die Sprachvariante der Gadi wurde, wie Caspar Decurtins feststellte,

«zur herrschenden Schriftsprache der katholischen Bevölkerung
nicht nur in der Surselva, sondern auch im Oberhalbstein und
Domleschg.»31

Diese Ausführungen Speschas erscheinen reichlich summarisch
und panegyrisch, werden aber grösstenteils von ihm durch genaue
Belege erhärtet, vor allem durch die vielen und deutlichen Hinweise
auf das barocke Liederbuch der Consolaziun (1690), das so vielfach
neu bearbeitet und herausgegeben wurde. Schon in seiner ersten
literargeschichtlichen Skizze vom Jahre 1800 ist die Rede vom
«Kirchengesangbuch in der Ausgabe vom verflossenen und
gegenwärtigen Jahrhundert.»32 Als Spescha aus der Verbannung zurückgekehrt

war, notierte er sich 1811 die verschiedenen Editionen von
1690 (Truns) und 1731 (Bonaduz), von 1749 (Disentis) und von
1796 (Dillingen). Zudem wusste er, dass die erste Auflage in seiner
Heimat Truns von P. Karl Decurtins zusammengestellt war.34

In seiner Literatura Grisuna von 1805 führte P. Placi als Belege
für richtige Poesie nicht weniger als 18 Strophen der Consolaziun
an. Dabei schöpfte er nicht etwa aus der Erstausgabe von 1690,
sondern aus einer späteren (nach 1703).35 Deutlicher spricht sich Spescha

in seinen «Bemerkungen zur romanischen Sprache» von 1811

aus, in denen er wohl das Alter der Lieder überschätzt, aber deren
inneren und formalen Wert richtig erkennt: «Wenn die kirchliche

30 M. Wenzini Descriptio Brevis Communitatis Desertinensis ed. C. Decurtins 1882
S. 25.

31 Archivio glottologico Italiano 7 (1881) 198.
32 A 725 I. S. 7; II. S. 4.
33 PI. Sp. 10 S. 41; PI. Sp. 13 I. S. 39; PI. Sp. 18 II. S. 55-56; PI. Sp. 26 II. S. 53, 57.
34 PI. Sp. 7 S. 74-75; PI. Sp. 10 S. 41, 257-258; PI. Sp. 26 II. S. 94 (Pater Carli Ge-

nal statt Carli Decurtins). Von P. Karl Decurtins fand Generalvikar G. Pelican,
Chur, neuerdings die erste Auflage des Codesh della soingia Messa von 1686 in
einem vollständigen Exemplar: «Schentada giu e squicciada tras ills religius della
Principala Claustra de Disentis.» Druckort ist nicht angegeben, dürfte jedoch Vals
sein. Es ist übrigens zusammen mit dem Trissagium divinum von Vals (1685)
eingebunden.

35 PI. Sp. 7 S. 142—146. Nach der Ausgabe von Maissen-Schorta, Die Lieder der Con¬
solaziun, 1945, bezeichnet mit Nummern, sind es folgende 18 Lieder: Nr. I. Str. 1;
Nr. II. Str. 19; Nr. Vb. Str. 1; Nr. VI b Str. 4; Nr. VII. Str. 9; Nr. VIII. Str. 4;
Nr.Xb.Str.5; Nr.XII b Str. 4-5; Nr. XVStr. 1; Nr. XVI. Str. 1; Nr. XIX. Str. 1,

5-7; Nr. XX. Str. 22; Nr. XXII. Str. 2; Nr. XXXIV. Str. 2; Nr. LXIX. Str. 1;
Nr. IC. Str. 8; Nr. C b Str. 12.

13



Singlieder, welche seit dem 14 ten Jahrhundert verfasst sind, von
Sprach- und Poesiefehler gereinigt wären, könnten sie als Meisterstuck

der Kunst auftretten. Sie haben zwar verschiedenen Verfassern

ihr Daseyn zu verdanken, aber meistens den Klosterherrn von
Disentis, die sie durch den Druck im Jahre 1690 gemein machten.
Diese ihre Sprach- und Poesiefehler vorbehalten, können sie als Muster

aller zu verfertigenden Poesiewerke dienen.»36
Im gleichen Werke bezeichnet er diese Sammlung als «Magazin

der Poesie, folglich werde ich vorzüglich von dort meine vornehmsten

Beispiele entnehmen.» Tatsächlich zieht unser Forscher wieder
sieben Strophen aus der Consolaziun heraus, die er alle schon 1805

in seiner Literatura Grisuna als Belege angeführt hatte, doch jetzt
mit einigen prosodischen Bemerkungen. So sehr er oft korrigieren
will, so sagt er doch, dass es kein Fehler sei, wenn eine Strophe
mehr Silben habe als die andere, denn «zwei kurze gelten nicht
mehr als eine lange.» Besonders angetan hat es unserem Kritiker die
Canzun della vanadat mundana mit dem bekannten Anfang: La
vit' humana la trost mundana. Hatte er noch 1805 davon nur drei
Strophen angeführt, so nun sechs. Einzig die letzte Strophe: Ti bial-
la faccia liess er weg, bemerkte aber hinzu: «Dieses Lied wäre würdig

gewesen, ganz abzuschreiben.»37
Noch 1816 schrieb Spescha über das Trunser Liederbuch:

«Nach meinem Dafürhalten ist dies ein Werk von grossem Wert,
Sittlichkeit und Weisheit, das oft und an verschiedenen Orten und
vermehrt wieder gedruckt wurde.» Als Beleg zitiert er hier die
gleichen Strophen der Consolaziun wie schon 1811.38 Zwei Jahre nachher

charakterisierte er das Werk als «Muster der Poesie in allen
Arten von Reimen» und zog dafür fünf Strophen als Beweis heran,
darunter wiederum eine aus der Canzun della vanadat humana.39

36 PI. Sp. 10 S. 257-258. Vgl. PI. Sp. 4 S. 717.
37 PI. Sp. 10 S. 274-282. Es handelt sich um folgende Strophen, nach Maissen-

Schorta: Nr. II. Str. 19; Nr. Vb Str. 1; Nr. VIb Str. 4; Nr. VII. Str. 9; Nr. Xb
Str. 5; Nr. XV. Str. 1; Nr. XIX. Str. 1-6.

38 PI. Sp. 13 II. S. 264-268, 274. Ähnlich schon 1805 in PI. Sp. 7 S. 26: II codish de
canzuns mussa la gronda facilitat, diversitat e moraladat grishuna, mo a la petshna
akuratazia d'ils Stampadurs e Poets Sur la manchonza de suns terminals usw.

39 PI. Sp. 15 II. S. 62-63. Es sind folgende Strophen, nach Maissen-Schorta: Nr. VI. b.
Str. 4; Nr. X. b Str. 5; Nr. XII. b Str. 4-5; Nr. XV. Str. 1; Nr. XIX. Str. 1, 5-7;
In PI. Sp. 16 I. S. 25-26 sind enthalten; VI. b. Str. 4; XV. Str. 1; XIX. Str. 1,

5-7. In PI. Sp. 16 II. S. 15-16 werden folgende Strophen zitiert: Nr. V. b Str. 1;
Nr. VI. b Str. 4; Nr. XV. Str. 1.

14



Doch ist Spescha kein grundsätzlicher Lobredner. Im Liede: O
mund ti surmeinas ist ihm die letzte Strophe mit den ermüdenden
Endungen ire, dire, audire doch zu sehr eine Nachbildung eines
italienischen Vorbildes: «was aber nicht romanisch klang.»40 In
seinem Opus von 1820 gesteht er, dass «in Rücksicht auf die Poesie»

die erste Ausgabe so gut war wie die heutigen, und schliesst: «Und
wenn einem die alten Lehren und die vielfachen poetischen- und
Druckfehler nicht im Weg stehen, so darf ich einem jeden Christen
dies Werk als das gedankenreichste und in der romanischen Poesie

als das vielfältiste Muster anempfehlen.» 41 Noch im Alter von 76 Jahren

erachtete er die Prosodie der Consolaziun nicht als fehlerfrei,
aber stellt fest: «Die Verfasser des Gesangbuches, unter welchen
meistens Conventualen von Disentis sind, waren den Gedanken
nach unvergleichliche Poeten.»42

Im Anschluss an die Consolaziun berichtet Spescha: «Jetzt lässt
sich die Buchdruckerei der Landschaft Disentis sehen. Das Gebetbuch

des hochwürdigen Herrn Paters Constant, Conventual von St.
Paul in Köln am Rhein, ward von den Religiösen von Disentis übersetzt

und von ihnen in Trons 1689 zum Druck befördert. Es führt
den Titel: Inprezius Scazi d'ella Olma d.i. ein kostbarer Schatz der
Seele. Das Buch ist noch vorhanden und man sprach damals wie wir
jetzt in Trons und im Dorf Disentis sprechen und in diesem Dialekt
sind alle Bücher, welche in der Landschaft geschrieben und zum
Druck überreicht worden sind, gestaltet. Man bemerkt, dass das

Papier, die Lettern, das Format und der Einbund dabei sehr rauch
und einfach waren und dass die Unterscheidungszeichen nicht
genau beobachtet worden sind.»43 Spescha täuschte sich wohl im
Datum, das eher 1690 ist, ferner auch im Namen des Paters Constant,
der Johannes Castaniza lautet. Dieser gab 1671 zu Einsiedeln den
«Urzeiger ds bittern Leydens u. Sterbens unseres Herren Jesü Christi»

heraus, an welches Werk sich P. Karl Decurtins hielt.44
Spescha erwähnt schon 1800 das «Josephs-Büchchen»4B 1820

äusserte er sich über dieses Opus genauer: «Am Ende des 17ten Jahrh.

40 PI. Sp. 26 II. S. 53. Siehe Maissen-Schorta Nr. XCVII. Str. 22.
41 PI. Sp. 26 II. S. 93-94.
42 PI. Sp. 30. a. S. 4.
43 PI. Sp. 26 II. S. 55-56. Das Datum 1689 auch ebendort S. 86.
44 Bibl. Retorom. Nr. 2421-2423, dazu JHGG 81 (1951) 16-18.
45 A 725 I. S. 7.

15



war das St. Josephs Bethbüchchen entweder zu Trons oder Disentis
gedruckt, und die Schreibart darin gleicht jener der jetzt gedachten
Bücher. Es ist mehrmalen abgedruckt worden; und die zu Einsiedeln

im J. 1792 nachgedruckte und die ich vor mir habe, ist in der
Literatur wenig abgeändert worden. Es führt den Titel: La mira da
bein morir d.i. das Ziel gut zu sterben.»46 Die Erstauflage von 1691

dürfte eher in Disentis als in Truns gedruckt worden sein. Dass die
verschiedenen Auflagen, auch die letzte von 1792 bei Benziger, sich

gleichen, hat Spescha richtig gesehen.47
Die Consolaziun war der gravierende Mittelpunkt eines ganzen

Kreises von romanischen Werken. Als in den letzten Jahrzehnten
des 17. Jh. mehr Einheimische ins Kloster eintraten, musste man für
die Laienbrüder geeigneten Lesestoff schaffen. So übersetzte Abt
Adalbert III. Defuns (1696-1716) sowohl das römische Martyrologium
«mit Zusätzen» wie die Benediktinerregel als auch die Machfolge Christi.
Das berichtet uns die Korrespondenz zwischen Disentis und Melk
1716/17.48 Auch Spescha bestätigt dies 1804 und später mehrmals
und bezeichnet die Translationen als «sehr fein und ächt.»49 In
seinen Mussamens von 1816 charakterisiert er dieses Gesamtwerk als

«bein scrit e literau.»50
Besonders Beachtung verdient die Imitatio Christi. Im Jahre

1800 meldet P. Placidus von einer «alten Übersetzung der Bücher
der Nachfolgung Christi vom Abt Gerson.»51 Von Abt Defuns, so

schrieb Spescha 1820, « oder vielmehr von P. Maurus (Wenzin) hatten

wir die Übersetzung der 4 Bücher der Nachfolgung Christi von
Abt Joannes Gersen, welche zu Disentis im J. 1716 gedruckt
wurde.»52 Im gleichen Jahre lobte Spescha in diesem Opus die
Fortschritte in der Orthographie und die Sprache «im Dialekte des

Hauptortes des Surselwa-Thals.»53 Spescha bemerkte darin «einen
46 PI. Sp. 26 II. S. 88, ebendort S. 56, Erwähnung auch in PI. Sp. 18 II. S. 53. Über

die Buchstaben der Consolaziun und des Josefsbüchleins PI. Sp. 16 I. S. 8.
47 Bibl. Retorom. Nr. 705, 1842-1827, zum Inhalt JHGG 81 (1951) 14-15.
48 I. Muller, Die Abtei Disentis 1696-1716. 1960 S. 193, 681. M. Wenzini Descriptio

Communitatis Desertinensis ed. C. Decurtins 1882 S. 27. Dazu folgende Anmerkung.

49 PI. Sp. 4 S. 218 Spescha 58. Dazu A 725 I. S. 5-7; II. S. 3; PI. Sp. 7 S. 7 und
S. 38 Dec. ehrest. IV. S. 673; PI. Sp. 18 II. S. 50; PI. Sp. 26 II. S. 42. Isis 1

(1805) 31. J. G. Ebel, Anleitung die Schweiz zu bereisen 1 (1809) 277.
50 PI. Sp. 13 I. S. 41 Dec. Chrest. IV. S. 711.
51 A 79^ T 7
62 PI. Sp. 26 II. S. 42-43.
63 PI. Sp. 18 II. S. 53.

16



naturlichen, leicht fasslichen und fhessenden Styl», aber auch «die
ältesten Schreibarten, welche von den heutigen unterschieden
sind.»54 Einige Jahre später, 1826/27, fügte er jedoch hinzu: «Die
Bücher der Nachfolgung Christi, welches im J. 1716 zu Disentis
gedruckt worden, ist nicht von ihm (Abt Defuns), denn dessen Dialekt

stimmt mit dem seinigen nicht ein.»55

Spescha berichtet 1820: «Ein wohl geschriebenes Werk liefert
uns die Buchdruckerei von Disentis im J. 1751. Es führt den Titel:
Sagira via tier il Parvis d. i. Sicher Weg zum Himmel, und der Herr
P. Adalgott Gieriet von Disentis soll der Verfasser davon seyn. Sein

Styl ist erhaben und fhessend und er zeichnet sich mit den
Unterscheidungszeichen vor andern aus. Allein von der alten Gewohnheit,

fremde Wörter, vorzüglich deutsche, statt der einheimischen
aufzunehmen, kann ich ihn nicht gänzlich lossprechen.»56 P. Adalgott

Gieriet legte 1747 Profess ab und erhielt 1753 die Priesterweihe.
Er wird mithin für dieses 226 Seiten zählende Werk theologischer
Gelehrsamkeit und praktischer Seelsorgeerfahrung nicht in Frage
kommen und hat höchstens das Opus zum Druck in der Klosteroffizin

fertiggestellt. Der wahre Verfasser ist Abt Adelbert Defuns, dem
schon die Korrespondenz Disentis-Melk 1716/17 die «Via dil Salit»
zuschrieb.57 Auch der Disentiser Autorenkatalog aus dem Ende des

18. Jh. bezeugt dies.58 Es war nicht ungewöhnlich, erst lange Zeit
nach dem Todes eines Verfassers dessen Werk anonym herauszugeben.59

Des Inhaltes wegen mögen hier noch zwei Schriften erwähnt
werden, die nicht unmittelbar zur Abtei Disentis in Beziehung
stehen müssen, aber doch geistig zu dieser Ambiente gehören. Spescha
zählt unter den gedruckten Büchern auch «Das Buch von den sieben

Schlössern» auf.60 Bislang liess sich noch kein solcher Druck finden.
Es existiert einzig eine fünfseitige Handschrift mit dem Titel: Las
siat siaras, also: Die sieben Schlösser. Es handelt sich um kurze
Gebete mit der stereotypen Wendung: je racomondel a siara moi d. h.
ich empfehle mich und schliesse mich ein. Die Gebete erbitten einen

51 PI. Sp. 26 II. S. 86-88.
55 B 695 II. S. 147. Zum ganzen Problem Ischi 37 (1951) 84—90.
56 PI. Sp. 26 II. S. 89.
57 Die Abtei Disentis 1696-1742. 1960 S. 681.
58 M. Wenzini Descriptio Communitatis Desertinensis ed. C. Decurtins 1882 S. 27.
59 über das Werk siehe Ischi 37 (1951) 87-90. Bibl. Retorom. Nr. 1367.
60 A 725 I. S. 7.

17



guten Tod.61 Diesen Sinn hatte auch das 1705 in Bonaduz erstmals
erschienene und später öfters aufgelegte Werk: Testament de l'olma
von dem Weltpriester Gion Hrest Caduf, der in Dillingen und Mailand

studiert und die Pfarrei Seth versah (1700-1707). Spescha
spricht einfach vom «Gebethbuch von Sur Johan Christ.»68 Er
bezieht sich auf den Ghurer Neudruck von 1785.64

Wie schon bemerkt, sah Spescha in P. Maurus Wenzin

(1682-1745) einen grossen Förderer des romanischen Schrifttums,
obwohl dieser meist lateinisch schrieb. Unser Forscher schreibt ihm
jedoch mehrere Übersetzungen aus andern Sprachen ins Romanische

zu, die «zum Theil nacher gedruckt worden sind.»65 Sicher ist
hier nur Ina cuorta mo fideivla Informatiun, geschrieben 1716,
gedruckt 1748, die Spescha als «eine Abhandlung über die geistlichen
Rechte und Vorrechte des Gottshaus Disentis» bezeichnete.66
P. Placidus zählt in diesem Zusammenhang auch Wenzins Werke:
De viris illustribus et benefactoribus sowie Controversiae ratione de-
cimarum auf, weil darin « mehrere romanische Sprüche und Redensarten

vorkammen. Fetzteres war von unträuen Händen schon vor
und ersteres in der Brunst von Disentis unsichbar geworden.»67

P. Maurus Wenzin wird uns aber als Verfasser eines Lexikons

überliefert. Spescha schrieb ihm schon 1800 in seinem ersten Fitera-
tur-Entwurf ein romanisch-lateinisch-deutsches Wörterbuch zu, das

an Vollständigkeit das seines Vorgängeis P. Maurus Cathrin
übertraf.68 1816 berichtet er von «einer romanisch-deutschen Grammatik

mit einem lateinisch-deutsch-romanischen Wörterbuch, das

wahrscheinlich von P. Maurus Wenzin von Disentis stammt und in
der Mitte oder in den früheren Jahren des 18. Jh. verfasst wurde.
Das war in seiner Art ein vollkommenes Werk, aber trotzdem
mangelhaft, da es nur ein Alphabet, nämlich das lateinische enthielt.»69
Vier Jahre später notiert Spescha von Dekan Wenzin: «Von seiner

61 Rom. Bibl. des Klosters Disentis: M 347 aus dem 18./19. Jh.
62 Über CaduffJHGG 95 (1965) 26 Nr. 130 und 90 (1960) 111 Nr. 119.
63 A 725 I. S. 7.
64 PI. Sp. 26 II. S. 58 (Ergänzung Speschas). Dazu Bibl. Retorom. Nr. 377-381.
65 PI. Sp. 26 II. S. 44. Hier beanstandet Spescha die Orthographie Wenzins.
66 A 725 I. S. 6. Darüber I. Müller, Die Abtei Disentis 1696-1742. 1960 S. 100-101,

579, 670-671, dazu L. Schmid, in JHGG 87 (1957) 79, 166.
67 PI. Sp. 26 II. S. 43. Vgl. PI. Sp. 18 II. S. 54. Über die beiden Werke siehe: Die Abtei

Disentis 1696-1742, 1960 S. 574-576, 669-671.
68 A 725 II. S. 4.
89 PI. Sp. 13 I. S. 43.

18



Hand hatten wir lateinisch-, deutsch- und romanisches Wörterbuch
in Folio und von einer andern eine wohlgeschriebene romanische
Grammatik im Dialekt von Surselva, welche Werke mit meinen
Schriften im J. 1799 verlohren gingen. Ob P. Maurus oder ein älterer

der Verfasser davon sey, ist mir unbekannt.»70 Mithin darfwohl
nur das Lexikon mit Sicherheit P. Maurus zugeschrieben werden,
nicht aber die Grammatik.

Der Leitung von P. Maurus Wenzin schrieb Spescha die weitere
Förderung der romanischen Sprache zu und erwähnt auch, dass

«ein beträchtlicher Zuwachs von geistlichen Bücher» zu vermelden
sei. Darauf notiert er aber keine religiösen, wohl aber didaktischen
Werke der Klosterdruckerei, nämlich die Grammatik von P. Flami-
nio da Sale (1729) und ein ABC-Büchlein (1730).71

Fundamenti della lingua Retica nennt sich die Grammatik, die
der italienische Kapuziner-Missionär P. Flaminio da Sale 1729 in der
Klosterdruckerei herausgegeben hat. Die Fundamenti waren «zu
Gunsten seiner Missionsbrüder» geschrieben und enthielten noch
«ein italiänisches sehr eingeschränktes Wörterbuch, welchem er die
romanischen Wörter in Surselver- und Sursäter Dialekt beifügte.»72
Ähnlich beschreibt Spescha das Opus nochmals: « Eine Grammatic
und ein Dictionarium, in dem die italiänischen Wörter voran und
jene des Sürselwer und Surseter Dialekts nachgesetzt werden. Man
kann das Werk nur insoweit loben, als es für einen Ausländer der
Capuciner-Mission verfasst worden ist. P. Flaminius de Sale ist der
Verfasser, und man vermisst darin mehrere Buchstaben z. B. das k-

x-y-ae-oe usw.»73 Im Jahre 1821 urteilte P. Placidus über das Buch:
«Es ist ziemlich mager und unansehnlich ausgefallen.»74 Noch 1823
vermisste Spescha darin «nach Art der Italiäner mehrere Buchstaben»

und kam zum Schluss: «ist sehr unvollständig ausgearbeitet.»75

Immerhin zitierte Spescha das Werk vielfach und benützte es

sogar in nicht kleinem Umfange.76
Die italienische Grammatik war für Erwachsene bestimmt. Für

70 PI. Sp. 26 II. S. 43-44.
71 PI. Sp. 26 II. S. 44.
72 PI. Sp. 26 I. S. 8.
73 PI. Sp. 18 II. S. 55 .Vgl. PI. Sp. 13 I. S. 46.
74 A 40 III. S. 25.
76 A 40a I. S. 14.
76 A 40a III. S. 242-249. Dazu Erwähnungen in PI. Sp. 10 S. 43; PI. Sp. 13 I. S. 39,

43; PI. Sp. 26 II. S. 45, 56-57.

19



die einheimischen Kinder liess das Kloster Buchstabier-Methoden

drucken. So berichtet Spescha 1811: «Ein a-b-c und Nammen-
Büchchen vom J. 1730 in Disentis.»77 In den Jahren 1816 und 1820

bestätigte er diese Nachricht nochmals.78 Obwohl das Büchlein
bislang noch nicht gefunden werden konnte, ist an der Meldung Spe-
schas nicht zu zweifeln.79 Es existiert jedoch die Neuausgabe des Di-
sentiser Exemplars vom Jahre 1745.80 Von dieser Edition meldet
Spescha, dass darin ae-oe- oder ä-ö-ü gedruckt seien, von welchen
«man aber nur bei den Reformirtgenossen einen Gebrauch
findet.»81

III. Literarische Entfaltung auf allen Gebieten

1. Das Lob der Engadiner Bibel

P. Placidus Spescha beseelte das heisse Verlangen, die Literatur
vom Engadin und Oberhalbstein, aber auch diejenige von Schams,
Domleschg und Imboden in seine Literaturgeschichte einzubezie-
hen. Er wollte die Bibeln und die Dialekte des Bündnerlandes
studieren, aber dazu fehlten ihm die Bücher: «dies alles ist nicht in
meinen Händen und muss ich daher übergehen.»1 Trotzdem ihm
vieles entging, so gelang es ihm doch, das eine oder andere Buch zu
erhaschen oder Nachrichten über Werke, die er persönlich nicht be-

sass, zu sammeln.
Zunächst richtete er seine Blicke auf die Bibeln. Er wusste, dass

die Katholiken wohl zum praktischen Gebrauch die Evangelien und
Episteln der Sonntage herausgegeben hatten, so Balzer Alig 1674,

77 PI. Sp. 10 S. 42.
73 PI. Sp. 13 I. S. 39 Dec. Chrest. IV. S. 710, dazu PI. Sp. 26 II. S. 44, 57. Nicht

sicher ist ein Buchstabierbuch, das Spescha der Klosterdruckerei von 1696 zuweist,
da es ja geistliche Lieder und Gebete zum Inhalt hat. Vielleicht diente ein solches
frommes Buch auch zum Üben im Lesen. PI. Sp. 6 S. 3 und kurz B 43 I. Einl. S. 44.

79 G. Gadola im Bündner Monatsblatt 1934 S. 217.
90 PI. Sp. 10 S. 44; PI. Sp. 13 I. S. 43 Dec. Chrest. IV. S. 712; PI. Sp. 26 II. S. 44-

45, 57. Auf der zuletzt genannten Seite spricht Spescha vom «Alphabet- und Nam-
menbüchchen der Klosterherrn.» Generalvikar G. Pelican, Chur, fand neuerdings

das «A. B. C. u cuort entruidament de bein bustegiar e leger con in namen-
bouch en ramonsch, latin, italian, ussa da nief squicciau enten la Principala clau-
stra de Muster gl'onn 1745» mit 16 Seiten.

81 PI. Sp. 18 II. S. 55.
1 PI. Sp. 13 I. S. 44 zu 1816.

20



später Fr. Gallin 1737. Allein diese Veröffentlichungen «machten
nur einen sehr kleinen Theil der Bibel aus. Aber um desto bekümmert

hierin waren die Reformirtgenossen, das Wort Gottes in ihrer
romanischen Sprache zu haben.» Spescha weiss dies zu schätzen:
«Die Bibel ist das wichtigste und grösste Werk, das in dieser Sprache
abgedruckt worden ist.»2 Schon im Exil zu Innsbruck notierte er
sich: «Die ganze Bibel der Reformirten.»3 Dabei dachte er kaum an
die sog. Schulser Bibel von Vulpius und Dorta (1678-79 und
1743-45), sondern eher an diejenigen, die Steffan und Luci
Gabriel 1717-1719 im Oberländer Dialekt in der rätischen Kapitale
herausgegeben hatten.4 Die gleiche Ausgabe meinte er auch 1820,
doch war er damals nicht mehr genau orientiert, glaubte er doch, es

handle sich nur um das Alte Testament. Er erinnerte sich aber noch
an das Jahr des Druckes 1718 und vermutete darin die «Mundart
von der Landschaft Grub. Ob sie aber alle Bücher des alten Gesat-

zes in sich begriff und wo sie gedruckt worden war, ist mir entfallen.»5

Unser eifrige Rätoromane interessierte sich auch sehr für die neuesten

Bibel-Ausgaben. «Die Londoner Bibel-Gesellschaft zeigte sich

gütig für unsere Literatur, denn im J. 1809 ward das neue Testament

in einem Dialekt des Oberlands in rhätischer Zunge übersetzt
und in Basel gedruckt. Diese Übersetzung aber fandt auch soviel

Absatz, dass man sie schon im J. 1820 neuerdings musste auflegen
und zu Chur abdrucken lassen.»6 Dazu bemerkte Spescha bald darauf

von diesem Buche: «Der Dialekt ist nicht der Surselver,
dennoch aber demselben sehr ähnlich. Ich habe darin vieles gelesen und
in dem, was ich gelesen hatte, habe ich keine Irrungen gefunden,
welche dem Glauben und der Sittenlehre zuwider gewesen wären.
Die Bibel-Gesellschaft selbst versicherte, an diesem Werk haben viele

Religionsgenossen, folglich auch Katholiken, gearbeitet und hie-
mit kann man's schliessen, dass man mit aller Schonung und
Achtsamkeit zu Werke gegangen sey.» Spescha fügte hinzu: «Also würde
man sehr undankbar und unkristlich sich zeigen, wenn man diese so

2 PI. Sp. 18 II. S. 64-65.
3 A 725 I. S. 7.
4 Bibl. Retorom. Nr. 1391.
6 PI. Sp. 26 II. S. 57, ähnlich PI. Sp. 18 II S. 65. Vielleicht verwechselte Spescha das

Alte Testament von St. und Luci Gabriel, das 1818 neu herauskam. Bibl. Retorom.
Nr. 1393.

6 Bibl. Retorom. Nr. 1371—72.

21



kostspielige und weitsichtige Arbeit, ohne beweisen zu können, dass

sie geflissentlich vernachlässiget sey, tadeln oder ihrer Ausbreitung
den Weg erschweren würde.»

«Im J. 1812 ward das neue Testament im Ladiner-Dialekt von
der oben angeführten sehr gütigen und vorsichtigen Gesellschaft in
Basel zum Druck befördert. Im J. 1815 das alte Testament in der
nemlichen Mundart gab die Buchdruckerei von Chur durch
Bernard Otto heraus.»7 Spescha machte sich dazu seine Gedanken:
«Gründliche Kenntniss dieses Dialekts geht mir ab, folglich unterstehe

ich mich nicht, von der Achtheit der Ausdrücke zu
versichern. Soviel aber darf ich versichern, dass ich nichts Verfälschtes
darin angetroffen und alles bemerkt habe, was die römische Vulgata
in sich enthielt. Was ich aber darin bewunderte, war das Verständnis

in dieser Mundart, denn ich hatte niemals Gelegenheit, mich in
derselben zu befassen, und die Thäler Engadina und Surselva liegen
in den äussersten Enden des romanischen Stamms getrennet, allein
wenn ich nur ein kleines Wörterbuch vor mir in derselben hätte,
würde ich darin nicht unpassend lesen, schreiben und verstehen
können. So entfernt sind diese Mundarten von einander und
dennoch so verständlich mit einander.»8

2. Geschichte, Grammatik und Lieder

(Engadin bis Gruob

Wie für die Bibelausgaben, war Spescha auch für die engadini-
sche Kirchengeschichte begeistert. Eine solche präsentierte Nott da

Porta in seiner Chronica Rhetica, die 1742 in Schuls erschien. Im
wesentlichen ist sie zwar nichts anderes als ein Auszug aus Campell
und Sprecher, konnte aber doch als «das einzige romanische Ge-
schichtswerkchen des 18. Jahrhunderts» gelten.9 P. Placidus
bemerkte darin die Buchstaben ae-oe-ö-ü, was ihn mit grosser Befriedigung

erfüllte, denn die Schriftsteller der Cadi nahmen wohl diese

Zeichen in ihr Alphabet auf, bedienten sich aber deren nicht. Dieser
Umstand war genügend, um dem Verfasser hohes Lob zu spen-

' Bibl. Retorom. Nr. 2665 (zu 1812) und Nr. 2952 (zu 1815).
8 PI. Sp. 26 II. S. 67-69. Nur kurze Erwähnung dieser Ausgaben in PI. Sp. 18 II. S.

65-66.
9 Sprecher-Jenny, Kulturgeschichte der Drei Bünde im 18. Jh. 1951 S. 463.

22



den: «Das Engadin hat seit alters grosse Männer gehabt, die ihre
Talente benützten, um der vaterländischen Literatur Ehre einzulegen.

Not de Porta hat mit seiner rätischen Geschichte seinem Vaterlande

grosse Ehren erwiesen und hat dadurch auch die rätische
Literatur hervorgehoben.» Die Chronica ist das «einzige Werk, das eine

so wichtige Materie behandelt.»10 «Es ist ein zwar kleines, aber
interessantes Werk der Landesgeschichte.» Mit ihm hat sich der
Verfasser «seinen Nammen bei den Romanischsprechenden des Enga-
dins verewiget.»11 Für Spescha ist das Werk ein «Muster der
Chronologie und Historie», ja Porta «ist der erste, der diese Bann

Bahn) in romanischer Sprache betreten hat. Er schreibt in einem
gedrängten Styl, zeigt darin eine grosse Erfahrenheit und scheint
den römischen Geschichtsschreiber Libius nachgeahmt zu haben.
Allein dieser Dialekt ist mir zu fremd, als dass ich ihn beurtheilen
konnte.»12 Immer wieder kommt er auf das Opus zurück. Es ist
«eine kurze Geschichte des Lands und der Reformazion und
beschreibt das Unter-Engadin. Sein Styl ist kurz und sein Dialekt nach
jenen des Unter-Engadins.»13

Einen anderen Charakter hatte eine geschichtliche Darstellung,
die Spescha 1806 im Lumbrein erwischte und die den Titel trug:
«Historia de la Tiarra Grischuna, Tratg' ora d'il Franzos e Mess

giu en Romansch tras Gion Hasper Collenberg de Lumbrein gl on 1785

a Paris.» Aus dieser Handschrift machte sich P. Placidus einen Auszug

von 122 Seiten (PI. Sp. 33). Er zitierte das Werk später noch
einmal, bezeichnete es dann aber nicht als Übersetzung aus nur
einem, sondern aus mehreren französischen Schriftstellern (or d'ils
scribents franzos), was der Wahrheit näher kommt.13* Nach den

Exzerpten Speschas handelte Collenberg über die Bündnergeschichte
von der Ankunft des Rhaetus 587 vor Christus bis zum 16. Jh.,

dann kommen die Bündner Wirren zum Worte, ferner die
Schweizergeschichte des 14-16 Jh., schliesslich werden noch die Bündnisse
der Bündner mit Frankreich im 16. Jh. behandelt. Ob der Lumbrei-

10 PI. Sp. 13 I. S. 40, 44-45. Vgl. PI. Sp. 10 S. 42 und A 40a III. S. 239, 249.
11 PI. Sp. 18 II. S. 56-57.
12 PI. Sp. 26 II. S. 88-89.
13 PI. Sp. 26 II. S. 61-62.

13* PI. Sp. 28 S. 9, 22, 31—33, 36-37 (frühestens 1806 entstanden).
Zur Franzosenfreundlichkeit eines Mistrals Columberg von Morissen im ausgehenden

18.Jh. siehe A. Pfister, Partidas e Combats 1494-1794, Chur 1925, S. III.
(Separatum aus Annalas Bd. 40.)

23



ner Geschichtsfreund wirklich nur französische Geschichtsquellen
ins Romanische übersetzt hat, können wir nicht sicher sagen, aber

jedenfalls waren auch solche darunter. Einen selbständigen Wert
scheinen die Darstellungen Gollenbergs nicht zu besitzen, sind aber
als Belege für sein geschichtliches und patriotisches Interesse und
als Beweis für seine Anhänglichkeit an seine Muttersprache
erwähnenswert.13**

Im Jahre 1778 gaben in Chur drei Verfasser (Minar, Catani,
Paoli) die Principis da grammatica nel linguaig todaisc a norma dellas

grammaticas dels sigr. Gottsched e Braun heraus.14 Als Spescha
1811 von Sprachlehren handelte, schrieb er: «Vorzüglich fällt mir
jene in die Augen, welche das Deutsche des Herrn Gottscheds und
Brauns durch das Ladinische erklärt.»15 1816 sah er in ihr «das
erste poetische Werk in Ladiner Dialekt. Aus Mangel an Einsicht
kann ich kein Urteil abgeben, ausser dass die End- und Anfangssilben

genauer sein sollten.»16 Vier Jahre später holte unser Forscher
etwas weiter aus: «Der Verfasser bedient sich darin, wie Not de

Porta, des: ae-oe-ö-ü, welche Schriftöne in allen Dialekten Rhätiens
nothwendig sind. Es ist im Dialekt des Engadins geschrieben, allein
das Sylbenmaas der Poesie ist darin noch nicht genau beobachtet
worden. Uibrigens bin ich in diesem Dialekt nicht so erfahren, dass

ich darüber etwas Bestimmtes sagen könnte.» Dann stimmt er das

«Hohe Lied» des Engadins an: «Das Engadin hat ohne dem viele

gelehrte Männer hervorgebracht und man muss Dank wissen,
dass sie um die Romanischen Sprache haben angelegen seyn lassen.
Es ersparte weder Geld noch Bemühungen und Gelehrtsamkeit, um
das Wort des Herrn in seinen Thale ertönen zu lassen und Josephus
Planta, sein Bürger, ist der Vater der Geschichte der romanischen
Sprache.»17 Zurückkehrend zum Thema ist diese Grammatik
«nach der Oberengadiner Mundart» doch «ein wichtiger Beitrag
zur Ladinischen oder Romaunschen Mundart».18 Kritisch fügte er
hinzu: «Ich merke nur dieses an, dass mir die Poesie als eine Beilage

13** Spescha S. CII.
11 Bibl. Retorom. Nr. 1840.
15 PI. Sp. 10 S. 44. Vgl. PI. Sp. 13 I. S. 44 und A 40a III. S. 239. Über die Sprach¬

reformer Joh. Christoph Gottsched (1700-66) und Heinrich Braun (1732-92) siehe
Neue Deutsche Biographie 2 (1955) 551 und 6 (1964) 686-687.

16 PI. Sp. 13 II. S. 273.
17 PI. Sp. 18 II. S. 57, ähnlich PI. Sp. 26 II. S. 45
18 PI. Sp. 26 I. S. 8.

24



dazu nicht allenthalben richtig geschienen habe, obschon die
Gedanken darin wohl gewählt sind.»19 Auch 1823 lobte Spescha nochmals

die Auswahl der poetischen Beispiele, vermisste aber die
genaue Beachtung der Längen und Kürzen.20 Ausser in der ersten
Erwähnung des Werkes im Jahre 1811 betonte Spescha bei jeder
folgenden Besprechung immer wieder seine Inkompetenz. Er kann
in ängstlicher Weise nicht genügend Vorsicht an den Tag legen,
auch ein Zeichen seiner wissenschaftlichen Zurückhaltung, die ihm
Ehre macht.

Sechs Jahre nach der Engadiner Grammatik liess der Pfarrer von
Andeer, Mattli Conrad (1745-1832), seine Novas Canzuns Spiritualas
erscheinen (1784), ein evangelisches Kirchengesangbuch, das
Spescha als «in vermischter Mundart geschrieben» charakterisierte und
dessen Verfasser er als «den fähigsten unter den gegenwärtigen Poeten

unseres Bundes» bezeichnete. Noch mehr Interesse brachte unser

Disentiser Mönch der Romanischen Sprachlehre Conrads entgegen,

die er schon im Innsbrucker Exil 1800 einsehen konnte und
nach dem Erscheinen im Jahre 1820 gebührend lobte. 21 Das
romanisch-deutsche Taschenlexikon des Pfarrers von Andeer, das

1823-28 in Zürich gedruckt wurde, erwähnt und bespricht Spescha,
wenn wir uns nicht irren, nicht, einfach deshalb, weil er nach 1823

nicht mehr ausführlich über die romanische Sprache handelte. Ein
solches Wörterbuch scheint auch ein Berufskollege von Conrad
begonnen zu haben, berichtet doch P. Placidus im Jahre 1800: «Herr
Pastor Caprez, Seelsorger in Trins, soll ein schätzbares Wörterbuch

in der Ebener Mundart aufgesetzt, aber nicht ganz ausgeführt
haben.»22 Es war also im Dialekt von Plaun Imboden) verfasst.
1820 bestätigte dies Spescha nochmals, ohne den Vornamen des

Autors zu verraten.23 Es handelt sich wohl um Johann Caprez, der
1756-1777 in Trins pastorierte und der zwei Übersetzungen aus
dem Deutschen veröffentlichte: La via della grazia (1767) und Con-
fessiun de la vera cardienscha (1770).24

Der eigentliche Literat, den P. Placidus in Mittelbünden neben

19 PI. Sp. 26 II. S. 65. Ähnlich PI. Sp. 16 III. S. 11.
20 A 40a I. S. 14-15.
21 Näheres über Conrad und Spescha im Bündner Monatsblatt 1973 S. 65-73.
22 A 725 I. S. 7; II. S. 4.
23 PI. Sp. 18 II. S. 51.
24 JHGG 65 (1935) 144, 232, dazu Bibl. Retorom. Nr. 515, 711-712.

25



und nach Matth Conrad verehrte und hochschätzte, war Florian
Walther (1798-1852) aus Riein, der als evangelischer Pfarrer in Masein

am Heinzenberg wirkte (1810-1819) und in dieser Eigenschaft
1816 in Chur die Collectiun da canzuns spiritualas veröffentlichte.25
Schon im Erscheinungsjahr des Werkes bezeichnete unser Kritiker
die Publikation als «das elegante Buch der geistlichen Lieder.»
Dann fährt er fort: « Mit grossem Fleiss und sehr glücklichem Erfolg
hat dieser gelehrte Mann sein Werk unter dem Titel Canzuns
Spiritualas herausgegeben und sie auch in tiefer Weisheit und Lehrhaf-
tigkeit mit musikalischen Noten geziert und diese so angeglichen,
dass sie in den evangelischen Kirchen gesungen werden können.»
Freilich Längen und Kürzen, Silben und Töne «entbehren oft der
Feinheit der modernen Poesie.»26 Wie P. Placidus 1820 schreibt,
gibt Walther «nicht nur zu verstehen, dass er einen feinen
Geschmack von der Sprach-, sondern auch von der Tonkunst gehabt
habe.»27 Im gleichen Jahre fügte er hinzu: «Man findet in diesem

poetischen Werk kein einziges anstössiges Wort gegen andere
Glaubensgenossen, u. so soll man schreiben, wenn man Gott u. Menschen
nicht beleidigen will. Das(!) Heinzenberg, rhätisch Montogna, liegt
in einer sehr angenehmen Lage, wir vermuthen also nicht ohne
Grund, es werden auch dort fein denkende Menschen wohnen, wie
Herr Florian Valther einer war. Wir dürfen sich gar nicht darüber
aufhalten, wenn wir in unser Sprache poetische Fehler antreffen,
denn wir schrieben ohne Muster u. ohne Regeln bis dahin und lernten

von unsern Vorfahren so zu poetisiren, wie ein Vogel von dem
andern sein Gesang lernt und nachahmt.»27 Kurz und bündig fasst
P. Placidus seine Meinung zusammen, er habe das Gesangbuch von
Florian Walther «gelesen und meiner Meinung nach ist es in Rücksicht

der Moral und der Poesie sehr lobenswürdig.»29

25 Uber Walther JHGG 65 (1935) 166. Dec. Chrest. I. S. 515-517. Spescha verdankte
den Empfang des Werkes am 18. Februar 1816, geht aber wenig auf es ein,
sondern schildert mehr seine Ansichten über die rom. Sprache und Literatur. PI. Sp. 36
S. 1, 3, 13 über Walthers Werk. Da der Brief im Klosterarchiv aufbewahrt wurde,
ist er vielleicht nie abgesandt worden.

26 PI. Sp. 13 II. S. 268, 274-276. Vgl. PI. Sp. 16 III. S. 9, 11, und PI. Sp. 13 I. S. 44,
46-47. An der zuletzt genannten Stelle wird Walther gelobt, da er die Unzulänglichkeit

des bisherigen «alpinen» Alphabets erkannte und neue Buchstaben wie
oe, ö, ü, usw. einführte.

" PI. Sp. 18 II. S. 58.
28 PI. Sp. 26 II. S. 70-71.
29 PI. Sp. 26 II. S. 94-95.

26



3. Katechismen (Münstertal, Oberhalbstein, Surselva

Das Zeitalter der Katechismen begann für Spescha nach dem
Trienter Konzil und mit dem Auftreten Cardinal Borromeos von
Mailand: «Man setzte hernach die christliche Lehre: La Doctrina
Christiana (am Rande: 1585) in der Landessprache auf, liess sie

abdrucken (am Rande: 1615) und dem unwissenden Volke austhei-
len.»30 Tatsächlich hatte ja der vom Konzil verlangte und 1566

herausgekommene Catechismus Romanus viele nationalsprachlichen
Katechismen zur Folge. Mit dem Druckjahr 1615 können nur die
entsprechenden Werke von Bifrun und Calvenzano gemeint sein30*

Aber erst das 18. Jahrhundert, die Zeit der Pädagogik, schuf
zahlreiche praktische Religionsbücher. So zitiert Spescha ohne Jahrzahl
und Ortsangabe «la translaziun de la Doctrina christiana de Petrus
Canisius.»30** Damit ist wohl der zu Bozen 1745 gedruckte
«Catechismus» für das Münstertal gemeint, oder dann die «Cuurta in-
structiun», die ohne Jahresangabe in Brescia herauskam.31

Älter ist die Surseter Fassung, von der P. Placidus schon im Jahre

1800 berichtet: «Der Oberhalbsteiner Kathekismus in der
Oberhalbsteiner Mundart.»32 Er ist wohl identisch mit der Duttrigna
christiana curta von Cardinal Bellarmin, die 1703 in Savognin mit
60 Seiten erschien.33 Spescha kannte aber auch noch «in codeshet
de Doctrina Christiana el dialect de Sursaissa Romantsha d'igl on
1768.»34 Hier handelt es sich nicht um die grössere Auflage von
1703, sondern um die kleinere, die 1768 in Bergamo auf 38 Seiten
veröffentlicht wurde.35 Von diesem Büchlein sagt Spescha:
«Eigentlich im Surseter Dialekt habe ich nur ein einziges und zwar
sehr kleines Werk gesehen.»36 Er charakterisiert das Opusculum als

«ein Kinderlehrbuch.»37 Verantwortlich für die Übersetzung war
die rätische Kapuzinermission.38 Spescha schätzte es auch deshalb,

30 PI. Sp. 4 S. 24.
30* Bibl. Retorom. Nr. 234, 395. Über Bifrun u. Calvenzano siehe oben Kap. I.
3°**P1. Sp. 13 I. S. 38 Dec. Chrest. IV. S. 710.

31 Bibl. Retorom. Nr. 472-473.
32 A 725 I. S. 7; II. S. 4.
33 Bibl. Retorom. Nr. 175.
31 PI. Sp. 13 I. S. 44 Dec. Chrest. IV. S. 713.
35 Bibl. Retorom. Nr. 177.
36 PI. Sp. 18 II. S. 57.
37 PI. Sp. 10 S. 43.
38 PI. Sp. 13 I. S. 40 Dec. Chrest. IV. S. 711.

27



«weil es manches Reguläres in sich begreift, das in andern Dialekten
nicht zu finden ist.»39

Chronologisch schliessen sich hier die Surselver Katechismen an.
P. Placidus berichtet: «Um die Mitte des 17 ten Jahrhunderts
versuchte ein Pater Capuziner der italiänischen Mission in Rhäzien ein

gleiches Werk zu Stande zu bringen und nannte es: Doctrina
Christiana, es war nach der Lehre des Cardinais Bellarmin abgefasst und
nach dem surselver Dialekt gemodelt. Zu welcher Zeit und wo es

zum ersten Mal gedruckt worden seyn soll, ist mir unbewusst, es war
aber zu verschiedenen Malen in Disentis und anderswo
aufgelegt.»40 Spescha berichtete schon 1800: «Der grosse und kleine Ka-
thekismus von den Capitularen des Gottshaus Disentis» und noch
kürzer: «Der kleine und grosse Kathekismus von Disentis.»41 Es

handelt sich hier um die verschiedenen Auflagen von «Ina cuorta
doctrina» in der Klosterdruckerei (1745,1755,1771). Als grosser
Katechismus darf wohl «In cuort mussament» gelten, ein Werk von
143 Seiten, das 1757 in der Offizin der Abtei erschien.42

Im Katalog der romanischen Druckwerke, den sich Spescha im
Jahre 1800 zurechtgelegt hatte, findet sich: «Der theologische
Kathekismus von Herrn Canonikus Bellet.»43 Es handelt sich um Jakob
Balletta (1756-1814) von Brigels, der in Dillingen studierte, die
Priesterweihe 1779 erhielt und in seiner Heimat Brigels 1783-1800 das

Pfarramt verwaltete, dann bis 1815 in Schaan pastorierte.44 Nun ist
uns kein solcher Katechismus erhalten. Es kann sich auch nicht um
den 1798 von Chur anerkannten neuen Katechismus handeln,
gegen den er sich wandte, was schwere Diskussionen in Brigels zur
Folge hatte.45 Zu bedenken ist, dass Spescha nur aus dem Gedächtnis

im Exil von diesem Katechismus spricht. Doch berichtet P.
Placidus ja ausdrücklich, dass Balletta mehrere romanische Werke klei-

39 PI. Sp. 26 II. S. 62. Immerhin hatte Spescha 1816 geschrieben, dass man aus die¬
sem Büchlein der Doctrina wenig Literarisches entnehmen kann, da es von denen
geschrieben ist, die kaum den eigenen Dialekt verstanden haben. PI. Sp. 13 I. S. 46.

40 PI. Sp. 26 II. S. 51.
41 A 725 I. S. 7; II. S. 4.
42 Bibl. Retorom. Nr. 1149-51, 1931, dazu Bündner Monatsblatt 1934 S. 219, 252,

255.
43 A 725 1. S. 7; II. S. 4.
44 Über Balletta JHGG 90 (1960) 132 Nr. 235, dazu Bündner Monatsblatt 1964

S. 214.
45 Annalas 7 (1892) 281 und 8 (1893) 38-40, 49-58.

28



neren Umfangs hinterlassen hat, nicht etwa nur sein Andachtsbuch,
von dem noch die Rede sein wird.46

4. Die erbauliche Literatur der Surselva

Schon im Jahre 1800 lobte Spescha «eine Handschrift, worin die
Thaten und das Leben der vornehmsten Heiligen der catholischen
Kirche verzeichnet sind, es ist ein beträchtliches, sehr fein geschriebenes

und sehr schätzbares Werk, welches Herr Vikarius Venzin,
Pfarrherr in Tressnaus im Lognizerthal, verfertiget hat.»47 Christian

Venzin stammt aus dem Tavetsch und war ein Verwandter des Di-
sentiser Klosterdekans und barocken Polyhistors P. Maurus Wenzin
(f 1745). Eramtetevon 1752 bis 1800 als Pfarrer in Tersnaus, wo er
auch seine Heiligenlegende verfasste, für die Spescha das Jahr 1787

angibt. Wie sehr Venzin geschätzt wurde, zeigt seine 1763 erfolgte
Erhebung zum bischöflichen Vikar des Tales.48 Von seiner Tätigkeit

berichtet P. Placidus 1804: «Wir übergehen seine Theologischen

und andern Schulschriften, die er geschrieben hat, und gedenken

nur die(!) Leben der Heiligen, die er in romanscher Sprache
sehr zierlich, gelehrt und mit einer wohlpassenden Moral uns in
Manuskribt in folio hinterlassen hat. Ehe er starb, vermachte er es

mir dasselbe, mit dem Bedignisse aber, dass ich selbes zum Druck
befördere; ich machte gleich dazu Anstalt und wurde mein Ziel
erreicht haben, wenn mir der Herr Canonicus Joseph Anton Castel-

berg, der zu selber Zeit diese Handschrift bey sich hatte, mir sie

ausgeliefert hätte.»49 Wiederum im folgenden Jahre 1805 registrierte
Spescha diese «Lebensbeschreibungen der Heiligen, in romanscher

Sprache sehr fein geschrieben.»50 Noch 1816 kommt er
wiederum darauf zu sprechen und meint, wenn einer ein romanisches
Wörterbuch zusammenstellen wolle, so soll er sich dieses Folianten
bedienen. Das Opus befinde sich jetzt in den Händen seiner Erben
und sei von Statthalter Jakob Christian Berther von Truns ko-

46 PI. Sp. 26 II. S. 90.
47 A 725 I. S. 7.
48 PI. Sp. 26 II. S. 46, dazu B. Berther, Baselgias, Capluttas e Spiritualesser de Tu-

jetsch 1924 S. 39—40.
49 PI. Sp. 4 S. 589-591.
69 B 43 I. S. 201-202.

29



piert.51 1820 weiss Spescha zu berichten, dass das Werk «noch im
Original und mehreren Abschriften bestehe.»52

Obwohl unser Kritiker darin mehrere Buchstaben vermisst,
bezeichnet er dennoch dieses Opus als «das vollkommeste Werk,
welches in der romanischen Sprache zum Vorschein gekommen ist.
Sein Styl ist natürlich und fasslich, obgleich er bis bisweilen von der
ächten Setzung der Wörter abweicht und um etwas zu sehr verlängeret

worden ist. Bei allem dem aber ist es der romanischen Literatur

nach betachtet sehr schätzbar, unentbährlich für denen, welche
in dieser Sprache ein Wörterbuch schreiben oder predigen wollen,
denn es klärt die gegenwärtigen Vermuthungen über den Zustand
der Wunder und Wundermenschen sehr auf. Es wäre aber zu
wünschen, dass es verkürzt im Druck erscheinen würde.»53 So kam es

auch, wurde doch der erste Teil 1830 und der zweite 1838 gedruckt.
Zu der barocken handschriftlichen und hagiographischen

Literatur gehören die christlichen Volksbücher, das Leben der hl. Genoveva

und das von Barlaam und Josaphat. Noch im Exil in Innsbruck
notierte sich Spescha, dass die Abtei «die uralte Übersetzung des

Lebens der H. Genoveva aus Paris» besass.54 1811 bezeugte er, dass

die Reisebeschreibung von Abt Bundi, die Viten von Genoveva
sowie Barlaam und Josaphat vor dem Brande von 1799 im Kloster
vorhanden waren.55 Er ordnete sie sogar 1816 erst in die Literatur
des 18. Jh. ein.56 Deutlicher spricht sich unser Forscher 1820 aus:
«Schon vor 60 Jahren erinnere ich mich, dass die Lebensgeschichte
der H. Genoveva und späther jene des Barlaam und Josaphat und
noch vor ungefähr 40 eine Verkürzung der Jahrbücher des Klosters
Disentis in der romanisch-oberländischen Mundart zum Vorschein
kamen, wovon mehrere Abschriften noch hin und wider zu finden
sind, allein nur das erste Werk von denen, weil es aus dem Französischen

übersetzt war, trägt an sich das Kleid einer natürlichen und
fliessenden Schreibart.»57 Danach kam um 1760/80 die Schrift über
Barlaam und Josaphat und um 1780 die Cuorta Memoria in den

51 PI. Sp. 13 I. S. 42 Dec. Chrest. IV. S. 711-712.
52 PI. Sp. 26 II. S. 85-86.
63 PI. Sp. 26 II. S. 46-47. Vgl. PI. Sp. 18 II. S. 51 und PI. Sp. 26 I. S. 10.
64 A 725 II. S. 3.
55 PI. Sp. 10 S. 45.
56 PI. Sp. 13 I. S. 42 Dec. Chrest. IV. S. 711.
67 PI. Sp. 26 II. S. 47.

30



Gesichtskreis der romanischen Leser. Obwohl diese Erinnerung
etwas relativ ist, dürfte doch das 18. Jh. allgemein für das Aufkommen

richtig sein. Die vorhandenen Handschriften datieren ja auch

aus diesem Säkulum. Bei beiden glaubt Caspar Decurtins deutsche

Vorlagen vermuten zu müssen. Doch wird gerade bei der Patronin
von Paris eine alte Vie de Sainte Genieve wiederum die Grundlage
des deutschen Exemplars gewesen sein.58 Spescha bemerkt
überhaupt sehr kritisch zum Genoveva-Leben: «wenn ihre Abschriften
nicht verfälscht worden sind.»59

Ein christliches Volksbuch eigener Art war der Viadi de Jerusalem

von Jakob Bundi, dem späteren Abt von Disentis (f 1614). Spescha
erwähnte schon im Jahre 1800 das «Manuscribt» dieser Reise und
betrachtet es als in romanischer Sprache geschrieben.60 1 804

bezeugt er, dass die Schrift «in ein sehr artigen Stil und feinen
Ausdruck» verfasst worden sei.61 Noch höher greift er 1816: «Diese
Schrift ist ein Muster des Romanischen, die Wörter sind ordnungsgemäss

gesetzt und die Reise selbst ist angenehm zu lesen.»63 Spescha

weist auch 1820 auf den «Dialekt der Sursylwer» hin und lobt
nochmals die «Versetzung der Wörter».63 Nun ist freilich die Schrift
1592 in deutscher Sprache abgefasst und erst später in die Landessprache

übersetzt worden, wohl im Verlauf des 18. Jahrhunderts,
wurde aber vielfach abgeschrieben und gelesen.64

Zum eigentlichen Leben des Heilandes führten die Evangelis e epi-
stolas per tut igl onn, die 1737 in Bonaduz erschienen. Herausgeber
war Franz Damian Gallin (1693-1763) aus Möns, der damals auch
Bonaduz als Pfarrer betreute (1734-1740).65 Die Edition machte,
wie Spescha bemerkt, «nur einen sehr kleinen Theil der Bibel

58 C. Decurtins, Geschichte der rätoromanischen Literatur 1897 S. 243, 250, dazu
Dec. Chrest. I. S. 262-275. Damit korrigierte Decurtins seinen früheren Ansatz
für die Barlaam-Geschichte, die er «allerspatestens in der ersten Hälfte des 17. Jh.»
in der Surselva ansetzte. Siehe Einleitung und Text im Archivio glottologico italia-
no 7 (1881) 255-296.

59 PI. Sp. 26 II. S. 85.
60 A 725 I. S. 5 und II. S. 3.
61 PI. Sp. 4 S. 10. In PI. Sp. 7 S. 138 lobt Spescha die «Einfachheit, Wahrheit und

naturliche Konsequenz im Schreibstil», wie sie sich in den «unverfälschten
Exemplaren» des Viadi finden (1805).

62 PI. Sp. 13 I. S. 40-41 - Dec. Chrest. IV. S. 711.
63 PI. Sp. 18 II. S. 49-50, dazu PI. Sp. 26 II. S. 39-40. Ohne nähere Charakteristik

ist Bundis Werk erwähnt in Isis 1 (1805) 32 und Ebel, Anleitung 1 (1809) 277.
64 Text inJHGG 52 (1922) 1-61, dazu Bündner Monatsblatt 1937 S. 1-22, 39-64 und

1947 S. 368-370.
65 Über Gallin F. Maissen inJHGG 95 (1965) 32 Nr. 181.

31



aus.»66 Sie brachte nur die Lesungen entsprechend dem römischen
Missale. Über die Qualität der Übersetzung sagt P. Placidus: «Der
Dialekt ist zwar im Ganzen sursylwanisch, jedoch etwas mit jenem
Tomliasker- und Surseter-Thals, aus welchem letzteren der Verfasser

gebohren war, vermischt.»67 Abschliessend urteilt Spescha:
«mehrentheils sursylvanisch, der Styl aber unfliessent.»68

Von den Lesungen gehen wir zu den Gebeten über. Der uns
schon bekannte Jakob Balletta (1756—1814) aus Brigels, dem Spescha
einen Katechismus zuschrieb, veröffentlichte noch in jungen Jahren
1776 in Dillingen einen «cudisch de oraziuns», der 1806 in Bregenz
eine zweite und sogar 1844 in Chur eine dritte Auflage erreichte.69

Spescha war über das Buch nicht sehr erfreut: «Herr Canonicus
J. Balit von Brigels hat mehrere Werke, meistens kleine, in das
Romanische übersetzt, allein er muss geglaubt haben, seine Würde wäre

zu erhaben als das(s) er dem Styl Reinlichkeit und Flüssigkeit
hätte geben wollen. Zeugniss meiner Meinung mag sein Werk:
Cudisch de oraziuns, welches zu Bregenz im J. 1806 herauskam und
welches vor allen seinen Übersetzungen das reinste seyn soll,
seyn.»70

Ein anderes Gebetbuch erschien 1796 bei Benziger in Einsiedeln,

das 96 Seiten zählt und den Titel führt: «Oratiuns, las pli
bunas, las qualas s. S. Pius VI. ha declarau et explicau.71 Spescha
bemerkte dazu im Jahre 1820: «Ich habe vor mir das Gebetbuch
seiner päpstlichen Heiligkeit: Oratiuns de Pius VI., welches die
Gonventualen von Disentis übersetzt haben und der Verlag von
Einsiedlen im J. 1796 gedruckt. Der Styl ist gut, ist aber auch von
fremden Wörtern nicht frei.»72 Es dürfte sich, wenigstens teilweise,
um eine Übersetzung des ebenfalls 1796 bei Benziger erschienenen
Werkes von P. Isidor Moser handeln, das den Titel trägt: «Unterricht

und Gebeth zum Gebrauch bey dem von Pius VI. in Form
eines Jubiläums ertheilten Ablass.»73

Ein mehr marianisches Andachtsbuch veröffentlichte Jacum Ca-

66 PI. Sp. 18 II. S. 65. Vgl. PI. Sp. 10 S. 42.
67 PI. Sp. 18 II. S. 56. Vgl. PI. Sp. 13 I. S. 39-40.
68 PI. Sp. 26 II. S. 88.
69 Bibl. Retorom. Nr. 132—134.
70 PI. Sp. 26 II. S. 90.
71 Bibl. Retorom. Nr. 2018.
72 PI. Sp. 26 II. S. 89-90.
73 K.J. Benziger, Geschichte des Buchgewerbes im Stifte Einsiedeln, 1912, S. 286.

32



men im Jahre 1815 in Bergen (wohl Bergamo), das zum Titel hatte:
In cuort e bi musamen da suondar Maria.74 Garnen stammte aus

Reams, studierte an der Disentiser Klosterschule und im Seminar zu
Mailand. Nach Empfang der Weihen 1783 übernahm er verschiedene

Seelsorgeposten in Bünden, so auch Pleif 1815-16 und zuletzt
Fellers 1816-26.75 Über sein Opus berichtet uns Spescha 1820:
«Erst neulich unternahm der gelehrte Herr Jac. Camen, als er
Seelsorger zu Pleif im Longnizer-Thal war, ein Andachtsbüchchen zu
schreiben und drucken zu lassen. Sein Styl ist, als ein Sursäter von
Geburt, ebenso rein als mancher des Oberlands in Surselva-Thal, in
welcher Mundart er schreiben wollte.»76

5. Schulbücher in der Surselva

Praktische Arbeit aufdem didaktischen Gebiete für das Obwald-
ner Romanisch leisteten noch in der ersten Hälfte des 18. Jh. der
italienische Kapuziner Flaminio da Sale und der einheimische
Benediktiner Maurus Wenzin (Kap. II. 2). Nun waren es in der zweiten

Hälfte des 18. Jh. verschiedene Mönche der Abtei Disentis, die
sich dieser Aufgabe widmeten. In vorderster Linie steht hier P. Basil
Veith (1738-1806), der aus der Reichsstadt Isny im Schwabenland
stammte und seit 1760 Mitglied des Konventes war. Spescha meldet:

«P. Basiii verfasste und druckte einen romanischen Calender
ab; der P. Beat Ludescher von Feldkirch arbeitete ebenfalls an eine

Fortsetzung desselben und gab ihn mit einer Rechenkunst im J. 1810

heraus.»77 Damit ist Disentis als Heimat des romanischen Kalenders

erwiesen. Die erste «Nova Pratica» erschien 1771 in der
Klosterdruckerei mit 28 Seiten, der zweite «Calender u Pratica» 1810 bei
Josef Graff in Feldkirch mit 16 Seiten. Da die Klosterdruckerei 1799

zugrundegegangen war, musste man einen Drucker ausserhalb der
Abtei suchen.78

74 Bibl. Retorom. Nr. 454.
75 Bündner Monatsblatt 1964 S. 220. JHGG 95 (1965) 53 Nr. 371.
76 PI. Sp. 26 II. S. 91.
77 PI. Sp. 26 II. S. 66.
78 Von der Nova Pratica von 1771 findet sich bei Dec. Chrest. IV. 43—44 eine Probe.

Dazu PI. Sp. 17 S. 134 (1820): «Der romanische Kalender vom J. 1810.» Zur
Persönlichkeit Veiths siehe Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens 76 (1965)
1-21.

33



Im Jahre 1771, also noch vor der Engadiner Grammatik von
1778, gab Veith in der Klosteroffizin nicht nur einen Kalender,
sondern auch gleichzeitig die erste romanisch-deutsche Grammatik heraus,
die 1805 in Bregenz bei J. Brentano eine zweite Auflage erlebte,
diesmal aber im Anhang das erste gedruckte deutsch-romanische
und romanisch-deutsche Wörterverzeichnis brachte, das selbst 100

Seiten umfasste. Spescha bemerkte über den Verfasser: «Da er ein
Deutscher war und nicht von den unsrigen abhängig sein wollte, fiel
dieses Werk sehr unvollkommen aus. Er liess das gleiche Werk 1805

nochmals drucken, aber aus den oben genannten Gründen hat es

noch nicht seinem Ziel entsprochen.»79 Schon gerechter urteilte
P. Placidus 1820: «Als ein Ausländer hat er der Jugend, welche die
deutsche Sprache lernen will, vieles geleistet, dabei aber mehreres
vermissen und unortographisch geschrieben. Er achtete die
Einmischung fremder Wörter so wenig, dass er das deutsche Wort: hasse-

giar anstatt malvoler abwandelte. Allein es sind auch viele Druckfehler,

die den Verfasser entschuldigen, eingeschlichen.»80 Und die
gleichen Druckfehler hat dann das Taschenwörterbuch von Ser

Mattli Conradi (1823/28) getreulich übernommen.81 Spescha beurteilte

Veiths Grammatik natürlich auch nach seinem Buchstabensystem,

weshalb er schrieb: «P. Basilius Veith, Conventual von Disen-
tis und Vorsteher der dortigen Schule, legte das ae-oe-ä-ö-ü in seiner
Gramatica Ramonscha vom J. 1805 beseits und vermehrte das
romanische Alphabet mit dem -w-.»82 1823 betrachtete Spescha
Veiths Grammatik von 1805 als «ein ähnliches Machwerk» wie die
Grammatik von P. Fl. da Sale von 1729, weil sie «vieles noch
rückständig gelassen.» Allein P. Basil hat «als ein Ausländer für die
Deutschsprechenden vieles dazu beigetragen.»83

Zielten die bisherigen Grammatiken in erster Linie darauf,
zwischen Romanisch und Deutsch eine Brücke zu bauen, so änderte
eine neue, nur romanisch-lateinische Sprachlehre ihr Ziel. Statt zu-

79 PI. Sp. 13 I. S. 43-44, dazu PI. Sp. 26 I. S. 7-8. Kurze Erwähnung in A 725 I.
S. 6 u. II. S. 4.

80 PI. Sp. 26 II. S. 65-66.
81 Über Veiths Grammatik siehe Gedenkschrift des Katholischen Schulvereins Grau¬

bünden 1945 S. 140-144, 160-162.
82 PI. Sp. 26 II. S. 45.
83 A 40a I. S. 14. Veiths Grammatik erregte das pauschale Missfallen in den Miszellen

für die neueste Weltkunde 5 (1811) 283, wahrscheinlich von Heinrich Bansi. Siehe
Müller, P. Placidus Spescha 1974 S. 61-62, 71.

34



erst das Deutsche, sollten die Rätoromanen ohne den Umweg des

Deutschen gleich das ihnen sprachlich verwandtere Latein unmittelbar

zu erlernen suchen. Diese Idee führte Spescha später noch
vielfach aus. Den Anfang dazu machte P. Augustin a Porta von
Schleis (Vintschgau), der 1760 sein Beständigkeitsgelübde ablegte
und 1795 starb. Seine romanisch-deutsche Sprachlehre setzte
Spescha selbst fort. Er berichtet davon schon im Jahre 1800 und fügte
hinzu: «Und ich kann den schnellen Fortgang in der lateinischen
Sprache, die(!) die rhätische Jugend dadurch machte, nicht genug
anpreisen.» Dabei bezieht sich Spescha ausdrücklich auf eine

Sprachlehre «von der gegenwärtigen Zeit, die von mir war zusammen

getragen worden.»84 Mithin muss diese Grammatik von a Porta

und Spescha doch schon vor 1799 verfasst und irgendwie ausprobiert

worden sein.

Spescha legte aber noch ein besonderes Opus an: «ein kleines
lateinisch-rhätisches Wörterbuch von den Adverbien und andern dahin
einschlagenden Wörtern.» Es «bestand nur in den Adverbien und
dergleichen kleinen Wörtchen, die ich mit der Musik-, Dicht- und
Schreib- und Rechenkunst zu lieb der studierenden Jugend von Di-
sentis aufgesetzt hatte.»85 Spescha bezeichnete also die Arbeit zuerst
als eigenes, selbständiges Werk, dann aber als einen Teil des von
ihm verfassten Schulbüchleins über Musik, Poetik, Kalligraphie
und Mathematik. Den Titel des letzteren Werkes hat er uns in seiner
Literatura Grisuna von 1805 mitgeteilt: «L'arithmetika e Musi-
ka, la grammatika kun las hartas geographikas e desegns.»86 Alle
diese Werke sind durch den Brand von 1799 vernichtet worden.

In der Arithmetik haben wir mithin als erstes handschriftliches
Schulmittel das eben erwähnte von P. Placidus Spescha, das zwischen
1782 und 1799 verfasst wurde. Das zweite diesbezügliche Opus ist
die Fundamentala instructiun el la aridmetica, die 1808 in Chur
gedruckt wurde.87 Deren Verfasser lebte nicht in der Cadi, wohl
aber in deren Kontaktzone, in Sagens. Es war Christian Jodocus
Steinhauser (1786—1863), später Offizier in holländischen Diensten.88 Spescha

bemerkte dazu 1820: «Auch der junge Steinhauser S.(!)

84 A 725 I. S. 6-7; II. S. 4-5.
85 A 725 I. S. 7; II. S. 4.
86 PI. Sp. 7 S. 77 Dec. Chrest. IV. S. 675.
87 Bibl. Retorom. Nr. 2588.
88 Über ihn HBLS VI. S. 538.

35



J. von Sagenz verfertigte zugleich eine wohlpassende Arithmetica
und liess sie zu Chur im J. 1808 drucken.»89 Das Werk wurde als

«Arithmetik von Sagens» verbreitet.90 Unabhängig vom Werke
Steinhausers gab P. Beat Ludescher von Disentis 1809 eine 180 Seiten
starke Arithmetica u Cudisch de Quin bei Josef Graffvon Feldkirch
heraus.91 Soviel ersichtlich, hat sich Spescha über dieses Werk nicht
weiter geäussert, wohl aber dessen Erscheinen notiert.92

6. Juristische Literatur

Die politischen Streitigkeiten im 18. Jh. veranlassten manche
juristischen oder doch rechtsgeschichtlichen Darstellungen, die mehr
oder weniger praktische Ziele im Auge hatten. Selbst die Abtei
Disentis fand es für richtig und wichtig, ihre Privilegien zu verteidigen.
Schon früher erwähnt ist Ina cuorta mo fideivla Informatiun, die
P. Maurus Wenzin 1716 schrieb und die 1748 veröffentlicht wurde
(Kap. III. 2). Wohl um die Mitte des 18. Jh. entstand die «Cuorta

Memoria», die Spescha als einen «Auszug der Jahrbücher des Gottshaus

Disentis» bezeichnet.93 Später spricht er von einer «Verkürzung

der Jahrbücher des Klosters Disentis in der romanisch-ober-
ländischen Mundart», die etwa um 1780 zum Vorschein gekommen
wäre.94 Es handelt sich um eine Auswahl aus der Synopsis Anna-
lium Monasterii, die Abt Adalbert III. Defuns 1709 vollendet hatte.
Die Hauptthese, welche die Cuorta Memoria verteidigt, ist die: Das
Kloster war seit alters her frei und genoss die Immunität. Die im
16. Jh. vom Magistrat eingesetzten Äbte sind unrechtmässig. Die
Abtei ist auch exempt von der bischöflichen Gewalt, wie noch der
Streit um das Quasi-Bistum 1656 zeigt.95

Gerichtliche Formelbücher benutzte das Spiel der Dertgira nau-

scha, das Spescha 1820 erwähnt: «Ich trafnoch hin und wider mehrere

Volkslieder, Komedien und Tragedien, Anreden in verschiede-

89 PI. Sp. 26 II. S. 66.
90 Darüber Gedenkschrift des Katholischen Schulvereins Graubünden 1944 S. 112—

113.
91 Über Ludeschers Werk siehe Gedenkschrift 1. c. S. 167-172.
92 PI. Sp. 26 II. S. 66.
93 A 725 I. S. 7.
91 PI. Sp. 26 II. S. 47.
95 Text bei C. Decurtins: Vier surselvische Texte. Archivio glottologico italiano 7

(1881) 197-254, kommentiert im Ischi 37 (1951) 90-96.

36



nen Anlässen wie auch Rechtsübungen, die man Dretgiras nauschas

(nennt) und meistens posirlichen und lieblichen Inhalts waren und
welches das 18 te und 19 te Jahrhundert hervorbrachten und von
der Jugend, so gut sie konnte, aufgeführt wurden.»96 Leider
verschweigt P. Placidus weitere Auskünfte, obwohl er doch hätte in
Erfahrung bringen können, wie weit Landrichter Peter Anton Latour
hier literarisch eingegriffen hat.97

Spescha interessierte sich auch um die eigentlichen Rechtsdenkmäler.

So besass er 1811 die von Joann de Casutt in Chur 1731

edierte Fuorma dilg dreig civil a criminal. da la Foppa.98 Zu
deren Sprache bemerkte er 1820: «dass der reine Styl sehr selten
hervortrat und dass die Einmischung fremder Wörter statt der
einheimischen nicht geachtet wurde.»99 Wichtiger als die Gesetze der

Gruob waren für P. Placidus Verfassung und Gesetze des Grauen Bundes.

So schreibt er: « Die Statuten und Artikeln des Grauen Bunds haben
ihren Anfang im J. 1528 genommen, in den J. 1713 und 1717
verbessert und im J. 1726 vom Herrn Landrichter Joan Ludovic von
Castelberg geordnet, mit den Verordnungen des Bundes vermehrt
und im J. 1723 der romanischen Buchdruckerei übergeben. Bernard
Otto von Chur veranstaltete einen neuen Abdruck davon im J. 1797

usw. Die Erklärungen aber der Bundsartikeln wurden erst im
J. 1784 ins Romanische übersetzt und gedruckt.»100 Es ist nicht
leicht, diese Nachrichten nachzuprüfen. Tatsächlich erschienen in
Chur 1797 die «Bundesartikel en Ramonsch.»101 Aber sie lagen
schon vorher handschriftlich vor, so in einem Manuscript der
Romanischen Klosterbibliothek von 1794.102 Ob sie schon 1723 vorhanden

waren?
Spescha fährt dann weiter, er wisse nicht, in welcher Sprache der

Bundesbrief von 1424 abgefasst worden sei, ob lateinisch oder
deutsch oder romanisch oder «in mehreren Sprachen.» Mag nun
aber die romanische Übersetzung in dieser oder jener Zeit entstanden

sein, sie «trägt das Gepräge des Alterthums, obschon die Schreib-

96 PI. Sp. 26 II. S. 47-48.
97 Dec. Chrest. I. S. 439-452 aus Handschriften aus dem Ende des 18. Jh., dazu Dec.

Chrest. Ergänzungsband I. S. 158-213.
98 PI. Sp. 10 S. 42; PI. Sp. 13 I. S. 40. Bibl. Retorom. Nr. 595.
99 PI. Sp. 26 II. S. 61.

100 PI. Sp. 26 II. S. 59-61.
101 Bibl. Retorom. Nr. 329.
192 JHGG 81 (1951) 25.

37



art darin richtiger seyn konnte. Allein die Formel des Eids, in
welcher ein jeweiliger Landrichter, Bundesschreiber und Bundsweibel
ablegen mussten, war anfänglich in der romanischen Sprache aufgesetzt

und geschworen. Sowohl der Bundesbrief als die Bundesartikeln

und die Eidschwüre sind in der Tronser Mundart und sehr
fasslich verschrieben.»103 Spescha ist hier das Opfer einer Fiktion
geworden. Schon die Gründungsurkunden von 1395 und 1424 waren

in deutscher Sprache abgefasst und wurden immer wieder in
dieser Form vorgelesen. Wie hätten sonst Rheinwald und Sahen wie
Avers, aber auch Obersaxen und Vals sie verstehen können. Noch
1726 sind die Statuten in deutscher Sprache gedruckt worden. Auch
die Streitschriften sind bis Mitte des 18. Jh. so abgefasst.104 Für die
Cadi ist das Romanische früher Amtssprache gewesen. Hier liegt der
Fall anders.105

Die ausserordentliche Standesversammlung in Chur von 1794

beschloss bekanntlich die Anerkennung aller vier Sprachen des

Bündnerlandes. Das war auch die Magna Charta der romanischen
Sprache.106 Deshalb war es gegeben, dass die neue Verfassung der
Mediation von 1803 auch in dieser sprachlichen Form für die
romanischen Gegenden veröffentlicht wurde. Das geschah in der
nachgerade berühmten Schrift: Act de Mediatiun.1"7 Dazu bemerkte
Spescha: «Als ein Muster des romanischen Styls ist die kleine
Ubersetzung der ersten Constituzion des Kanton Graubünden,
welche um das J. 1803 eingereicht und zu Chur gedruckt worden ist.
Der Verfasser dieses Werckchens macht vom -k- öfters Gebrauch
und folglich zielt er auf die neusten zu verbesserenden Schreibart
der romanischen Sprache hin.»108 Noch 1823 schrieb P. Placidus:
«Ich erinnere mich keines einzigen gedrucktes Werks in romanischer

Sprache, das hierin (im Stil) meinem Wunsche entsprochen
hätte. Unter denen aber schätze ich die Übersetzung der ersten
Kantonsverfassung am meisten.»109

103 PI. Sp. 26 II. S. 60-61.
104 Bündner Monatsblatt 1960 S. 288-290.
105 I.e. 274-276.
106 Darüber Bündner Monatsblatt 1960 S. 293-294.
107 Bibl. Retorom. Nr. 16.
108 PI. Sp. 26 II. S. 91. Schon 1805 bezeichnete Spescha das in Chur gedruckte Werk

als «Muster» des Stiles. PI. Sp. 7 S. 138.
too a 4Qa in, S. 222. Ähnlich B 44, am Schlüsse der Einleitung, Seite 21, datiert

13. Mai 1822.

38



7. Medizinisch-naturwissenschaftliche Schriften

P. Placidus berichtet uns über ein Arzneibuch der barocken Zeit
folgendes: «Das erste Werk in dieser Sprache, welches das medizinische

Fach und die Kräuterkunde berührt, war vermuthlich jenes des

Laien-Bruders Antoni Soliva von Trons, welches am Ende des 17 ten
oder zu Anfang des 18 ten Jahrhunderts verschrieben worden
war.»110 Spescha ist der einzige, der dieses Buch dem Br. Anton
Soliva (f 1740) zuschreibt. Er war ja auch als «Apotheker» bekannt.
Die sprachgeschichtliche Untersuchung hat jedoch klargelegt, dass es

sich hier um eine Übersetzung oder Adaption von einem oder mehreren

deutschen Vorlagen handelt. Der Ubersetzer suchte entsprechende

Ausdrücke, wo er nur konnte. Verschiedene Formen weisen
auf die Foppa oder das Lugnez hin.111

Im Jahre 1800 erschien in Chur das kleine Büchlein: La sanadat.
Verfasser war Johann Valentin Rothmund aus Mompe-Medel (Gem.
Disentis), der zuerst an der Disentiser Klosterschule, dann in Dillingen,

Mailand und Luzern studierte und 1766 zu den hl. Weihen
gelangte. Er betreute verschiedene Pfarreien, zuletzt noch die Ka-
planei Segnas 1792-1798.112 Spescha zitiert das Büchlein wohl aus
dem Gedächtnis, daher die Unstimmigkeiten: «Um das J. 1790

schrieb FIerr Joan Valentin Manetsch(!) von Disentis, ein Weltpriester,

ein Werkchen, worin, wie man die Gesundheit erhalten und
sich von Unfällen schützen soll, Nachricht gegeben wird. Er schreibt
nach dem Tronser Dialekt und sein Styl hat nichts besonders in
sich.»113 Von den Schriften Rothmunds wie auch Solivas sagt
Spescha: «Beide aber sind unvollständig.» Dann fügte er unmittelbar
nachher hinzu: «Auch zu dieser Zeit schrieb man von der Kochkunst,

allein von niedlichen Speisen findet man nichts darin.»114
Das kann sich auch auf die genannten beiden Werke beziehen.

Was die botanische Literatur angeht, stellte P. Placidus fest:
«Von Gärtnerei und Baumschulen habe ich in romanischer Sprache
nichts angetroffen.»115 Deshalb griff Spescha nach seiner Profess

110 PI. Sp. 26 II. S. 64.
111 A. Decurtins in Annalas 79 (1966) 5-36 und 80 (1967) 51-73.
112 Über Rothmund siehe Geschichtsfreund 110 (1957) 44 Nr. 212, Bündner Monats¬

blatt 1964 S. 200-201. JHGG 90 (1960) 128 Nr. 215; 95 (1965) 47 Nr. 315.
113 PI. Sp. 26 II. S. 63-64 zu 1820.
114 PI. Sp. 26 II. S. 64.
115 PI. Sp. 26 II. S. 64.

39



(3. Okt. 1774) zur Feder und schrieb ein dreiteiliges Opus: «wie
man die Blumen, Fruchtbäume und Gartengewächse pflanzen,
abwarten und verwahren solle.» Nach drei Jahrzehnten erschien ihm
das Büchlein als ein unwissenschaftliches Erstlingswerk, geschrieben
«in alter Form ohne Rücksicht auf Neuigkeiten.»116 Seine zweite
Schrift in der Muttersprache umschrieb er als «drey Bücher an seine

Familie, wie sie, um glücklich zu seyn, den Körper, die Seele und
die zeitlichen Güter erkennen, vorbereiten und verpflegen solle.»117

1804 kam er auf dieses Werk zurück: «Ich erinnere mich an eine

Schrift, die ich in den siebenzigern Jahren aufsetzte und in 3 Bücher
abtheilte. Ich setzte sie zu Lieb meiner Familie auf, indem ich sie

verliess und ins Kloster ging.» Schliesslich bekannte er: «Wenn ich
immer in meinem Leben etwas nutzliches geschrieben hab, so war
(es) dieses.»118 Im folgenden Jahre datierte er diese Abhandlung in
die letzten Jahre, die er in Einsiedeln verbracht hatte, mithin in die
Zeit vor 1782.119 Nach allem enthielt die Schrift moralisch-pastorel-
le wie auch makrobiotische und soziale Hinweise. 1823 erklärte Spescha
als Motiv dieser seiner frühen romanischen Werke den Umstand,
dass er als Schüler in Ghur seiner Muttersprache wegen verächtlichen

Vorwürfen ausgesetzt war. Solche hatte er aber auch später
noch zu erdulden. «Von der Zeit an schrieb ich kleine Werke von
der Pflanzung der Blumen, die noch zu Theil vorhanden sind, und
von der Besorgung der Seele, des Leibs und der häuslichen
Angelegenheiten in dieser Sprache.»120 Beide Jugendwerke sind nicht
mehr erhalten, doch kehren seine damaligen Ideen in seinen späteren

Handschriften mehrfach wieder.121

IV. Surselvische Schriftsteller der neuesten Zeit

Die letzte Periode der romanischen Literatur fing für Spescha
mit seiner Rückkehr von Einsiedeln nach Disentis an. Er sagt selbst:

116 A 725 I. S. 7 und PI. Sp. 7 S. 76 Dec. Chrest. IV. 674. Uber Pflanzen und Gärten
aus spateren Werken siehe Spescha S. 214-215.

117 A 725 I. S. 7.
118 PI. Sp. 4 S. 246-247 Spescha 65.
119 PI. Sp. 7 S. 76 Dec. Chrest. IV. 675.
120 A 40a I. S. 29.
121 B 43 I. 239-240; B 43 III. 80-86; PI. Sp. 5 S. 185-186, woraus Spescha 214-215 ge¬

nommen ist.

40



«Die Literatur des jüngsten Zeitalters begann erst in dem J. 1782.»1

Mit diesem Datum meint er freilich die «Erfindung» der phonetischen

Schrift, aber das Jahr ist doch insofern wichtig, als P. Placidus
seitdem die zeitgenössischen Literaten genauer ins Auge fasste. Es

handelt sich hier nicht mehr um diese oder jene Schrift, die im
Druck erschienen war, sondern um die Persönlichkeiten selbst.
Zunächst lassen sich aus seinen Notizen die Lokal-Literaten
zusammenstellen, die in Dorf und Gemeinde und oft auch darüber hinaus
als Verfasser von Spielen bekannt wurden. Es sind ihrer zufällig
zehn, die wir hier in alphabetischer Reihenfolge präsentieren.

1. Die Literaten in Dorf und Gemeinde

Berther Nikolaus (1724-1800), stammte aus Truns-Darvella, Po-
destä zu Trahona 1753-55, ordnete im Auftrage der Trunser das

Gemeindearchiv Truns 1759, Mistral der Cadi 1770/71, gestorben
am 19. Juni 1800.2 Über ihn berichtet Spescha im Jahre 1811:

« Unter den rhätischen (Literaten) war der Herr Landammen Nikolaus

Berter von Truns der älteste und beste Poet, den ich gekennt
habe. Er war Verfasser vieler Trauer- und Lustspiele, die er in seiner
Vaterstadt der Jugend auszuführen überliess.» Ein Lied zitiert
Spescha: Tgei vul ti mund culs tradiments usw.3

Caprez Benedikt Adalbert (1740-1804), stammte aus Truns,
studierte in Dillingen 1760, erreichte die Würde eines Mistrals der Cadi

1774, 1783 und 1786. Er wurde 1799 von den Franzosen nach
Salins als Geisel weggeführt und spielte nach seiner Rückkehr in
dieser bewegten Zeit eine wichtige Rolle.4 Spescha weist ihm
«Trauer- und Lustspiele» zu.5

Faller Antonius. Spescha stellte 1811 zwischen den Porträts der
1 PI. Sp. 18 II. S. 71 und PI. Sp. 13 I. S. 47-48.
2 Ischi 16 (1918) 77; P. A. Vincenz, Historia della vischnaunca de Trun, 1940, S. 123

Glogn 1944 S. 100.
3 PI. Sp. 10 S. 282-283, erwähnt auch in PI. Sp. 13 II. S. 275. Text des Liedes bei

Vincenz I.e. S. 123
4 Vincenz I.e. S. 110-111, 123. E. Poeschel, Die Familie von Castelberg, 1959,

S. 553 (Register). JHGG 90 (1960) 48-49 Nr. 216. I. Muller, Die Furstabtei Disen-
tis im ausgehenden 18. Jh. 1963 S. 240 (Register).

6 PI. Sp. 10 S. 284. Siehe den ganzen Text unter Nay. Kurze Erwähnung in PI. Sp. 13

II. S. 275.

41



beiden Landrichter Benedikt Adalbert Caprez aus Truns und
Christoph Gabriel aus Ilanz das Bild eines einfachen Mannes aus Ra-
bius:. «Die Rhätier, welche sich der romanischen Sprache bedienen,

werden öfters als Poeten gebohren und schmieden gleich aus
dem Steigreif, wie die Deutschen im Sprichwort haben, die wizig-
sten Versen daher. In diesem zeichnete sich unter mehrern ein
gewisser Statthalter Antoni Faller von Rabius aus, der sonst nur ein
Bauer war und vom Studien nichts mehr als lesen und schreiben
wusste.»8

Fluri N. Unter den Schriftstellern seiner Zeit und seiner
Bekanntschaft erscheint bei Spescha auch «der Poet Fluri von Peiden
im Longnizer-Thal», und zwar als «der wunderbarste» von allen.7
Es handelt sich wohl um einen Laien, von dem jedoch bislang kein
Werk bekannt ist.

Gabriel Christof. 1811 berichtet P. Placidus von Christof Gabriel,
der 1751 und 1766 Landrichter des Grauen Bundes war, aber auch
als Vicari und Landeshauptmann im Veltlin amtete. Er gehört zu
der Familie, die Steffan Gabriel in Ilanz begründet hatte.8 Von ihm
erzählt uns Spescha folgendes: «Seine Weissheit, Herr Landrichter
Gabriel von Ilanz, war nicht nur ein sehr gelehrter Mann, sondern
konnte auch die wohlklingsten Reimen, die Salz, Essig und Honig in
sich enthielten, verfertigen. Ich würde zu meiner ruhmwürdigsten
Ehre rechnen, sie anzuführen, wenn seine Werke mir bekannt
wären.»9 Offensichtlich fusst sein Urteil nur auf Quellen zweiten Ranges.

Doch kannte er ihn, da er ihm 1820 als «der tiefsinnigste» der
damaligen Literaten erschien.10

Nay Adalbert und Johann Caspar. Adalbert (Albert) Nay (f 1755)
stammte aus Ringgenberg (Truns) und war der Schwager des Mi-

6 PI. Sp. 10 S. 284-285. Damit identisch Statthalter Joseph Anton Faler aus Tschuppina

bei Rabius in der Gemeinde Somvix, der in PI. Sp. 13 II. S. 275 als Nachtrag
erwähnt ist.

' PI. Sp. 26 II. S. 102.
8 HBLS III. S. 367. P. A. Vincenz, Der Graue Bund, 1924, S. 283. Dazu das Urteil

von Ulysses v. Salis-Marschlins (+1800) bei N. v. Salis, Die Familie von Salis,
1891, S. 299 Anm.

9 PI. Sp. 10 S. 285.
10 PI. Sp. 26 II. S. 102. Proben von Gabriels Feder bietet Spescha in PI. Sp. 15 S. 66

und PI. Sp. 16 I. S. 27, III. S. 14 (Tschels onns).

42



strals Matthias Caprez (f 1778). Nay erhielt den roten Mantel eines

Mistrals der Cadi 1737-38 und spielte in dieser Eigenschaft während

des Zehntenstreites eine bedeutende Rolle.11 Sein Sohn Johann
Caspar Nay war 1763 Klosterschüler, dann Landschreiber und
1774-1775 Mistral, wohl österreichfreundlicher Anhänger des Abtes
Kolumban Sozzi (1764-1785). 1801 erscheint er als Präsident des

Distriktes Rheinquelle.12 P. Placidus Spescha berichtet 1811 von
beiden Politikern: «Der Herr Landammen Albrecht Nai wie auch
sein Sohn Herr Landammen Johan Kaspar waren gute Poeten und
sinnreiche Männer, wie nicht minder Seine Weisheit der Herr
Landrichter Benedikt Adalbert Kapräz, die zu Trons mehrere
Trauer- und Lustspiele aufführen liessen. Ihre Werke aber sind mir
nicht gegenwärtig, folglich kann ich sie nicht anführen.»13

Porta Joseph Anton de. Spescha zählt auch de Porta, «Weltpriester
aus Portas im Tenniger-Thal» (Somvix), zu den Schriftstellern, und
zwar erscheint ihm dieser als «der gelehrteste.»14 Er studierte in
Dillingen, wo er 1761 die hl. Weihen empfing, dann besorgte er
verschiedene Bündner Pfarreien 1762-1787, zog dann aber als

Militärkaplan nach Frankreich, wo er in Corsica starb.15 Worin sein
schriftstellerisches Werk bestand, verrät uns Spescha nicht.

Spescha J. Johann Baptista. Unter den Literaten der Spescha-Zeit
figuriert er als «der füglichste.»16 Kein Weltgeistlicher dieses

Namens und auch keine Schrift eines solchen Autors ist uns bekannt.

Tgetgel Augustin. Der gebürtige Somvixer studierte in Mailand
und Dillingen, erhielt 1734 die Priesterweihe und wirkte später vor
allem als Pfarrer seiner Heimatpfarrei 1767-1788, wo er auch als

Kaplan 1790 starb.17 Laut Schreiben des Kanonikus Michael Anton
Henni von 1801 wurde unter ihm das Somvixer Passionsspiel drei-

11 Über Adalbert Nay siehe Paul Tomaschett, Der Zehntenstreit im Hochgericht Di-
sentis 1728-1738. 1954 S. 160 (Register). E. Poeschel, Die Familie von Castelberg
1959 S. 326, 329. Glogn 1944 S. 98.

12 Überjoh. Caspar Nay siehe Ischi 16 (1918) 75 u. Bündner Monatsblatt 1964 S. 194.
13 PI. Sp. 10 S. 284, kurz erwähnt auch in PI. Sp. 13 II. S. 275.
14 PI. Sp. 26 II. S. 102, dazu PI. Sp. 13 II. S. 275.
15 Über de Porta F. Maissen in JHGG 90 (1960) 127 Nr. 209.
16 PI. Sp. 26 II. S. 102.
17 JHGG 90 (1960) 123 Nr. 183; 95 (1965) 34 Nr. 204.

43



mal aufgeführt.18 Früher glaubte man, Tgetgel habe wohl nur die
Aufführung geleitet, neuere Forschung zieht ihn jedoch als Verfasser

der Passion in Betracht.19 Spescha registriert ihn einfach unter
den Poeten der Cadi, nachdem er vorher die Patres von Disentis
allgemein und dann Theodor von Castelberg angeführt hatte.20

P. Placidus Spescha ist sich bewusst, dass er in seiner «

Literaturgeschichte» nicht jeden und alle erwähnt hat. Deshalb bemerkte er
am Schlüsse: «Sicher existieren noch viele Poeten, die mein Wissen
nicht erreichen kann.»21 Zu diesen «unbekannten» Literaten
gehörten meist solche, die wie Faller aus Rabius und Fluri aus Peiden
sozial keine Rolle spielen konnten, da ihnen weder Bildung noch
Amt zur Verfügung standen. Darum bemerkte Spescha einmal:
«Bei uns hat's unstudierte Bauern gegeben, die ebenso geschwind
und richtig dichteten als hochgelehrte Herrn anderer Nazionen.
Solche hat man zu meiner Zeit in Peiden, Trons und Disentis gefunden.
In diesem Fach müssen wir sehr fähige Männer gehabt haben, denn
wenn wir die so viele Verschiedenheiten der Versarten und Melodien,

welche in unsren Gesangbüchern und Privatliedern vorkommen,

und die Kunst und Gelehrtsamkeit, mit welchen sie ausgeziert
sind, unbefangen überlegen, so müssen Kenner der Dichtkunst
darüber erstaunen.»22 P. Placidus zeigt hier den «unbekannten
romanischen Dichtern» aus dem Volke seine Hochachtung.

2. Die fünf «Grossen» der Literatur

Während P. Placidus die vorhergehenden Zeitgenossen recht
und schlecht hervorhob, sind für ihn die folgenden fünf Literaten
gleichsam die «Klassiker» seiner Epoche, denen er seine ganze
Sympathie schenkt. Bewusst traf hier Spescha eine engere Auswahl.
«Unter den vielen Poeten, die ich in dieser Sprache als Muster der
Poesie könnte auftretten lassen, sind nur ihrer fünfe; unter den
weltlichen sind Sr. Weissheit Herr Theodor Kastelberg, Sr. Weissheit

18 Ischi 13 (1911) 33. Dazu folgende Anmerkung.
19 Dec. Chrest. Ergänzungsband 1 (1912) 12-13, dazu aberG. Deplazes, LasPassiuns

romontschas, 1962, S. 24.
29 PI. Sp. 13 II. S. 275.
21 PI. Sp. 13 II. S. 276.
22 PI. Sp. 26 II. S. 95.

44



Herr Georg Anton Vieli und der Herr Präsident Georg Kadäras
und von Seiten der geistlichen Poeten Herr Jodokus Anton
Steinhauser, d.i. Kasakrap von Sagenz, und Herr Christian Hanseman
von Tersnaus im Longnizer Thal.»23

Besonders bekannt war Spescha mit dem Landrichter Theodor

von Castelberg (1748-1818), in dessen Leben die Französische Revolution

mit all ihren Folgen eine einschneidende Rolle spielte.24 In
seiner Literatura Grisuna von 1805 zitiert P. Placidus die ersten vier
Strophen von Castelbergs Lied auf den Täufer, den Patron der Di-
sentiser Pfarrkirche: Oz dein nus fiasta gronda far.25 Unser Kritiker
hob dessen Lustspiel über die jüngst vergangene, aber auch
gegenwärtige und zukünftige Zeit hervor. Es handelt sich um Strophen
(3+4+4) sowie Arien. Schon bekannt sind folgende Strophen: Tot
quei ch'ei aun totina, ferner Uss ei tot pli viv e lev und She gie il
crer ei liber sco ei plai san viver.26 Von dem zuletzt genannten Text
bemerkte Spescha in seinem Plan de scola von 1819: «So reimt Herr
Landrichter Theodor Kastelberg in der Zeit, als Papst Pius nach
Frankreich geführt wurde.»27 Es handelt sich kaum um die Entführung

Pius VI. im Jahre 1799 nach Valence, sondern um die
Verschleppung Pius VII. in den Jahren 1809-1814 nach Savona. Damit
wird der Vers: Tot vegn midau en Ruma erklärt.

In seinen Mussamens von 1816 vergleicht Spescha unseren Dichter

mit Georg Anton Vieli und spricht beiden poetische Begabung,
tiefe Weisheit und hohe Gedanken zu. Zugleich bietet P. Placidus
nochmals die Texte über die vergangene, gegenwärtige und
zukünftige Zeit.28 Als Theodor am 24. Dezember 1818 das Zeitliche
gesegnet hatte, umschrieb Spescha die äussere Erscheinung des

Dahingeschiedenen und zeichnete dessen geistiges Porträt: Er «war

23 PI. Sp. 10 S. 285-286, ahnlich PI. Sp. 30a S. 4.
24 E. Poeschel, Die Familie von Castelberg, 1959, S. 388-451, 523.
25 PI. Sp. 7 S. 148, ediert im Ischi 39 (1953) 129. Dazu PI. Sp. 15 II. S. 63-64.
26 PI. Sp. 10 S. 286-192, dazu Ischi 39 (1953) 112-113. Vgl. Sp. 30a S. 1-4, wonach

das Gedicht als «dialogisches Recitativ» mit Musik von Oberst Joachim v. Castelberg

im September 1809 von der Klosterschule aufgeführt wurde. «Die Gedanken
sind in diesen Dialogen treflich gewählt, aber das Sylbenmaass gehet sehr oft ab.»
Spescha bemerkte ferner: «Ich habe verschiedenes darin verbessert und die unnutz
gebrauchte fremde Worter weggelassen, allein ohne den Sinn zu andern, konnte ich
nicht alles ins Reine bringen.»

27 PI. Sp. 16 III. S. 12. In PI. Sp. 16 I. S. 26 und III. S. 15 finden sich auch zwei
Strophen: El temps che fuva ei vargaus.

28 PI. Sp. 13 II. S. 254, 256-262, 275. Dec. Chrest. IV. S. 714-715, 716-719.

45



von einem sehr fröhlichen Gemüthe und zur annehmmlichen
Gesellschaft, die Witz, gute Einfälle liebte, gebohren. Er war gelehrt,
verstund fünf Sprachen und ward in mehrern Gesandtschaften
gebraucht. Nicht nur das Politische war ihm eigen, sondern er war von
einer ausserordentlichen Beredtsamkeit und Poesie. Ich habe seine

Beredtsamkeit öfters angehört, auch in deutscher Sprache, und
mehrers seiner Poesie aufbewahrt und seine Reimart im Roman-
schen verbessert, denn zu seiner Zeit hatte man noch nicht die
Kunst gewusst, die Länge und Kürze der Sylben in dieser Sprache
zu unterscheiden und die fremde Wörter wegzulassen.»29 Zwei Jahre

nach dieser Charakteristik erscheint Theodor von Castelberg für
Spescha einfachhin als der «gedankenreichste» unter den zeitgenössischen

Literaten romanischer Zunge.30
Wie mit Theodor von Castelberg, so pflegte Spescha auch mit

Georg Anton Vieli (1745-1830), dem Arzt-Politiker aus Cumbels,
nähere Beziehungen. Als beide sich im Exil trafen, grüsste Vieli unsern
Mönch wie einen alten Bekannten.31 P. Placidus notierte sich schon
in seinem ersten literatur-historischen Versuche verschiedene «Prosen

und Poesien» von ihm.32 Vieli erschien ihm näherin 1804 als

«ein vortreflicher Lateinischer und Rhätischer Poet.»37 In der Lite-
ratura Grisuna weist ihm Spescha zwei Gedichte zu, zunächst: Ei er'
in temps che nus Grischuns, das als Volkslied schon veröffentlicht
worden ist.34 Daran schliesst sich: O tschocs e paupers purs, das

unter Vielis Namen bekannt ist.35

Eindringlich beschäftigte sich unser Forscher mit Vieli in seinen
1811 geschriebenen «Bemerkungen über die romanische Sprache.»
Hier zeichnet er mit feinen Strichen dessen Persönlichkeit: « Er ist in
seinen Briefen, Reden wie auch in der Poesie sehr kurz, fein, wizig
und gelehrt. In der Staatskunst war er erfahren, in der Medizin
vortrefflich, redete fünf Sprachen, gieng in die vornehmsten Staats-

29 Anhang zu B 1774 S. 54-55, zitiert auch im Ischi 23 (1932) 107 Anm.
30 PI. Sp. 26 II. S. 102.
31 PI. Sp. 4 S. 470-471, 493 Spescha 128, 134.
32 A 725 I. S. 8; II. S. 4.
33 PI. Sp. 4 S. 471 Spescha 128.
31 PI. Sp. 7 S. 147 Dec. Chrest. II. S. 381 Z. 9-16, 25-32, dazu O. Alig in JHGG

63 (1933) 207-209. In der gleichen Handschrift PI. Sp. 7 S. 138 zählte Spescha
bereits Vieli zu den stilistischen Vorbildern.

35 PI. Sp. 7 S. 147-148 Dec. Chrest. I. S. 454 Z. 1-9, 61-72. Das Lied ist für das
Neujahr 1803 gedichtet. Es ist auch enthalten PI. Sp. 15 II. S. 64—65 und PI. Sp. 16

I. S. 27.

46



ämter durch, war im Umgang gesellig, gesprächig und eines guten
Gemüthes. Er wurde erstlich Doktor der Medizin, dann Verwalter
der Herrschaft Rhäzüns, Präsident, Deportierter nach Innsbruck
und leztlich Richter des obern Bunds. Seine besten Werke der Poesie

verfertigte er über die Deportazion und über die Staatsfehler im
französischen Kriege.» Dann folgen zwei Lieder, die Spescha noch 1805

in seiner Literatura Grisuna veröffentlicht hatte, wie wir oben schon
erwähnten. Dabei kritisierte P. Placidus den Gebrauch des Wortes
naradira, das «zwar dem Ton entspricht, aber der Sprache nicht,
weil das Wort naradira deutsch ist.» Aber das verzeiht Spescha dem
Lugnezer Politiker sofort und übersieht auch gerne prosodische
Mängel: «Vieli ist sonst der richtigste romanische Poet in dem Syl-
benmaase, allein die Poesie war bis dorthin ohne Kunst und Regeln;
es war Niemand, der dessen Fehler ahndete und auch wenige, die
solche Fehler kannten. Das Gehört war dazu noch nicht geschärft
und Fehler wurden übersehen.»36 Auch lobt Spescha sonst noch
Vielis Verskunst und Reime.37

Der Arzt-Poet erscheint unserem Kritiker 1820 als der «fliessi-
ste» seiner literarischen Zeitgenossen.38 Noch im Alter bemerkt
P. Placidus: «Uiber die Deportationsgeschichte besehe man die
sinnreichen Oden des Herrn Landrichter Vieli des ältern.»39 Was
den Stil anbelangt, zitiert Spescha 1823 die handschriftlichen Werke
Vielis ebenso an erster Stelle, wie er unter den gedruckten Erzeugnissen

die Übersetzung der Kantonsverfassung allen andern vorzog:
«In Betref der Handschriften, die mir zu Gesichte gekommen sind,
verdienen jene Sr. Weisheit des Herrn Landrichter Georg Anton
Vieli sowohl im prosaischen als poetischen Fache den ersten Rang,
und dies besonders wegen Kürze und kraftvollen Ausdruck seines

Styls. Er schreibt und spricht in fünf Sprachen, als wenn er darin
gebohren und erzogen wäre; und weil er in allen Fächern des
Wissenschaften bewandert ist, kann die Lesung seiner Schriften nicht
änderst als sehr interessant seyn. Demnach glaube ich, der roma-

36 PI. Sp. 10 S. 286, 294-299. Nicht auf Vieli, sondern auf Caderas beziehen sich
S 299—300

37 PI. Sp. 13 II. S. 254-256 Dec. Chrest. IV. S. 714-716 mit den beiden zitierten
Liedern. Dazu PI. Sp. 16 III. S. 12—13, ebenfalls mit beiden Liedern, doch: o
tschocs e paupers purs mit nur der zweiten Hälfte. Letzteres Gedicht wiederholt
Spescha ganz in PI. Sp. 15 II. S. 64—65.

38 PI. Sp. 26 II. S. 102.
39 PI. Sp. 24 S. 96 Spescha 128 Anm.

47



nisch sprechenden Nation keinen unartigen Rath zu geben, dass

seine poetischen Schriften und Briefe, um einen Begriff von
seiner feinen Schreibart beizutragen, gesammelt und gedruckt
würden.»40

Den Reigen der geistlichen Literaten eröffnet Jodok Steinhauser

(1747-1827) aus Sagens, ordiniert 1772, zuerst Pfarrer in Ladir, An-
dest und Dardin, dann lange ZeitinRuis (1790-1822), zuletzt
Kaplan in Laax (1822-1827).41 Spescha nennt ihn « Kasakrap von
Sagenz».42 Offensichtlich hat er den deutschen Namen einfach ins
Romanische übersetzt, heissen doch auch verschiedene Steinhäuser:
Casa Crap.43 Dem Ruiser Pfarrer weist unser Verfasser der Litera-
tura Grisuna das Lied: Las musas sil quolm Helikon zu, das in der
fünften Strophe das Lugnez anspricht.44 1811 wiederholt Spescha
das Gedicht genau so, wie es in der Literatura grisuna steht, allein
mit einer Einführung über den Verfasser des Liedes: «Der Herr
Steinhauser, Kammerer des Kipitels Surselwa, ist einer der gelehrtesten

Männer im ganzen Bistum. Er singt folgender Massen über die
Partheilichkeiten des Lands und will sie, wie Herr Vieli oben,
unterdrücken.» Darauf folgt die Erklärung des Textes: «Es waren im
Jahre 1798 und hernach vorzüglich zwei Partheien im Lande: die
eine hielt bei diesen Umständen für besser, mit dem kais. österreich-
schen und die andere mit der französisch-republikanischen zu halten.
An der Spitze der ersten war der Geschäftsträger Kronthal und an
der der andern Florent Guiot. Die erste Parthei war thätig und weit
die zahlreichste und die andere leidend und die schwächere. Diese

griffen einander an, die eine um den Mächten und die andere um
den Republiken zu dienen. Endlich siegte Apollo und beide unterlagen.»45

1816 bietet Spescha den Text des Liedes nochmals und
betrachtet es «würdig für einen Republikaner und Doktor.»46

Ein weiteres Mal erscheint es im Codish de Literatura Romant-
sha, wobei der Autor als «Dekan Sursilvan e Doktor theologik»
bezeichnet wird.47 Ob Spescha wusste, dass das bischöfliche Chur das

40 A 40a III. S. 222-223.
41 F. Maissen in JHGG 95 (1965) 48 Nr. 329.
42 PI. Sp. 10 S. 286 (1811).
43 A. Schorta, Rätisches Namenbuch 2 (1964) 113.
44 PI. Sp. 7 S. 150; PI. Sp. 15 II. S. 67; PI. Sp. 16 I. S. 27-28.
45 PI. Sp. 10 S. 301-303.
46 PI. Sp. 13 II. S. 252-253 Dec. Chrest. IV. S. 714.
47 PI. Sp. 15 I. S. 67 (1819) PI. Sp. 16 I. 27-28 (1819).

48



Mailänder Doktorat von Steinhauser anzweifelte und ihn deshalb
nicht zum Kanoniker machte?48 1820 wird Dekan Steinhauser von
unserm kritischen Mönch als «der gesalzeste» unter den romanischen

Literaten seiner Zeit charakterisiert.49
Spescha nennt in seiner ersten Skizze des romanischen Schrifttums

in einem Zuge die Namen von Vieli und Caderas, von denen
Prosen, Poesien und Übersetzungen stammen.80 Es handelt sich um
Matthias Anton Caderas (1745-1815) aus Ladir, den führenden
Propagandisten der «Patrioten» im Oberland, dann Mitglied des

provisorischen Präfekturrates von Rätien.51 Erhalten sind von ihm
offizielle Briefe aus den Jahren von 1802 und 1803, da er Statthalter des

Bezirks Glenner war.82 Spescha schreibt ihm 1805 das als Volkslied
bekannte Gedicht: De tut vegnent ed era stau zu, das Napoleons
Starrheit beklagt und den Verlust des Veltlins voraussieht.53 Unser
Kritiker entwirft von Caderas ein sympathisches Porträt: «Er ist ein
tiefsinniger und gelehrter Mann, ward aber nicht geachtet, weil er
ein aufrichtiger Republikaner und kein Anbether fremder Mächte
war. In seiner Warnung, das zu verliehrende Veltlin betreffend, an
das rhätisches Volk ist er zugleich ein Meisterstuck der Poesie als der
Aufrichtigkeit.» Dann führt P. Placidus nochmals das genannte
Lied im vollen Texte an.84 Endlich wiederholt er es noch sowohl in
seinen Mussamens von 1816 wie in seinem Codish de Literatura Ro-
manthsa von 1819.55

Den Schluss der fünf Muster-Poeten bildet Christian Fidel Hansemann

(1756-1844), der aus Tersnaus (Lugnez) stammte und gleichzeitig

mit Spescha an der Disentiser Klosterschule studierte
(zwischen 1771-1775), dann in Mailand seine Ausbildung erweiterte,
wo er angeblich entlassen wurde. Doch erhielt er 1783 die Weihen
und pastorierte zeitlebens auf den Seelsorgeposten des Lugnezerta-

48 J. J. Simonet, Die kath. Weltgeistlichen Graubündens 1920 S. 140.
49 PI. Sp. 26 II. S. 102.
50 A 725 I. S. 8; II. S. 4.
61 HBLS II. S. 469. JHGG 58 (1928) 108 f. und 83 (1953) 59. E. Poeschel, Die Fa¬

milie von Castelberg, 1959, S. 403-404, 421.
52 Dec. ehrest. IV. S. 608-613.
53 PI. Sp. 7 S. 149 Dec. Chrest. II. S. 384 Nr. 96. Ebenso PI. Sp. 15 II. S. 65-66

und PI. Sp. 16 I. S. 27.
54 PI. Sp. 10 S. 299-300. Spescha spricht anfänglich irrtümlich von Präsident Vieli

statt Präsident Caderas.
55 PI. Sp. 13 II. S. 269-270, 276 und PI. Sp. 15 II. S. 65-66.

49



les.56 In seiner Literatura Grisuna von 1805 weist P. Placidus ein
Gedicht: Son staus in buob de dodig ons, ein typisches Trinklied in
14 Doppelstrophen, dem «Sur Kristian Hanseman» zu.57 1811 bietet

unser Forscher drei Doppelstrophen daraus (Hai jeu adina, Son en

partidas, De mei far), fügte jedoch noch zwei neue hinzu (Ilsglisners,
E lu ils mes).68 Das gleiche Lied, wie es in der Literatura Grisuna
stand, kehrt 1816 wieder, aber teilweise geändert und unterteilt in
die verschiedenen Stände (Buob, Student, Kaplan, Partidas, Priester,

Compagnia). Als Verfasser bezeichnet hier Spescha wiederum
den «jovialen und lustigen Hanseman.»59 1819 zitiert P. Placidus
die vier letzten Doppelstrophen, wie er sie in der Literatura Grisuna
präsentiert hatte (Hai jeu adina, Son en partidas, De mei far, Gie mo
ils mes).60

Ein anderes Lied haben uns die «Bemerkungen über die
romanische Sprache» von 1811 aufbewahrt, das Spescha folgendermas-
sen einleitet: «Jetzt wollen wir auch den sinnreichen, posirlichen
und gutmüthigen Herrn Hanseman, Seelsorger in Pleiv, poetisiren
lassen. Er singt erstlich ein Lied über die Streitigkeiten zweier
Seelsorger in seiner Gegend wegen Verschwindung eines Saks Waizens.
Ein Herr Landammen und ein Herr Sekelmeister in der Näche waren

Prokuratoren dieses Streits. Sie waren zwar innerlich gut einig,
stellten aber äusserlich sehr gegen einander zu seyn, verlängerten
den Streit sehr treulich, damit sie um desto länger daraufhin
schmausen konnten.» Darauf folgt der Text der 14 Strophen, wobei
Spescha einige kritische sprachliche Bemerkungen hinzufügte.61 Alles

in allem ist Hansemann «der possirlichste» der zeitgenössischen
Literaten.62

66 J. J. Simonet, Die katholischen Weltgeistlichen 1. c. S. 127. F. Maissen in JHGG 95
(1965) 52 Nr. 361. Bundner Monatsblatt 1964 S. 234. Spescha 138. Dec. Chrest. I.
S. 393-395.

57 PI. Sp. 7 S. 151-153, daraus PI. Sp. 16 III. S. 14-15.
68 PI. Sp. 10 S. 311-312, daraus PI. Sp. 16 I. S. 28.
69 PI. Sp. 13 II. S. 250-252.
60 PI. Sp. 15 I. S. 66-68 Dec. Chrest. IV. S. 736. Die dort S. 735-736 angeführten

Strophen scheinen nicht Hansemann zu gehören.
61 PI. Sp. 10 S. 303-311.
62 PI. Sp. 26 II. S. 102.

50



V. Geistliche und weltliche Redner in Bünden

Für Spescha ist nicht nur das geschriebene, sondern auch das

gesprochene Wort Gegenstand seiner Beobachtungen. Die Einbeziehung

der Rhetorik zeigt den weiten Gesichtswinkel unseres Kritikers.

Allerdings ist hier Spescha ein Erbe der Barockzeit, welche so

sehr die geistliche Beredsamkeit hochschätzte. Wie er selbst ein

guter Prediger war, selbstredend im Stile seiner Zeit, ist bekannt.1
Selbst 1818 gestand sein gestrenger Abt, dass P. Placidus «auch zum
Predigen alzeit tauglich war.»2

In seinen Mussamens von 1816 bietet er zunächst grundsätzliche
Erwägungen. «Gerechtigkeit und Vernunft» müssen die Leitsterne
für jeden Redner sein. «Auch die Anklage muss gemässigt sein,

wenn sie klug sein will.» Die Predigten selbst sollten zwei oder drei
Teile aufweisen. Nach der Einleitung (Exordium) folgt die Erklärung

eines Schrifttextes, wobei der Prediger nur das Beweisbare

behaupten und keine zweifelhaften Folgerungen ziehen soll. Daran
schliesst sich die Peroratio oder der Epilog, identisch mit der Con-
clusio. Aus diesen fachmännischen Begriffen ersieht man schon, wie
Spescha auf die barock-antike Rhetorik zurückgreift. Für unseren
Verfasser gibt es keine verwässerte Verkündigung, kein Tragen auf
beiden Achseln, sondern nur eine eindeutige Stellungnahme. «Das
Böse nicht bestrafen und das Gute nicht belohnen, ist immer der
moralische Ruin gewesen, der die Kälte befördert und die Tugenden

gehindert hat.»
Der Prediger wie der Redner muss immer auf Zeit, Ort und

Zuhörerschaft Rücksicht nehmen. Er soll deutlich artikulieren, aber
kein gestikulierender Komödiant sein, mit fester, aber nicht mit
überforderter Stimme sprechen. Die Stimme ist überhaupt nach der
Grösse des Auditoriums einzustellen. Nimmt sie ab, dann soll die
Predigt gekürzt werden. Versagt das Gedächtnis, dann soll der
Prediger sein Scriptum hervorziehen. Neben allen Qualitäten muss der
Redner, vorab der geistliche, auch «Vertrauen auf die Gnade von
oben haben, sie erflehen und verdienen.»3

1 Einige Hinweise von V. Berther in den Annalas 82 (1969) 53-67.
2 Abt Anselm Huonder an Abt von Einsiedeln. 9. April 1818, enthalten im Stifts¬

archiv Einsiedeln ASF (32) 5, ediert in Annalas 82 (1969) 44.

51



Als Einleitung zu einer Galerie berühmter Prediger seiner Zeit wirft
Spescha einen kurzen Blick auf die Vergangenheit. In der
Klosterbibliothek sah er «viele Kanzelreden» von Patres, die an
verschiedenen Orten predigten, auch an solchen, die heute deutsch
sprechen, wie z.B. inObersaxenundValendas.4Diesmüsstenaller¬
dings sehr alte Predigten gewesen sein. Vielleicht handelt es sich
eher um gelegentliche Ansprachen in diesen Gebieten. Aus dem
Hoch- und Spätbarock präsentiert uns P. Placidus drei grosse geistliche

Redner der Abtei, nämlich Abt Adalbert III. Defuns
(1696-1716), dann P. Maurus Wenzin (f 1745) und als dritten und
besten Abt Kolumban Sozzi (1764-1785). Noch 1823 konstatiert
Spescha: «Unter allen Rednern des In- und Auslands, denen ich
beiwohnte, war meiner Meinung nach der Fürstabt Columban von Di-
sentis, der sich in der Redekunst auszeichnete. Er redete fünf Sprachen

vollkommen und hatte alle Eigenschaften eines Redners
beisammen. Ich sagte öfters: Lieber wollte ich vom Fürstabt Columban
einen Verweis als von einem andern seiner Zeit eine Lobeserhebung
anhören.»5 Nur zweimal im Leben verliess diesen das Gedächtnis,
einmal in Bellinzona, als einer seiner Freunde zur Kirchtüre hereinkam,

der ihn so verwirrte, dass er den Faden ganz verlor und sich

stellte, als ob es ihm schlecht wäre, um dann die Kanzel zu verlassen.

Das andere Mal kam er in Brigels mitten in der Predigt nicht
mehr weiter, musste sein Manuscript hervornehmen, das er aber
bald wieder einsteckte, da er nun seine Predigt ohne Anstand vollenden

konnte.6
Dem Abte können noch zwei bedeutende Prediger angeschlossen

werden, die Spescha persönlich kannte. Zunächst P. Placidus Halder
("I" 1773), der nicht wenige deutsche und romanische Ansprachen

3 PI. Sp. 13 II. S. 276-286 über Plaindontadat und S. 286-293 über die Qualitats
d'un Oratur. Nur letzteres Kapitel findet sich in Dec. Chrest. IV. S. 720-723. Dazu
vgl. Spescha 498-499. Dazu schon PI. Sp. 7 S. 71, wo Spescha auf die Betonung der
Worter und Silben wie auch auf die Pausen und Interpunktionen aufmerksam
macht. «Wer undeutlich redet, brummt und murrt, verdient nicht den Namen eines
vernunftigen Sprechers, sondern Anklage und Tadel.» Dazu hat Gott den Menschen
Atem und Zunge, Zahne und Lippen gegeben, dass sie sie gebrauchen.

4 PI. Sp. 26 II. S. 40, 68. Dazu PI. Sp. 16 I. S. 7: «Vom 15. christlichen Jahrhundert
an hat man moralische Predigten in Form von Homilien in romanischer Sprache
gelesen, die von Konventualen zum Volke von Valendas und Obersaxen gehalten
wurden.» Isis 1 (1805) 32 und Ebel, Anleitung 1 (1809) 277.

5 A 40a III. S. 231-232.
6 Über Abt Sozzi als Redner siehe PI. Sp. 13 II. S. 289-291 Dec. Chrest. IV.

S. 721-722, dazu PI. Sp. 4 S. 244-245 Spescha 64-65, 498.

52



hinterliess. Als der herrlich grosse Mann einst die Kanzel bestieg,
stiess er mit dem Kopf so an, dass er meinte, er müsse es nun aufgeben,

allein gerade dieser Stoss weckte ihn so, dass er den Predigttext,
der ihm vorher entfallen war, wieder fand.7 Neben ihm galt P. Coele-

stin Cagienard (f 1792) als « ein vortreflicher Redner, Gottesgelehrter
und Lateiner.» Er hatte schon 1771 wesentlich an der romanischdeutschen

Grammatik von 1771, die P. Basil Veith herausgab,
mitgewirkt. 7*

Zu den Weltgeistlichen aus Speschas Bekanntenkreis gehört
zunächst Kanonikus Jakob Caprez, Pfarrer in Fellers 1750-1761 und in
Mals 1761-1770.8 Ihm schliesst sich Jakob Balet (Baletta) an, Pfarrer
in Brigels 1783-1800, den er ja auch als Schriftsteller erwähnt hatte.9

Das gleiche ist von Joseph Anton de Porta zu sagen, der 1774-1780
in Vrin und 1780-1787 in Reamspastorierte.10 «Unterden Lebenden»

des Jahres 1816 nennt P. Placidus Kanonikus Joseph Anton von

Castelberg, Pfarrer in Somvix 1805-1817.11 Ihm folgt Joseph Hiz,
Pfarrer in Sedrun 1810-1846.12 Die Reihe der geistlichen Redner
beschliesst Jakob Gieriet, Pfarrer in Truns 1811-1858.13

Unter den profanen Rednern hebt P. Placidus in erster Linie den
Landrichter Theodor von Castelberg hervor. Er «war unter denen
einer, der sich hierin auszeichnete. Seine Stellung war ansehnlich,
sein Körperbau dazu geeignet, seine Stimme lieblich und
durchdringend und sein Vortrag meisterhaft eingerichtet. Er war aber

sparsam in Bewegung seiner Glieder und desswegen auch seine
Anrede um desto mehr nachdrücklich.»14 Auf Castelberg folgt gleich
Landrichter Georg Anton Vieli. In der Foppa sind «die Herren

7 PI. Sp. 13 II. S. 289 Dec. Chrest. IV. S. 721—722. Dazu jetzt Biographisches
und Predigthemen im Bündner Monatsblatt 1964 S. 185-190.

7a PI. Sp. 4 S. 277, 586, teilweise in Spescha 71. Dazu Gedenkschrift des kathol.
Schulvereins Graubünden, 1945, S. 142.

8 Uber Caprez und die folgenden siehe PI. Sp. 13 II. S. 291. Zu Caprez Geschichtsfreund

110 (1957) 42 Nr. 201 und JHGG 90 (1960) 123. Nr. 187, dazu F. Maissen,
300 onns baselgia parochiala S.Martin Trun 1963 S. 37.

9 Über Jakob Balet siehe oben S. 28-29, 32.
10 Über de Porta siehe oben S. 43.
11 E. Poeschel, Die Familie von Castelberg 1959 S. 492, 524.
12 Uber Hiz siehe B. Berther, Baselgias, Capluttas e Spiritualesser 1924 S. 49-50.

Vallesia 1962 S. 141-142.
13 Über Gieriet siehe F. Maissen, 300 onns baselgia parochiala S. Martin Trun, 1963,

S. 40.
14 A 40a III. S. 231-232. Bei Th. v. Castelberg wie bei den folgenden Rednern spielte

jeweils ihr Auftreten in Truns bei der Versammlung des Grauen Bundes eine wichtige

Rolle. PI. Sp. 6 S. 8.

53



Gabriels von Ilanz» in Erinnerung zu bringen, worunter der uns
schon bekannte Landrichter Christof Gabriel und vielleicht auch Stefan

Gabriel, Podestä in Bormio 1763, zu verstehen sind.15 Für Truns
figuriert Landrichter Andreas v. Castelberg (f 1810).16 Spescha weiss,
dass es auch «unter den Herren Reformierten grosse Redner gab».
An erster Stelle ist Gaudenz von Planta-Samaden (f 1834) genannt, der
1797 Gesandter zu Napoleon und 1800 Präfekt von Rätien war,
aber auch nach 1803 als Bundespräsident und Tagsatzungsgesandter

eine bedeutende Rolle spielte.17 Darauf zitiert P. Placidus den
«Herrn Gesandten Planta von Fürstenau». Damit meint er Peter

Conradin von Planta (1742-1822), den nachmaligen Landvogt zu
Fürstenau, der 1766 Gesandter der III Bünde nach Venedig war.18
«Herr Trepp von Splügen» ist kein anderer als Martin Trepp

(| 1804), gebürtig aus Nufenen, 1756-1764 Pfarrer in Splügen, der
dann die politische Laufbahn betrat, so als Landammann des

Hochgerichtes Rheinwald 1768 und Commissari zu Cleven 17 7 7.19 All die
aufgezählten Männer sind «mit vielen aus der Familie der Salis

grosse Redner und weise Männer gewesen.»20

VI. Allgemeine Beobachtungen Speschas

1. Sprache

Die Durchsicht vieler Schriftwerke überzeugte Spescha, dass die
romanische Sprache ein fähiges Instrument für die Poesie darstelle.
«Wenn diese Sprache sich irgendwo auszeichnet, so zeichnet sie sich
in der Poesie aus, denn sie ist darin sehr genau und ihre Versivika-
tion ist sehr gelind, körnig und man(i)gfältig.»11811 meint P. Placidus

sogar: « Man muss sich versichern, dass es keine Sprache gebe,
die zur Poesie mehr geeignet sey als diese.»2 Sein Ceterum censeo ist

15 HBLS III. S. 367. JHGG 20 (1890) 37.
16 E. Poeschel, Die Familie von Castelberg 1959 S. 358-372, 522, dazu I. Muller, Die

Furstabtei Disentis im ausgehenden 18. Th. 1963 S. 240 (Register).
17 HBLS V. 450-451.
18 HBLS V. 450. (A. v. Sprecher), Sammlung rhatischer Geschlechter 1847 S. 111.
19 HBLS VII. S. 44, dazu JHGG 65 (1935) 217; 75 (1945) 140.
20 PI. Sp. 13 S. 292 Dec. Chrest. IV. S. 723 über die profanen Redner.

1 PI. Sp. 4 S. 717.
2 PI. Sp. 10 S. 256, 315.

54



aber, dass man auf die Längen und Kürzen mehr achten sollte. Aus
dieser Missachtung und dem Fehlen eines genügenden Alphabetes
(phonetische Schrift) «fielen ihre poetischen Werke misstönisch und
unregelmässig aus.»3 Die Literaten achteten auch zu wenig auf die
Eigenart des Romanischen. «Die bündnerische Sprache, die wirklich

bündnerisch (grishun) ist, hat ihre regelmässige und bestimmte
Anordnung der Wörter und wer diese nicht beachtet, geht in die
Irre und wird unverständlich.» Hier erhalten die Dichter eine

Mahnung, die sich die Freiheit nehmen, die Wörter nach Belieben zu
setzen, während ja die wahre Poesie möglichst auf die schöne

Ordnung der Wörter sieht (stat posseivlamein en regula).4
Wie viel zu tun ist, weiss unser Kritiker sehr wohl: «Schäme

Dich nicht, rätische Nation, dass Deine Literatur bis heute verachtet
ist und denke an die Vervollkommnung, denn auch andere sind wie
die griechische und lateinische Literatur nur durch eine Zeit von
mehreren Jahrhunderten zu ihrem Ziel gelangt.»5 Unter der
Vervollkommnung versteht unser Forscher wohl auch die Erweiterung
des Alphabetes, seine vorgeschlagene sog. phonetische Schrift. Daher

sein Hinweis: «Griechenland und Latium, Länder und Nationen

von grosser Literatur, haben ihr Literal Alphabet) nur
sukzessive ausgeführt und vervollkommnet.»8

2. Buchdruckerei

Bereits P. Placidus stellte einige grosse Entwicklungslinien fest.
Die Druckereien «befanden sich anfänglich im Ausland, in der
Schweiz und Lombardei, nach und nach aber wurden sie auch
einheimisch.»7 Dann stellte er eine genauere «Genealogie» der Druckorte

fest: Italien, Gumbels, Truns, Disentis.8 Für die Katholiken
kamen die ersten literarischen Drucke romanischer Sprache von Ita-

3 PI. Sp. 10 S. 256, dazu PI. Sp. 4 S. 718.
4 PI. Sp. 7 S. 71-72. Spescha weist daraufhin, dass im allgemeinen die Adjektive auf

die Substantive und die Adverbien auf die Verben folgen.
5 PI. Sp. 7 S. III. der Einleitung.
6 PI. Sp. 6 S. 8.
7 PI. Sp. 26 II. S. 49.
8 PI. Sp. 18 S. 59. Hier bemerkt Spescha: «Woher aber und zu welcher Zeit jene von

Panadoz, Scuol und Chur entstanden ist, bleibt mir unbekannt.» In PI. Sp. 16 II.
S. 16 nennt er auch Schuls sowie Bonaduz. Die Bonaduzer Druckerei datierte er auf
den Anfang des 18. Jh. Ebel 1 (1809) 278. Doch ist sie schon 1680 und 1693 am
Werke. Strehler-Bornatico, Die Buchdruckerei in den Drei Bünden 1971 S. 92, 136.

55



lien her (Bergamo, Mailand, Kapuzinermission), für die Reformierten

von Basel und Zurich,. «Wie die Drucke von Basel und Zürich
ausgefallen seien, die in andern Dialekten geschrieben sind, vor
allem in dem des Engadin, kann ich weniger entscheiden, denn sie

sind mir ganz unbekannt.» Die zeitliche Aufeinanderfolge sieht er
richtig: «Die romanischen Drucke sind meines Wissens im 16. Jh.
erschienen, im 17. Jh. durch Verfasser und einheimische Drucker
sehr viel verfeinert.»9

Was die reformierte Literatur betrifft, steht tatsächlich Basel an
der Spitze (Bifrun, Chiampell 1562, Luci Gabriel 1648, 1665,
Stephan Gabriel 1611, 1649, 1683, Molitor 1656, Wietzel 1661 usw.).
Zürich hat Spescha eher überschätzt (St. Gabriel, Sulaz, 1625, Bif-
runs Taefla 1629). Für die Katholiken war Mailand entscheidend
(Calvenzano 1612, Schalchett 1624, 1626), worauf Verona (Salo
1665) und Bozen (Salo 1676) und erst spät und isoliert Bergamo
(Bellarmin 1768) erscheint. Die «Schweiz» ist durch Zug vertreten
(Liederdrucke 1680, Wendenzen 1701).10 Cumbels innerhalb der
Surselva hat durch seine Kapuziner-Druckerei viele Anregungen
gegeben (Salo 1685-1687). Es lässt sich jedoch die Meinung Spe-
schas, die dortige Druckerei sei einfach nach Maria-Licht in Truns
übertragen worden, nicht belegen. Hingegen ist diejenige von Vals
(Blumengarten 1685 usw.) nach Truns verlegt worden (Codesh del-
la s. Messa 1689, Consolaziun 1690 usw.) und dann von Truns nach
Disentis, wie Spescha schon beobachtete.11 Er präsentiert uns auch
bisher unbekannte Einzelheiten. So erwähnt er zuerst P. Coelestin

Cagienard (j* 1792) und dann P. Augustin ä Porta (f 1795), «ein
Zeichner und Poet. Dieser letztere Schafte ihme eine Handschrift-
Druckerey an, womit er Musikzeichen und verschiedene Schriften
auf eine sehr angenehmme und leichte Art abdruckte.»11* Übersehen

wir alle Nachrichten über die Druckerei, so müssen wir
anerkennen, dass Spescha als erster die grossen Linien der Entwicklung
sah und damit der Forschung ein neues Fenster öffnete.12

9 PI. SP. 16 II. S. 16.
10 JHGG 81 (1951) 42-43.
11 PI. Sp. 13 I. S. 38-39 Dec. Chrest. IV. S. 710. Zu Truns und Disentis siehe

PI. Sp. 6 S. 4, 8; PI. Sp. 16 I. S. 8; PI. Sp. 26 II. S. 54-55; Ebel 1 (1809) 278. Zum
Ganzen G. Gadola im Bündner Monatsblatt 1934 S. 206-256.

lla PI. Sp. 4 S. 586.
12 Für die grossen Linien jetzt Strehler-Bornatico, Die Buchdruckerei in den Drei

Bünden 1971 S. 145-152 (Bündner Drucke 1549-1803).

56



Das zeigt schon, dass P. Placidus den Wert des Gedruckten
erkannte und daher auch grossen Wert auf die Förderung des Druckes

legte. Die handschriftliche Verbreitung machte sich ja in seiner Zeit
fast wie ein Anachronismus aus. 1805 wollte unser Gelehrte in seiner

Literaturgeschichte nur gedruckte Werke ins Auge fassen.13 Dazu
ermunterte er überhaupt zu eifriger Lektüre: «Die Kunst der
Wortführung muss durch Lesung guter Bücher erlehrnet werden.» Spe-
scha ist überzeugt, dass seine sprachtheoretischen Hinweise «mehr
durch Lesung guter und richtig geschriebener Bücher als durch
Beispiele» verwirklicht werden können. Um Stil und Geist des
Romanischen zu entdecken, gibt es nur zwei Mittel: «Achthabung aufdie
Redensarten» und das «Lesen guter Bücher.»14 Seine Mahnung
durfte er umso beherzter aussprechen, als er an Dr. Ebel in Zürich
schreiben konnte: «An gedruckten Werken in rhätischer Sprache
fehlt es nicht.»15

3. Literatur

Mit einem wahren Hochgefühl registrierte Spescha als Endergebnis

seiner ganzen Literaturgeschichte, dass es eine romanische
Literatur gibt, und zwar eine nicht zu unterschätzende. Einst war
sie «ohne Vater und ohne Mutter, umschlossen von Tälern und
Höhen.» Sie erhielt «keine andere Pflege als die der gebildeten
Männer.»16 Also sozusagen aus sich selbst hätte sich die Literatur
entwickelt. 1820 fasste Spescha das neue Aufbrechen der sprachlichen

Bewegung in die Worte: «Ich lebte in einem Jahrhunderte, wo
vor und nach mir die romanische Poesie sehr betrieben wurde, und

ausgenommen was das Sylbenmass anbetrifft, in einem beträchtlich
hohen Grad des Witzes und der Gelehrtsamkeit gestiegen ist.

Schriftsteller, die sich in dieser Kunst ausgezeichnet und ich gekannt
habe, sind nur im Oberland d. i. nur im Surselva-Thal folgende
gewesen: die Castelli und Steinhuser in Sagenz, die Montalten und
Corai in Lax, die Gabriele und Castelberge in Jlanz, die Toggen-
burge und Cadäras in Ruschein und Ladir, die Vieli und Arpagause

13 PI. Sp. 7 S. 35-36.
14 Ph Sp. 10 S. 245, 249, 270. Dazu siehe A 40a III. S. 223.
15 Ebel 1 (1809) 278.
16 PI. Sp. 7 S. 36.

57



in Combels, die Fluri und Hansemann in Peiden und Tersnaus, die
Termonte und Arpagause in Ruis, die delaThure und de Runs in
Brigels, die Berter, Nai, Gaprez und Spescha in Trons, die de Porta,
Tgietgel und Pali in Sumwix und die Castelberge und Tgietgel in
Disentis.»17 Ahnlich konstatierte Spescha, dass das Land verhältnismässig

viele Gelehrte und fromme Männer, viele Kanzelredner und
Schauspieler gehabt habe wie andere Völker, und fügte dann bei:
«Wenn wir in unsrem Land und bei dieser Sprache nicht hätten so

glücklich seyn können, wie andere Nationen, als dann wenn nur die
Sprache an dem allen daran Schuld gewesen wäre, würde ich selbst
daran arbeiten, dass sie in ihrem Staube läge und verderben
würde.»18 Mithin gäbe die Literatur der Sprache das Recht ihrer
Existenz. Zusammenfassend sagt P. Placidus: «Das 19. Jh. legt endlich
der romanischen Literatur die Krone auf und befestigte sie für
immer.»19

Mit dem grössten Stolz erfüllten natürlich diefünf Modell-Poeten

unseren Kritiker. Dass gerade alle Republikaner waren, erhöhte noch
seine Genugtuung. Er wusste ja, dass auch Theodor von Castelberg
und Georg Anton Vieli, obwohl von aristokratischer Herkunft, nicht
in jeder Hinsicht dem ancien regime verpflichtet waren und auch
neuzeitliche Ideen keineswegs gesamthaft ablehnten. Darum konnte
er feststellen, « dass kein Oligark sich als ein Poet in der romanisch-
rhätischen Sprache ausgezeichnet habe. Allein die Poesie fordert,
wie die Mathematik, die strengste Gegenwart des Geists und zu
diesem waren diese Staatsmänner nicht aufgelegt.»21 Dass sich kein
Aristokrat unter den romanischen Dichtern befinde, ist vielleicht auf
Peter Anton de Latour (1777-1864) zu deuten. Er führte eine zügige
Feder und verfasste seine literarischen Schriften zumindest teilweise

vor dem Hauptberichte Speschas im Jahre 1820. Wir haben seinen
Namen schon als sechsten unter den Muster-Dichtern erwartet.21
Vielleicht empfand P. Placidus bewusst oder unbewusst fast un-
übersteigliche Hemmungen, den konservativ denkenden Gegner der

17 PL Sp. 26 II. S. 101-102.
18 PI. Sp. 17Anm. S.21, 23.
19 A 40 Einl. S. 26.
20 PI. Sp. 10 S. 312-313.
21 Dec. Chrest. I. S. 456-491. Dazu C. Decurtins, Geschichte der rätoromanischen

Litteratur 1897 S. 253 und M. Carnot, Im Lande der Rätoromanen 1933 S. 135—

139, 206.

58



Helvetik, der 1814/15 auch scharf gegen den Anschluss an die
Eidgenossenschaft auftrat, literarisch einzuschätzen.22

Spescha ging es aber nicht nur um die fünf «Grossen», sondern
auch um die vielen «Durchschnittlichen» und sogar «Kleinen», die

irgendwie ihr Interesse an der romanischen Sprache zeigten. Stolz
und zukunftsfreudig konstatierte er 1820: «Man kam soweit jetzt in
der romanischen Literatur, dass man beinache den Gedanken ge-
fasst hätte, eine Zeitung in dieser Sprache herauszugeben».23 Erst 16

Jahre später kam dann infolge der zunehmenden Tätigkeit der
politischen Parteien im Jahre 1836 erstmals der «Grischun Romonsch»
heraus.24

Damit schliessen wir die aus zahlreichen Hinweisen Speschas
rekonstruierte «Rätoromanische Literaturgeschichte». P. Placidus
steht am Anfang dieser Wissenschaft. Später wird sie Justus Andeer
(1862) und Friedlieb Rausch (1870) weiterführen. Beider Werk
aber wird schliesslich Caspar Decurtins in seiner 1897 erschienenen
Geschichte der rätoromanischen Literatur durch seine Kunst der
Charakteristik noch übertreffen.

22 J. Robbi, Die Standespräsidenten des Kt. Graubünden, 1918, S. 42-45, dazu Bünd¬
ner Monatsblatt 1965 S. 72-102 u. E. Poeschel, Die Familie von Castelberg, 1959,
S. 434-435, 442, 445, 448.

23 PI. Sp. 26 II. S. 66-67.
24 G. Gadola im Ischi 21 (1928) 49 f.

59



Verzeichnis der häufig zitierten Handschriften Speschas

Die Bezeichnungen A und B weisen auf Handschriften des Kantonsarchivs in Chur hin,
M auf die Romanische Bibliothek des Klosters Disentis und PI. Sp. auf das Stiftsarchiv
Disentis.

PI. Sp. 1 Beschreibung des Salzbergwerkes zu Hall. 1799-1800. 48 Folio-Sei¬
ten.
Datierung: S. 1 (1799), S. 14 (1800) (Innsbruck).
Edition: Spescha 470-477 (S. 1-9), 469-470 (S. 10-11), 477-
483 (S. 12-30, 33).

A 725 Geschichte der rhatischen Sprache. 1800.
I. Entwurfs. 1-8, dazu Quellentexte S. 8-12.

Datierung: S. 2, 7, 8 (Innsbruck).
II. Reinschrift S. 1—5, dazu S. 5-7 Anmerkungen über Conradis

Sprachlehre, S. 7-9 Anmerkungen dazu. Ferner mehrere Blatter

mit Quellentexten.
Datierung: S. 8 (Innsbruck).

B 1773 — Beschreibung der Alpengebirge. 1800. Einl. S. I-IV, Text S. 1-188.
In der Paginierung sind S. 93-124 ausgefallen. Es fehlt
wahrscheinlich S. 189.

Datierung: Einl. S. I. (Seine «achtzehnjährige Beobachtung»
geht auf das Jahr 1782 zurück, als er von Einsiedeln nach Disentis

zurückkehrte).

PI. Sp. 2 — Reise auf den Patscher Kofel. 1800. 32 Folio-Seiten. S. 1-16 (Pat¬
scher-Kofel), S. 16-32 (Rosskopf).
Datierung: S. 1, 15 (Innsbruck).
Edition: Spescha 484-488 (Patscher-Kofel mit vielen
Auslassungen), 488-489 (Anfang und Ende der Rosskopf-Reise).

PI. Sp. 43 a Bemerkungen zur Sprachlehre des Herrn Conradi. 1800. 124 Folio-
Seiten, doch sind leer bzw. fehlen S. 9-48, 77-80, 81-92.
Datierung: S. 2, 8 (Innsbruck).

PI. Sp. 43 b. I Bemerkungen über die Sprachlehre Conradis. 1800. 3 Folio-Seiten.
S. 1—2 Geschichte der rhatischen Sprache.
Datierung: S. 3 (Innsbruck).

II. Beschreibung der Städte in Tirol. (1800) 5 Folio-Seiten. S. 1—3 Text,
S. 3-5 lateinische Quellentexte.

PI. Sp. 3 Reise von Innsbruck auf die Waldrast. 1800. 45 Folio-Seiten.
Datierung: S. 1 (Innsbruck).

PI. Sp. 4 Beschreibung der Landschaft Disentis. 1804. S. 1-759. Die «Anmer¬
kungen» auf dem Vorsatzblatt sind Nachtrag. Wichtig sind
S. 604-734: «Von der Landssprache.»
Datierung: S. 737 (Liste der Mistrals).

PI. Sp. 47 Romanische Grammatik. 1805. 10 Folio-Seiten.
Datierung: S. 10 (Rabius).

PI. Sp. 7 Literatura Grisuna. 1805. S. 1-183. Nachtrag S. 178.

Datierung: Titel, S. 177 (Rabius).
Edition: Dec. Chrest. IV. S. 670-708 aus S. I.-IV. und S. 33-
38, 73-137.

PI. Sp. 5 Beschreibung des Tavetscher Tales. 1805. S. 1-458, Nachtrag S. 459-
462 über Colibat.
Datierung: Titel, S. 447 (Rabius).

60



PI. Sp. 6 Literal d'il Lungatg Romantsh. 1805. 28 Folio-Seiten.
Datierung: Titel (Surselva).

PI. Sp. 28 — Volkskunde, (frühestens 1806). 334 Seiten. Spescha behandelt hier
die Geschichte des alten Ratiens und des ratischen Gebietes bis
zum Ende des 10. Jh.
Datierung: Zitation des Ghurer Staatskalenders von 1806 auf
S. 91, 118, 130, 218 und zugleich Erwähnung des Jahres 1806
als Ende des deutschen Reiches auf S. 244.

B 43 Sammelband über Tavetsch, Ursern usw. 1805-1806.
Einl. Geschichte der rätoromanischen Sprache. 1805 S. 1-53,
dazu Karte des Tavetscher Tales S. 54-56. Nachtrag von 1828
auf S. 9.
Datierung: S. 57 (Disentis).

I. Beschreibung des Tavetsch. S. 1-245. 1805.

Datierung aus Einl. S. 57.
II. Geschichte des Tavetsch mit Einbezug von Ursern. 1805. S. 1-

281.
Datierung: S. 52 (Liste der Benefiziaten bis 1805).

III. Polizei des Tavetsch. S. 1-351. 1806.

Datierung: S. 328 (Vals).
B 1797 Geschichte der Rhatier. (frühestens 1806). 62 Seiten.

Datierung: S. 4 (Königreich Bayern seit 26. Dez. 1805), S. 9
(Stollbergs Geschichte der Religion Jesu Christi, Bd. I. 1806).

PI. Sp. 10 Sammelband von 1811. S. 1-21 aus «Miszellen für die neueste Welt¬
kunde.» (vom 4. Sept. 1811 S. 282-283 und 7. Sept. 1811 S.

287-289), S. 22-40, «Ersteigung des Jungfrauhorns von den
Herrn Rudolph und Hieronymus Meyer»; S. 41—160 «Alte
Schreibart der Rhatischen Sprache». S. 161-316: «Verbesserungen

der Rhatischen Sprache;» S. 317-330, 333-336
«Verbesserungen» von 1828.
Datierung: S. 1, 21, 22, 315 (Selva), 330 (Truns).

PI. Sp. 12 Grammatica Latina e Romantsha. 1814. I. S. 1-12. II. S. 1-157.
Datierung: Titel, I. S. 12 und II. S. 157 (Sedrun).

M 245 Grammatica Latina e Romantsha. 1815.
I. Grammatik mit Register S. 1—469;

II. Refleksions S. 1-38;
III. Notas particularas S. 1-75 und Praemoniziun secundaria

S. 76-103.
Datierung: Titel (Disentis); I. S. 469 (Disentis). Die Praemoniziun

in III. S. 76-103 datiert gemäss S. 103 erst von 1829.

PI. Sp. 13 Mussamens, co Leger, Scriver e Raschunar. 1816. I. S. 1-107, II.
S. 1-372.
Datierung: Titel, Teil I. S. 107, Teil II. S. 368 (Disentis).
Edition: Dec. Chrest. IV. S. 708-723 aus Teil I. S. 33-44, Teil II.
S. 248-250, 252-262, 275-276, 286-293.

PI. Sp. 32 a Nomenciator Latinus, Rhaeticus et Germanus. 1817. 53 Folio-Seiten.
S. 1-9 Praefaziun primaria, S. 10-21 Praefaziun secundaria,
S. 23-53 Dicsionari. Unvollendetes dreisprachiges Lexikon,
das schon bei ad-hamare fischangeln adaunzar aufhört.
Datierung: S. 9 (Truns). Bisher irrig auf 1782 datiert.
NB. Nicht dazu gehört PI. Sp. 32 b, in dem S. 1-16 fehlen,
S. 17—21 eine romanische Praparation eines lat. Schriftstellers
und S. 22-24 einen Vorentwurf zur Stiftung eines Armenhauses
in Truns durch Spescha enthalten. Ca. 1817.

61



PI. Sp. 15 Codish de Literatura Romantsha. 1819. Einl. S. I. -XIII., Teil I.
S. 1-32, II. S. 1-85.
Datierung: Titel, I. S. 107, II. S. 8, 82 (Disentis).
Edition: Dec. Chrest. IV. S. 723-736 aus Einl. S. I.-XI., Teil II.
33-34, 66-68.

PI. Sp. 16 Plan de Scola en Literatura Grishuna. 1819. Teil I. S. 1-53, Teil II.
S. 1-82, Teil III. S. 1-63.
Datierung: Titel, Teil III. S. 62 (Truns).

PI. Sp. 26 Allgemeine Romanisch-Deutsche Sprachlehre nach dem Surselver
Dialekt. 1820. I. S. 1-48 (Vorbericht, Widmung, Anfang des

Textes). II. S. 1-159.
Datierung: Titel (1821!); I. S. 23, 27 (1820); II. S. 155 (1820).

PI. Sp. 27 Allgemeine Romanisch-Deutsche Sprachlehre. 1820. Ist die
Fortsetzung von PI. Sp. 26. I. S. 1-178, dazu Beilage als II.
S. 1-75.
Datierung: I. S. 175 (Truns).

PI. Sp. 17 Abhandlung, geschichtliche und kritische über die Rhato-Thusci-
sche Sprache. 1820, vollendet 1821. Einleitung auf 7 Seiten
(eigene Paginatur), Haupttext 423 Seiten, dazu Anmerkungen
mit eigener Paginatur von 24 Seiten. Spescha änderte dann
S. 412 den nicht mehr passenden Titel in: «Geschichte der rha-
tischen Nation von ihrem Anfang bis 1417.»
Datierung: Titel, Einl. S. 7 (Truns, 1820), S. 282 (1821).

PI. Sp. 18 Erläuterung über die Nachricht von der sog. romanischen Spra¬
che in Graubunden von M. Wilhelm Ludwig Christmann mit
Zusätzen und einer Sprachlehre. 1820. I. S. 1-46, II. S. 1-192,
Register S. 193-194.
Datierung: Titel, Vorrede S. 45 (Truns).

A 40 Romanische Sprachlehre. 1821.
Einl. dazu 33 Seiten.
Datierung: S. 30, 33 (Truns).

I. Romanische Sprachlehre II. Teil. 67 Seiten. Fortsetzung des Tei¬
les I., enthalten in PI. Sp. 18.

II. Romanische Sprachlehre III. Teil. 118 Seiten.
III. Kritische Bemerkungen gegenwartiger Sprachlehre. 31 Seiten.

Als Anhang dazu das Register zum ganzen Band, 7 Seiten, ferner

Verbesserungen auf drei Seiten, datierend von 1828.

PI. Sp. 22 Genaue geographische Darstellung aller Rheinquellen im Kanton
Graubundten nebst der Beschreibung vieler Gebirgsreisen. 1822.
Einl. a-b.

I. S. 1-65 Darstellung der Rheinquellen.
II. S. 1-21. Meine Bergreisen.
III. S. 1-329 Ersteigung der Berge in der Landschaft Disentis.

S. 329-340 Nachtrag.
Datierung: Titel (1822).
Einl. S. b (20. Mai 1822. Truns), III. S. 314, 329, (18. und
26. Herbstmonat 1822, Truns). Der Nachtrag III. S. 329-340
datiert 24. Christmonat 1823.

B 44 Beschreibung der Alpen 1822/23.
Einl. S. 1-10.

I. S. 1-89 Beschreibung der Alpen.
II. Beschreibung der höchsten Alpen. Vorbericht S. 1-3, Hauptbe¬

richt S. 1-93.
Datierung: Einl. S. 19 (Truns). I. S. 2-3 (1822), II. Vorbericht
S. 3 (28. Christmonat 1822). S. 93 (20. Januar 1823).

62



B 42 Geographische Beschreibung aller Rheinquellen und der dahin ange¬
stellten Bergreisen in einem Auszug meiner Schriften vom
Jahre 1782 bis 1823.
Einl. a-e und geogr. Karte aller Rheinquellen.

I. S. 1-61.
II. Vorbericht a-f. Hauptbericht: S. 1-181. Dazu Nachtrag S. 182-

199.

Datierung: Einl. S. e (12. Hornung 1823). II. Vorbericht S. f.

(10. Marz 1823). II. S. 180 (12. April 1823), S. 199 (17.Nov.(?)
1824 Truns).

A 40 a Romanische Sprachlehre (Beitrage zur Grammatik Conradis). 1823.
Zum Unterschied von A 40 von 1821 fuhren wir hier die
Bezeichnung A 40 a ein, obwohl die Handschrift des Kantonsarchivs

nur A 40 aufweist.
I. Einleitung S. 1-38 (Buchstaben-Paginierung hier in Ziffern).
II. Vorrede S. 1-11 (Buchstaben-Paginierung hier in Ziffern).

Datierung: S. 11 (Truns).
III. Grammatik. S. 1-289.

Datierung: S. 268 (Truns).

Register der Personen

A
Alig Balzer 7, 20
Andeer Justus 59

Arpagaus (Familie) 57-58

B
Bagnolo Daniel von 8

Balletta Jakob 28-29, 32, 53

Bellarmin Robert 27-28
Berther (Familie) 29, 58
Berther Nikolaus 41

Bifrun Joachim 3-4, 27
Borromeo Carlo 27
Braun Heinrich 24

BundiJakob 30-31

C
Caderas (Familie) 57
Caderas Matthias Anton 45, 49
GaduffJoh. Christian 18

Cagienard Colestin 53-56
Calvenzano Anton 4, 27

Camenjacum 32-33
Canisius Petrus 27
Caprez (Familie) 58
— Benedikt Adalbert 41-42
— Jakob 53
— Johann 25
— Mathias 43

Castaniza Johann 15

Castelberg von (Familie) 57-58
— Andreas 54
— Christian 11

— Joachim 45
— Joh. Ludwig 37

— Joseph Anton 29, 53

— Sebastian 11

— Theodor 44-46, 53, 58
Castelli (Familie) 57
Casutt Joh. de 37

Gathrin Maurus 10, 18

Chiampel Durisch 3, 4, 22
Gollenberg Gion Hasper 23-24
Conrad Mattli 25-26, 34
Coray (Familie) 57

D
Decurtins Caspar 13, 31, 59

— Karl 13, 15

Defuns Adalbert 10-12, 16—17, 36, 52
Dermont (Familie) 58
Derungs (Familie) 58
Dorta Jakob Heinrich 21

E
Ebel J. G. 57

63



F
Faller Anton 41-42, 44
Fluri (Familie) 58
Fluri N. 42, 44

G
Gabriel (Familie) 54, 57

— Christoph 42, 54
— Luci 5, 21

— Stephan 4-5, 21, 42, 54
Gallin Franz Damian 21, 31-32
Gieriet Adalgott 17

— Jakob 53
Gottsched Joh. Christoph 24
Grass Johann 3, 6-7

H
Halder Placidus 52-53
Hansemann (Familie) 58

— Christian Fidel 45, 49-50, 58
Hiz Josef 53

L
Latour de (Familie) 58
— Peter Anton 37, 58-59
Ludescher Beat 33, 36

M
Medell Adalbert de 11-12
Molitor Ludwig 5-7
Montalta (Familie) 57
Moser Isidor 32

N
Nay (Familie) 43, 58

— Adalbert 42-43
— Johann Caspar 42-43

P

Paly (Familie) 58
Pius VI. 32
Planta-Fürstenau Peter Conradin von 54

Planta-Samaden Gaudenz von 54
Porta de (Familie) 58
— Augustin 9, 35, 56
— Joseph Anton 43, 53
— Nott 22-24

R
Rauch Friedlieb 59
Rothmund Johann Valentin 39

S

Sale Flaminio de 19, 33-34
Salis (Familie) 54
— Ulysses von 42
Salo Zacharias da 8—9

Soliva Anton 39
Sozzi Kolumban 52

Spescha (Familie) 58

— J. Joh. B. 43

— Placidus (eigene Werke) 35, 39-40
Steinhauser (Familie) 57

— Christian Jodoc 35-36
— Jodoc Anton 45, 48-49
Stöcklin Augustin 9-11

T
Tgetgel (Familie) 58
—• Augustin 43-44
Toggenburg von (Familie) 57
Travers Johann von 3

Trepp Martin 54

V
Veith Basil 33-34
Vieli (Familie) 57

— Georg Anton 45-49, 53, 58

Vulpius Jakob Anton 21

W
Walther Florian 26
Wendenzen Augustin 7

Wenzin Christian 29-30
— Maurus 11-13, 16,18-19,29,36,52
Wietzel Lurainz 6-7

64


	Rätoromanische Literaturgeschichte : aus den Handschriften von P. Placidus Spescha

