
Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 99 (1969)

Artikel: Zur churrätischen Kirchengeschichte im Frühmittelalter

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595898

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur churrätischen Kirchengeschichte
im Frühmittelalter

von
ISO MÜLLER





I. Die Kirchen im Gebiete der Stadt Chur

I. Z)z« ÄzVrA«» am raffen ZT/rr drr P/mar

Die kirchliche Organisation ging von der Curia Raetorum aus,
und zwar von der Bischofskirche. 451 ist Asinio als ecclesiae Cu-
riensis primae Rhaetiae episcopus beglaubigt. Die gleiche Quelle
erweist auch das Churer Bistum als Mitglied des Mailänder Metro-
politanverbandes. Da Mailand entfernt war, ließ sich Asinio durch
Abundantius, Bischof von Como, in der lombardischen Metropole
vertretend Der gleichen Zeit des fünften Jahrhunderts gehört die
älteste ergrabene Churer Bischofskirche mit halbrunder Apsis
und Querschiff an. Für sie war die dreischiffige Konstantinsbasilika
in Rom wohl nur das entfernte Vorbild, das nähere und auch ähn-
lichere war die einschiffige Stephanskirche in Verona.^ Das Patro-
zinium der Muttergottes erfahren wir aus einer Urkunde Ludwigs
des Frommen vom Jahre 831, wo es heißt: «Curiensis ecclesiae, quae
constat esse constructa in honore sanctae Mariae semper Virginis.»®
Von 951 bis 972 erscheint jedoch nicht nur Maria als Hauptpatro-
nin, sondern auch St. Lucius als Nebenpatrond Doch verschwindet
dann der Heilige schon in den nächsten Urkunden, so im Jahre
980, 995 und 1030. Das Marienpatrozinium bleibt dann für immer.®
Aus diesen Belegen kann man mit Sicherheit darauf schließen, daß
die Muttergottes von Anfang an die Schützerin der Churer Bischofs-
kirche war, was auch ganz mit der Gesamtentwicklung dieses Patro-
ziniums übereinstimmt.

Wir müssen hier auf die Theologiegeschichte zurückgreifen. Die
Kirchen waren selbstverständlich Gott geweiht und näherhin sei-

nem Gesandten und Sohn Christus. In tiefer Symbolik sprach man
dann von Christus als Bräutigam und der Kirche als Braut. Schon
im Briefe der Kirchen von Vienne und Lyon aus dem Jahre 177

begegnet uns die Mater Ecclesia. Bereits Tertullian (um 200) ver-

1 BUB I. S. 3 Nr. 2.
* So Sulser W. in Stucchi e Mosaici Alto Medioevali 1962, S. 332-333. Zu St. Stephan

in Verona siehe E. Arslan, Arte del Primo Millennio 1950, S. 36-37. Zum Bap-
tisterium im Churer Dom siehe Simonett Chr. im Bündner Monatsblatt 1963, S. 8-13.

' BUB I. S. 46, Z. 9-10, Nr. 54.
* BUB I. Nr. 108-115 und 138b. Zur Erklärung dieser Tatsache siehe Müller I., Die

churrätische Wallfahrt im Mittelalter 1964, S. 15.
® BUB I. Nr. 146, 152, 175 usw.

3



glich dann die Kirche mit Maria. Auch Kirchenväter wie Ambro-
sius (j 397) und Augustinus (f 430) betrachteten Maria in klarer
Weise als Typus der Kirche. Daher dann das Marienpatrozinium
der Bischofskirchen. Später sah man nicht nur in Maria die

Kirche, sondern auch im Evangelisten Johannes die Hierarchie.
Ähnlich die älteste Dreierformel bei den Dedikationen : Christus-
Maria-Johann Baptist.® Aus dieser ekklesiologischen Herkunft be-

greift man die ersten Marienkirchen, deren es nicht wenige gab,
und zwar im ganzen Gebiete von Ephesus (um 350) bis Reims (um
400)4 Zum Metropolitanverbande von Tarantaiese gehörte das

Bistum Martigny (Octodurus), das schon im 4. Jahrhundert be-
stand. Manches spricht dafür, daß die dortige Bischofskirche St.

Maria noch dieser ersten Zeit zuzuweisen ist.®

Die Symbolik Ecclesia Maria wurde bald durch andere Mo-
tive überholt, so durch die christologischen Streitigkeiten, die dazu

führten, daß das Konzil von Ephesus 43 1 die Würde Mariens
als Gottesgebärerin verkündete. Nach der Kirchenversammlung
baute Ephesus wiederum eine neue große Marienkirche (zwischen
431 und 450). In Rom hatte schon Papst Liberius (352-366) die

sogenannte Basilica Liberiana errichtet, die nun Papst Sixtus III.
(432-440) großartig umbauen und mit Mosaiken schmücken ließ,
die die Doppelnatur Christi und daher auch Szenen der Kindheit
Jesu zur Darstellung brachten.® In die nachephesinische Zeit ge-
hören auch die Marienkirchen von Grado (Aquileja) und Piane
Sesia (Vercelli)P® Im Frankenreiche sind seit dem 5. Jahrhundert
zahlreiche Kirchen, besonders auch Bischofskirchen, der Mutter-
gottes geweiht."

Ob nun die Churer Kirche in die ekklesiologische oder christo-
logische Geistesrichtung hineingehört, ist schwer zu sagen. Würde
sie in die ältere patristische hineingehören, dann würde man eine
solche auch in Mailand, unter dem der Churer Sprengel stand,

® Ewig E., Die Kathedralpatrozinien im römischen und fränkischen Gallien. Histo-
risches Jahrbuch 79 (1960) 60-61.

* Ewig 1. c. 12, 15, 60. Nußbaum O., Der Standort des Liturgen 1965, S. 122-123.
® Zuletzt darüber Vallesia 23 (1967) 13-14.
® Lexikon f. Theologie und Kirche 3 (1959) 920 und 9 (1964) 2, dazu Hubert Porcher-

Volbach, Die Frühzeit des Mittelalters, 1968, S. 107.
M. Mirabella Roberti, Grado. Kleiner Führer, 1962, S. 11. Verzone P., L'Architet-
tura Religiosa dell'alto Medio Evo nell'Italia Settentrionale, 1942, S. 17-18.

" Ewig 1. c. 7-15, 59.

4



sehr früh erwarten. Dort gab es wohl eine karolingische unter
dem heutigen Dom, aber bislang besitzen wir keine genügende
Hinweise auf eine Vorgängerin." So werden wir eher die ephesini-
sehen Motive für die Churer Bischofskirche als mehr maßgebend
voraussetzen dürfen. Übrigens konnten beide theologischen Be-

gründungen gemeinsam mitgewirkt haben. Die Hauptsache ist, daß
wir im 5. Jahrhundert in fast allen christlichen Gebieten Marien-
kirchen besitzen, so daß das Churer Patrozinium in keiner Weise
auffallen dürfte.

Aus dem gleichen Säkulum wie die erste Bischofskirche stammt
wohl aüch die bischöfliche Grabkammer in Chur, die 12 Gräber
enthielt, von denen die beiden vordersten vor der Apsidiole später
zerstört wurden, wohl um für den Sarkophag des hl. Lucius Platz
zu machen. Die Dekoration der bischöflichen Grablege erinnert in
mancher Hinsicht an ähnliche in Ravenna und Rom. Um 500 oder
zu Anfang des 6. Jahrhunderts errichtet man über dieser Toten-
behausung eine Stephanskirche." Wir haben also um 500 in
Chur ein lebhaftes Leben, das zwar rechtlich von Mailand, in-
dessen geistig und künstlerisch von Gomo und Verona, Ra-
venna und Rom Impulse erhielt. Es bestanden aber nicht nur in
Chur selbst damals die Bischofs- und Stephanskirche, sondern die
christliche Organisation schuf sich im ganzen rätischen Gebiete
religiöse Zentren, wie die Kirchen von Grabs und Schaan, Trins
und Zillis und andere mehr belegen."

Nicht nur St. Stephanus, der Diakon von Jerusalem, besaß in
Chur ein Heiligtum, auch der Diakon von Rom, St. Laurentius,
hatte die gleiche Ehre. Belegt ist die Kirche erst in der Urkunde
Königs I. von 958, in der zuerst die halbe Stadt Chur samt Zubehör
dem Bischof geschenkt wird, dann auch die Laurentiuskirche. Erst

" M. Mirabella Roberti, Soprintendente alle antichità della Lombardia, Milano, teilte
uns am 22. November 1969 mit: «Alcuni credono che tale chiesa carolingia sia una
recostruzione di una precedente chiesa paleochristiana, ma non esistono prove né
storiche né archeologiche, solo supposizioni in base ad alcuni canti liturgici.»
Über die Ausgrabungen von St. Stephan siehe Sulser W. und Claussen H. in: Bei-
träge zur Kunstgeschichte und Archäologie des Frühmittelalters, hgg. von H. Fillitz
1961, S. 154-166. Zur Problematik der Kirche siehe Siegwart J., Die Chorherren-
und Chorfrauengemeinschaften in der Schweiz, 1962, S. 32-39. Zu solchen Kirchen
extra muros siehe E. Lehmann in den Beiträgen zur Kunstgeschichte und Archäologie
des Frühmittelalters, hgg. H. Fillitz, 1962, S. 91-92.

** Rätische Pfarreien S. 454, 460, 476, 486.

5



nachher werden noch die Heiligtümer des hl. Hilarius und des hl.
Martinus genannt." Das erweckt den Eindruck, daß Otto I. in sei-

nem Teil des «Hofes» bzw. der civitas nach seinem Siege über die

Ungarn am Laurentiustage 955 dieses Heiligtum als Dank errichtet
habe. Sie wäre demnach als eine königliche Kapelle im königlichen
Teil der civitas errichtet und dann 958 dem Bischof geschenkt wor-
den. Wir hätten hier ein Gegenstück zu Lausanne, wo zwischen 955

und 985 eine Laurentiuskirche gebaut wurde, freilich hier vom
Bischof."

Immerhin sind die Hinweise nicht zwingend, es kann ganz gut
auf dem Hof schon eine ältere Laurentiuskirche gestanden haben.
Sie müßte der ersten Kultwelle angehören, also etwa dem 7. Jahr-

/ hundert. Solche ältere Laurentiuskirchen aus der Zeit vom 6.-9.
I Jahrhundert gab es in Rätien nicht wenige, so in Flums, Schaan,
j Untervaz, Paspels und Reams." Aus späteren Berichten geht her-

vor, daß die Churer Laurentiuskirche in der Gegend des heutigen
Hofbrunnens stand. Die dort gemachten Ausgrabungen lassen auf
ein ursprünglich römisches Bauwerk schließend® Gut möglich, daß
es eine ältere Laurentiuskapelle gab, die von Otto I. wieder restau-
riert worden wäre. Wir hätten also eine ältere und eine jüngere
Schicht des Laurentiuskultes vor uns. Sicherheit über die Ent-
stehung werden wir kaum je erhalten. Alan kann die Ghurer Lau-
rentiuskirche entweder erst 955-958 entstanden sein lassen oder
dann in ihr ein vorkarolingisches Sanctuarium sehen.

Die Wichtigkeit der Kirche erhellt aus der Erwähnung des hl.
Laurentius im Kanon der Churer Alesse des 11. Jahrhunderts, wo
nach den Apostelfürsten, St. Andreas und St. Stephan, unser Dia-

BUB I. S. 96 Nr. 115 zu 958: dimidiam partem ipsius civitatis. cum omni sua per-
tinentia in curtilibus et structuris et aecclesia s. Laurentii cum omnibus legtimis ad ean-
dem civitatem pertinentibus.

i® Vgl. Cartulaire du Chapitre de N.-D. de Lausanne ed. Ch. Roth, 1948, p. 30, wonach
Bischof Heinrich 985-1019 fundator ecclesiarum Lausannensium fuit und auch in
der Laurentiuskirche einen seiner guten Freunde bestatten ließ. Dazu Büttner H. in
Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 11 (1961) 13 und Werner J., Studien zu
Abodiacum-Epfach 1964, S. 106-109, wo K. Schmid verschiedene Laurentiuskirchen
nach 955 aufzählt, wie Augsburg, Salzburg, Trier usw.
Büttner-Müller, Frühes Christentum, 1967, S. 61, wo auch Clermont und Lyon in
Gallien, Lorch (nicht Lorsch) usw. genannt werden, indes die Churer Laurentius-
kirche noch in die jüngere Schicht eingereiht wurde. Näheres über den Laurentius-
Kult siehe Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956) 50-51.

18 Poeschel VII. 203-204.

6



kon angerufen wird, also noch vor Lucius und Florin sowie Felix
(und Regula) P® Die Kirchweihe fand am 10. August statt, am Feste

des Heiligen selbst, wie ein Zusatz zum Churer Jahrzeitbuch aus
der Mitte des 12. Jahrhunderts belegt: «Dedicatio eius templi in
ciuitate Curie. »2° Während des Neubaues der Kathedrale wurden
hier Beurkundungen vorgenommen, so 1220: «in civitate Curie
apud ecclesiam s. Laurentii.»" In einem Urbar des Domkapitels
von ca. 1370 wird sie zusammen mit St. Regula als Besitzerin von
Gütern genannt."

Nicht nur St. Laurentius, auch St. Florinus befand sich auf
dem bischöflichen Hof. Die Kapelle existierte sicher schon um 700

oder einige Jahre später, denn Präses Victor stellte an ihr den Ale-
mannen Otmar an, der 719 das Kloster St. Gallen gründen wird.
So berichtet dies die um 830 verfaßte Vita S. Otmari, die auch aus-
drücklich das Patrozinium (titulus S. Florini) erwähnt." Vielleicht
hat Präses Victor selbst die Kapelle erbaut, oder dann ein anderer
Victoride, denn sonst hätte er nicht ganz im Sinne des Eigenkirchen-
rechtes darüber verfügen können." Das Heiligtum wird wieder 1246

genannt, da eine Schenkung an das Kloster Churwalden vom Chu-
rer Bischof bestätigt wurde (Actum Curie iuxta capellam S. Flo-

rini)." Das Kirchlein existierte noch zu Anfang des 16. Jahrhun-
derts und stand nach den damaligen Beschreibungen zwischen der
neuen Hieronymuskapelle und dem neuen Dekanatshause, also in
der Nähe der Kathedrale, vor deren Eingang zur rechten Seite, wo
die spätere Hofschule war3®

Unten am Fuße des bischöflichen Sitzes liegt St. Martin. Ur-
kundlich finden wir die Kirche anläßlich einer Schenkung aus dem
Jahre 769/813, wobei die Kirche als Angrenzerin genannt wird (da
una parte in sancti Martini).'" Dazu passen der ergrabene Grund-

Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 22 (1928) 196. \
Necrologium Curiense, ed. W. von Juvalt, 1867, S. 79.

" BUB II. S. 121 Nr. 617.
" Moor G. von, Die Urbarien des Domcapitels zu Ghur, 1869, S. 46.

St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 95 und jetzt Duft U., Sankt Otmar. Die Quellen
zu seinem Leben, 1959, S. 24-25, 71.

** Zum Ganzen JHGG 88 (1958) 41-43 und jetzt Schweiz. Zeitschrift für Geschichte
19 (1969) 311-312.

" BUB II. S. 281 Nr. 831.
Poeschel VII. S. 202.

" BUB I. S. 27 Z. 22.

7



riß mit Dreiapsidenabschluß, die erhaltenen Blendbogen und die

karolingischen Marmorfragmente.®® Schon H. Büttner vermutete
eine frühere erste Martinskirche, die im 6./7. Jahrhundert
entstanden sein könnte. Dafür spricht, daß die gefährlichen Zeiten
des 6. Jahrhunderts vorbei waren, so daß die kirchliche Verwaltung
sich nicht mehr an die schützende Stellung auf dem Felsensporn
halten mußte. Dazu kommt, daß hier die alte Straße, die schon in
der zitierten Urkunde von 768/813 als via mediana angeführt ist,

an dem Platz der Martinskirche vorbeiführte, um dann nach Nor-
den abzubiegen.®® Die Bezeichnungen wie Obere Gasse und Reichs-

gasse existierten damals noch nicht. A. Schorta identifiziert die via
mediana mit der beginnenden Masanserstrasse.®" Für eine frühere
Martinskirche spricht auch die Größe und Gediegenheit der karo-

lingischen Kirche, die eine Vorgängerin vorauszusetzen scheint.
Das Patrozinium läßt das zu. Dem hl. Martin war schon die Kirche
in Zillis geweiht. In der 2. Hälfte des 6. Jahrhunderts und im ersten
Drittel des 7. Jahrhunderts erstieg nun der Kult des Heiligen von
Tours einen Höhepunkt.Daher dann auch Martinskirchen in
Ilanz (7. Jahrhundert), Truns (7./8. Jahrhundert) und Disentis
(1. Hälfte 8. Jahrhundert).®® Hier würde sich eine Churer Martins-
kirche an der Spitze dieser genannten Gotteshäuser restlos in die
Reihe einfügen.

Gegründet hat diese Martinskirche jedenfalls der bischöfliche
Hof selbst, weil ja vor der Divisio von 806 in Rätien das Eigen-
kirchenrecht nicht in Übung war, wohl aber die römisch-rechtliche
Einstellung, die die Kirchen dem Bischof vollständig unterstellte.
Aber in der Zeit nach der Divisio mag die Martinskirche vom Staate

beansprucht worden sein, denn Bischof Victor beklagte sich ja 823

(oder 824/25), daß ihm alle Kirchen im Umkreis des bischöflichen
Sitzes genommen wurden (omnes ecclesias in circuitu sedis nostrae,

28 Poeschel VII. 236-239.
Büttner-Müller, Frühes Christentum im Schweizerischen Alpenraum, 1967, S. 34,
123, 126.

3° Schorta A., Das Landschaftsbild von Chur im 14. Jahrhundert, 1942, S. 107-108,
Nr. 252. Planta-Schorta, Rätisches Namenbuch 2 (1964) 202, 750.

3* Ewig E., Der Martinskult im Frühmittelalter. Archiv für mittelrheinische Kirchen-
geschichte 14 (1962) 1-30, bes. 20.
"Über die rätischen Martinskirchen siehe Studien und Mitteilungen des Benediktiner-
ordens 65 (1953/54) 391-393.

8



quae antiquitus semper ab episcopis fuerunt posesse).®® Otto L
schenkte dann 958 dem Bischof von Chur verschiedene Kirchen,
darunter auch diejenige von St. Martin in Chur selbst.®*

St. Martin erhielt als erste Kirche nach der Bischofskathedrale
die vollen Rechte einer Pfarrei. Darauf weist hin, daß schon 1220

der Friedhofzu klein war und vergrößert werden mußte (ad amplia-
tionem cimiterii), wozu das Kloster St. Luzi einen "Weinberg tausch-
weise abtrat.®® Das geschah, obwohl seit dem 12. Jahrhundert in der
nahen Kirche St. Regula ein Pfarrer amtete (siehe unten). Stets

wird auch die Martinskirche vor der Regulakirche genannt,
weil sie offenbar älter und bedeutender war.®® Ihr war der burgus
superior seelsorglich anvertraut, also das eigentliche alte Stadt-
gebiet, während St. Regula nur den burgus imus, die lockere spä-
tere Stadtsiedlung, pastoral zu betreuen hatte.®'

Fügen wir hier gleich die eben genannte zweite Pfarrkirche
St. Regula an. Die neueren Ausgrabungen unter der Leitung von
PD Dr. H. R. Sennhauser haben eine erste rechteckige Kirche mit
einer halbrunden und nach außen nicht erkennbaren Apsis ent-
deckt, die um die Zeit von 800 datiert werden kann. Bei der Kirche
war ein Friedhof, der noch nicht genau untersucht ist. Unter der
Kirche selbst fand man römische Bestattungen, die dem 4./5. Jahr-
hundert zugewiesen werden. Der Ausgräber sieht die Regulakirche
als Eigenkirche eines Grundherren an, dem auch der Hof Plana-
terra gehörte. Vermutlich um die Mitte des 9. Jahrhunderts
schenkte Berthrada, die der Familie des Eigenkirchenherrn ange-
hörte, das Gotteshaus wie auch den Hof dem Domkapitel.®® Hier
konnte man sich auf eine Notiz des 12. Jahrhunderts im Ghurer
Totenbuch stützen, die zum 10. September berichtet: «Comme-
moratio sororis nostre Berthrade, que capellam S. Regule cum
curte fratribus dedit.» Ohne Zweifel ist diese Nachricht aus älteren

» BUB I. S. 39 Nr. 46. ^* BUB I. S. 95-96 Nr. 115. V
" BUB II. S. 119-120 Nr. 616 zu 1220.
" Codex diplomaticus ed. C. v. Moor 4 (1865) 157-160 Nr. 125 zu 1388. Vgl. auch die

Zeugenreihe in Urk. 1258 und 1265 in BUB II. S. 363, 407. Noch 1519 wird die
Martinskirche als «inter alias illius districtus parrochiales ecclesias insignis» bezeich-
net. Vasella O. in Zeitschrift für Schweiz'.' Kirchengeschichte.26 (1932) 131.
So Poeschel VII. S. 10, dazu derselbe über burgus superior im Bündner Monats-
blau 1945 S. 18-23.
Bericht im Bündner Tagblatt zum 19.-21. März 1968.

9



Quellen übernommen.®® Tatsächlich erscheint ja auch die Kirche
der hl. Regula in den Urbarien des Domkapitels in der Zeit vom
12. bis 14. Jahrhundert sehr oft." Der Name der Wohltäterin ist
sicher germanisch und war im Frühmittelalter im Frankenreiche
weit verbreitet, von Lorsch bis zur Lombardei. Dabei trug gerade
die Oberschicht den Namen gerne. So hieß die Gemahlin des Kö-
nigs Pippin III. (751-768) Berectrada.** Den gleichen Namen
Berthrada hatte auch die Gemahlin Hunfrids, der 799 Markgraf
von Istrien und 807-824 Graf von Rätien war. Sie ist mitsamt der
Familie im Pfäferser Verbrüderungsbuche um 840 eingetragen
(Fab. 56, 6)."® Bei einer Schenkung eines Berengar von Garns

(St. Gallen) an die Steinachabtei vom Jahre 835 gedenkt dieser
seines Vaters Adalhert und seiner Mutter Berectrada.*® Im räti-
sehen Reichsurbar aus der Mitte des 9. Jahrhunderts finden wir
bei der Beschreibung des Königshofes zu Maienfeld die Bemerkung:
«Habet de hac curte Berehtrada mansos VIII.»** Ohne zu be-

haupten, daß die hier genannte Frau identisch ist mit jener, die die

Regulakirche geschenkt hat, sind wir doch irgendwie ihr nahe ge-
kommen und können in ihr die germanisierende Welle entdecken,
die nach der Divisio von 806 in das bislang fast ganz rätoromani-
sehe Rätien eindrang.*® Möglich ist aber auch, daß sie einen Ro-
manen geheiratet hatte, ähnlich wie Präses Victor ein Jahrhundert
früher die Alemannin Teusinda zur Frau genommen hatte.

Das Patrozinium stellte E. Poeschel in die Zeit, da noch die
hl. Regula ohne Felix genannt wurde, also noch vor oder in das

9. Jahrhundert.*® Dieses Argument ist unterdessen durch die inten-
sive Erforschung der Zürcher Heiligen Felix und Regula hinfällig
geworden, da beide miteinander von Anfang ihres Kultes an stets

gemeinsam verehrt wurden.*' Es ist ja schon merkwürdig, daß in
Necrologium Curiense ed. W. v. Juvalt, 1867, S. 92.
Moor C. v., Die Urbarien des Domkapitels zu Cur, 1869, S. 5, 34, 46-47, 49, 51, 101.
Dazu Necrologium Curiense 1. c. 50 (20. Mai), 54 (29. Mai), 82 (18. August), 92 (zum
11. Sept.). Vgl. Codex diplomaticus 3 (1861) 192 Nr. 124 zu 1365.

** Förstemann Sp. 294. Vgl. Bertrada in Aug. 6, 5, Nonne in Faremoutier im 9. Jh.
« BUB I. S. 34 Z. 43 und S. 502.
« Wartmann I. S. 328 Nr. 353.
« BUB I. S. 384 Z. 4.

Sprecher A. v. im Bündner Monatsblatt 1922 S. 65-82.
« Poeschel VII. 248.
" Egloff E., Das Grab der Zürcher Heiligen. Diasporakalender 1947, S. 44-53. Der-

selbe: Wer hat das Christentum nach Zürich gebracht? Ebenda 1948 S. 51-59. Der-
selbe: Der Standort des Monasteriums Ludwigs d. D., 1949, S. 53 f.

10



der St. Galler Handschrift 914 aus dem Ende des 8. Jahrhunderts
oder um 800 zu lesen ist: «Castro Thurigo sancti Felicis cum ger-
mane suae sancte Regule.»" Es handelt sich hier um eine in der
Hagiographie heute bekannte Tatsache, daß bei Doppel- oder
Mehrfachpatrozinien eine prägnante Kurzform Mode war,
wie das bei Petrus und Paulus, Philipp und Jakob, Cosmas und
Damian, Placidus und Sigisbert usw. gebräuchlich ward® Deshalb
wird ja in der Churer Messe des 11. Jahrhunderts beim Libera nos
nach den Heiligen Stephan, Laurentius, Lucius und Florin auch
noch in letzter Linie Felix genannt, zweifellos der Zürcher Felix,
der mit Regula zusammen in Chur eine Kirche besaß.®" Die Be-

Ziehungen Chur-Zürich waren ja stets da. Man erinnere sich, daß
schon der Name Florentius, der in karolingischer Zeit die Vita der
Zürcher Doppelheiligen schrieb, einen Hinweis auf die churräti-
sehe Kulturverbundenheit enthält.®* Und daß die Disentiser Mön-
che um 936/940 vor den heranstürmenden Sarazenen nach Zürich
flohen und nach der Rückkehr mit dem Großmünster in Kontakt
blieben, sagt allerhand.®®

Die Kanoniker machten aus ihrer Eigenkirche mit der Zeit eine
Pfarrkirche. Wir lesen ja in Necrologium Curiense zum 11. Sep-
tember, also gerade zum Nachtage der Bertrada, daß der «plebanus
S. Regule» verschiedene Abgaben an das Domkapitel zu geben
hatte. Die Notiz stammt aus Cod. D aus dem Ende des 12. Jahr-
hunderts.®® Sicher diente also St. Regula seit dem 12. Säkulum
auch als Pfarrei, wenngleich, wie schon oben ausgeführt, nur als

Subsidiärkirche zu St. Martin.
Hier fügen wir noch die Johanncskapelle an, von der wir

in einer Urkunde, die zwischen 769 und 814 entstanden ist, erfah-
ren. Es wird hier nämlich ein Acker Pulueraria der Hilariuskirche
geschenkt, der oben an die via mediana und unten an «in sancti

Munding E., Die Kalendarien von St. Gallen, Texte 1948 S. 73. Darauf machte schon
Poncelet A. in den Analecta Bollandiana 24 (1905) 343-348 aufmerksam.
Dazu Moraw P., Ein Gedanke zur Patrozinienforschung. Archiv für mittelrheinische
Kirchengeschichte 17 (1965) 9-26, bes. 16, 25. Jede größere Arbeit über Patrozinien
bietet hier Belege.
Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 22 (1928) 196-197.
Büttner H. in der Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 1 (1951) 532.
JHGG 61 (1931) 75-98.
Necrologium Curiense ed. W. v. Juvalt 1867, S. 92.

h



Iohannis» grenzt.®" Danach muß das Gut derJohanneskirche unter-
halb der Masanserstraße gegen den Unteren Mühlebach hin ge-
legen sein.®® Das Churer Jahrzeitbuch erwähnt die Kapelle zuerst
zum 17. November: «Dedicatio ecclesie S.Johannis et S. Udal-
rici» in einem Nachtrag zur Handschrift aus der Mitte des 12. Jahr-
hunderts, also wohl aus der Zeit der zweiten Hälfte des 12. Jahr-
hunderts, dann zum 21. Dezember: «Dedicatio eccl(esie) S. Joan-
nis Baptiste» aus einer Handschrift aus dem Ende des 12. Jahr-
hunderts oder sogar des 13. Jahrhunderts.®" Zunächst handelt es

sich nur um eine Kirche, denn der Eintrag zum 17. November er-
wähnt beide Patrozinien, spricht aber nur von ecclesie, nicht von
ecclesiarum. Dann kann das Ulrichspatrozinium erst im 11. Jahr-
hundert oder noch später hinzugekommen sein, denn der Bischof
von Augsburg starb 973 und wurde 993 in das Heiligenverzeichnis
aufgenommen. Es handelt sich also um das gleiche Heiligtum des

hl. Johannes, das wir schon für die karolingische Zeit belegt fanden.
Die Kirche muß in der 1. Hälfte oder Mitte des 12. Jahrhunderts

durch Brand vernichtet worden sein, denn Dompropst Cuno
baute sie wiederum auf, wie uns das Jahrzeitbuch aus der 2. Hälfte
des 12. Jahrhunderts meldet: «Cuno prepositus majoris Cur(iensis)
eccl(esie) ob(iit), qui dedit centum modios ad servitium fr(atrum)
et ecclesiam B. Johannis Baptiste tactam incendio recto, cuius
anima requiescat.» Dazu ergänzte eine Kopie aus dem Ende des

12. Jahrhunderts nach Baptiste: «et S. Ulrici construsit».®'
Wo die Kapelle stand, auf dem Hof, wie man meint, oder ob

sie außerhalb der Stadt lag, in der Nähe ihres Gutes, oder ob sie

gar, wie das Täuferpatrozinium verraten könnte, ursprünglich eine

Taufkapelle war, all das bleibt dahingestellt.
Wie das eben besprochene Heiligtum des Täufers ist auch die

Luciuskirche in der karolingischen Zeit faßbar. Sie liegt un-
mittelbar oberhalb der Bischofskirche am Fuße des Mittenberges.
Zuerst befragen wir die Kunstgeschichte über die noch erhaltene

Ringkrypta, die zu einer Dreiapsidenkirche gehörte. Krypten
dieser Art sind wohl stadtrömischen Ursprungs. Der erste eigent-

" BUB I. S. 27 Z. 20 Nr. 24.
Schorta, Landschaftsbild, S. 77 zu Pulveraria.

s® Necrologium Guriense ed. W. v. Juvalt 1867, S. 114, 125.
1. c. S. 33 zum 3. April.

12



liehe Bau in dieser Hinsicht entstand um das Petrusgrab in der kon-
stantinischen Basilika um die Zeit des Papstes Gregor I. (590-604).
Man entdeckte vor nicht so langer Zeit einen Ringgang mit Ni-
sehen für Lampen und einen Confessionsstollen. Erst im 7. Jahr-
hundert kam noch ein Blockaltar hinzu.®® Die Petruskrypta war
jedoch ein so einzigartiges und ehrwürdiges Monument, daß es

nicht gleich nachgeahmt wurde. Zuerst mußte der Typus in Rom
selbst Schule machen. Tatsächlich erhielt die römische Titelkirche
S. Crisogono, erbaut unter Gregor III. (731-741), sicher eine sol-
che Ringkrypta wie St. Peter.®®

Nördlich der Alpen entstand zuerst in Regensburg für den
fränkischen Bischof und Märtyrer Emmeram eine solche Krypta
nach römischem Brauch. Wie konnte, so fragt man sich, die Idee
dazu gerade in Regensvurg zur Darstellung kommen? Das hat sei-

nen besonderen Grund. Schon unter Herzog Odilo (737-748) wur-
de Bayern durch die Bistumsorganisation von 739 mit Rom ver-
bunden. Des Herzogs Sohn, Tassilo III., der von 748 bis 788 re-
gierte, heiratete 768/69 Liutperga, die Tochter des letzten Lango-
bardenkönigs Desiderius.®" Diese Beziehungen mit den Gebieten
am Po und am Tiber erklären es auch, warum der Salzburger Dom,
den Bischof Virgil 767-774 errichtete, auf südliche Anregungen
und spätantike Vorbilder zurückgeht.Aus gleichen Gründen hat
auch die Regensburger Krypta ein stadtrömisches Vorbild. Bischof
Emmeram (7. Jahrhundert) wurde erst im Verlaufe des 8. Jahr-
hunderts eine Konfessionskrypta zuteil. Sicher erwähnt ist dieser
Grabraum erst 791. Neuere Forschungen haben festgestellt, daß
die Ringtonne einheitlich bemalt war. Dabei spielte das dreibah-
nige, farbig hervorgehobene Flechtband, das an komplizierte geo-
metrische Grundformen erinnert, die Rolle eines Frieses. Es wies
auf entsprechende Flechtbandsteine aus dem Ende des 8. oder dem
Verlaufe des 9. Jahrhunderts. Ähnliches Flechtwerk kann auch auf
den Initialen des 9. Jahrhunderts bemerkt werden. So datieren die
kunstgeschichtlichen Malereien der Krypta auf das später 8. Jahr-

Hertig L., Entwicklungsgeschichte der Krypta in der Schweiz, 1958, S. 11, 126.
Braun J., Der christliche Altar 1 (1924) 572-573; Hertig 127-128.
Bauerreiß R., Kirchengeschichte Bayerns I (1949) 90-93, 104. Stollenmayer P.,
Der Tassilokelch, 1949, S. 58-61.
Vetters H., Die mittelalterlichen Dome zu Salzburg, in : Beiträge zur Kunstgeschichte
und Archäologie des Frühmittelalters, hgg. von H. Fillitz, 1962, S. 222-224.

13



hundert.®^ Die Erhebung des hl. Emmeram von seiner früheren
Begräbnisstätte in die neue Krypta wird dem Regensburger Bischof
Gaubald (739-761) zugeschrieben.®® Dafür scheint auch ein litur-
gischer Grund zu sprechen, da ein Eintrag in ein Meßbuch, das bei
der Gründung der Diözese nach Regensburg kam, zum 22. Septem-
ber lautet: «Sancti Emhrammis», was auf die Zeit des genannten
Bischofs hindeutet.®" Der Verbindungsgang und die anschließende
rechteckige Krypta stammt freilich erst von Abt Ramwold ("f 1001),
der sie ca. 980 erbauen ließ.®®

Nun gleicht die Churer Krypta ganz der Regensburger. Nur
vermochte man in der rätischen Kapitale keine halbkreisförmige
Form herzubringen, sondern nur eine polygonale, sichtlich aus
technischer Unbeholfenheit.®® Merkwürdig ist, daß der Ramwold-
krypta von Regensburg die sogenannte Emeritakrypta von Chur
entspricht, wenn auch in anderer Lage und in bescheidener Form.
Wann letztere erbaut worden ist, wissen wir nicht, nicht später als

12.Jahrhundert.®' Aber diese Nebenkammern sind nicht so wichtig,
viel mehr entscheidend sind eigentlich die Konfessions- und Ring-
krypten. Wer das Regensburger Werk in die 1. Flälfte des 8. Jahr-
hunderts datierte, setzte daher fast automatisch die gleiche Zeit für
den Churer Bau an. Nachdem nun aber das bayrische Monument
als später erkannt wurde, hat dies auch für das rätische Bauwerk
seine Konsequenzen. Kunstgeschichtlich wird man sagen dürfen,
es entstand nicht vor der 2. Flälfte des 8. Jahrhunderts®®. Damit ist
nur ein terminus ante quem non gegeben. Diesen Zeitpunkt können

Haas-Piendl-Ramisch, Beiträge zur Baugeschichte von St. Emmeram in Regensburg,
Sonderdruck aus Thum und Taxis-Studien 2 (1962) 146—150. Dazu Milojcic V. in
der Schriftenreihe zur Bayr. Landesgeschichte 62 (1962) 336-337.
Braun I. 578. Bauerreiß R., Art. Emmeram in Lexikon f. Theologie und Kirche 3

(1959) 850. Spindler M., Handbuch der Bayerischen Geschichte 1 (1967) 538, datiert
die Krypta «frühestens unter Gaubald, sicher vor 791».

s* Gamber KL, Zur mittelalterlichen Geschichte Regensburgs und der Oberpfalz, 1968,
S. 13.

66 Haas-Piendel-Ramisch 1. c. 132-138, 141-144, 150-151.
Beschreibungen bei Braun I. S. 580-581, dann bei Buschow H., Studien über die
Entwicklung der Krypta im deutschen Sprachgebiet, 1934, S. 31-33; ferner bei
Poeschel VII. 260-264 und Hertig 41-46.

6' Dazu Müller I., Die churrätische Wallfahrt im Mittelalter, 1964, S. 16-19.
66 Schon Braun datierte «nicht weit vor das 9. Jh.», Buschow «jedenfalls nicht vor 750».

Knoepfli A., Kunstgeschichte des Bodenseeraumes 1 (1961) 258 nennt «spätes 8.

Jahrhundert», während Reinle A., Kunstgeschichte der Schweiz 1 (1968) 217 «wahr-
scheinlich in der zweiten Hälfte des 8. Jh.» angibt. Nur Poeschel und Hertig setzten
die 1. Hälfte des 8. Jh. an, anknüpfend an die frühere Datierung von Regensburg.

14



auch nicht die übrigen Funde ändern, die Dreiapsidenkirche und
die darin gelegenen Gräber eines Ehepaares, das sein Gesicht nach
dem Heiligengrab wandte.®®

Der Leib des heiligen Lucius ruhte nicht von Anfang an
in St. Stephan. Die dortigen 12 Gräber waren für die Bischöfe be-
stimmt. Erst nachdem die älteren und überhaupt die meisten Grä-
ber keine «Aktualität» mehr hatten, wagte man es, die vordersten
zwei vor der Apsidiole zu evakuieren und den Platz für einen Sarko-

phag frei zu machen. Das setzt also einen Zeitraum von etwa hun-
dert Jahren voraus. Damit kämen wir auf ca. 600 oder das 7. Jahr-
hundert. Von hier aus wurde dann St. Lucius in die neue Krypta
gebracht. Darum feierte ein Churer Theologe in seiner Vita S. Lucii
das Heiligtum als wunderkräftiges Ziel von Pilgern. Ringkrypten
waren ja für Andächtige, die dem Heiligen näher kommen wollten,
wie gemacht. Die stadtrömische Herkunft stellte der Hagiograph
insofern ins Licht, als nach ihm das Christentum auf einem Um-
wege über Gallien und England doch eigentlich von der Stadt der
Apostel kam.'® Der Kult des Heiligengrabes muß groß gewesen sein,
sonst wäre nicht der Leib des hl. Lucius (sacratissimum corpus beati
Lucii) entwendet worden, wie wir anläßlich einer Klage des Bi-
schofs Victor von 823 (oder 824/25) erfahren." Offenbar muß die

Krypta schon vorher bestanden haben.
War aber St. Luzi nicht eigentlich eine Andreaskirche Der

Beleg dafür stammt erst von 1295, wonach der dortige Altar in
honorem sanctorum Andreae apostoli, Lucii regis et confessoris et
Emeritae sororis eiusdem geweiht ist." Gut möglich, daß Andreas
der ursprüngliche Patron war. Schon in der 2. Hälfte des 5. Jahr-
hunderts errichteten drei Päpste dem Petrusbruder ein Heiligtum
und Papst Gregor I. ("f 604) nahm ihn in den Messekanon auf. Die
römischen Missionäre brachten seinen Kult nach England, von wo
aus die Verehrung nach dem Norden des Kontinentes kam. In
unseren Landen hatte die Pfarrei Ruis im 7. Jahrhundert ihn zum
Schützer, auch datiert die Andreaskirche in Cham aus dem 8./9.

Sulser W. in Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern, 1954, S. 151-166, dazu
Müller, Wallfahrt S. 11.

Müller, Wallfahrt 5-14.
" BUB I. S. 39 Nr. 46.

Mayer J. G., St. Luzi bei Chur, 1907, S. 33-34.

15



Jahrhundert. St. Gallen beabsichtigte, wie sein Klosterplan aus
dem Anfang des 9. Jahrhunderts sagt, einen Andreas-Altar zu er-
richten. Pfäfers besaß im 9. Jahrhundert Reliquien in der Kloster-
kirche und in der Leutkirche.'® Wichtiger aber ist wohl, daß Chur
schon eine Petruskirche aus dem 4. Jahrhundert besaß, zu der nun
auch, wie das anderwärts Brauch war, ein Andreas-Heiligtum kam
(siehe unten).

Aber wenn auch Andreas der erste Patron war, so spielte doch
der hl. Lucius von Anfang an die erste Rolle bei Klerus und Volk.
Erstens ist schon der Tag der Kirchweihe, der 3. Dezember, merk-
würdigerweise zugleich Einweihung der Kirche und Fest des Heili-
gen.So war es auch bei der Laurentiuskirche in Chur, wobei der
10. August beide Gedenkfeiern vereinigte.'® Dann ist 1149 nur die
Rede von der ecclesia s. Lucii que secus civitate Curiense sita est.'®

All das ist begreiflich, weil Kirche und Krypta zugleich errichtet
wurden. Auch aus der Marienkirche in St. Gallen wurde eine Gallus-
kirche und aus der Salvatorkirche in Werden eine Ludgeruskirche.
Der Heilige der Krypta siegte."

Gibt es indes Belege für eine andere Andreaskirche?'®
Die Nennung des hl. Andreas in der Messe von Chur im 11. Jahr-
hundert war allgemein schon längst vorhanden.'® Ebenso das

Andreasfest. Auch auf den sogenannten Andreas-Markt in Chur
kann man sich nicht berufen, denn dieser hieß bis 1748 Thomas-
Markt, der dann in Rücksicht auf die Weihnachtsfeier nach vorne,
auf den Tag des hl. Andreas verschoben wurde. Es handelt sich um
einen chronologischen Anhaltspunkt, nicht um eine lokale Bezeich-

nung.®°

Darüber Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956) 47-48 und Schweiz.
Zeitschrift f. Geschichte 7 (1957) 434-435.
Necrologium Curiense ed. Juvalt 1867 S. 119.
1. c. S. 79. Ähnlich fielen in St. Gallen Translatio und Dedicatio S. Galli zusammen.
Munding E., Die Kaiendarien von St. Gallen, Untersuchungen, 1951, S. 122. Vgl.
dort S. 54 und 57. S. Vitalis und S. Johannes in Rom.

'» BUB II. S. 232 Nr. 318.
" Darüber schon Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 48 (1954) 102-103. In Di-

sentis konnten die Reliquien von den Heiligen Placidus und Sigisbert in der Krypta
nicht den Patron der Kirche, den hl. Martin, verdrängen, vermutlich weil die Krypta
nur 50-100 Jahre bestand und weil der Martinskult schon durch Sigisbert selbst von
Anfang an ansehnlich war.
Zuletzt Lieb S. 72.
Eizenhöfer L., Canon Missae Romanae 1 (1954) 46. Botte B., Le Canon de la Messe
romaine, 1935, p. 50.

8° Killias H., Zur Entstehung der Churer Stadtverfassung, 1949, S. 50.

16



War St. Luzi von 800 bis 1100 ein Kloster? Der bislang älteste

Zeuge dafür ist der Humanist, Reformator und Geschichtsschreiber
Ulrich Campell im 16. Jahrhundert, der uns meldet, Bischof Con-
rad von Biberegg habe 1119 die Benediktiner aus St. Luzi ver- i

jagt, da sie disziplinar verlottert gewesen seien (non admondum
honeste aut pie viventibus). Darauf seien die Prämonstratenser von
Roggenburg gerufen worden. Unser Berichterstatter weiß jedoch
am Schluß seiner Erzählung nicht, ob dies unter Bischof Conrad
oder unter dessen Vorgänger Wido gewesen sei und setzt sich dann
einfach auf die Regierungszeit des Königs Heinrich V. (1106-1125)
fest.®-' Schon diese Unsicherheit läßt uns vorsichtig sein. Ferner be-
richtet Campell bei der Darstellung der Regierung des Bischofs

Adalgott (1151-1160) wohl von dessen freundlichen Beziehungen
zu St. Luzi, Cazis, Schanis und Marienberg, aber er scheint nichts
davon zu wissen, daß der gleiche Oberhirte das Klosters Mistail I

aufgehoben habe.®® Es könnte daher eine Verwechslung stattgcfun-
den haben, obwohl Mistail ein Kanonissenkloster war. Letztlich
liegt es auch nahe, daß der Chronist hier spätmittelalterliche Zu-
stände vordatiert, begreiflich bei einem Chronisten, bei dem «die
bündnerische Zeitgeschichte in sehr einseitiger Weise vom Stand-
punkt der evangelischen Prädikanten dargestellt und beurteilt
wird.» (Hermann Wartmann).®®

Die Meinung Campells wirkte weiter. Im Jahre 1656 fälschte
der Pfäferser Pater Karl Widmer eine Anzahl von Urkunden, so

auch eine, wonach Papst Gregor V. im Jahre 998 dem Kloster
Pfäfers den «ordo monasticus secundum Deum et beati Benedicti
regulam in vestro et B. Valentiani prope castra Martiola» bekräf-
tigte. Diese Urkunde brachte P. Ambros Eichhorn 1797 in ganzem
Wortlaut und bemerkte zu dieser Stelle, daß danach die Bewohner
von St. Luzi (S. Lucenses) Pfäfers unterstellt gewesen und durch
einen Prior oder Propst regiert worden wären.®* Aber der gelehrte
Editor von St. Blasien lehnte es ausdrücklich und entschieden ab,
daß hier je Benediktiner gewesen wären, da ja davon keine Spur

Ulrici Campelli Historia Raetica ed. P. Plattner 1 (1887) 203-204. Erste Andeutung
1532 (Comander an Vadian) St. Galler Mitteilungen 29 (1903) 85.

® 1. c. I. S. 224. 83 1_ c. 2 (1890) S. XXXIII.
Eichhorn A., Episcopatus Curiensis 1797, Codex Probationum S. 34 Anm. 4. Zur
Urkunde vor allem Zeitschrift f. Schweiz. Geschichte 14 (1934) 149-155. Kurze In-
haltsangabe und Literatur in BUB I. S. 127 Nr. 154.

17



und auch nicht einmal der Name eines Abtes überliefert sei. Immer-
hin aber, so fährt P. Ambros Eichhorn weiter, berichte doch ein
alter Pergamentkodex (antiquus pergamenus quidem codex), daß
St. Luzi von Anfang an «schwarzen Augustinermönchen» (mo-
nachis nigri ordinis secundum Augustinum) übergeben worden sei.®®

Dazu bemerkte der Geschichtsschreiber der schweizerischen Chor-
herren-Institute Josef Siegwart vor wenigen Jahren: «Dies ist sehr

verdächtig, da man im 16. Jahrhundert die alten Mönche, die Seel-

sorge und Gottesdienst versahen, als Kanoniker auffaßte, zum
Beispiel die Basilikalmönche am Lateran in Rom. »®" Entweder wa-
ren die Betreuer von St. Luzi wirkliche monachi secundum regu-
lam S. Benedicti, oder waren sie caninici secundum regulam s.

Augustini. Die Berufung auf den hl. Augustin kommt ja nur bei re-

gulierten Kanonikern vor. Sie wurde übrigens erst eigentlich im
11. Jahrhundert recht verbreitet.®' Es liegt in der Lösung Eichhorns
ein innerer Widerspruch, der wohl auf eine Darstellung etwa des

16.-17. Jahrhunderts zurückgeht.
Entscheidend ist, daß die Urkunde von 998 erstens gar nicht

von einem Benediktinerkloster spricht, zweitens überhaupt ge-
fälscht ist und daß ja auch die Urkunde von 831, welche der Fäl-
scher benutzte, nichts von einem «monasterium B. Valentiani»
sagt.®® Ein solches Valentian-Kloster konnte nur konstruiert wer-
den, weil die 548 datierte Grabtafel des Bischofs in St. Luzi war.
Aber sie war doch erst nach dem 12. Jahrhundert hingekommen
und ist dort erst im 16. Jahrhundert nachzuweisen.®® Vorher lag
sie nach allem in der Friedhofkirche St. Stephan, die zu Anfang
des 6. Jahrhunderts errichtet wurde und auch die Victoriden-Grab-
tafeln aufbewahrte. Heute, nach der Ausgrabung dieser Kirche
durch Architekt W. Sulser, läßt sich dies viel deutlicher erkennen.®"

Wir müssen uns bewußt bleiben, daß keine einzige Notiz des

s® Eichhorn 1. c. S. 317.
Siegwart J., Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der deutschsprachi-
gen Schweiz vom 6. Jahrhundert bis 1160, 1962, S. 33-34.
Siegwart S. 49 Anm. 2 und S. 258-261, 333.

s» BUB I. S. 47 Nr. 55.
Poeschel E. im Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde 32 (1930) 221-225.
Sulser-Claussen, Die Stephanskirche zu Chur, in: Beiträge zur Kunstgeschichte und
Archäologie des Frühmittelalters, hgg. von H. Fillitz, 1962, S. 155-166, bes. S. 164.

Dazu jetzt Lieb S. 53, 74.

18



ganzen Mittelalters uns von einem Benediktinerkloster in Chur be-

richtet, selbst die Verbrüderungsbücher und auch die Listen frühe-

rer Verbrüderungen von Reichenau, St, Gallen und Pfäfers melden
nichts, obwohl sie im ganzen über hundert Klöster aufzählen. We-
der das Reichsurbar noch die nicht seltenen Urkunden und Notizen
von Pfäfers und Chur wissen davon. Man hat neuerdings wiederum
in Diskussion geworfen, daß ja die karolingische Luciusvita, die ja
eigentlich eine Predigt ist, die Zuhörer mit «fratres reverendissimi»
anrede.®* Aber die alten Handschriften des 9.-11. Jahrhunderts
weisen nicht diese Anrede, sondern «fratres karissimi» auf, was
schon den Kirchenvätern wie Augustinus und den frühen Missionä-
ren wie Pirmin und Bonifatius geläufig war, im Orate fratres der
Messe schon im 9. Jahrhundert bezeugt ist und im französischen
Chers frères weiterlebt.®®

Neuerdings hat man auch wieder ein Argument für eine klöster-
liehe Gemeinschaft ins Feld geführt: «Eigenartig mutet es an, daß l

im frühmittelalterlichen Chur kein Kloster mit Sicherheit nach-
weisbar ist. Es gehört zum traditionellen Bild einer frühmittelalter-
liehen Bischofsstadt, daß dort nicht nur die Priestergemeinschaft
der Domherren an der Kathedrale, sondern auch Männer- und
Frauenklöster bestanden.»®® Ist es wirklich so seltsam, daß es in der
Churer Kapitale kein Benediktinerkloster gab? Existierte etwa in
Konstanz, Basel, Straßburg®", Speyer, Worms und Mainz ein Be-

nediktinerkloster im frühen Mittelalter? Lediglich 10 km von der
Konstanzer Bischofskirche (Anfang des 7. Jahrhundert) entfernt
entstand im S.Jahrhundert die Reichenau und etwa in der Distanz
von 2 km von der ecclesia Episcopi in Mainz (6. Jahrhundert)
wurde im 8. Jahrhundert das Kloster St. Alban gegründet. Eine
Ausnahme bildet nur die bayrische Entwicklung im 8. Jahrhundert.

" Der Einwand stammt aus der schlechten Kopie, die Lütolf A., Die Glaubensboten
der Schweiz, 1871, S. 115, einzig benützte, und wurde dann besonders von den Kunst-
geschichtlern bis heute weitergegeben.
Näheres zur ganzen Frage ausführlich in Zeitschrift für Schweizerische Kirchen-
geschichte 48 (1954) 96-101, dazu JHGG 85 (1955) 7 ff. (Text der Vita).
Bündner Tagblatt zum 21. März 1968.
In Straßburg gibt es wohl das Frauenkloster St. Stephan, das innerhalb des römi-
sehen Castrums Anfang des 8. Jahrhunderts errichtet wurde, doch sind keine früh-
mittelalterlichen klösterlichen Gemeinschaften nachzuweisen. Büttner H., Ge-
schichte des Elsaß 1 (1939) 74 ff. Vgl. Lexikon f. Theologie und Kirche 1 (1957)
1015 und 9 (1964) 1104.

19



Auch in Gallien liegen die Klöster von der Bischofsstadt getrennt,
zum Beispiel etwa Paris und St-Denis, Reims und St-Rémi."

Der Einwand führt aber darauf, daß ja in deutlicher Entfernung
von der Churer Bischofsstadt seit ca. 740 schon das Benediktiner-
kloster Pfäfers stand, eine ganz bedeutende Abtei, die großartige
Fernwirkung ausstrahlte. Sie hatte in Chur schon eine Dépendance
in karolingischer Zeit, welche die nötige Verbindung zwischen dem
bischöflichen Hof und dem Kloster an der Tamina darstellte. Sie

wird noch näher zu untersuchen sein (Kapitel 2).
Wenn aber in St. Luzi keine Benediktiner waren, wer betreute

dann Kirche und Wallfahrt? Da die ganze Anlage in unmittel-
barer Nähe oberhalb der Kathedrale und neben der Stephanskirche
war, gehörte sie zum «bischöflichen Hof», also zum Priesterver-
band um den Episcopus und wurde daher von dessen Mitgliedern
besorgt. Eine Klageschrift des Churer Bischofs Victor von 823 (oder
824/825) belegt, daß die Geistlichkeit, welche die Kirchen im Um-
kreis der Bischofskirche betreute, sich an bestimmten Tagen zum
gemeinsamen Officium in der Hauptkirche zusammenfand.'® Frei-
lieh wird das Domkapitel ausdrücklich und rechtlich klar erst
956 genannt, denn erst damals ist die Rede von «clerici canonice
servientes»." Aber dieses Domkapitel geht irgendwie doch schon

auf die bischöfliche Klerikergemeinschaft zurück, die bereits
823 existierte. Deren Mitglieder besorgten also St. Luzi. Zwei Ka-
nonikerverbände anzunehmen, wie sie etwa in Osnabrück gleich-
berechtigt nebeneinander in der Kathedrale und in St. Johann bis

zum 12. Jahrhundert bestanden, haben wir keinen Grund."

Freundl. Hinweise von Univ.-Prof. Dr. Heinrich Büttner, Bad Godesberg, dem der
Verfasser auch sonst manche Anregungen verdankt.
BUB I. S. 39 Nr. 46 : Tulerunt, domine, omnes ecclesias in circuitu sedis nostrae, quae
antiquitus semper ab episcopis fuerunt possesse, et in praedicta sede diebus singulis
officia celebrabant. Nec etiam illud sacratissimum corpus beati Lucii confessons no-
bis reliquerunt. Der erste Satz ist nicht einfach. Das Subject zu celebrant kann nicht
in tulerunt, also in Roderich und seinen Gesellen, bestehen, auch nicht vom nächst-
gelegenen ab episcopis abgeleitet werden, da dies ja selbstverständlich wäre, sondern
wohl nur in ecclesias in circuitu sedis nostrae stecken. Darunter kann man in erster
Linie St. Stephan verstehen, muß aber an alle Kirchen auf dem Hof und in der Stadt
wie auch außerhalb denken. Zur Interpretation des Textes siehe SiegwartJ., Die Chor-
herren- und Ghorfrauengemeinschaften in der deutschsprachigen Schweiz vom 6.Jahr-
hundert bis 1160. 1962, S. 38, 58, 70, 91, 212. Daß die Klage: «nullus canonicus
ordo» am Anfang des Briefes nicht direkt auf ein Kanoniker-Domkapitel zu bezie-
hen ist, siehe ebendort S. 91, 212.

" BUB I. S. 95 Nr. 114.

Siegwart S. 212 Anm., dazu S. 91 Anm.

20



Wir besitzen eine ganze Reihe von Namen karolingischer
Priester in Ghur. An der Spitze stehen Silvanus und Foscio, der erste

Zeuge und der zweite Schreiber der Tello-Urkunde von 765.®®

Darauf sind in vier Urkunden, die alle 769/814 datiert werden kön-

nen, die folgenden Kleriker nachzuweisen: Orsacius, Priester,
Schreiber von allen vier Urkunden, Petto, Priester, genannt in zwei
Urkunden, Lobicinus, Priester, Zeuge in einer Urkunde, dazu zwei
Diakone, nämlich Augustanus und Lubucio, ferner ein Glaudianus
clericus de uico Uazed"" Am auffälligsten ist neben Foscio der
Schreiber Orsacius, der aber nicht so etwas wie «Kanzleidirektor»
am bischöflichen Hofe war, sondern nur jeweils im Auftrage von
Petto, Augustanus und Lubucio schrieb, die offensichtlich seine

Auftraggeber waren und daher als «Beamte» des Bischofs gelten
könnend"* Sie sind also die eigentlichen verantwortlichen Leiter der
bischöflichen Kanzlei. Das werden wir uns vor Augen halten müs-
sen und hier die rätische Schreibstube des bischöflichen Churs ver-
mutend"^

2. Di« Dir«/;«« am /ireDre D/7r <Dr R/mwr

Wir beginnen mit der Hilariuskirche, die etwas oberhalb des

Welschdörfli lag und uns in fünf Urkunden begegnet, die kein ge-
naues Datum tragen, aber in die Zeit von 769 bis 814 gehören. In
der ersten Urkunde schenkt ein Baselius Grundstücke in Pulveria
(rechts der Plessur am Unteren Mühlebach) und Salubrium (nörd-
lieh der Stadt). Sieben Zeugen bekräftigen die Urkunded Dann be-
schenkte ein Priester Victor sowohl die Carpophoruskirche in
Trimmis wie unsere Hilariuskirche. Die Urkunde ist leider nur
fragmentarisch erhaltend Wiederum vergab ein Victorinus der Hi-

" BUB I. S. 22-23 Nr. 17.
BUB I. Nr. 24-25, 27-28.
So schon Durrer, Festgabe G. Meyer 1913, S. 25, 34. Vgl. Helbok A., Regesten von
Vorarlberg und Liechtenstein bis 1260 S. 37, 45-47, über den Schreiber Orsacius.
Durrer S. 30 ließ sich durch das locus iste der Luciusvita verleiten, die Schreibschule
in St. Luzi zu suchen. Dem Kontext entsprechend bezieht sich der Passus auf die
Stadt Chur. Schon die ähnliche Stelle im Briefe des Bischofs Victor von 823 legt das
nahe : ipsam civitatem de diabolico errore ad cultum veri dei praedicando convertit.
BUB I. S. 39.

* BUB I. S. 27-28 Nr. 24. Die Lokalisationen siehe Schorta, Landschaftsbild, S. 77,
84-85.

' BUB I. S. 29 Nr. 26.

21



lariuskirche allein Güter, die sich links der Plessur befanden (Ala-
sina, Sanguinetum, Tombeclo), andere freilich lagen rechts des

Flusses (so Tedo) und sogar im Schanfigg (Tschiertschen). Das Do-
kument weist eine feierliche Pönformel und sechs Zeugen auf.® In
einer dritten Urkunde vermachte der Richter Daumerius der Hi-
lariuskirche eine Wiese in Tesquene, die auf einer Seite an Mas-
sanesco angrenzte, beides nicht lokalisierte Namen. Sechs Zeugen
treten in der Urkunde auf.* Nicht vollständig erhalten ist die fünfte
Urkunde, in welcher Vigilius von Trimmis zum Seelenheil seines

Bruders Victor einen kleinen Teil von dessen Besitz, einen Acker in
Trimmis, der Kirche des hl. Hilarius übergab.®

Offenbar kam die Hilariuskirche bei der Divisio zu Beginn des

9. Jahrhunderts in die Hände des Fiskus, doch schenkte Otto I.
958 sie wiederum der bischöflichen Kirche zu Chur, und zwar mit
allen dazu gehörigen Besitzungen und Rechten. Zugleich kamen
auch die Laurentius- und Martinskirche wiederum an das Bistum.®

Später erscheint St. Hilarius als Kloster von Schwestern, die

Papst Innozenz III. im Jahre 1208 dem Prämonstratenserkloster
St. Luzi in Chur bestätigte.' Da der Frauenkonvent auf der Gegen-
seite der Plessur lag, kann man von einer Art Doppelkloster spre-
chen. Die Bischöfe förderten und schützten das Kloster auch später-
hin.® In der Zeit der Glaubensspaltung wurde der Konvent auf-

gelöst.®
Es gilt nun, Anlaß und Alter der Churer Hilariuskirche

zu ergründen. Der große Bischof Hilarius von Potiers (f 367) hin-
terließ als Seelsorger und Theologe, insbesondere auch als Kämpfer
gegen den Arianismus, einen bedeutenden Ruf. Da er auch den hl.

Martinus (j" 397) förderte und zum Exorzisten erhob, wurden beide

Männer die großen Schutzpatrone des Frankenreiches. Schon

Chlodwig schrieb seinen Sieg über die arianischen Westgoten bei

Vouillé im Jahre 507 Martinus und Hilarius zu.*® Beide Heiligen

' BUB I. S. 29-31 Nr. 27. Die Lokalisationen siehe Schorta, Landschaftsbild, S. 18-19,
34, 44, 87, 100, 104-105.

* BUB I S. 30 Nr. 28. Dazu Schorta, Landschaftsbild, S. 58, 99.
» BUB I. S. 31 Nr. 29.
« BUB I. S. 95-96 Nr. 115.
' BUB II. S. 31 Nr. 518: ecclesiam sancti Hylarii, ubi moniales morantur incluse.
» BUB II. S. 74-75 Nr. 580-581 zu 1215, dazu BUB III. S. 328 Nr. 878 zu 1251.
" Weiteres bei Poeschel VII. 282-283 und der dort angegebenen Literatur.
" Historia Francorum II. 37 Buchner I. S. 131.

22



wurden 567 von Enkeln Chlodwigs als Garanten eines Teilungs-
Vertrages angerufen." Selbstverständlich spielte die Kirche des hl.
Hilarius in Poitiers eine große Rolle, wie schon Gregor von Tours

(| 594) belegt." Die Stadt wurde erst recht berühmt, seitdem dort
die hl. Radegunde (6. Jahrhundert) ein Nonnenkloster gestiftet hatte
und dort Reliquien des hl. Kreuzes aus Konstantinopel hinterlegen
konnte."

Der Kirchenlehrer von Poitiers üvernahm auch bald die Schutz-
herrschaft über Kirchen. So wurde ihm 567 die Kathedrale von
Nantes geweiht." Das zu Anfang des 8. Jahihunderts gegründete
St. Avoid in Lothringen hieß früher Hilariacum, was auf unsern
Heiligen hindeutet." Ein Kloster St. Hilarius in Eller an der Mosel
existierte sicher schon im 9. Jahrhundert." Für unsere Gebiete
dürfte das im 7. Jahrhundert vom fränkischen Fridolin ins Leben
gerufene Kloster des hl. Hilarius in Säckingen bedeutsam gewesen
sein. Nach allem hatte Fridolin Beziehungen mit Poitiers und wohl
von dorther Hilarius-Reliquien mitgebracht." Darunter dürften
sich auch Kreuzreliquien befunden haben, denn sonst würde nicht
Ekkehard IV. um die Jahrtausendwende Säckingen als «sanctae
crucis locum » bezeichnet habend®

Das Churer Hilarius-Patrozinium dürfte daher entweder un-
mittelbar auf Säckingen zurückzuführen und somit nicht vor ca.
650 entstanden sein, oder es geht einfach allgemein auf die Ver-
ehrung fränkischer Heiliger zurück, zu denen ja auch der Bischof
von Potiers gehört. Besonders in der 1. Hälfte des 8. Jahrhunderts
kamen sehr viele fränkische Patrozinien in unsere Lande. Dazu
gehört die nun ergrabene Hilariuskirche in Glarus." So oder so,
wir kommen auf das 7./8. Jahrhundert als die Zeit der Gründung
der Hilariuskirche.

** Historia Francorum VII. 6 Buchner II. S. 98-99.
Buchner II. 442 (Register)." Historia Francorum IX. 40 Buchner II. S. 302-303.

** Prinz F., Frühes Mönchtum im Frankenreich, 1965, S. 34.
** Prinz 219, dazu Koch M., Sankt Fridolin und sein Biograph Balther, 1959, S. 40.
" Koch S. 40.
" Koch S. 126-128.
" Casus S. Galli Cap. 64 ed. Meyer von Knonau in St. Galler Mitteilungen 15/16 (1877)

229.
Darüber Jahrbuch des Hist. Vereins für das Fürstentum Liechtenstein 59 (1959)
312-320. Über Glarus s. Sennhauser H. R. in Unsere Kunstdenkmäler 21 (1970) 20.

23



Daß die Hilariuskirche nicht schon seit Jahrhunderten errichtet
war, dafür spricht schon ihre Lage außerhalb der Stadt wie auch
außerhalb des Welschdörfli. Merkwürdig ist es auch, daß die

Schenkungsurkunde des Baselius «in civitate Curia», diejenigen
aber von Victor und Victorinus sowie Vigilius «in loco Fortunes»
beziehungsweise «in loco qui nuncupatur Furtunes» geschahen,
also nicht etwa in oder bei der Kirche St. Hilarius. Der Ort war
noch nicht nach dem Heiligen benannt. Der Hinweis stammt von
R. Durrer, der ihn jedoch nicht zu sehr zeitlich einschränken woll-
te.Der Name Luziensteig dürfte wohl auch erst von der dortigen
vorkarolingischen Kirche des 7./8. Jahrhunderts herkommen, war
aber schon im 9. Jahrhundert Brauch." Es können also in unserem
Falle vielleicht nur 100 oder 50 Jahre seit der Gründung der Kirche
des hl. Hilarius verflossen sein. Da ja in der ersten Schenkungs-
Urkunde von Baselius die Hilariuskirche als «sanctus locus» bezeich-
net wird, erinnert dies an die gleichen Charakterisierungen von
frühmittelalterlichen Wallfahrtsorten (Mauritiusgrab in Agaunum,
Gallusgrab an der Steinach usw.).^ Gerade unsere fünf karolin-
gischen Schenkungsurkunden an das Heiligtum des fränkischen
Bischofs zeigen eine Blüte der Wallfahrt an.

Diese Devotionswelle wird noch durch Codex Sangallensis 348

näherhin belegt, der das Sacramentarium Gelasianum enthält,
auch den Kanon der Messe, in dem unmittelbar nacheinander
Hilarius und Martinus erwähnt werden. Diese kostbare Handschrift
stammt ausgerechnet aus dem Churer Scriptorium der Zeit um
800.Auch anderwärts im Frankenreich fügte man damals die bei-
den Heiligen, die Symbole des Frankenreiches, ergänzend in den

Durrer in Festgabe Meyer v. Knonau 1913 S. 37-38. Zur Ableitung des Ortsnamens
von der Göttin Fortuna oder von einem Personennamen siehe Planta-Schorta, Räti-
sches Namenbuch 2 (1964) 701. Fortunatus/Fortunata kommt im 9. Jahrhundert
im Kloster Müstair und später im Gebiete von Pfäfers vor. Piper S. 444.
Müller I., Die churrätische Wallfahrt im Mittelalter, 1964, S. 5-8. Vgl. die sonstigen
wenigen Patrozinien, die das Reichsurbar des 9. Jahrhunderts nennt, so das von
St. Ambrosius, einer Kirche des 6. Jahrhunderts in Tiefenkastel, von St. Gaudentius
von Casaccia, der wohl im 6-/7. Jahrhundert lebte, aber wohl erst im 7./8. Jahrhun-
dert eine Kirche erhielt. Vgl. Mélanges Paul-E* "Martin, 1961, S. 143-160.
Churrätische Wallfahrt 1. c. 3-4, 12, 35.

22 Mohlberg K., Das fränkische Sacramentarium Gelasianum in alemannischer Über-
lieferung, 2. Aufl. 1939, S. 238, dazu Einl. 99-100. Für die Datierung auf 813 siehe
Andrieu M. in Revue des sciences religieuses 2 (1922) 190-210, bes. 205. Für die
Lokalisation nach Chur zuletzt: Karl der Große 2 (1965) 245; 3 (1965) 95.

24



Kanontext ein." Über ein Dutzend Litaneien aus dem ausgehenden
8. und dem Verlauf des 9. Jahrhunderts rufen Hilarius und Mar-
tinus an. Sie stammen von St. Germain und St. Denis, von Soissons,
Orléans und Corbie, aber auch von Metz, St. Gallen und Chieti."
Hierin zeigt sich eigentlich die Verbundenheit mit dem großen
Frankenreich, die ja schon die Urkunde des Baselius mit der Zeit-
bestimmung ausdrückte: «sub regnum domni nostri Charoli glo-
riossissimi regis.»

Chur war noch im 9. Jahrhundert eng mit St. Gallen verbun-
den. Dort schaffte sich das Kloster im 9. Jahrhundert die Vita des

hl. Hilarius an, die Venantius Frotunatus verfaßt hatte.®" Das Fest
scheint dort im gleichen Säkulum eingeführt worden sein." Noch
näher an Chur lag Pfäfers, das in seiner Abteikirche um 880 eine

Reliquie «sancti Elari» rekondierte.-® Sie kamen vielleicht von
Säckingen her. Dem Hilarius-Kult setzte Balther Ende des 10. Jahr-
hunderts in seiner Vita Fridolini Gonfessoris die Krone auf. Der
Biograph läßt Fridolin überall dorthin ziehen, wo Hilariuspatro-
zinien bekannt waren und macht den Heiligen zum Gründer dieser

Heiligtümer. So brachte Fridolin die Verehrung des Bischofs von
Poitiers nach Eller (an der Mosel), nach Dillersmünster (Elsaß),
nach Straßburg und Chur. Überallhin brachte der heilige Wanderer
Überbleibsel des Bischofs von Poitiers.®" Der Sprung vom Patrozi-
nium einer Kirche zur Anwesenheit des Schutzheiligen war den
mittelalterlichen Hagiographen nicht irgendwie verdächtig, da
damals noch keine kritische Geschichtsforschung bekannt war.®"
Balther hat aber durch sein Werk auch den Ruf der Churer Hila-
rius-Kirche verbreitet.

Südlich dieses Gotteshauses, ganz im Welschdörfli, befand sich
die Salvatorkirche mit dem zugehörigen Gutshof, beides Expo-

^ Eizenhöfer L., Canon Missae Romanae. Traditio Textus, 1954, p. 29. Botte B., Le
Canon de la Messe Romaine, 1935, p. 34.

" Opfermann B., Die liturgischen Herrscher-Akklamationen des Mittelalters, 1953,
S. 102, 105, 107, 109, 113; dazu Analecta Bollandiana 62 (1944) 133, 147, 156-157.

^ Munding E., Das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben, 1918, S. 4, 99, 131.
" Munding E., Die Kaiendarien von St. Gallen, Texte, 1948, S. 36-37; Untersuchun-

gen 1951, S. 26, 162.
28 Perret F., Urkundenbuch der südlichen Teile des Kantons St. Gallen 1 (1961) 52.

MGH SS rer. merov. 3 (1896) 350-369, über Chur S. 363, dazu Koch 124-127.
So schloß auch die Passio Placidi des 12. Jahrhunderts vom Kolumbanspatrizinium in
Ursern auf die Anwesenheit des Iren. Siehe Zeitschrift für Schweiz. Kirchengesch.
46 (1952) 264-266.

25



nenten des Klosters Pfäfers, das nach dem Reichsurbar aus der
Mitte des 9. Jahrhunderts dort Äcker und Wiesen, Weingärten und
Mühle, aber auch die Kirche besaß (ecclesia I., quae respicit ad

supradictam cellam Fauares).®* Als Zeugen bei Ghurer Urkunden
finden wir 1258 und 1263 einen Ulricus plebanus s. Saluatoris, der
1265 als sacerdos s. Saluatoris auftritt. Wir treffen ihn 1258 und
1265 in der Reihe der Zeugen nach dem Pfarrer Heinrich von St.

Martin, 1258 nur getrennt von ihm durch den Schreiber Rodolfus,
1265 unmittelbar nach ihm.®® Daß das Patronatsrecht dem Abte
von Pfäfers gehörte, war schon im Reichsurbar belegt, es wird uns
dies aber in einem Urbar nach 1300 bezeugt (ius patronatus eccle-
sie s. Salvatoris extra muros prope civitatem Guriensem) und in
einem Patronatsverzeichnis von ca. 1440 bestätigt (ecclesia par-
rochialis S. Salvatoris). Mittelbar ergibt sich dies auch aus einer
Liste von Besitztümern, die das Kloster im 14. Jahrhundert in Ghur
hatte (prope ecclesiam s. Salvatoris).®® Noch 1527 ist sie als «rechte
alte pfarrkirchen» notiert.®* Schon aus diesen Gegebenheiten müßte
man vermuten, daß es sich um eine Eigenkirche auf dem klöster-
liehen Churer Besitz handelte, die zuerst für die dort angestellten
Leute errichtet wurde.®® Noch klarer wird dies durch folgende Tat-
Sachen.

In Ems hatte Pfäfers laut Reichsurbar des 9. Jahrhunderts eine

«Capeila». Sie wird ausdrücklich im Pfäferser Teil des Textes er-
wähnt.®® Dort hatte aber das Taminakloster auch einen Kloster-
hof, weshalb in einem Urbar nach 1300 die Rede ist von der curia
bzw. colonia in Ems, von den «omnes nostri monasterii homines»
in Chur und Ems.®' In der Übersicht der Patronatsrechte von ca.
1440 lesen wir aber noch genauer: «Ecclesia parrochalis s. Salva-
toris extra muros civitatis Guriensis cum filia scilicet capella beate
Marie Magdalene in superiora villa Aemptz.»®® Interessant ist nicht
so sehr das Patrozinium, das vielleicht nicht von Anfang so lautete,

31 RTTR T ^ 7 93
'2 BUB II. S. 363, 395, 407, Nr. 926, 966, 982.
" Gmür M., Urbare und Rödel des Klosters Pfäfers, 1910, S. 17, 32-33, 35.
34 Poeschel VII. 256.
33 So schon Poeschel VII. 10.
s» BUB I. S. 386 Z. 4.
3' Gmür 1. c. 17-18.
38 Gmür 35.

26



also vielmehr der Umstand, daß zur Salvatorkirche über alle
andern Pfarreien hinweg (St. Martin, St. Regula) eine entfernte
Kapelle gehörte.

Man nennt solche pastorelle Mittelpunkte, deren Glieder nicht
in einem bestimmten Gebiete wohnen, sondern über andere Pfar-
reien verteilt sind, Personalpfarreien.Das nächste Beispiel ist
wohl in Zürich zu finden. Die Äbtissin des Fraumünsters verfügte
einzig über das Patronatsrecht der alten Peterskirche, selbst hatte
das Fraumünster keine Pfarrei. Aber im 13. Jahrhundert begegnet
uns als Enklave der Petruspfarrei eine neue Pfarrei, die aus dem
großen Gebiete der Petruskirche herausgelöst wurde, freilich nie
bedeutend war. Sie war wohl für die Angehörigen und Ministeria-
len des Stiftes eigens geschaffen worden/"

Solch eine Pfarrei war auch diejenige von St. Salvator in Ghur,
deren Stiftung man den Äbten von Pfäfers zuweisen muß. Ist dem

so, dann kann sie nicht vor der Gründung von Pfäfers, die 730/40
geschah, entstanden sein. Aber der Klosterhof in Chur selbst dürfte
wohl zu den frühesten Vergabungen an die neue Abtei gehören,
also wohl noch in der Mitte oder 2. Hälfte des 8. Jahrhunderts dem
Benediktinerkloster an der Tamina geschenkt worden sein."

Nicht nur von der Eigenart der Churer Salvatorenkirche, son-
dern auch von der Entwicklung dieses Patroziniums im all-
gemeinen können wir Aufschluß erhalten. Die Kirchen wurden in
nomine Christi, in honore Christi usw. geweiht, dann erst in honore
sanctorum. Aus diesem Brauch hat sich für Christus das Salvator-
und Trinitätspatrozinium entwickelt, so in honore Salvatoris nostri
Jesu Christi oder in honore s. Trinitatis. Das erste und bedeutend-
ste Patrozinium des Erlösers trug die Patriarchal-Basilica des
Laterans, die Konstantin der Große (306-337) erbaut und Papst
Silvester I. geweiht hat. Sie nahm erst seit Papst Sergius III. (904-
911) den Patron des dabei stehenden Baptisteriums auf. Von dieser
römischen Bischofskirche übertrug sich das Salvator-Patrozinium
zuerst im Gefolge der römischen Mission, die Gregor der Große

Feine H. E., Kirchliche Rechtsgeschichte, 3. Aufl. 1955, S. 178. In Köln handelt es
sich wohl um Klein-St. Martin, die als grundherrschaftliche Kirche dem Stift St. Ma-
ria im Kapitol gehörte.
Wicker Hedwig, St. Peter in Zürich, 1955, S. 53-54.

** Büttner H. in Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 53 (1959) 7-8.

27



(I 604) aussandte, nach Canterbury. Von den Angelsachsen kam
das Patrozinium in den fränkisch-kontinentalen Raum: Utrecht
ca. 700, Süstern vor 711, Prüm 720, Würzburg nach 741, Fulda
744, Kremsmünster 777, Herrenchiemse 788, Aniane 792, Saint-

Riquier 799, Werden 799-801, Pfalzkapelle in Aachen 805, Abtei
Inden 815, St. Gallen ca. 830, Zell (Pfalz) um 850, Andlau (Diözese
Straßburg) vor 880, Altenstadt-Feldkirch 882/896, Riaz (Diözese
Lausanne) Ende 9. Jahrhundert. Aus dieser langen Reihe von Sal-
vatorkirchen erhellt sofort in der früheren Zeit die Bedeutung des

hl. Willibrord (Utrecht und Süstern) und seiner Verwandten, des

hl. Ludgerus (Werden), dann des hl. Bonifatius (Fulda) und Karls
des Großen, der nicht nur die Oberkirche seiner Pfalzkapelle, son-
dern auch die von ihm errichtete Kirche in Paderborn dem Erlöser
weihte. Sein Freund Angilbert erbaute S. Riquier, sein Nachfolger
Ludwig der Fromme gründete für seinen Freund Benedikt von
Aniane das Kornelimünster zu Inden bei Aachen. Es ist deshalb

richtig, wenn W. Stüwer die Bilanz zieht: «Als Höhepunkt dieses

Kultes muß die Karolingerzeit gelten.»"
Das Patrozinium kann sich aber auch von Rom aus in Italien

verbreitet haben. Nach dem Berichte von Paulus Diaconus (j 799)

gründete der Langobardenkönig Aripert (657-666) vor dem West-

tor der Stadt Pavia ein «oraculum domini Salvatoris», das er reich
ausschmückte und fundierte." In dieser Kirche wurde König Cuni-

pert (| 696) begraben, wo auch seine Grabinschrift gefunden wur-
de." Wie sehr gerade diese Weihe an den Erlöser in einer so könig-
liehen Kirche zum Symbol wurde, zeigt eine Urkunde des Königs
Aripert II. vom Jahre 710, die erstmals in den langobardischen
Diplomen mit der Invokation beginnt: «In nomine domini Salva-

*2 Stüwer W., Die Patrozinien des Kölner Großdiakonats Xanten, 1937, S. 15-19; Ewig
E. im Historischen Jahrbuch 79 (1960) 3-4. Die Belege für Herrenchiemsee, Krems-
münster und Andlau in der Germania Pontificia I., S. 69, 211 und III. S. 40, für Zell
(Pfalz) im Archiv f. mittelrheinische Kirchengeschichte 17 (1965) 10-11, 24, für
Feldkirch-Altenstadt in Perret F., Urkundenbuch für die südl. Teile des Kt. St. Gal-
len 1 (1961) 55-57 Nr. 48, für Riaz in Benzerath M., Die Kirchenpatrone der Diö-
zese Lausanne, 1914, S. 19-20, für die übrigen Kirchen siehe Studien zum St. Galler
Klosterplan 1962 S. 161-162.
MGH SS rer. langobardicarum 1878 S. 136 aus Historia Langobardorum, Lib. IV.
Gap. 48. In der Ausgabe von Migna, Patr. lat. 95 col. 588, Lib. IV. Cap. 50.

" Arslan E., Arte del Primo Millennio, 1950, p. 156 (Taf. 92), 214, 250-251 (Nr. 58).
Dazu Bognetti G. P., Santa Maria di Castelseprio, 1948, S. 189, 483 (Anm. 868).

28



toris nostri Jesu Christi» statt der bislang üblichen «In nomine
Domini ».*®

Chronologisch schließt sich daran das Monasterium S. Salva-
toris maioris im Bistum Rieti in Umbrien an, das 735 gegründet
wurde.*® Der Langobardenkönig Ratchis rief 747 das Kloster des

Erlösers in Monte Amiata in der Diözese Chiusi (Etrurien) ins Le-
ben. Freilich ist diese Tradition nicht über jeden Zweifel erhaben,
doch stammt die erste sichere Nachricht bereits von 770.*' Nicht
zu vergessen ist auch jenes Salvator-Kloster in Fanano, das König
Aistulph 749/50 ermöglichte und jener Anselm organisierte, der

später auch mit Hilfe des gleichen Königs 751/52 das berühmte
Kloster Nonantula ins Leben rief.*® In Brescia errichtete Ansa, die
Gemahlin des späteren Königs Desiderius, unmittelbar vor 757, das

Monasterium Domini Salvatoris.*® Der letzte Langobardenkönig,
der schon genannte Desiderius (757-774), gründete das Monaste-
rium s. Salvatoris in Leno (Brescia),®" Hier dürfte auch das cocno-
bium s. Salvatoris einzufügen sein, das Arichis II. (f 787), Herzog
bzw. Fürst von Benevent, im Gebiete von Alife errichtete.®* Noch
dem 8. Jahrhundert ist ein anderes Kloster des gleichen Patrozi-
niums zuzuweisen, nämlich dasjenige in Sesto in der Diözese Lucca,
das schon 796 bedeutend war.®'*

Fügen wir der Liste noch einige hinzu. Das Monasterium S. Sal-
vatoris in Insula bei Neapel behauptet, im 7. Jahrhundert gegrün-
det worden zu sein, was nicht über jeden Zweifel erhaben ist, doch
bestand es auf alle Fälle schon im 9. Jahrhundert.®® In dieser Zeit,
genauer 867, wurde das Kloster della Berardenga in Fontebuona
(Diözese Arezzo) errichtet.®* Das Monasterium S. Salvatoris et

Schiaparelli L., Codice diplomatico longobardo, 1929, S. 36 Nr. 14. Die liturgischen
Redemptor-Formeln sind übrigens auch sonst erst Ende 7. und Anfang 8. Jahrhun-
dert belegt. Manz G., Ausdrucksformen der lat. Liturgiesprache, 1941, S. 442-443.

" Italia Pontificia IV. S. 24-25.
*' Italia Pontificia III. S. 237.

MGH SS rer. langobard. 1878 S. 567. Dazu Voigt K., Die königlichen Eigenklöster
im Langobardenreiche, 1919, S. 32-33 und Schmid K. in Quellen und Forschungen
aus italienischen Archiven und Bibliotheken 47 (1967) 14-15, 17, 99.
La Chiesa di S. Salvatore in Brescia, 1962, S. 179-182 Atti dell'ottavo Gongresso
di studi sull'Arte dell'alto medioevo II.).
Italia Pontificia VI. 1. S. 342.
MGH SS rer. langobard. 1878 S. 236 und 488.

" Italia Pontificia III. S. 457.
" Italia Pontificia VIII. S. 461-463.
" Italia Pontificia III. S. 188.

29



S. Galli in Tolla in der Diözese Piacenza soll 680 schon fundiert
gewesen sein, was indes zweifelhaft ist, jedoch existierte die Abtei
sicher im 9. Jahrhundert, wurde es doch damals von den Kaisern
an Mailand übergeben.®® In späterer Zeit, vom 10. bis zum 12.

Jahrhundert, sind die Erlöser-Patrozinien in Italien sehr zahlreich,
nicht zuletzt infolge der Kreuzzüge.

Somit ergibt sich, daß das Salvator-Patrozinium auf dem Kon-
tinent erst seit ca. 700 fruchtbar wurde und seine erste Blütezeit in
der karolingischen Epoche erlebte. In diese Periode gehörte offen-
bar auch unsere Churer Salvatorkirche. Sie steht aber nicht isoliert
da. Nach dem Reichsurbar gab es auch in Sufers, das damals noch

zur Großpfarrei Schams gerechnet wurde, eine Salvatorkirche, die
Kaiser Lothar I. 841 an S. Maria in Serris (Flums) vergabte.®® Da

wir, wie schon früher ausgeführt, in der Churer Kirche eine Grün-
dung von Pfäfers sehen, begreifen wir, warum gerade diese Abtei-
kirche um 880 zwei Reliquien «Domni Saluatoris» besaß.®'

Wenn nun die Churer Salvatorkirche eine Personalpfarrei und
erst im 8. Jahrhundert entstanden sein kann, dann war sie sicher
nicht die Pfarrkirche vom Welschdörfli und auch nicht die älteste
Bischofskirche des 4. Jahrhunderts, bevor das Gotteshaus auf dem
«Hof» entstand. Nach allem gehörte das Gebiet jenseits der Plessur

im frühen Mittelalter zur älteren Pfarrei St. Martin, gleichsam als

Angebinde zum burgus superior, wie Masans auf der nördlichen
Seite zu St. Regula kam.®®

Trotzdem kann man noch die Frage aufwerfen, ob nicht in der
ersten Zeit des Christentums hier im Welschdörfli eine Kirche
errichtet wurde.®® Dafür scheinen Funde aus römischer Zeit, die
besonders auch seit 1962 ans Licht kamen, zu sprechen, so ver-
schiedene Mauerzüge und eine Badeanlage und nicht wenige Mün-
zen. Von den beiden hier gefundenen Inschriften von Votivaltären
ist eine dem L. Caesar, dem Adoptivsohn des Augustus, der im
zweiten Jahre nach Christus starb, geweiht. Andere Funde wie Le-

Italia Pontificia V. S. 528.
55 BUB I. S. 53, 389. Das Salvator-Patrozinium ist 1373 belegt. Clavadetscher, Reichs-

gut 59-60.
" Perret F., Urkundenbuch der südl. Teile des Kt. St. Gallen 1 (1961) 52 Z. 4, 24.
55 Poeschel VII. 10.
s' Das Verdienst, diese Frage aufgeworfen zu haben, gebührt P. D. Dr. Hansruedi Senn-

hauser, Zurzach. Vgl. Bündner Tagblatt zum 21. März 1968.

30



gationsziegel, Amphorastempel, ein Schwertknauf aus Elfenbein
weisen auf die zweite Hälfte des 1. Jahrhunderts. Aber auch die

spätrömische Epoche ist belegt, so zum Beispiel durch eine Münz-
serie aus der Zeit 337-360 und durch Keramik aus der 2. Hälfte
des 4. Jahrhunderts, die von Nordafrika über Aquileja nach Chur
gekommen zu sein scheint. Chur-Welschdörfli scheint mithin schon
seit der augusteischen Zeit und nicht erst seit der spätrömischen
Epoche Verwaltungsmittelpunkt geworden und es auch geblieben
zu sein.®" Immerhin ist insofern Vorsicht am Platze, da man auch
im übrigen Stadtgebiet Funde machte, auch auf dem Hoffelsen."
Man kann überhaupt sagen, daß weder im Welschdörfli noch in
Chur und dessen Randzone systematische und erschöpfende Aus-
grabungen gemacht wurden.®® Die Verlegung des Schwerpunktes
von Welschdörfli in das spätere Stadtgebiet, vom vicus zur civitas,
dürfte sich in der Tat wohl viel differenzierter zugetragen haben.
Man bedenke, daß die Plessur kein Tiber und kein Rhein war.

Ist nun aber das Welschdörfli doch so bedeutend gewesen, dann
würde man hier auch sofort für die späte Kaiserzeit einen sakralen
Raum vermuten. Insbesondere fiel schon längstens auf, daß in
Chur keine Petruskirche festgestellt worden ist.®® Es überrascht
doch, daß in unserer so alten Bischofsstadt und in dem doch nicht
unbedeutenden Administrationsmittelpunkt keine Petruskirche
sein soll. Vergleichen wir etwa Gallien, so finden wir hier eine
älteste Schicht von Coementerialkirchen unter petrinischem Titel
schon im 4./5. und dann im 6. Jahrhundert, ferner noch im 7. und
8. Säkulum. Hieher dürfen wir auch die Genfer Bischofskirche um
400 zählen. Selbst Landkirchen gab es schon im 6. Jahrhundert,
die das Petruspatrozinium aufwiesen.®* Für Rätien kam vielleicht

Vgl. Helvetia Antiqua, Festschrift Vogt, 1966, S. 223-240, dazu Neue römische In-
Schriften und Kleinfunde aus dem Engadin und aus Chur, 1966, S. 8-10, 13-21,
23-26 Schriftenreihe des Rätischen Museums Chur, Heft 2). Dazu die Übersicht
von H. Erb im Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft für Ur- und Frühge-
schichte 53 (1966/67) 115, 118, 133-136; 54 (1968/69) 123-124. Ebendort Mever E.
S. 85.

" Poeschel VII. 4-6, 203-204.
Zum Ganzen die behutsame Einstellung von Lieb S. 52-53.
So schrieb Verf. dieser Arbeit im Jahrbuch des Hist. Vereins für das Fürstentum Liech-
tenstein 59 (1969) 393: «Nun würden wir erwarten, daß in der bischöflichen Haupt-
Stadt zu Chur ebenfalls eine Petruskirche zu finden wäre.»" Ewig E., Die Kathedralpatrozinien im römischen und fränkischen Gallien. Histori-
sches Jahrbuch 79 (1960) 19-29.

31



nicht so sehr Gallien, als vielmehr Italien als Einflußquelle in Be-

tracht. Von der Basilica Apostolorum in Rom (ca. 350) geht eine

Linie zur Basilica Bead Petri et Apostolorum, die Bischof Ambro-
sius (| 397) in Mailand errichtete, und von dort zur Basilica Sane-

torum Petri et Pauli in Como (5. Jahrhundert). Auf der einen Seite

folgen Bellinzona (6./7. Jahrhundert) und Biasca (7./8. Jahrhun-
dert), auf der andern Remüs (6-/7. Jahrhundert) und Samaden

(7./8. Jahrhundert). In der Mitte stellten sich im frühen 8. Jahr-
hundert die Frauenklöster Cazis und Mistail sowie das vorbenedik-
tinische Disentis unter den Schutz des Himmelspförtners. Kaum
verlassen wir Chur, so finden wir in Zizers (7. Jahrhundert) und
Balzers-Mäls (6./7. Jahrhundert) sowie in Schaan (6. Jahrhundert)
alte Petruskirchen. Die Reihe geht im 6.-8. Jahrhundert weiter in
Altenstadt/Feldkirch und Rankweil. Auch in den benachbarten
Gebieten der Konstanzer Diözese fehlen Pfarr- und Klosterkirchen
des Apostelfürsten nicht. In Zürich gab es eine vorkarolingische
Petruskirche, ebenso in St. Gallen. Ins 8. Jahrhundert fallen die

Kirchen von Bürglen (Uri), dann die von Romanshorn (779) und
Reichenau/Niederzell (799). Wollen wir noch weiter gegen Westen
ins Bistum Lausanne vordringen, so gewahren wir dort in Solothurn
die neu ausgegrabene Petruskirche inmitten des alten Friedhofs, die

im 5./6. Jahrhundert errichtet sein dürfte. Und endlich nennen wir
Romainmôtier, eine Klostergründung des 5. Jahrhunderts.®® Auch
in Sitten gab es eine spätantike Petruskirche wohl des 4. Jahrhun-
derts, die dann insofern nicht mehr der Mittelpunkt der christlichen
Gemeinde sein konnte, da die Bischöfe, die in der 2. Hälfte des 6.

Jahrhunderts von Martigny nach Sitten kamen, ihre Marienkathe-
drale in der Schutzlage auf dem Valeriafelsen errichteten.®®

Alter und Dichte des Petrus-Patroziniums in Rätien, die Her-
kunft von Rom, der Mutter der westlichen Kirche, und von Mai-
land, der Mutter des Churer Bistums, und die sich daraus ergebende
Wichtigkeit für die sogenannte Successio Apostolico, all das legt es

doch nahe, in der rätischen Kapitale eine ecclesia S.Petri
zu suchen. Der Verdacht mußte aufsteigen, daß sich nur darum

Siehe die verschiedenen patroziniengeschichtlichen Arbeiten, angegeben bei Büttner-
Müller, Frühes Christentum im Schweizerischen Alpenraum, 1967, S. 101-103 (So-
lothurn), 146 (Müller), 148 (Tüchle), 157 (Benzerath), 158 (Duft), 161 (Wicker).
Darüber zuletzt Vallesia 22 (1967) 36-40.

32



keine solche finden ließ, da eine Peterskirche irrig lokalisiert wurde.
In der Tat, so war es. Es handelt sich um die Kirche, die in der Ur-
künde von 769-813 genannt ist, worin Victorinus der Kirche St. Hi-
larien Güter schenkte und wobei zweimal mit «in sancti Petri» eine
Peterskirche als Angrenzerin erwähnt wird. Der gelehrte Finder
dieser Urkunde, Robert Durrer, zog wohl eine Kirche in Ghur in
Betracht, wagte aber die Lokalisation nicht ganz und dachte an
Zizers oder Jenaz.®' Die späteren Erklärer zogen noch St. Peter in
Schanfigg und St. Peter in Ems in Diskussion.®® Aber schon die

Schenkung an die Hilariuskirche, die nördlich des Welschdörfli liegt,
deutet auf eine Kirche in Ghur hin, noch mehr der Kontext, der
zuerst eine Wiese in Lasine als unterhalb St. Peter gelegen be-

schreibt, dann auch einen Acker in Tonbeclo nennt, der an das

Gut des Scolchengus und an St. Peter grenzt. Alle diese Örtlich-
keiten liegen südlich von St. Salvator im Welschdörfli, im Dreieck
Tumba maior-Tumbell-Alasina, mithin zwischen St. Salvator und
Plankis, etwa im Gebiete vom Schützengarten und Kinderheim.®®
Nun wird man streng genommen nur sagen können, daß das Gut
der Kirche dort liegen muß, nicht aber die Kirche selbst. Aber es

ist zum vorneherein kaum glaubhaft, daß eine entfernte Kirche hier
im alten Kulturland und dichtbesiedelten Gebiete Besitzungen ha-
ben soll."" Eine Petruskirche in Ems, Jenaz oder Zizers wird doch
in der betreffenden Gegend von den Initianten dotiert worden sein,
nicht mitten in einer alten und dazu noch nicht nahen Siedlung.

Eine Peterskirche in Chur in frühester Zeit ist um so wahr-
scheinlicher, weil man dann eher versteht, warum in der zweiten
Hälfte des 8. Jahrhunderts eine Andreaskirche gebaut wurde, die

Durrer R., Ein Fund von rätischen Privaturkunden aus karolingischer Zeit. Festgabe
für Gerold Meyer von Knonau, 1913, S. 21, 39-40, 62. Die Urkunde jetzt auch im
BUB I. S. 29 Nr. 27.

"» JHGG 54 (1924) 12 und BUB I. S. 29 Z. 37-38.
Schorta, Landschaftsbild, S. 18-19 (Alasina), 93 (Scolchengus), 99 (Teudoranes),
104-105 (Tumbell), dazu die Karte (H5).
Aus dem gleichen Grunde darf man, nach den Besitzungen Tellos in Sagens zu schlie-
Ben, die Kolumbanskirche in das innere Sagens verlegen und den neu gefundenen
Grundriß der Kirche oberhalb des äußeren Sagens als Marienkirche bezeichnen, die
dann im Hochmittelalter in Abgang kam und ihr Patrozinium an die Kolumbans-
kirche abgab. Dies paßt auch besser zu den patroziniumsgeschichtlichen Gegeben-
heiten (Marienkult und Kolumbansverehrung). Die erste Kirche St. Maria dürfte
dann 6. oder 7. Jahrhundert datieren, die zweite St. Kolumban 7./8. Jahrhundert
(zwischen 650 und 750, vor 765). Dies in Ergänzung zu den Ausführungen über Sagens
in der Schweiz. Zeitschrift für Geschichte 19 (1969) 285-296.

33



freilich wegen der dort hinterlegten Reliquien bald als Luciuskirche
angesehen wurde. Neben Petruskirchen errichtete man gerne auch

Andreaskirchen, um das Brüderpaar gemeinsam zu verehren."
Möglicherweise blieb das Andenken an die Petruskirche, die ja
noch in karolingischer Zeit existierte, länger lebendig, denn die

Krypta der Churer Marienkathedrale wurde laut einer Notiz des

Churer Jahrzeitbuches aus der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts
in erster Linie dem hl. Petrus geweiht. Mag man darin auch die

neue Devotionswelle zum Apostelfürsten sehen, die von Cluny und
den Reformerkreisen ausging, so ist sie doch als seit alters in Chur
bestehende Verehrung um so verständlicher.'®

Sind wir nun auf dem richtigen Wege, dann haben wir in die-

ser Petruskirche das erste Gotteshaus im Churer Gebiet vor uns. Es

lag bei einem zivilen Zentrum, denn das Christentum ging ja auch

von der römischen Verwaltung aus in die übrigen Siedlungen, es

lag aber auch bezeichnenderweise gerade am Wege, der über Ems-
Räzüns zum Domleschg und von dort aus entweder über Schams

zum Splügen oder über Oberhalbstein zum Julier und Septimer
führte, drei Pässe, die schon in der Römerzeit bekannt und benützt
wurden.'® St. Peter war aber von Anfang an nicht Bischofskirche,
denn nach den kirchlichen Vorschriften durften wenigstens im
Osten keine Bischöfe bestellt werden, wo Priester genügten.'*' Aber
die christliche Gemeinde in Chur-Welschdörfli konnte sich lang-
sam oder rasch doch zahlenmäßig so vermehren, daß ein Bischof

möglich und wünschbar erschien. Die eigentlich dichtere Christiani-
sierung darf man dem Verlaufe des 4. Jahrhunderts zuschreiben.
Schon der angesehene Romanist Jakob Jud wies darauf hin, daß

basilica baselgia nur in den Teilen des Imperium Romanum
durchdringen konnte, in denen vor dem 4. Jahrhundert keine fest-

gefügten Christengemeinden waren, so im rätischen Alpenland, in

Ewig E. im Historischen Jahrbuch 79 (1960) 30-31, dazu Lehner J. B., Die mittel-
alterlichen Kirchen-Patrozinien des Bistums Regensburg 1 (1953) 23.
Necrologium Curiense ed. Juvalt 1867, S. 91, dazu Analecta Sacri Ordinis Cisterciensis
16 (1960) 97-98 (Biographie des Bischofs Adalgott).
Über diese Pässe siehe Lieb im Register.
Der Kanon des Konzils von Sardica (Sofia) von 343 lautet : Licentia vero danda non
est ordinandi episcopum aut in vico aliquo aut in modica civitate, cui sufficit unus
presbyter, quia non est necesse ibi episcopum fieri, ne vilescat nomen episcopi aut
auctoritas. Kirch C., Enchiridion fontium historiae ecclesiasticae antiquae, 1923,
S. 308 Nr. 503.

34



Rumänien, Pannonien und in Nordfrankreich. In diesen Land-
schaften fand sich kein alteingesessenes ecclesia."

Da die kirchliche Organisation im römischen Reiche von den
zivilen Zentren ausging, wie schon bemerkt, datieren auch die Klein-
kirchen in näheren oder entfernteren Gegenden nach der ersten
Kirche von Chur. So war nicht Schiers der Ausgangspunkt der
Christianisierung, sondern Chur. Wenn letzteres aber im 4. Jahr-
hundert eine kirchliche Organisation erhielt, dann begreift man
viel eher die dortige rechteckige Saalkirche, die vielleicht Anfang
des 5. Jahrhunderts errichtet wurde.'® Auch die Luciuserzählung
setzt ja schon ein christliches Chur voraus, denn sonst hätte man
nicht den Heiligen im Triumpf inmitten der Bevölkerung führen
können. Lucius dürfte daher auch erst im 5. Jahrhundert gelebt
haben."

Wenn wir nun die Petruskirche im Welschdörfli ins 4. Jahr-
hundert ansetzen können, dann ist die kirchliche Entwicklung nicht
se,hr weit von derjenigen des Wallis entfernt, wo wir 377 einen
christlichen Präfekten in Sitten und 381 einen Bischof in Martigny
nachweisen können. Daß das Wallis intensiver romanisiert und chri-
stianisiert wurde, verdankt es der Straße über den Großen St. Bern-
hard, die den Weg nach Gallien und Britannien und vor allem zu
den Heeren am Rhein vermittelte.'® Daher auch dort schon sehr

früh, sehr wahrscheinlich 285/286, ein Soldaten-Martyrium." Sol-
che fehlen in Rätien ganz. Nicht einmal Lucius war ein eigentlicher
Märtyrer. Unser rätisches Gebiet besaß eben die geographisch-
historischen Vorteile des Wallis nicht, deshalb der chronologische
Unterschied in der Entwicklung der christlichen Organisation.
Immerhin könnte auch das Jahr 451 für den ersten Ghurer Bischof
nur zufällig sein. Es ist gut möglich, dass schon bald nach dem 401

JHGG 49 (1919) 11, ähnlich Poeschcl I. S. 14.
Erb H. im Bündner Monatsblatt 1962 S. 79-89. Die Münzdatierung 383/388 ist nur
ein terminus post quem, nicht ante quem." Ein Zusammenhang zwischen Schiers und Lucius, wie er vielfach angenommen wird,
ist deshalb problematisch, weil Lucius wohl zum Stamme der Pritanni gehörte, deren
Gebiet sich aber vom Prättigau bis zum Montafon erstreckte. Zudem war Lucius
weder Pfarrer noch Priester. Näheres JHGG 85 (1955) 1-51 und Schweizer Beiträge
zur Allgemeinen Geschichte 14 (1956) 2-28.
Howald-Meyer, Die römische Schweiz, 1940, S. 195-199, 316-317.
Dupraz L., Les Passions de S. Maurice d'Agaune, 1961, S. 209 f., 220 f., 294. Dazu
Büttner H. in der Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 55 (1961) 265-274.

35



erfolgten Abzug der römischen Truppen ein Episcopus Curiensis

eingesetzt worden ist, nachdem schon im 4. Jahrhundert eine be-

trächtliche Christengemeinde um die St. Peterskirche im Welsch-
dörfli bestanden hatte. Falls schon Christen in einiger Anzahl vor
dem sogenannten Mailänder Edikt von 313 in Chur-Welschdörfli
lebten, so durften sie als Mitglieder einer verbotenen Religions-
gemeinschaft wohl nur in Privathäusern ihre Liturgie feiern.

Im 5.Jahrhundert wurde jenseits der Plessur aufeinem Felsen die

neue bischöfliche Marienkirche in Schutzlage gebaut. Der
kirchliche Schwerpunkt verlegte sich also von der petrinischen Mis-
sionskirche auf den «bischöflichen Hof». Auch nach dieser Ubertra-

gung blieb St. Peter in Ehren, aber es ist doch bezeichnend, daß die

Kirche in der Schenkung von 769/814 nur zufällig als Angrenzerin
erwähnt wird, während die eigentliche Zuwendung St. Hilarius galt.
Die Peterskirche mag umso schneller in Vergessenheit geraten sein,
als damals schon die zweite herrliche Bischofskirche auf dem Hof-
felsen entstand, die eine große hufeisenförmige Apsis und vor allem
auch herrliche Skulpturen besaß. Wie schon die erste, so mag erst

recht diese zweite Bischofskirche aus karolingischer Zeit die Gläu-
bigen angezogen haben.

Wenn wir trotz mancher Unklarheiten und Vorbehalte die Ent-

stehung der Churer Kirchen chronologisch ordnen wollen, so er-

geben sich etwa drei Entwicklungsstufen:
1. Die spätantike Gruppe: 4. Jahrhundert St. Peter im

Welschdörfli, 5. Jahrhundert Bischofskirche St. Maria (I.) auf dem

Hoffelsen, Ende 5. Jahrhundert Bischöfliche Grabkammer, auf der

Anfang des 6. Jahrhunderts St. Stephan erbaut wird.
2. Die merowingische Gruppe: 6./7. Jahrhundert Pfarr-

kirche St. Martin I., jedoch nur wahrscheinlich. 7./8. Jahrhundert
St. Hilarius und St. Florin. Ob die Kirchen St. Laurentius und
St. Johannes auch zu dieser Schicht gehören, muß noch geklärt
werden.

3. Die karolingische Gruppe: Mitte 8. Jahrhundert St.

Salvator im Welschdörfli, 2. Hälfte 8. Jahrhundert St. Luzi und
St. Martin (II.) sowie Bischofskirche St. Maria (II.). Anfang 9.

Jahrhundert St. Felix und Regula.
Mögen diese Aufstellungen zu weiteren Forschungen und noch

genaueren Ergebnissen einladen.

36



II. Die kirchliche Organisation zwischen Hinterrhein
und Albula

7. ZUä ÄzYc/z/z'c/z« z/z ^zY/A

Von der Bischofsstadt aus drang das Christentum in die räti-
sehen Täler. Der Weg von Chur führte zunächst nach Ems, wo
auf einem dominierenden Felsen die Johanneskirche steht. Hier
dürfte sich schon im 7./8. Jahrhundert eine Pfarrei gebildet haben,
zumal in karolingischer Zeit auch die Kapelle St. Peter nach-
gewiesen ist. Nicht unmöglich dürfte sein, daß Ems vor der Pfarrei-
bildung mit St. Georg in Räzüns in Verbindung stand. Die erste

Anlage von deren Fundamenten könnte noch ins 6. Jahrhundert zu-
rückreichen. Die Ausgrabungen haben gezeigt, daß nach dem Bau
der heute stehenden Kirche (Schiff nicht vor dem 12./13. Jahrhun-
dert) dort nicht mehr bestattet wurden, wohl weil der Friedhof ins
Dorf Räzüns verlegt wurde, wo er heute noch ist. Dort entstand ja
im Hochmittelalter die Kirche St. Paul. Zur Georgspfarrei gehörte
auch Bonaduz, das ja im ganzen Mittelalter mit Räzüns eine öko-
nomische Einheit bildete.*

Weiter drang das Christentum in das Domleschg, wo wir im
7. Jahrhundert die Pfarrei St. Lorenz in Paspels konstatieren, die
das gesamte Gebiet von Feldis bis Scharans betreute. Am Heinzen-
berg bildete sich die Pfarrei St. Johann in Hochrialt wohl zur
gleichen Zeit. St. Martin im Feld bei Cazis scheidet nach neuesten
Grabungen von W. Stöckli und H. R. Sennhauser aus, da der Bau
erst aus dem 10./II. Jahrhundert zu stammen scheint. Aber es ist
schon viel, daß wir hier in diesem Zugang zu Mittelbünden an bei-
den Uferseiten des Hinterrheins zwei frühmittelalterliche Pfarreien
entstehen sehend

Von Heinzenberg und Domleschg her strömt der Hinterrhein
durch die Viamala in das Gebiet von Schams mit dem gravieren-
den Mittelpunkt in Zillis. Es betreute kirchlich das ganze Schams,
ja auch das äussere Rheinwald bis und mit Splügen.® Schon um 500

* Näheres Rätische Pfarreien 450-451.
" Rätische Pfarreien 452-455.
® Über Zillis siehe Brunhilde Ita, Antiker Bau und frühmittelalterliche Kirche, 1961,

S. 119-121; dazu Lieb 91-92 und Rätische Pfarreien 454-456.

37



war hier ein Gotteshaus mit einem Baptisterium. Die halbkreisför-
mige Mauer im Innern der Saalkirche betrachtete Christoph Simo-

nett, der sie noch nach den Angaben des Bauunternehmers zeich-
nerisch festhielt und rekonstruierte, als eine Priesterbank." Ahnliche
Priesterbänke finden wir zum Beispiel in Lorch bei Enns aus dem
Ende des 4. Jahrhunderts, dann in Glatzerkogel und Pfaffenhofen,
beides Kirchen im Tirol, die erste aus dem 4.-5. Jahrhundert, die
zweite aus dem Ende des 5. Jahrhunderts."' Erwin Poeschel zog es

jedoch vor, hier in Zillis die Fundamente einer eingebauten und
flach gedeckten Apsis zu sehen, da ihm die Ausmaße für eine Prie-
sterbank für eine Landkirche zu groß erschienen.® In ähnlicher
Weise wurden neuerdings die halbkreisförmigen Fundamente von
St. Johann in Augsburg aus dem 6.-9. Jahrhundert nicht mehr als

Priesterbank, sondern als Apside gedeutet, wie das bei der ausge-
grabenen Saalkirche in Mühletal an der Isar aus dem 8. Jahrhun-
dert der Fall ist.' In einer neuesten Arbeit findet der Liturgie-
geschichtler Klaus Gamber (Regensburg) die Priesterbank von
Zillis für 20 Priester oder Kleriker als kaum denkbar. Er betrachtet
unsere frühchristliche Kirche vielmehr als Hauskirche und erklärt
die halbrunden Mauerreste als eine sigmatische Sitzbank mit ge-

mauerter Rücklehne. In ähnlicher Weise bezeichnet der genannte
Forscher die Überreste, die man als Priesterbänke oder Apsiden
ansah, als Sitzbänke, so in Augsburg und Mühletal, in Lorch und

Epfach, in Aquileja und Zurzach. Erst beim Anwachsen der christ-
liehen Gemeinden um die Wende zum 5. Jahrhundert seien größere
Gotteshäuser gebaut worden, bei denen auch die Sigma-Bank mit
Rücklehne erhalten blieb. Dementsprechend datierte Gamber die

erste Kirche von Zillis nicht um 500, sondern «spätestens Ende des

4. Jahrhunderts».® Dazu äußerte sich Prof. Dr. Otto Nußbaum,
Bonn, wie folgt : « Ich halte es für unbewiesen, wegen der Größe die-

ses Einbaues von einer Hauskirche zu sprechen, in der praktisch

* Bündner Monatsblatt 1938 S. 321-335, bes. 330-331.
* Oswald-Schaefer-Sennhauser, Vorromanische Kirchenbauten, 1966, ff. S. 102-103,

176, 258.
« Poeschel IV. 224-225.
* Vorromanische Kirchenbauten S. 30, 227.
® Gamber KL, Domus Ecclesiae. Die ältesten Kirchenbauten Aquilej'as sowie im Alpen-

und Donaugebiet bis zum Beginn des 5. Jahrhunderts, liturgiegeschichtlich unter-
sucht, 1968, S. 43-45, über Zillis.

38



die ganze Gemeinde auf der Priesterbank gesessen hätte. Dagegen
spricht m. E. die Lage dieses Einbaues im Gesamtraum. Eine nied-
rig gehaltene halbrunde Mauer dürfte doch eher als ein Mantel um
den Priestersitz und den Altar zu verstehen sein. Mir ist im Augen-
blick nicht bekannt, daß in Zillis irgendwelche Anhaltspunkte dafür
bestehen, daß es sich bei dem halbrunden Einbau um eine auf-
gehende Apsis handeln könnte. Die Dicke des Mauerwerks und die
Stärke des Fundaments dieses Einbaues scheint dagegen zu spre-
chen.» (Brief vom 5. Dezember 1969.)

Mag man nun über die Deutung der Fundamente in der Kirche
denken was man will, die erste Kirche in Zillis wird nicht vor die
erste Peterskirche in Chur-Welschdörfli datiert werden können. Die
Romanisierung wie die Christianisierung ging von den Verwaltungs-
Zentren aus. Wollte man ins 5. Jahrhundert oder sogar noch ins 4.

Jahrhundert datieren, dann müßte doch der erste Sakralbau ähn-
lieh aussehen wie derjenige von Schiers, mithin viel einfacher und
bescheidener.

Wenn wir um 500 datieren, dann ist dies früh, denn wir werden
sehen, daß Tiefenkastel eher 6. und Reams 6./7. Jahrhundert anzu-
setzen ist. Der Primat von Zillis mag wohl aus der Lage an der
Splügen-Route nach Chiavenna-Como-Mailand zu erklären sein.®

Die große Bedeutung von Zillis erhellt der Neubau der Kirche
in karolingischer Zeit, die nun drei hufeisenförmige Apsiden auf-
wies. Nicht umsonst nennt das Reichsurbar des 9. Jahrhunderts
die Kirche von Zillis ecclesia plebeia, also die Taufkirche der gan-
zen Landschaft. Das gleiche Dokument setzt aber Zillis noch mehr
ins Licht, weil es noch andere Kirchen aufzählt. Dabei scheint das

Urbar geographisch genau von Norden nach Süden zu gehen. Zu-
erst wird die ecclesia in Mentaune (Mathon), dann die ecclesia in
Solonio (in der Nähe von Zillis), ferner die ecclesia plebeia in Ci-
ranes (Zillis) und schließlich die ecclesia in Subere (Sufers) namhaft
gemacht." Es sind mithin im 9. Jahrhundert im Schams vier Kir-
chen, die vom Fiskus beansprucht worden sind. Vier Kirchen in
einer Großpfarrei überraschen keineswegs, denn die kleinere Pfarrei
® Zum Splügen siehe Lieb 249 (Register). Da das äußere Rheinwald zur Pfarrei Zillis

gehörte, kommt der Bernhardin und der Weg nach Bellinzona erst in zweiter Linie
in Betracht. Zum Bernhardin siehe Lieb S. 25.
BUB I. S. 389, dazu Glavadetscher, Reichsgut 59-60 und Planta-Schorta, Rätisches
Namenbuch 2 (1964) 753 (Mathon) und 899 (Salegn).

39



Mels im Sarganserland zählte nach der gleichen Quelle auch vier
Kirchen." Allerdings lag Mels in einem viel zugänglicherem Ge-
biete als Zillis.

Die erste der genannten Kirchen ist M a thon. Der nicht im
Mittelalter belegte Patron ist St. Antonius Eremita." Diesen
Schutzherr kann Mathon kaum in karolingischer Zeit gehabt ha-
ben. Das Grab dieses Heiligen (4. Jahrhundert) entdeckte man erst
561 und trug dann seinen Leib nach Alexandrien und von dort 635

nach Konstantinopel. Als Patron des fränkischen Klosters Rebais

figuriert der große Wüstenheilige nur nach den Apostelfürsten und

einzig in einer umstrittenen Urkunde König Dagoberts I. (j 639)."
Der eigentliche Kult in der Westkirche fing erst an, nachdem der

größte Teil der Reliquien um die Jahrtausendwende nach St. Di-
dier de la Motte in der Diözese Vienne übertragen und durch den

Orden der Antoniter sehr gefördert wurde. Die größte Verbreitung
erlangte der Kult im 14-.-18. Jahrhundert." Wir finden daher den

heiligen Einsiedler weder in den tessinischen Tälern noch auch in
den Gebieten der Diözesen Sitten, Lausanne, Konstanz und Chur
vor dem 11. Jahrhundert." Daher kann das Antonius-Patrozinium
erst später ein früheres ersetzt haben, oder dann bezieht sich dieser

Ortsnamenbeleg auf eine sonstige Kapelle.
Gräber aus dem 7. Jahrhundert scheinen die Bedeutung Ma-

thons vielleicht schon vor der Kirchengründung hervorzuheben.
Über sonstige Ausgrabungen aus dem Frühmittelalter hegen noch
keine ausführlichen kunstgeschichtlichen Berichte vor4®

11 BUB I. 387 Z. 3.

Beleg schon bei Kübler A., Die romanischen und deutschen Örtlichkeitsnamen des

Kantons Graubünden, 1926, S. 225 Nr. 1572. Die Verehrung in Bünden schildert
Schorta A. im Dicziunari Rumantsch Grischun 1 (1946) 299-304.
Ewig E., Die Verehrung orientalischer Heiliger im spätrömischen Gallien und im
Merowingerreich. Festschrift P. E. Schramm, 1964, S. 391, 397.

ii Lexikon für Theologie und Kirche 1 (1957) 667-669.
i® Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 33 (1939) 290-292 (Tessin). Gruber E.,

Die Stiftungsheiligen der Diözese Sitten, 1932, S. 121-125, 214. Benzerath M., Die
Kirchenpatrone der alten Diözese Lausanne, 1914, S. 170-173. Tüchle H., Dedica-
tiones Constantienses, 1949, S. 92. Hecker GL, Die Kirchenpatrozinien des Archi-
diakonates Aargau, 1946, S. 90-92. Farner O., Die Kirchenpatrozinien des Kantons
Graubünden, 1925, S; 156-157. Die Antoniuskirche in St. Antonien (Prättigau)
wurde erst bei der Walsereinwanderung im 14. Jahrhundert errichtet. Poeschel II.
110-111. Nur eine Antoniuskapelle besaß Zernez, dessen Pfarrei ja erst im 11. Jahr-
hundert von den Taraspern gegründet wurde. Schiern 34 (1960) 321.

" Freundl. Mitt. Dr. C. Simonett. Zum Ganzen siehe Mani B., Heimatbuch Schams,
2. Aufl. 1961 S. 32-33 (Taf. IV), 57-58, 430-431.

40



Die zweite Kirche des Urbars «in Solonio» hat man zuerst mit
Lohn identifiziert, doch dürfte wenigstens sprachgeschichtlich und
geographisch Salegn außerhalb Reischen bei Zillis eher entspre-
chenV Wie in manch andern Fällen ist von dieser Kirche bislang
keine Spur zu finden.

Nach Zillis selbst figuriert als vierte Kirche im Schams Sufers
(Subere) im äußern Rheinwald. Sie begegnet uns 841 wieder, da
Lothar I. die «ecclesia in Sobre» dem vom Churer Bischof errich-
teten Kloster St. Maria in Serris bei Flums übergab." In dieser
Urkunde wird die Kirche als «in honore domini nostri Jesu Christi
constructa» bezeichnet. Da dies eigentlich selbstverständlich ist,
hat die Angabe den Sinn, daß das Gotteshaus Christus als Erlöser

Salvator geweiht war. Deshalb sind ja auch keine Fleiligen ge-
nannt. Diese übrigens nicht neue Interpretation wird dadurch be-

stätigt, daß 1519 von einer «capella sancti Salvatoris» im Schams
die Rede ist." Wie schon bei der Salvatorkirche in Chur bemerkt
wurde, kam das Patrozinium von Rom nach Canterbury und von
dort ins Frankenreich. Daher ist der Salvator-Titel erst eigentlich
seit etwa 700 fruchtbar. Daher kann unsere Kirche in Sufers nicht
älter als 8. Jahrhundert datiert werden.

Man vermutete noch ein altes Gotteshaus in der Ambrosius-
Kapelle in der Via Mala, die erstmals 1219 urkundlich erwähnt
wird.Das Patrozinium weist nach Mailand, zu dem das Bistum
bis zum 9. Jahrhundert gehörte, wenn auch zuletzt nur lose. In die
Zeit vor dem 9. Jahrhundert datiert das Ambrosius-Patrozinium in
Tiefenkastel (siehe unten). Doch handelt es sich hier um eine zen-
trale Siedlungsstelle, nicht um einen Durchgang.

Nicht nur in der Via mala, auch beim Nordeingang der Rofla-
schlucht stand eine Kapelle, die dem hl. Stephan geweiht war.
Merkwürdig ist, daß sie mitten in einem alten Gräberfeld, das viel-
leicht um 700 entstanden ist, steht." Wohl gibt es in Rätien (Chur,
Luvis) alte Stephansheiligtümer, genau wie auch sonst in der West-

" Planta-Schorta S. 899.
" BUB I. S. 53-54 Nr. 61.
" Poeschel V. 274.
* Poeschel V. 247.

Conrad H. im Bündner Monatsblatt, 1952, S. 254-257, der sich stark an die Konstruk-
tionen Farners hält. Dazu Mani 1. c. 50.

41



kirche." Aber der Kult dauerte noch durch das ganze Mittelalter
hindurch. Das zeigen die nachkarolingischen Stephanskirchen in

Tiefenkastel (siehe unten) und in Cumbels, die spätmittelalterliche
Kapelle in Tartar und die sogar neuzeitliche in Castaneda.^ Auch
in andern Diözesen, angefangen von Lausanne über Konstanz bis

Brixen, hielt die Fruchtbarkeit des Stephanus-Patroziniums durch
das ganze Mittelalter an.2*

Als alt wurde auch St. Calixt in Wergenstein bezeichnet. Tat-
sächlich befand sich hier eine Nekropole etwa des 7. Jahrhunderts,
die aber mit der Kirche in keinem Zusammenhang war7° Das be-

stehende Kirchenschiff ist vielleicht noch romanisch, und es ist gut
möglich, daß ein älterer Bau vorausging, denn das Patrozinium
könnte infolge seiner Seltenheit einen Hinweis geben (siehe unten
Brienz).

Endlich bleibt noch Splügenzu erwähnen. Ohne Zweifel stand
hier die im Reichsurbar des 9. Jahrhunderts genannte cella in spe-
luca, also ein Hospiz, das Pfäfers gehörte.2® Damit ist aber noch
keine Kirche notwendig verbunden. Sicher gab es im Spätmittel-
alter dort eine Kapelle, deren Patrone 14-78 S t. Urban und St. Vin-
cenz waren. Letzterer tritt bereits 1521 allein auf, war also der

modernere und zügigere, während der erste verschwand." Ähnlich
war es in Ghippis in der Diözese Sitten, wo 1278/1329 St. Eusebius
und St. Urban als Schutzherren walteten, nachher jedoch der

erstere zurücktrat, so daß nur noch von St. Urban die Rede war.-'''

Der Heilige an zweiter Stelle siegte oft. Ein sehr altes und volks-
tümliches Patrozinium ist St. Urban nicht. Der Papstmartyrer des

3. Jahrhunderts wurde aber mit der Caecilienlegende verbunden und

von seinen Reliquien kamen um 850 welche an die Abtei Erstein im
Elsaß. Am meisten begegnet uns sein Kult erst im 11. und 12. Jahr-
hundert, so im Elsaß und in der Diözese KonstanzZ® Er fehlt viel-

22 Darüber Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 4 (1954) 386-395.
-3 Poeschel III. 213, IV. 146-148, VI. 254.
24 Benzerath M., Die Kirchenpatrone der Diözese Lausanne, 1914, S. 87-91, 210-211.

Tüchle H., Dedicationes Gonstantienses, 1949, S. 138. Fink H., Die Kirchenpatro-
zinicn Tirols, 1928, S. 59-63.

2® Mani 1. c. 50-51, 144, 434, dazu Poeschel V. 211.
2« BUB I. S. 386 Z. 18. Poeschel V. 259, 269-270.
" Poeschel V. 260-261.
2® Gruber E., Die Stiftungsheiligen der Diözese Sitten, 1932, S. 30, 78-79, 230.
2® Tüchle 1. c. 141. Hecker 1. c. 63-64. Henggeier R., Die Patrozinien im Gebiete des

Kantons Zug, 1932, S. 123-124.

42



fach in anderen Gebieten, so in den tessinischen Tälern wie auch
in der Diözese Lausanne. Wir dürfen daher wohl die Urbans-
kapeile in Splügen nicht vor das Hochmittelalter ansetzen und viel-
leicht hier einen Einfluß von Norden annehmen.

Wenn wir das Fazit ziehen, so entdecken wir eine älteste Schicht
von Kirchen in Zillis, Salegn, Mathon und Sufers, dann eine zweite
im Zeitalter der Romanik, zu der zum Beispiel die Kirchen von
Lohn, Casti, Clugin und Ferrera-Cresta gehören, abgesehen von
Kapellen. Das Wichtigste aber ist, daß rechtlich das ganze Schams
im ganzen Mittelalter stets unter St. Martin in Zillis verblieb, aus-

genommen Splügen, das sich vor 1478 der Pfarrei St. Peter in Hin-
terrhein angeschlossen hatte, einfach aus geographischer Notwen-
digkeit. Aber sonst blieb das ganze Gebiet der Urpfarrei Schams
beieinander. So bildeten Lohn, Mathon und Wergenstein erst 1538

eine eigene neue Pfarrei.®" Die kirchliche Organisation trug daher
auch zur politischen Einheit bei, weshalb sich das ganze Schams,

genau wie das Rheinwald, 1424 dem Grauen Bunde anschloß.

P. Dai Hrc/z/zc/zg in 7ïe/7ratofe/

Vom Räume Domleschg-Heinzenberg gelangte man aber nicht
nur nach Schams, sondern auch an den Ufern der Albula über den
Schyn ins Gebiet von Tiefenkastel. Der Ort bedeutete die Ga-
belung zweier wichtiger Wege. Der erste ging über das Oberhalb-
stein zum Julier und Septimer, der zweite führte durch das Albula-
tal zum Albulapaß. Gerade der Julier und der Septimer waren
schon in römischer Zeit begangen.® Die Wichtigkeit des Ortes
Tiefenkastel selbst erhellen schon vorrömische Funde, dann rö-
mische Münzen, die zwischen 250 und 350 geprägt worden sind,
dazu ein römischer Hufschuh und römische TonscherbenP Auch
der Name, im Mittelalter gewöhnlich castellum genannt, ist von
Belang.® Am meisten aber setzt das Reichsurbar des 9. Jahrhun-
derts den Ort als Zentrum eines Ministeriums, also eines karolin-

Poeschel V. 181, 260.
* Lieb 140-141.
•- Bündner Monatsblatt 1937 S. 308-313. Poeschel II. 320, VII. 436.
® BUB I. S. 396 Z. 1 zum 9. Jh. Mohr Th. v., Codex diplomaticus 2 (1854) 112, 120,

131 zu 1290/98. Nach dem Bündner Monatsblatt 1948 S. 42 hieß Tiefenkastel im 14.
Jahrhundert: in imo castello.

43



gischen Verwaltungsgebietes, ins Licht (de ministerio Adalgisi, id

est de Impitinis), wo auch ein Königshof auf einem befestigten
Platze war (villa in castello Impitinis).* Das Ministerium umfaßte
offenbar das Albulagebiet und das Oberhalbstein, denn das Schams

mit Zillis als Mittelpunkt gehörte zum Ministerium Tumilasca
Domleschgd Der Name des Ministeriums Impitinis geht auf latei-
nisch imus zu unterst und auf das vorrömische pitino Berg,

Hügel zurück.® Letzteres dürfte etwa Bergland oder Hügelland be-

zeichnen, ähnlich das Bündner Oberland ob dem Flimserwald,
Montana bzw. Müntinen hieß.' Im zentralen Tiefpunkt dieses

Berglandes lag unser Tiefenkastel.
Offenbar war Tiefenkastel nicht nur ein wichtiger Verkehrs-

knotenpunkt und Sitz eines Verwaltungsgebietes, sondern auch

eine Urpfarrei, zu der Alvaschein bis 1739 gehörte, ferner wohl
auch Möns.® Für diese letztere Siedlung bedingt das, daß man über
die reissenden Wasser der Julia eine Brücke baute. Das ist aber im
Frühmittelalter nicht so auffallend. Die Siedlung Crepault des

6./7. Jahrhunderts wurde im 7./8. Jahrhundert nach Truns verlegt,
so daß also der Rhein überquert werden mußte. Die Grenzen mittel-
alterlicher Pfarreien am Rheine wie an der Rhone und am Inn er-
streckten sich über beide Uferseiten. Man denke an Sagens oder Sa-

maden, um nur zwei naheliegende Beispiele zu nennen.®
Demnach muß Tiefenkastel eine sehr alte Kirche gehabt haben.

Das Reichsurbar nennt uns auch eine solche: titulus s. Ambro-
sii cum décima de ipa curted® Die Bezeichnung titulus gemahnt
an die römischen Titelkirchen und bedeutet im Urbar zweimal eine

Pfarrkirche wie hier und zweimal eine abhängige Kirche." Das

Patrozinium weist auf den 397 verstorbenen Kirchenvater von Mai-
land, auf den berühmten Kirchenpolitiker und theologischen
Schriftsteller hin. Wie uns schon die von seinem Sekretär Paulinus
verfaßte Biographie belehrt, entstand schon nach seinem Ableben

» BUB I. S. 394 Z. 1 und S. 396 Z. 1.
s BUB I S. 389.
® Planta-Schorta, Rätisches Namenbuch 2 (1964) 245, und Hubschmied J. J. im Bünd-

ner Monatsblatt, 1948, S. 39-43.
' Planta-Schorta 1. c. S. 211.
8 Poeschel II. 266, 280.
® Büttner-Müller, Frühes Christentum im schweizerischen Alpenraum, 1967, S." 67.

« BUB I. S. 396 Z. 3.

" Büttner-Müller 44.

44



ein nicht unbedeutender Kult." Begraben wurde der Heilige in der
von ihm erbauten Kirche der Heiligen Protasius und Gervasius, die
bald nach dem hl. Ambrosius genannt wurde und sein Andenken
festhielt." Zudem kam das Christentum von Mailand nach Chur,
weshalb ja auch die Churer Diözese formell bis ins 9. Jahrhundert
hinein unter dem Mailändischen Metropolitanverband verblieb.
Der erste uns bekannte Churer Bischof Asinio unterschrieb daher
451 die Epistel des Mailänder Bischofs Eusebius an Papst Leo I.,
nur ließ er sich durch den Comenser Bischof Abundantius vertre-
ten." Kommt noch hinzu, daß der Name Ambrosius in der räto-
romanischen Sprache die als alt zu betrachtende Form Ambriesch
erhielt." Und gerade im rätischen Gebiete, genauer gesagt im räti-
sehen Kloster Pfäfers wurde um 900 eine Reliquie des Mailänder
Bischofs in der Seelsorgekirche St. Evort hinterlegt." Endlich ist
es merkwürdig, daß wir im ganzen Räume der heutigen Schweiz
vergeblich nach einem Ambrosiustitel suchen. Weder in den tes-
sinischen Tälern noch im Bistum Sitten oder Lausanne findet sich
der Heilige als Schutzherr einer Kirche. Im Konstanzer Sprengel
kam der Ambrosiuskult erst im 9./10. Jahrhundert auf. In der glei-
chen Zeit, genauer gesagt im 10. Jahrhundert, stand neben dem
Dom von Augsburg auch eine Ambrosiuskirche." Somit dürfen wir
das so isolierte Patrozinium von Tiefenkastel als sehr alt bezeichnen
und es noch in die früheste Epoche der Verehrung des Mailänder
Kirchenvaters ansetzen, etwa Anfang des 6. Jahrhunderts. Das
Gotteshaus lag oberhalb des heutigen Dorfes, links der Straße nach
Tinzen (Oberhalbstein), wo heute noch ein Bildstock daran erin-
nert. Die Kirche war offenbar noch zur Zeit der Abfassung des

Reichsurbars schlechthin das Gotteshaus der Pfarrei Tiefenkastel.
Erst nach der karolingischen Epoche übernahm St. Stephan auf

Migne, Patrologie Latina 14 Sp. 46-50 über die Wunder beim Tode; dazu Sp. 121-
129 Zeugnisse über Ambrosius bis ins 9. Jahrhundert.

^ Kehr F., Italia Pontificia VI. 1. Lombardia (1913) 73-74. Die Ambrosiusfeste (De-
positio, Baptismus, Ordinatio) sind vorkarolingischen Ursprungs in Mailand. O. Hei-
ming in Colligere Fragmenta, Festschrift Dold, 1952, S. 224. Zur Ambrosiuskapelle
in Zillis, 1219 genannt, siehe oben S. 41.

" BUB I. S. 3 Nr. 2.
*^Jud J., Zur Geschichte der bündnerromanischen Kirchensprache. JHGG 49 (1919)

15, 17, 32. Planta-Schorta, Rätisches Namenbuch 2 (1964) 532.
Perret Fr., Urkundenbuch der südl. Teile des Kt. St. Gallen 1 (1961) 63.

" Tüchle H., Dedicationes Constantienses, 1949, S. 91. Vgl. auch Farner O., Die Kir-
chenpatrozinien des Kt. Graubünden, 1925, S. 41—42.

45



dem zentralen Hügel die Funktion der Pfarrkirche. Das Ambrosius-
Heiligtum wird nur noch um 1370 erwähnt, da dort das Dom-
kapitel Ackerland besaß: «Item sub tus capellam S. Ambrosii II
iugera.»"

Ein gewichtiger Grund für das Alter der Ambrosiuspfarrei stellt
auch ihr bescheidener Umfang dar, der sicher nur das Gebiet von
Alvaschein und wahrscheinlich noch Möns umfaßte. Es handelt
sich also nicht um eine typische große Landpfarrei wie etwa Sagens
oder Bendern, Leuk oder Visp. Gerade die frühesten christlichen
Zentren wie Ardon und Donatyre in der Westschweiz, Sargans und
Trins in Currätien konnten die Grenzen ihres Bezirkes nicht weit
ausdehnen, weil es ihrer Initiative zu verdanken war, daß bald da-

nach in nicht weiter Entfernung ähnliche christliche Mittelpunkte
gegründet wurden."

Hinzu kommt, daß wir wichtige Funde im Gebiete der Urpfar-
rei St. Ambrosius namhaft machen könnten. Zwischen Tiefenkastel
und Alvaschein liegen Häuser, die heute noch zur politischen Ge-

meinde Tiefenkastel gehören und die den Hof Prada bilden, der

uns 1154 als curtis de Prades, 1156 als «curtis de Brat» und 1157

als «curtis de Pradis» begegnet.^ Im Umkreis dieses Hofes, ganz
in der Nähe, wo später ein Kloster gegründet werden wird, ent-
deckte die Ausgräbergruppe unter Leitung von Werner Stöckli im

Jahre 1968 eine Saalkirche, die nur eine Apsis hatte und gerade
hintermauert war. Genaueres über diesen Sakralbau läßt sich erst

sagen, wenn Fundpläne und Ausgrabungsberichte vorliegen.^ Die

Kirche scheint einige Jahrhunderte gedient zu haben. Keine Notiz
und keine Inschrift berichtet davon, weshalb auch das Patrozinium
vorläufig unbekannt ist. Da die Kirche ganz von Gräbern umgeben

war, handelt es sich um eine Friedhofkirche. Neben dem Gottes-

Urbarien des Domcapitels zu Cur ed. C. von Moor 1869 S. 62. Die unserer Arbeit
beigegebene topographische Skizze von Tiefenkastel (St. Ambrosius) und Mistail
S. 56 schenkte uns Herr D. Simeon, Schulinspektor von Mittelbünden. Die Kapelle
des hl. Ambrosius ist nur noch durch einen Bildstock «Sant Ambriesch» gekenn-
zeichnet, jedoch markieren Terrainwellen den ungefähren Umfang. Poeschel II.
S. 320.
Büttner-Müller 68-69.

2» BUB I. S. 240, 247, 249.
2* Vgl. die Berichte im Jahrbuch der Schweiz. Gesellschaft für Ur- und Frühgesch. 54

(1968/69) 155 und im Bündner Tagblatt zum 18. November, 8-9, 15-16, Dezember
1969.

46



haus, südlich davon, fand man eine Art Mausoleum, ein Grab mit
Deckel. Der Tote kam auf ein am Boden ausgehauenes Kreuz zu
liegen. In einem merowingischen Friedhof des Moselgebietes fand
man einen Sarkophag, dessen Steindeckel auf der Innenseite drei
eingeschnittene Kreuze zeigte.^- Zweifellos lag in dem Mausoleum
von Prada eine wichtige Person begraben, ein potens, wie solche
in der Lex Romana Curiensis des 8. Jahrhunderts genannt werden.^
Gewöhnlich sind Gräber in hervorragender Lage in oder bei den
Kirchen Bestattungen von Eigenkirchenherren bzw. Kirchengrün-
dern.^ Das dürfte auch hier der Fall sein. Man denkt an einen Bi-
schof oder hohen Kleriker von Chur.

Die umliegenden Gräber sind noch nicht untersucht worden.
Vom Alter dieser Gräber, dann auch von der Art der dort Bestat-
teten hängt alles ab. Sind es Gräber von Männern und Frauen, sind
es Gräber des frühen Mittelalters oder nicht? Sollten hier gemischt
männliche und weibliche Skelette liegen, und zwar aus mittelalter-
licher Zeit, dann würde man einen Friedhof der Pfarrei Tiefen-
kastei annehmen können. Auch der Friedhof in St. Cassian lag zwei
Kilometer entfernt von der Hauptkirche in Lenz. In Savognin fin-
den wir einen frühmittelalterlichen Friedhof des 6.-9. Jahrhunderts,
von der Hauptkirche durch die Julia getrennt. In den damaligen
Zeiten waren Pfarrkirche und Totenstätte noch nicht so räumlich
verbunden. Man legte christliche Friedhofe mehrfach bei heid-
nischen Gräbern oder auch in Wäldern an.^® Ortsnamen wie Mar-
tercy erinnern oft an solche Friedhöfe, die zeitweise wenigstens in
Gebrauch waren.Man halte sich immer vor Augen, daß das Be-

gräbnisrecht der Pfarrkirchen lange nicht so strenge und eindeutig
war wie das Taufrecht."

Das Alter der Ambrosius-Pfarrei wird ins Licht gesetzt durch
die Funde in Alvaschein. Beim Bau der Schynstraße wurden zwi-
sehen dieser Ortschaft und Solis kupfervergoldete Reliefplatten

** Salin E., La Civilisation mérovingienne 4 (1959) 384-385.
Meyer-Marthaler E., Die Rechtsquellen des Kantons Graubünden, Bd. I. Lex Ro-
mana Curiensis, 2. Aufl. 1966, S. 77, 113.

"Büttner-Müller 51, 104, 117-118, 152 Anm. 37.
Hüppi A., Kunst und Kult der Grabstätten, 1968, S. 59-453; dazu S. 556 Anm. 29.
Dazu folgende Anmerkung.

"Büttner-Müller 48-51.
"Büttner-Müller 50-52.

47



gefunden. Auf einem Stück ist ein Herrscher mit Krone dargestellt'
E. A. Stückelberg hat die Werke als etwas rohe Proben langobardi-
scher Kunst bezeichnet und sie dem 7. Jahrhundert zugewiesen.-®

Gegenüber späteren Datierungen bestätigte A. Reinle neuerdings
die Ansicht Stückelbergs, indem er Ähnlichkeiten mit einer Figur
auf einer karolingisch-langobardischen Reliquienkapsel hervor-
hebt.29 Noch im 19. Jahrhundert wurde im Kirchenarchiv von AI-

vaschein ein Mis s ale aufbewahrt, das dann nach Amerika kam

und bislang nicht wieder gefunden werden konnte. Nach den Heiligen
des Kaiendars zu schließen, wird man an ein Opus des 11. Jahr-
hunderts denken können.®" Ob das Missale der Pfarrei von Tiefen-
kastei gehörte oder dem Kloster Mistail, ist nicht zu entscheiden.

Zur Pfarrei Tiefenkastel gehörte wahrscheinlich auch Möns,
dessen frühere Hauptkirche St. Gosmas und Damian von den Kunst-

geschichtlern noch ins erste Jahrtausend datiert wird.®* Dafür

spricht auch das Patrozinium. Den beiden hl. Ärzten errichtete

Papst Symmachus um 500 zu Rom ein Oratorium. Papst Felix IV.
(526-530) erbaute dann in einem antiken Gebäude die heute noch er-

erhaltene Kirche.®'® Die Namen und damit auch der Kult der beiden

Märtyrer wurden durch den Messe-Kanon in alle Welt getragen. Ihre
Feste stehen in den frühmittelalterlichen Sakramentarien, auch im

churischen Gelasianum von etwa 800.®® In Mailand war das Fest

schon in vorkarolingischer Zeit gefeiert.®* Eine Damianuskirche ist

841 zu Igis belegt, die wohl früher beide Heiligen zu Schutzherren
hatte.®® Fast gleichzeitig wie in Igis erscheint das Patrozinium auchin
den Rheinlanden, wo um die Mitte des 9. Jahrhunderts in Essen das

Damenstift St. Cosmas und Damian gegründet wurde.®" Reliquien
bewahrte Pfäfers um 880 in seiner Abteikirche und um 900 in seiner

Stückelberg E. A., Langobardische Plastik. Zweite Aufl. 1909 S. 53.
s® Reinle A., Kunstgeschichte der Schweiz 1 (1968) 233-234 gegenüber Poeschel II.

278-280, der an die Jahrtausendwende dachte.
Bruckner A., Scriptoria Medii Aevi Helvetica 1 (1935) 49-50, dazu Poeschel II. 275.

« Poeschel II. 280-290; VII. 434-435.
Gruber E. in der Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 33 (1939) 208.
Mohlberg C., Das Sacramentarium Gelasianum in alemannischer Überlieferung, 1939

S. 190. Eizenhöfer L., Canon Missae Romanae, 1954, S. 28.
" Festschrift Dold 1952 S. 226.
22 BUB I. Nr. 61 S. 53-54, wozu Poeschel VII. 374 zu vergleichen ist.

Hauck A., Kirchengeschichte Deutschlands 2 (1912) 620, 825. Dazu Karolingische
und Ottonische Kunst 1957 S. 61, 64, 76, 124.

48



St. Evort geweihten LeutkircheU St. Gallen besaß im 9./10. Jahr-
hundert die Reliquien der beiden Heiligen.®® So darf man wohl
auch bei Möns an die karolingische oder ottonische Zeit denken.
Ein Grund mehr, in Tiefenkastel die Pfarreiwerdung ins früheste
Frühmittelalter zu setzen.

Wenn wir nun eine Urpfarrei Tiefenkastel annehmen, ja anneh-
men müssen, so ist damit die Idee einer Urpfarrei Mistail von
selbst hinfällig geworden. Denn für eine solche spricht kein positiver
Hinweis, im Gegenteil, weil es zu Alvaschein gehörte und Alva-
schein zu Tiefenkastel, war es letzterem untergeordnet. Dann ha-
ben sich ja die Klöster, die ja erst nach der Diözesanbildung ent-
standen, jeweils in die schon bestehenden Pfarreien niedergelassen.
Pfäfers wurde in der Pfarrei Ragaz gegründet, Disentis in der von
Truns-Somvix, Gazis in der von St. Johann in Hochrialt, Müstair
in der Großpfarrei Mals, Schanis in derjenigen, die zur Galluskirche
gehörte, weshalb die Klosterkirche St. Sebastian erst im 11. Jahr-
hundert die Ehre einer Pfarrkirche erhielt. Man wird zumal den
Frauenklöstern erst später die Gründung von Seelsorgestationen
und Pfarreien zuweisen dürfen.®® Um die Urpfarrei Mistail zu ret-
ten, wurde die These aufgestellt, daß einfach das ganze Gebiet des

«Ministerium in Impetinis», wie es im Reichsurbar des 9. Jahr-
hundert erscheint, sein primäres Seelsorgezentrum in Mistail hatte.*"
Dieses Ministerium umfaßte das Albulagebiet und Oberhalbstein.
Solch überdimensionierte Urpfarreien gab es wohl in frühester Zeit
in unserem Gebiete kaum. Im Gegenteil, die ganz alten Pfarreien
waren meist klein, das heißt sie waren nur erstes Ausstrahlungs-
gebiet, so Grabs, Trins und Sargans in Rätien, Sitten, Ardon und
Massongex im Wallis. Wir können höchstens Talpfarreien wie
Lugnez und Oberhalbstein mit Pleif bzw. Reams als Pfarrzentrum
namhaft machen. Wären die Ministerien identisch mit Urpfarreien,
dann würde die Tuverasca die ganze heutige Gruob umfassen, was
schon durch die Grenzen der zwar großen und alten Pfarrei Sagens
als kaum richtig erwiesen wird. Das Ministerium Chur würde dann

" Perret F., Urkundenbuch der südlichen Teile des Kt. St. Gallen 1 (1951) 51-52, 63.
Munding E., Das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben, 1918, S. 11, 54, 118, 124,
172-173.
Büttner-Müller, Frühes Christentum im schweizerischen Alpenraum, 1967, S. 71-72.

" JHGG 54 (1924) 13-14, dagegen schon Poeschel II. 264-265.

49



die Stadt, den späteren Kreis der fünf Orte und das Schanfigg als

Pfarrei betreuen, aber die Churer Bischofskirche St. Maria hatte ja
kein großes Territorium zu betreuen, es regte aber zur Bildung von
Pfarreien an."

Wenn nun wirklich Tiefenkastel so alt und wichtig in der kirch-
liehen Organisation war und daher keinen großen Umfang errei-

chen konnte, dann muß es in der näheren oder weiteren Umgebung
doch noch einige sehr alte Kirchen und Pfarreien geben, die bald

auf die Errichtung der ersten und ältesten Pfarrei im Lande folgten.
Dem ist nun auch so, wie wir gleich sehen.

Zunächst fällt uns die Pfarrei Lenz in den Blick. Sie war geo-

graphisch wichtig, denn von Tiefenkastel aus ging es über Lenz und

die Lenzerheide nach Ghur. Anderseits zog die Schynstraße über

Lenz nach Tiefenkastel. Schon das Reichsurbar des 9. Jahrhunderts
meldet deshalb unter den Tabernarii: «In Lanzes duo.» Lerner be-

fand sich dort auch ein Königshof: « Curtis dominica Landes». Die

Kirche der Muttergottes bezog die Zehnten aus dem Dorfe selbst:

«Est ibi ecclesia sanetae Mariae cum deeima de ipsa villa.»" Etwa

zwei Kilometer über dem Hauptdorf befindet sich heute noch eine

spätmittelalterliche Cassianskapelle, bei welcher vor einigen

Jahren H. Erb Ausgrabungen machte. Er berichtete darüber: «30

Meter westlich der gotischen Cassianskapelle trat aufgehendes
Mauerwerk von mindestens zwei übereinandergelagerten Apsiden-
Saalkirchen ans Tageslicht. Beide sind durch annähernd quadra-
tische, jedoch verschieden große Schiffe gekennzeichnet. Die ältere

Apsis schliesst ohne, die andere mit Einzug an den Laiensaal an.

Wie es der 23 mailändische Silberdenare enthaltende Geldbeutel
in einem Grab des zugehörigen Friedhofes ausweist, wurde im jün-

geren Gotteshaus aufjeden Fall bis ins 12. Jahrhundert noch Toten-

messe gehalten.»*®
Für die frühmittelalterliche Entstehungszeit der ersten Cassia-

nuskirche spricht auch das Patrozinium. Der hl. Cassianus wurde

in der diokletianischen Verfolgung um 304 zu Imola gemartert. Sein

Lob melden der spanische Dichter Prudentius (j nach 405) und

Rätische Pfarreien 454, 493, und Büttner-Müller 68-69.
« BUB I. S. 394 Z. 15, S. 395 Z. 4 und 13.

Erb H., Archäologische Untersuchungen und Entdeckungen in Graubünden, 1960-

1963, S. 4-7 SA aus Terra Grischuna, April 1964). Dazu Büttner-Müller 49,

129, 131.

50



der fränkische Bischof Gregor von Tours (f 594). Sein Grab zu
Imola verehrte der hl. Petrus Chrysologus, Erzbischof von Ra-
venna (f ca. 450). Zu seinen Ehren errichtete Papst Symmachus
(498-514) in der römischen Andreaskirche einen Altar. Nach Rä-
tien kam der Kult dadurch, daß St. Gassian Patron des im 6. Jahr-
hundert organisierten Bistums Säben am Eisack wurde.*'' Deshalb

trug ja auch ein Mönch von Müstair in der ersten Hälfte des 9. Jahr-
hunderts den Namen Gassianus, dem wir sonst nur noch zweimal
im Kloster Nonantula begegnen." Müstair selbst erwähnt den hl.
Cassian in seiner Weiheinschrift von 1087, die jedoch vermutlich
karolingische Vorbilder kopierte." Pfäfers besaß um 880 Reliquien
des hl. Cassian, die offenbar von Säben über Müstair kamen.*? Das
Patrozinium kommt außer hier in Lenz nur noch im Frühmittel-
alter in Sargans vor, das schon deshalb sehr alt sein muß, da hier
765 ein Constantius de Senegaune amtete, der im Tello-Testamente
als curialis testis auftrat. Auch das Reichsurbar erwähnt in Sargans
eine ecclesia cum décima de ipsa villa.*® Die Kirche ist als vorkaro-
lingisch anzusehen, also 6./7. Jahrhundert oder nach Perret sogar
5./6. Jahrhundert.*® Zwischen dieser alten Sarganser Gassians-
kirche und der um die Jahrtausendwende entstandenen Cassians-
kirche im bergellischen Vicosoprano ist chronologisch die Lenzer
Friedhofskirche anzusetzen.

Für das Alter der Pfarrei Lenz spricht ferner, daß Brienz samt
Surava seelsorglich bis 1526 zu ihr gehörte. Dort befand sich aber
schon in karolingischer Zeit eine Kirche: «Et de Brienzola cum
ecclesia in ipsa villa. » Die Bemerkung in ipsa villa bezieht sich wohl
auf den Lenzer Königshof.®* Das Patrozinium des hl. Calixtus er-
scheint erst 1519, also reichlich spät. Wäre es aber im Spätmittel-
alter entstanden, dann würde man Maria oder Margareta oder

** Sparber A., Das Bistum Sabiona in seiner geschichtlichen Entwicklung, 1942, S. 11-12.
Heuberger R., Rätien im Altertum und Frühmittelalter, 1932, S. 170 f., 290-300.
MGH Libri Confraternitatum 1884 S. 68, 174, 179.

" Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956) 14, 38, 52, 57.
Perret Fr., Urkundenbuch der südlichen Teile des Kt. St. Gallen 1 (1961) 52.

" bub I. s. 22 (Tello), 383 (Reichsurbar).^ Perret Fr., 1100 Jahre Pfarrei Sargans. 1950, S. 38-40 mit Datierung auf 5./6. Jh.
Dazu Rothenhäusler E., Die Kunstdenkmäler des Kt. St. Gallen 1 (1951) 320.
Poeschel V. 456-458. Für das Alter des Gassiansnamens und die Herkunft von Süden
schon Jud J. in JHGG 49 (1919) 15, 32.

^ BUB I. S. 395 Z. 14. Dazu Clavadetscher, Reichsgut 64.

51



Anna oder Christophorus oder ähnliche damals beliebte Heiligen
erwarten. Es handelt sich aber um den Papst-Märtyrer Calixtus aus

dem Anfang des 3. Jahrhunderts.®® Genau wie das Ambrosius-
Patrozinium in Tiefenkastel ist auch das des Calixtus ganz isoliert,
denn es findet sich vor derJahrtausendwende weder im Bistum Kon-

stanz noch im Bistum Lausanne, weder im Wallis, noch im Tessin

noch auch im Tirol. Im Bistum Konstanz wurde der Kult erst um

die Jahrtausendwende bekannt."® Daher spricht doch diese Gege-

benheit für das Alter des Titels. Wenn nun schon die Calixtuskirche
in Brienz und die Cassianskirche in Lenz frühmittelalterlich, zu-

mindest karolingisch sind, um so mehr muß man die Pfarrkirche in

Lenz selbst auf das 6-/7. Jahrhundert datieren.
Wie Lenz war auch Obervaz eine alte Großpfarrei. Alter und

Umfang ermessen wir schon daraus, daß im karolingischen Reichs-

urbar namentlich die Siedlungen in Zorten und in II Men, in Lain

und Lunat sowie in Muldain genannt werden. Dazu ist noch eine

weitere Niederlassung zu erwähnen, deren Namen jedoch verloren

ging.®* Daß die genannten Ansiedlungen alt waren, ergibt sich zu-

dem noch aus der Nennung von Muldain, das als vicus Moldene im

Testament von Tello 765 erscheint. Dort unterschrieb nämlich ein

miles testis Justinianus von Muldain.®" Nach dem Urbar bildeten
die genannten Höfe ein Lehen (beneficium) eines gewissen Azzo.

Nicht ausgeschlossen dürfte sein, daß dieser identisch war mit dem

gleichnamigen Inhaber des Lehens Tiefenkastel.®® Nach der zitier-

ten Quelle des 9. Jahrhunderts existierte aufdem Plateau von Ober-

vaz eine «ecclesia cum décima de ipsa villa»."' Sie lag bei Zorten

und II Men und war nach einer Urkunde von 1260 dem hl. Dona-

tus geweiht.®®
Das Patrozinium ist interessant. Es handelt sich wohl nicht um

den Bischof und Märtyrer Donatus von Arezzo (J 362), den

St. Gallen im 9. Jahrhundert und Einsiedeln im 12. Jahrhundert

Poeschel II. 344. Farner 43-44. Zur gut romanischen Form Planta-Schorta II. S. 544.

53 Tüchle H., Dedicationes Gonstantienses, 1949, S. 96-97.
" BUB I. S. 395 Z. 23-28.
" BUB I. S. 23 Z. 4.
5® BUB I. S. 395 Z. 17 und S. 296 Z. 1. Über die Herren von Vaz als Lehensnachfolger

des Azzo siehe Clavadetscher, Reichsgut, S. 64.
" BUB I. S. 395 Z. 22.
« BUB II. S. 380 Z. 23 und S. 381 Z. 13 Nr. 946.

52



(Cod. 113) am 7. August feierte.®® Am gleichen Tage ist nämlich im
Churer Kalendar des 12. Jahrhunderts Donatus confessor eingetra-
gen, also Bischof Donatus von Besançon (f ca. 656), den auch das

Churer Gelasianum von ca. 800 liturgisch hochhielt.®" So wird
auch unsere Donatuskirche in Obervaz den fränkischen Bischof zum
Patron haben. Wahrscheinlich bestand auch in Balzers bei der spä-
teren Burg Gutenberg eine Donatuskirche, die im Reichsurbar,
freilich ohne Nennung des Heiligennamens, genannt ist.®' Merk-
würdig ist, daß sich sonst im ganzen Gebiete von Chur bis Sitten,
von Tessin bis Aargau keine Donatuspatrozinien mehr finden las-

sen. Das hebt die rätisch-karolingischen Kirchen noch mehr hervor.
Aber insofern ist dieser Heilige wiederum verständlich, da ja Chur-
rätien seit 536 zum Frankenreiche gehörte. Und den Namen Do-
natus trugen nicht nur Mönche von Tours und Luxeuil, sondern
auch von Pfäfers, Müstair und Disentis.®®

Die Pfarrei war sehr groß und umfaßte nicht nur die fünf schon
im karolingischen Reichsurbar genannten Siedlungen, sondern
wohl noch dazu Solis und sicher bis 1517 auch Parpan. Alles in
allem wird man wie bei Lenz als Zeit für die Pfarreibildung von
Obervaz das 6. oder 7. Jahrhundert vorschlagen dürfen.

Es fällt im Reichsurbar auf, daß dort noch unter dem Lehen
Azzos in Obervaz die «ecclesia in Seturuio cum décima de duabus
villis» erwähnt wird.®® Das gibt Rätsel auf. War einmal Stürvis
ein Teil der Obervazer Pfarrei? Dann erfahren wir, daß Stürvis
schon 1357 eine neue Kirche erhielt, die Bischof Peter zu Ehren
Mariens, des hl. Cassian, der Heiligen Placidus und Sigisbert und
der hl. Maria Magdalena weihte.®*' 1521 erscheint auch die
Kirche unter dem Patrozinium der heiligen Büsserin und wird 1525

eigentlich als Tochterkirche von St. Georg in Salux er-

Munding E., Die Kalendarien von St. Gallen. Untersuchungen, 1951, S. 87, 163.
Mohlberg C., Das fränkische Sacramentarium Gelasianum in alemannischer Über-
lieferung, 1939, S. 160. Necrologium Curiensc ed. W. v. Juvalt, 1867, S. 78. Dazu
Disentiser Klostergeschichte 700-1512, 1942, S. 264 (Kalendar des 12. Jh. mit der
Angabe : Donatus confessor atque pontifex).
BUB I. S. 384 Z. 18. Dazu Müller I., Die Patrozinien des F. Liechtensteins im Jahr-
buch des Historischen Vereins für das Fürstentum Liechtenstein 59 (1959) 313-314
mit Hinweisen auf die übrigen fränkischen Patrozinien der Zeit.

^ Piper 431 (Register).
BUB I. S. 395 Z. 31. Dazu Clavadetscher, Reichsgut 64: «Hier lassen uns die Quellen
vollständig im Stich.»

"Bündner Monatsblatt 1916 S. 55 Anm. 21. Ich konnte das Zitat nicht verifizieren.

53



wähnt.®" Schon das Patrozinium fällt auf. Wohl kennen wir eine

Magdalenenkirche in Lyon in der 2. Hälfte des 9. Jahrhunderts,
aber das ist eine Ausnahme. Der Kult entfaltete sich in unseren Ge-

genden erst eigentlich um die Jahrtausendwende, besonders nach-
dem man um 1050 in Vezelay glaubte, ihre Überbleibsel zu haben.
So kamen dann Reliquien 1064 nach Schaffhausen und später in
viele andere Kirchen. St. Gallen feierte die Heilige seit dem 11.

Jahrhundert, Einsiedeln seit dem 11./12. Jahrhundert und Disen-
tis sicher seit dem 12. Jahrhundert.®® Daß Stürvis von Salux aus,

also über Tiefenkastel-Mons hinweg, als Kirche errichtet worden

wäre, ist durchaus möglich. So wurde das Safiental vom Heinzen-

berg, nicht vom näheren Valendas aus betreut. Historische Zugriffe
über geographische Gegebenheiten hinweg sind vielfach nachzuwei-

sen, so bei Pfarreien. Misox eroberte über dem Bernhardin das äußere

Rheinwald, Schwyz über die Mythenberge das Alpthal und Ober-

iberg, Broc über den Jaunpaß das Simmental.®' Was uns aber doch

Schwierigkeiten im Falle von Stürvis macht, ist der Umstand, daß ja
Salux uns erst im Hochmittelalter greifbar wird, während Stürvis
schon in karolingischer Zeit als Kirche belegt ist. Vielleicht muß doch

in Erwägung gezogen werden, daß Stürvis früher ein anderes Patro-
zinium hatte und irgendwie doch eher mit einer andern Pfarrei in

Zusammenhang war. Ist die Weihenotiz von 1357 richtig übermittelt,
dann müßte man an das gegenüberliegende Lenz denken, dessen

Pfarrkirche Maria geweiht und dessen Friedhof Gassian betreute.
Auch hier wären geographische Hemmungen überbrückt worden.

Östlich von Tiefenkastel und Stürvis kann man die alte Groß-

pfarrei Schmitten mit Alvaneu im Westen und Wiesen im

Osten annehmen. Eine Zeugenaussage von 1490 verrät nämlich,
daß Schmitten einen alten Friedhof hatte, der der Gesamtpfarrei
gehörte, und daß ihr Pfrundgut stückweise zur Pfarrkirche Alvaneu

gezogen wurde. Demnach vermutete E. Poeschel, daß die ursprüng-
Poeschel II. 310-311. In dem 1954 geöffneten Supulchrum des Hauptaltares fand
sich eine Konsekrationsurkunde vom 12. Okt. 155, wonach der Altar «in honorem
sancte Marie Magdale (ne), in sancte indiuidue Trinitatis et omnium Sanctorum»
geweiht war und «reliquias sancti Florini cum aliis Sanctorum reliquiis» enthielt. Für

Nachforschungen im Pfarrarchiv Stürvis sei Pfr. A. Levy bestens gedankt.
Ewig E. in Festschrift Schramm 1964 S. 399 (über Kirche in Lyon). Dazu Tüchle H.,
Dedicationes Constantienses 1949 S. 121; dazu Studien und Mitteilungen des Bene-

diktinerordens 65 (1953/54) 88. Lexikon für Theologie und Kirche 7 (1962) 39-41.
Büttner-Müller 68. Modifiziere dort, daß das Safiental, nicht Tenna von Gazis aus

kirchlich betreut wurde. Rätische Pfarreien 465.

54



liehe Basis der Seelsorge in Schmitten war und daß die dortige Kir-
che St. Lucius geweiht gewesen sei, nachdem wenigstens die zweite

spätmittelalterliche Kirche von Schmitten diesem Bistumsheiligen
unterstellt gewesen ist. Dann könnte man die Pfarrei-Werdung von
Schmitten etwa in die erste Blütezeit des Luciuskultes ins 8./9. Jahr-
hundert ansetzen. Der Schwerpunkt der langgezogenen Pfarrei ver-
legte sich mit der Zeit nach der Mauritiuskirche von Alvaneu, an
der 1353 ein Pfarrer nachzuweisen ist. Wiesen in der andern Rieh-

tung erlangte erst durch die Walsereinwanderung am Ende des 13.

Jahrhunderts Bedeutung und konnte daher auch erst im Spät-
mittelalter eine Kirche errichten."®

Von Schmitten nach Süden abbiegend gelangen wir ins eigent-
liehe Albulatal, das den Schlüssel zum Albulapaß darstellt. Dessen

gravierender Mittelpunkt war Bergün. Die Kirche St. Petrus
wurde 1188 errichtet und hatte eine halbrunde Apsis. Der Turm des

damaligen Baues ist noch erhalten. Man wird mithin, die Anlaufs-
zeit für die Kirche einberechnet, das 12. Jahrhundert als Datum des

Kirchenbaues und wohl auch der Pfarrei annehmen können. Nach-
gewiesen ist ein Pfarrer allerdings erst 1299. Die Hauptphase der
kirchlichen Entwicklung ins 12. Jahrhundert zu versetzen, stimmt
ausgezeichnet mit der allgemeinen Tatsache überein, daß Endtäler
zuletzt besiedelt und auch zuletzt Kirche und Pfarreirechte erhiel-
ten, im allgemeinen erst im 11./12. Jahrhundert."" Zur Bergüner
Pfarrei gehörte die Jodocus-Kirche von Filisur am Eingang des

Tales, dann die Johanneskirche in Stuls und zuletzt die Nikolaus-
kirche in Latsch. Sie entstanden alle erst nach dem 12. Jahrhundert
und lösten sich erst seit Ende des 15. Jahrhunderts ab, zuerst Filisur
1496. Südlich von Bergün im Aufstieg zum Albulapaß finden wir
keine mittelalterlichen, ja nicht einmal spätmittelalterlichen Kir-
chen mehr. Das ganze Gebiet gehörte zwar in globo et confuso,
man möchte sagen pauschal, zur Pfarrei Bergün, war indes mehr
Durchgangstal als Dauerbesiedlung. Das besagt nichts gegen die
Benützung des Albulapasses, wofür die im Reichsurbar genannten
Tabernen in Lenz und Zuoz angeführt werden könnten."

" Poeschel II. 329, 371-372, 400-401.
Büttner-Müller 67-68.

'•Poeschel II. 380, 389-390, 391. Zu den Malereien in Stuls aus dem 14. Jh. siehe
Poeschel in den NZZ zum 13. August 1956.

" BUB I. S. 394 Z. 15-16. So Lieb 141.

55



56



Dar UrcA/LAr /(Ywirwm zw Rramr

Nachdem wir die Pfarreien an den Ufern der Albula ins Auge
gefaßt haben, ist es Zeit, auch diejenigen an den Ufern der Julia,
die bei Tiefenkastel die Albula verläßt, ins Licht zu setzen. Die
älteste Pfarrei dieses Gebietes im Obcrhalbstcin dürfte Reams sein.
Der Ort war schon bedeutend als Mittelpunkt eines königlichen
Lehens (villa Riamio), wo sich eine «ecclesia cum décima de ipsa
villa» befandP Aus dem königlichen Besitz kam die Kirche in die
Hände von Ruotpert, der sie 904 tauschweise an das Nazarius-
kloster Lorsch im Bistum Mainz (heute in Hessen-Darmstadt) wei-
tergab. Die betreffende Urkunde bezeichnet die Reamser Kirche
ausdrücklich als ecclesia baptismalis, also als Taufkirche. Dafür
erhielt Ruopert drei Besitzungen in heute württembergischem Ge-
biet. Der Vermittler war wohl Burchard I., Graf von Churrätien
890-911, der die schwäbischen Güter des Klosters Lorsch als Vogt
zu betreuen hatted Das Patrozinium scheint im Mittelalter nicht
bezeugt zu sein, doch wird immer später Laurentius als Schutzherr
bezeichnet.® Diese Tradition läßt sich mit dem Alter der Kirche gut
vereinigen, denn die ältere Schicht der Laurentiuskirche datiert ja
in das 5.-8. Jahrhundert.* Man darf wohl bei Reams auf das 6-/7.
Jahrhundert zurückgehen.

Zu Reams gehörte auch Contcrs, wo 1392 ein Altar und
Friedhof, 1506 das Patrozinium der 10 000 Ritter bezeugt wird.
Die Kirche war also hoch- oder spätmittelalterbch und trennte sich
rechtlich aber erst 1725 von der Reamser Mutterpfarrei.®

Das Alter der Urpfarrei Reams wird erst dadurch klar, daß Sa-
vognin bis 1487 zu ihr gehörte. Hier besaß das Kloster Mistail
einst einen Großhof, der 1154 an die Prämonstratenser von St. Luzi
in Chur kam.® Er lag im Dorfteil Sot-Gurt, während die Dorf-

' BUB I. S. 396 Z. 10, 16.
' BUB I. S. 72 Nr. 86. Dazu Clavadetscher, Reichsgut 64-65, und Bündner Monats-

blatt 1950 S. 150-152.
® Poeschel III. 258-260 schweigt sich über das Alter des Patroziniums aus. Nüscheler

A., Die Gotteshäuser der Schweiz. Bistum Chur 1864 S. 108 bezieht sich nur auf eine
Mitteilung von Ch. G. Brügger von Churwalden. Angaben über das Patrozinium
fehlten auch im Kollektenverzeichnis von ca. 1380 und im Registrum Clericorum von
1520. Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 38 (1944) 277, 287.

* Büttner-Müller S. 61. Modifiziere dort und S. 184 Lorsch, wofür Lorch stehen sollte.
* Poeschel III. 238-240; VII. 441.
' BUB I. S. 240 Z. 14.

57



kircheSt. Martin mit dem romanischen Turm und dem Fried-
hof in Sur-Curt stand. Kirche und Patrozinium finden sich um 1370

in den Urbarien des Domkapitels belegt: «Dotes ecclesie S. Mar-
tini in Swainingen.»' Links der Julia lag der älteste Dorfteil, denn

hierher führte ja auch die römische Straße, die vom Septimer-Julier
her kam. Rechts der Julia fand man auf ansteigender Höhe einen

bedeutenden alten Friedhof, den man der frühmittelalterlichen Zeit
des 6.-9. Jahrhunderts zuzuschreiben wagt.® Unterhalb dieser

Nekropole lag eine geostete kleine Saalkirche mit knapp halbrunder
Apsis, die später vergrößert und mit gotischen Malereien (Marga-
rethenzyklus usw.) geschmückt wurde. Es handelt sich um die

Michaelskirche, die uns noch ein bischöflicher Bericht von 1623

näher beschrieb (De ecclesia s. Michaelis loci Sauognini). W. Sulser

betrachtet die älteste ergrabene Michaelskirche als «frühmittel-
alterlich».® Nun ist aber vielleicht das Patrozinium des Erzengels
nicht ohne Grund gerade beim alten Friedhof gewählt worden, war

ja St. Michael im 8.-10. Jahrhundert, wie das Offertorium der Re-

quiensmesse belegt, als Totenheiliger und Seelenführer verehrt."
Der Andreasdichter von St. Gallen (ca. 870/880) schließt seinen Hym-
nus auf den Erzengel mit der Bitte : «Post mortem requiem nobis de-

precare»." In karolingischer Zeit nahm der Michaelskult sehr zu,

nachdem besonders Reliquien von Monte Gargano (6. Jahrhun-
deit) überallhin verbreitet wurden. Um die Jahrtausendwende er-

reicht er eine große Popularität." So dürfen wir vielleicht die erste

Michaelskirche in Savognin dem 8./9. Jahrhundert zuweisen, dann

aber die Martinskirche dem 7./8. Jahrhundert und St. Laurentius
in Reams, die Mutterpfarrei von Savognin, dem 6./7. Jahrhundert.

* Urbarien des Domkapitels zu Cur ed. C. v. Moor, 1869, S. 64. Zum Ganzen Poeschel

III. 280-281.
® Burkart W., Frühgeschichtliches Grabfeld bei Savognin. Bündner Monatsblatt 1945

S. 240-243.
® Sulser-Hübscher-Schöpfer, Die mittelalterlichen Kirchenbauten von Sankt Michael

in Savognin und ihre Wandmalerei, Heft 4 der Schriftenreihe des Rätischen Mu-

seums, 1968, Separatum aus dem Bündner Monatsblatt 1967 S. 233-248, 253-291.

Jungmann J. A., Missarum Solemnia 2 (1948) 37 Anm. 26.
** Wolfram von den Steinen, Notker der Dichter und seine Geistige Umwelt. Editions-

band 1948 S. 122.
*2 Siehe Studien zum St. Galler Klosterplan, hg. von Joh. Duft 1962, S. 164-167, dazu

Millénaire Monastique du Mont Saint-Michel Bd. III über die Michaelsverehrung
im schweizerischen Räume im Frühmittelalter (im Druck).

58



Nördlich von Reams gelegen ist Salux. Der älteste Beleg für die
Niederlassung ist Ludewicus de Salugo in einer Urkunde von 1160."
Aber 1290/98 erscheint Salux unter denjenigen Kirchen, die dem
Bischof ein servicium zu leisten hatten." Von dieser Kirche des

13. Jahrhunderts hat sich noch der romanische Turm erhalten. Die
Kollatur besaß der Bischof, wie noch im 15. Jahrhundert belegt
ist." Das Patrozinium des hl. Georg ist erst spät überliefert." Die
Nachrichten gehen also nicht ins Frühmittelalter zurück. Zu Salux
gehörte bis 1641 Präsanz, doch ist damit noch nicht viel gesagt,
da «Presan» urkundlich erst 1156 als Niederlassung belegt ist."
Im Indulgenzbrief von 1525 sind die beiden Heiligen Donatus und
Nikolaus als Patrone von Präsanz angegeben. Wenn Nikolaus von
Anfang an diese Schutzrolle innehatte, dann ist auch klar, daß
Präsanz kirchlich nicht vor dem 11./12. Jahrhundert organisiert
wurde. Im gleichen Ablaßbrief von 1525 ist auch vor Präsanz noch
als Filiale von Salux St. Maria Magdalena von Stürvis angegeben.
Wie schon früher bemerkt, dürfte hier ein späteres Rechtsverhältnis
im Spiele sein. Wäre dem aber nicht so, daß Stürwis - natürlich
unter einem anderen Patrozinium als dem der hl. Büsserin — wirk-
lieh von Anfang an zu Salux gehörte, dann müßte man letzteres in
vorkarolingische Zeit datieren.

Wie Salux nördlich, so lag Tinzen südlich von Reams. Daß
«Tinnetio» schon im Itinerarium Antonini (3. Jahrhundert) vor-
kommt, besagt nur eine römische Station, keine eigentliche Dauer-
bevölkerung." Doch bestand hier zur Karolingerzeit ein Königs-
hof. Leider berichtet das Reichsurbar nur: «Et de Tinnazune»,
dann folgt eine Lücke im Text." Sicher war im 12. Jahrhundert ein
Gotteshaus in Tinzen, denn die unteren Geschoße des Turmes sind
noch romanisch und das erhaltene romanische Kruzifix wird in die
Mitte des 12. Jahrhunderts datiert. Auch wird uns für die Zeit um

" BUB I. S. 254 Nr. 341.
** Mohr Th. v., Codex Diplomaticus 2 (1854) 99.

Muoth J. C., Ämterbücher des Bistums Chur, 1897, S. 24.)%,
" Die Rekonziliationsurkunden von 1461 und 1493 sowie die Urkunde von 1502 im

Sepulchrum weisen alle St. Georg als Patron auf. Für Einsicht in die Dokumente des
Pfarrarchivs dankt Verf. dem Saluxer Pfarrer Duri Lozza bestens.

" Poeschel III. 250-251.
"Lieb 139-142, 207." BUB I. S. 396 Z. 17. Dazu Clavadetscher im Bündner Monatsblatt 1950 S. 151-152.

59



1180 ein «Odalricus presbyter de Tinnazune» im Churer Toten-
buch überliefert.^" Die Pfarrei umfaßt das ganze Tal bis zum Sep-

timer.
Das Patrozinium St. Blasius und Pankratius ist uns 1463 erst-

mais überliefert." Im rätischen Räume ist noch Taufers im Vintsch-

gau dem gleichen hl. Blasius unterstellt und diese Pfarreikirche wird

um 1200 erstmals genannt.^ Die Belege für beide Kirchen, für Tin-
zen wie Taufers, stammen also aus gleicher Zeit. In den frühmittel-
alterlichen Sakramentarien fehlt der Heilige, der im 3./4. Jahr-
hundert als Bischof von Sebaste im Pontus wirkte. Seine Legende
wurde im Abendlande zuerst in der Unterkirche von S. demente
in Rom im 9. Jahrhundert dargestellt. Seit dieser Zeit nahm auch

der Kult weitere Ausmaße and® Immerhin fehlte im karolingischen
Rätien eine Blasiuskirche. Indes erhielt das Kloster Rheinau 855

von Rom Gebeine des Heiligen, der deshalb seit 955 als Kloster-

patron erscheint. Vermutlich empfing Einsiedeln Reliquien von

Rheinau, wie es ja auch in seinen liturgischen Codices des 10.-12.

Jahrhunderts des Heiligen gedachteV Von Rheinau gelangten
Überbleibsel nach dem Kloster, das sich seit 1036 unter den Schutz
des Bischofs von Sebaste gestellt hatte und als St. Blasien berühmt
wurde.-® Die meisten Kalendar-Einträge, welche unseren orienta-
lischen Heiligen erwähnen, datieren aus dem 10. oder 11. Jahr-
hundert (Kempten, Lorsch, Köln, Eichstätt, Trier, Stablo)V Bla-

sius-Reliquien werden im Etschtal 1140 in der Valentinskirche auf

der Malserheide und 1142 in der Jakobskirche in Grissian erwähnt,
im nahen Marienberg sind solche 1201 belegt. Im Trienter Bi-

schofspalast befand sich 1202 eine Blasiuskapelle.-' Man wird daher

die beiden Pfarreien Rätiens, Tinzen und Taufers, erst nach die

Jahrtausendwende ansetzen dürfen. Bei Tinzen ist das 11. Jahr-
hundert als Anlaufszeit für die spätere romanische Kirche umso

2' Necrologium Curiense ed. W. v. Juvalt 1867 S. 40.
21 Poeschel III. 227. 297, 302-304.
22 Huter P., Tiroler Urkundenbuch 1 (1937) Nr. 428; 2 (1949) Nr. 528 und 887.
23 Lexikon für Theologie und Kirche 2 (1958) 525.
2"* Tüchle H., Dedicationes Constantienses, 1949, S. 95.
25 Tüchle 1. c. 95.
2^ Munding E., Die Kaiendarien von St. Gallen. Untersuchungen. 1951, S. 34.
2' Huter I. e. I. Nr. 180 und 211; II. Nr. 535-536, 544, 557, 621 usw. Die Kirche St.

Johann in Taufers ist keine Pfarreikirche, sondern das Gotteshaus eines Hospizes aus

dem Hochmittelalter.

60



wahrscheinlicher, als auch hier wie bei Bergün eine Kirche vorliegt,
die für ein Endtal bestimmt war. Und solche Endtäler werden im
allgemeinen in unserem Alpenbereich erst im 11 ./12. Jahrhundert
dauernd besiedelt und kirchlich organisiert.®®

Am Ende des von der Pfarrei betreuten Oberhalbstein hegt
Bivio, das auch Stalla oder romanisch Beiva genannt wird. Es be-
deutet eine Siedlung, die 1780 Meter über dem Meere hegend, wie
der Name sagt, ein Kreuzpunkt zu altbegangenen zwei Pässen war,
zum Julier und Septimer. Schon im Reichsurbar treffen wir ein
stabulum Bivio.-® Ein Dominus Andreas presbiter de Bivio spielte
eine gewisse Rohe im Friedensvertrag zwischen dem Churer Bi-
schof und der Stadt Como im August 1219.®° Das setzt wohl eine
Kirche voraus. Da Bivio wenigstens verkehrstechnisch eine wich-
tige Siedlung war und auch am weitesten von der Mutterpfarrei
Tinzen entfernt lag, ist eine frühe Verselbständigung im 12./13.
Jahrhundert durchaus wahrscheinlich. Das Patrozinium ist ur-
kundlich erst 1459 bezeugt.®* Doch ist gerade der hl. Gallus als

Schutzherr der Pilger und Passwanderer bekannt. So hatte er ja
auch die Kapelle und das Flospiz im Medelsertale zu betreuen, die
das Kloster Disentis im 11./12. Jahrhundert an der Lukmanierroute
errichtete.®®

Die Bedeutung von Bivio wird durch die Tatsache ins Licht ge-
setzt, daß es nach seiner Verselbständigung auch Marmels und
Mühlen kirchlich betreute. Marmels (Marmorera) wird schon im
Reichsurbar erwähnt, weil hier eine Taberna war (Ad Marmoraria
in beneficio Geruuigi taberna I.).®® Die Kaplanei St. Florinus ist
jedoch erst 1520 belegt, ebenso diejenige des hl. Gaudentius in
Mühlen.®^

Auf dem Septimer errichtete Bischof Wido von Chur (1096-
1122) Flospital und Kapelle. Sie standen unter dem Patronate des

" Büttner-Müller 67-68.
BUB I. S. 394 Z. 21.
BUB II. S. 107 Z. 16-17.

" Poeschel III. S. 229.
" Sankt Gallus Gedenkbuch 1952 S. 60-61.

BUB I. S. 394 Z. 20. Dazu Clavadetscher in der Schweiz. Zeitschrift für Geschichte 5

(1955) 17.
"* Registrum Glericorum 1520: «Stalla plebanus cum capellano zur Mülj et Marmels.»

Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 38 (1944) 287.

61



hl. Petrus.®® Man fand vor wenigen Jahrzehnten die Überbleibsel
dieser Bauwerke.®® Der Zusammenhang mit der Mutterpfarrei Tin-

zen, die über den ganzen Anstieg zu den Pässen verantwortlich war,
zeigt sich noch besonders in dem von 1390 stammenden Urbar des

Hospizes. Danach hatte St. Peter in Tinzen einige Besitzungen und
die Urkunden betreff Hospiz von 1280 und 1477 sind auch in Tin-
zen geschrieben worden.®'

Es existierte schon früher ein «senodochium sancti Petri», das

Kaiser Ludwig der Fromme 824/831 wieder der Churer Kirche zu-

rückgab.®® Diese frühmittelalterliche bischöfliche Herberge stand

nicht dort, wo die spätere des Bischofs Wido um 1100 errichtet
wurde, sondern sie muß unterhalb auf dem Anstieg oder fast im

Talboden gewesen sein. Allgemein errichtet man erst im Hoch-
mittelalter Hospize auf den Paßhöhen. Man vergleiche etwa Bourg-
St-Pierre (9. Jahrhundert) und das in der zweiten Hälfte des 11.

Jahrhunderts erbaute Hospiz auf dem Großen St. Bernhard selbst

oder das Gallushospiz im Medelsertal (11./12. Jahrhundert) und

die erst 1374 aufder Paßhöhe des Lukmaniers gestiftete Kapelle und

Herberge St. Maria.®® Das karolingische Septimerhospiz mag je-
doch schon eingegangen sein, als Bischof Wido in Erinnerung daran

auf dem Passe selbst eine Herberge und eine Kapelle ermöglichte.

III. Das Frauenstift zu Cazis

7. Dz« GrwWMKg

In einem frühen Nachtrag zum Codex G des Churer Toten-
buches aus der Mitte des 12. Jahrhunderts lesen wir zum 21. No-

vember: «Victor Gur(iensis) episc(opus) obiit, qui Gacias con-

s® Necrologium Curiense ed. W. v. Juvalt 1867 S. 49: «et unum hospitale in honorem
S. Petri in Septimo monte construxit, ex quo plenum servitium eisdem fratribus per
singulos annos dare instituit.» Da ein Jahrzeitbuch keine Abhandlung moderner
Archäologen oder Historiker ist, konnte man aus dem construxit nicht schließen, daß

vorher kein Hospiz da war. Vgl. Bündner Monatsblatt 1942 S. 54-55 (betr. Agatha-
kapelle).

2« Poeschel III. 237-238.
" JHGG 44 (1914) 255-256, 260-261, 264-266.
s» BUB I. S. 44-45, 58.
s** Rätische Pfarreien 455-456.

62



struxit.»* Diese Notiz geben sowohl der Marienberger Chronist
Goswin und der Liber de feodis aus den 2. Hälfte des 14. Jahrhun-
derts wie auch der Churer Bischofskatalog von 1388 weiter, nicht
ohne der Eltern dieses Bischofs zu gedenken, die Zacco und Episco-
pina (bzw. Episcopia) hießen: «illi ambo genuerunt Victorem
episcopum memoratum, qui Cacias construxit».' Es ist dies also

der gleiche Churer Oberhirte, der als Urenkel des Spitzenahnen
(clarissimus proavus) aufeinem Grabstein mit dem Titel : «Domnus
Vector Episcopus» überliefert und auf den Anfang des 8. Jahrhun-
derts anzusetzen ist.®

Zur Orientierung fügen wir hier die Genealogie der Victoriden
bei:«

proavus clarissimus 6. Jahrhundert

I
N
I

Zacco verehelicht Episcopina

Victor, Bischof von Chur Jactatus verehelicht Salvia

Vigilius Bischof v. Chur Victor Präses verehelicht Teusinda

Tello Bischof von Chur 765 Zacco Jactatus Vigilius Salvia

Victor Teusinda Odda

Die genannten drei Texte der 2. Hälfte des 14. Jahrhunderts,
die wohl auf eine einzige Urquelle zurückgehen, fügten noch wei-
teres zur Charakteristik des Gründer-Bischofs hinzu:

* Necrologium Curiense ed. W. v. Juvalt 1867 S. 115. Die erste wegweisende Arbeit'
über Cazis, besonders rechtshistorisch, stammt von E. Meyer-Marthaler in der Fest-
Schrift Nabholz 1944 S. 2-11, die heute noch wertvoll ist.

® Meyer-Marthaler E., Der Liber de feodis und der Churer Bischofskatalog von 1388.
Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 45 (1951) 50, 56-57.

' BUBI. S. 8-9 Nr. 11.
* Zeitschrift für Schweizerische Geschichte 19 (1939) 342-348.

63



«cuius spirituaiis pater Pascalis episcopus fuit.» Pater spiritual«
war im Frühmittelalter der Taufpate oder auch der Seelenführer.

Gregor von Tours j 594) erzählt uns in seiner Frankengeschichte,
wie Bischof Magnericus von Trier den Sohn des Königs Childebert,
mit Namen Theodobert, aus der Taufe hob und daher auch als

dessen Vater galt. Deshalb wurde er angesprochen: «O sanctus sa-

cerdos, scio enim, te patrem communem cum rege esse filio eiusV
Offensichtlich gab es einen pater carnalis und einen pater spiritua-
Iis. Um die Mitte des 5. Jahrhunderts lebte in Vienne Bischof Ma-

mertus, dessen Nachfolger Avitus in einer Homelie sagte: Praede-

cessor meus et spirituaiis mihi a baptismo pater Mamertus sacer-

dos, cui ante non paucos annos pater carnis meae accepta, sicut deo

visum est, sacerdotii tempore successit, totas in ea quam supra
diximus vigiliarum nocte sancto paschae concepit animo etc.® Auch

hier wieder der pater spirituaiis. Daß darunter auch ein Seelenfüh-

rer verstanden werden kann, belehrt uns Abt Anastasius von Sinai,

der nach 600 starb und die Mahnung gab: «Si inveneris hominem

spiritualem peritum, qui possit tibi mederi, citra pudorem et cum

fide confitere ei peccata tamquam Domino et non homini.»' Der

974 verstorbene Bischof Rather von Verona spricht ausdrücklich

von einem connubium non carnale, sed spiritale und betrachtet alle

weiblichen Mitglieder seiner Diözese als seine spiritales filiae.® Auch

sonst liegen noch viele Belegstellen für diese Deutung vor, so daß

man sagen kann und muß, daß Bischof Pascalis der geistliche Er-

zieher des späteren Bischofs Victor war, mit andern Worten, daß

er am bischöflichen Hofe in Chur auferzogen und gebildet wurde,

wie wir dies ja auch vom Alemannen Otmar, dem späteren Begrün-
der des sanktgallischen Klosters wissen.®

Im späten Mittelalter, zumindest um die Wende des 15. zum

16. Jahrhundert, verstand man das pater spirituaiis nicht mehr

® Buchner II. S. 214, 244.
® MGH Auetores antiquissimi VI. 2 (1883) 110.

Kirch C., Enchiridion Fontium Historiae Ecclesiasticae antiquae, 1923, S. 611, Nr,

1107 (lat. und griechisch).
® Weigle Fritz, Die Briefe des Bischofs Rather von Verona, 1949, S. 79, 89.
® Näheres über die ganze Frage und die Victoridengenealogie in der Zeitschrift für

Schweizerische Geschichte 19 (1939) 342-348. Zur Erklärung der Episcopina siehe

auch Siegwart J., Die Chorherren und Chorfrauengemeinschaften vom 6. Jh. bis 1160.

1962 S. 50-52. - Nicht hierher gehört das Problem des Zölibates in dieser Zeit, wozu

die Lex Romana Guriensis ed. E. Meyer-Marthaler, 2. Aufl. 1966, S. 213, zu ver-

gleichen ist, dazu Resch W., Frühchristliche Zeugnisse, 1965, S. 47.

64



und machte daraus den Vater des Gründerbischofs Victor und
sah auch des letzteren Mutter als mitbeteiligt an. Das verrät
uns eine Inschrift, die anläßlich des gotischen Umbaues der
Klosterkirche von Cazis (vollendet 1504) entstanden ist und
lautet: «Victor Episcopus Curiensis una cum matre sua fundator
hius monasterii et cum eo Paschalis, Episcopus Curiensis, genitor et
antecessor eius.» Daß diese Inschrift nicht etwa früh- oder hoch-
mittelalterlich ist, hat man schon längst an deren Ausdrucksweise
erkannt."

Der erste Chronist, der von dieser verlorengegangenen Inschrift
berichtet, ist Kaspar Bruschius in seinem 1549 zu Nürnberg er-
schienenen Werke: Magni Operis De Omnibus Germaniae Episco-
patibus Epitomes (S. 23 und 23 b). Er bietet uns den Churer Bi-
schofskatalog, erwähnt Bischof Paschalis, in dem er einen Bregenzer
Grafen sieht, gedenkt dessen Esopeia und deren Sohn Bischof Vic-
tor, fügte aber noch hinzu: «Abbatissa legitur fuisse Domina Ves-
pula, Paschalis Episcopi ex Esopeia coniuge filia, cuius soror Vrsi-
cina eiusdem loci monialis fuit.» Dabei setzte Bruschius die Grün-
dung von Cazis auf 760 an und berichtet, Bischof Victor sei in Cazis

begraben worden, um uns dann den Text der Inschrift zu über-
liefern. Nur zwei Jahre nach diesem Opus erschien 1551 in Ingol-
Stadt das neue große Buch von Bruschius: Monasteriorum Ger-
maniae Praecipuorum ac maxime illustrium Centura Prima, in dem
der Verfasser über Cazis die gleichen Nachrichten wie vorher bietet
(S. 37b und 38). Neu ist nur, daß das rätische Kloster für 12 adelige
Töchter gegründet worden sei. Auch habe Bischof Victor alle
Güter, die Paschalis im Domleschg besessen habe, geerbt. Diese
Meldung will Bruschius aus der großen Gründungsurkunde ge-
schöpft haben (ut est in uetustissimo et maxime prolixo fundationis
Katziensis Diplomate).

Es ist schwer zu sagen, was von diesen Mitteilungen Vertrauens-
würdig sein könnte. Der unstete böhmische Poet und Historiograph,
der 1518 geboren und 1559 umgebracht wurde, war tatsächlich
1547 in Lindau Schulmeister und besuchte 1548 Graubünden. Mit
dem Fundantionsbericht meint er wohl eine der drei Victoriden-
texte des 14. Jahrhunderts (Bischofskatalog, Liber de feodis, Goswin-

Egli E.j Dig christlichen Inschriften der Schweiz vom 4.-9. Jh., 1895, S. 42. Dazu
Bündner Monatsblatt 1940 S. 329-337 über die Malereien von Cazis.

65



Chronik). Die Nachrichten über Vespula und Ursicina dürften aus

dem 15. Jahrhundert stammen, an dessen Ende ja auch die Inschrift
entstanden sein wird. Nach allem erhärtet sich auch hier die be-

kannte Charakteristik von Bruschius als Chronisten, daß er zwar
ungemein fleißig und interessiert war, deshalb auch Schriften be-

nützte, die uns heute verloren gegangen sind, daß er aber zu leicht-

gläubig und zu unkritisch vorging."
Die Nachrichten, die Bruschius aus spätmittelalterlichen Quel-

len zusammentrug, übernahm dann Ulricus Campell für seine

um 1574 entstehende Bündnergeschichte, in der er schrieb: «Eius
coenobii fundatores fuerunt iste Paschalis episcopus et eius filius

Victor, successor patris in episcopatu. Prima eiusdem abbatissa

legitur fuisse domina Vespula, Paschalis episcopi ex Esopeia con-

juge filia, cuius soror Ursicina eiusdem loci monialis fuit.» Von

Campell ging dann die Darstellung in die späteren Chronisten
über."

Wir müssen uns mit ihr nicht mehr beschäftigen, denn es ist ja
deutlich geworden, wie aus den klaren Texten irrige Schlüsse ge-

zogen wurden. Was noch zu klären ist, das betrifft Vespula und

Ursicina, denn es kann ja auch in spätmittelalterlichen Nach-
richten altes Traditionsgut weiterleben. Die beiden Töchter sollen

oder können erklären, warum gerade ein Bischof eine Frauen-

gemeinschaft gründete. Tatsächlich ist es ein Charakteristicum des

Frühmittelalters, daß König und Fürsten mit Hilfe ihrer Töchter
solche Institutionen ins Leben riefen. Die fränkische Königin Rade-

gunde gründete im 6. Jahrhundert ein Kloster bei Poitiers, trat
selbst in dieses ein, das Agnes zur Äbtissin erhielt." Hilda aus der

northumbrischen Königsfamilie richtete um die Mitte des 7. Jahr-
hunderts das Doppelkloster Streameshalch ein, das sie selbst als

Äbtissin regierte. Die Schwester und die Frau des Königs Ine von
Wessex (688-725) nahmen den Schleier und traten ins Kloster

Barking an der Themse ein." Die Frauenkonvente von Straßburg

Art. Bruschius von Horawitz in der Allgemeinen Deutschen Biographie 3 (1876) 453-
455.

12 Campelli U., Historia Raetica 1 (1887) 86-87, von wo die Nachricht in die späteren
Chroniken überging, so Sprecher F., Pallas Rhaetica 1617 S. 53, und Eichhorn A.,

Episcopatus Guriensis, 1797, S. 343.
i® Lexikon für Theologie und Kirche 8 (1963) 963.
i* Schnürer G., Kirche und Kultur im Mittelalter 1 (1924) 278.

66



und auch von Hohenburg sind von Fürstentöchtern Ende des 7.

bzw. Anfang des 8. Jahrhunderts gegründet worden." Wie be-

kannt, gründete Ludwig der Deutsche um die Mitte des 9. Jahr-
hunderts das Fraumünster in Zürich, dessen erste Äbtissin Hilde-
gard, seine Tochter, ward®

Vespula und Ursicina sind in der Genealogie der Victoriden,
soweit wir sie aus den Dokumenten des 8.-14. Jahrhunderts kennen,
nicht nachzuweisen. Sie sind sicher keine Töchter des Bischofs
Paschalis, der ja nur durch ein Mißverständnis zum Familienvater
gemacht wurde. Sie könnten aber gleichwohl irgendwie im engeren
oder weiteren Sinne mit der Victoridenfamilie verbunden gewesen
sein. Man darf sie aber kaum als Äbtissinnen bezeichnen, denn sie

fehlen in der betreffenden Liste der Karolingerzeit (siehe S. 71).
Sie könnten aber doch bei der Gründung oder bei der ersten An-
laufszeit des Goenobiums eine Rolle gespielt haben.

Das trifft aber nur zu, wenn jene spätmittelalterliche Nachricht
einen historischen Kern besitzt. Das wäre möglich, denn die Namen
weisen in dieser Richtung. Ursicina ist ein typischer Name des

rätischen Frühmittelalters. Cazis zählte in karolingischer Zeit drei
Nonnen dieses Namens. Am meisten gibt Vespula zu denken. Die
römische Antike kannte verschiedene Persönlichkeiten, wie den
Dichter Vespa, dann Vespa Terentius, Vespasius Pollio und seine
Tochter Vespasia Polla, die Mutter des Kaisers Vespasian." Eine
oberitalienische Inschrift belegt den Namen Vespa. Der Ortsname
Vespolate im Gebiete von Novara wurde in lokaler Aussprache
Vespulà genannt. Aber ein eigentliches Cognomen Vespula wird
durch eine Inschrift aus Verona bezeugt." Der Name könnte also
ein lateinisches Cognomen sein, das bis in das rätische Frühmittel-
alter fortlebte. Solche Namen von römischen Kaisern haben sich ja
in einiger Anzahl im churrätischen Onomastikon des frühen Mittel-
alters erhalten, worauf noch zurückzukommen ist.*® Aber in unserer
Zeit des 8.-10. Jahrhunderts finden wir den Namen Vespula nicht
in den Libri Confraternitatum von Reichenau, St. Gallen und Pfä-

" Lexikon für Theologie und Kirche 1 (1957) 1015 und 7 (1962) 1096-1097.
Hauck A., Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1912) 820.

" Paulys Realencyclopädie des classischen Altertums V. A, 2 (1934) 710 und VIII. A, 2

(1958) 1705-1711.
^ Rohlfs G., Studien zur romanischen Namenkunde, 1956, S. 166, mit Quellenangaben.
^ Huber K. in Vox Romanica 23 (1964) 242-243.

67



fers, obwohl hier an die 40 000 Namen überliefert sind. Wir suchen

vergebens in den Verbrüderungsbüchern von S. Salvator in Brescia

und von St. Peter in Salzburg. In den Urkunden Churrätiens und
in den Dokumenten von St. Gallen läßt sich auch keine Vespula
ausfindig machen. Der Name steht vollständig isoliert da. Ihn zu

erfinden wäre fast eine Kunst gewesen, die nur einem Philologen
und Historiker des 19./20. Jahrhunderts hätte gelingen können. So

fragt man sich daher, ob nicht doch in diesem Namen-Paar Vespu-
la-Ursicina ein geschichtlicher Hintergrund steckt. Wir können die

Frage nur stellen, nicht aber sicher beantworten.
Der erste urkundliche Beleg, der für Cazis in Betracht kommt,

findet sich im sogenannten Testament von Bischof Tello von
Chur aus dem Jahre 765, in dem Grundbesitz in der Gegend von

Brigels-Danis an ein Gut einer Äbtissin angrenzt: confinientem ad

abatissae. Der Passus findet sich im eigentlichen Urbar, das schon

zu einer Urkunde des Präses Victor aus der 1. Hälfte des 8. Jahr-
hunderts gehören kann.Seit F. Purtscher sahen die Forscher all-

gemein hier Grundbesitz des Frauenklosters Cazis und vermuten da-

her eine Dotation der Victoridenfamilie auch in dieser Gegend.-'
Der geschichtliche Hintergrund und die geographische Nähe spre-
chen durchaus für Cazis, obwohl an sich auch Mistail in Erwägung
gezogen werden konnte.

Der Ort des frühen Klosters war nicht am heutigen Platze

im Dorfe, sondern nordwestlich davon, wo heute noch der Name
Claustra vedra daran erinnert. Vermutlich wurde das Kloster nach

dem Brande von 1369 in das Dorf verlegt.^ Die heutige Bezeich-

nung Cazis für das Dorf ist eine jüngere Bildung, älter ist die ro-
manische Form Cazas, die aus dem lateinischen Worte cattia
Schöpflöffel, hier im Sinne einer geschützten Mulde, entstanden
ist.23

Da der Bischof das Kloster gründete, war es auch ein bischöf-
liches Kloster. Das ergibt sich aus späteren Rechten des Bischofs im

14./15. Jahrhundert.^ Wir besitzen aber einen frühen Anhalts-

2» BUB I. s. 18 z. 17.
2* Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden 41 (1911) 17 und 69

(1939) 127.
Schubert W. im Bündner Monatsblatt 1958 S. 341-357.
Planta-Schorta, Rätisches Namenbuch 2 (1964) 86, 653.

2* Muoth J. C., Ämterbücher des Bistums Chur, 1898, S. 73.

68



punkt dafür in der Klageschrift des Bischofs Victor an Kai-
ser Ludwig den Frommen. Das Dokument datiert vom Juni 823
oder dann 824/825A® Darin beklagte der Oberhirte seine Verluste:
Monasteria similiter quinque, ex quibus duos tantum ad nutrien-
dum habemus puellarum. Somit verlor der Bischof auch zwei
Frauenklöster. Schon das Bündner Urkundenbuch vermutete hier
Cazis und Mistail. An Schanis darf man kaum denken, da es erst

gegründet war, zwischen 806/807 und 823, und zwar von Hun-
fried, Graf von Rätien, weshalb es ja von Anfang im Staatsbereich
stand.2® Müstair kommt nicht in Betracht, da es damals ein Man-
nerkloster war." Schon die geographische Nähe von Cazis und
Mistail spricht für ihre Erwähnung.

Was für eine Regel befolgte Cazis von Anfang an? Belegen die
Bezeichnungen abbatissa und monacha ein Benediktinerinnen-
kloster? Wohl gab es in Italien einzelne BenediktinerklösterJ®
aber die italienischen Abteien hatten im 8-/9. Jahrhundert noch
keine Besitzungen im rätischen Räume. Sie drangen erst um die
Mitte des 8. Jahrhunderts bis an den Fuß der Alpen, so S. Salvator
und Julia in Brescia (753) und das Monasterium S. Ambrosii Maio-
ris in Mailand (789).®" Heute ist klar, daß das eigentliche Benedik-
tinertum, also die genaue Verpflichtung auf die Regula Benedicti,
erst um 700 in England aufkam und um die Mitte des 8. Jahrhun-
derts in Mitteleuropa den Sieg davon trug. Das sogenannte deut-
sehe Konzil des hl. Bonifatius von 743 erklärte erst das Gesetz des
Abtes von Montecassino als allgemein.®" Bekanntlich wurde der
Alemanne Otmar am Hofe des Praeses Victor erzogen und ge-
bildet und hat dann 718 das Kloster St. Gallen gegründet. Aber
nicht etwa Otmar brachte von Chur her die Benediktinerregel,
sondern erst um 747 Pippin.Zur Zeit der Gründung von Cazis
gab es also in Rätien keine rein monastische Gemeinschaft. Damals

^ BUB I. S. 39 Nr. 46; dazu Clavadetscher in der Zeitschrift für Rechtsgeschichte, Ka-
non. Abt. 70 (1953) 46-111, bes. 61.
Meyer-Marthaler E. in der Festgabe Nabholz 1944 S. 22-33, bes. 24-25.

*' Büttner-Müller in der Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956) 12-84.
Benedicti Regula ed. R. Hanslik, 1960, S. XXII ff".

" Kehr F., Italia Pontificia 6 (1913) 87, 320.
Hallinger K., Papst Gregor der Große und der hl. Benedikt. Studia Anselmiana 42
(1957) 231-316, dazu Hallinger K. in der Bonifatius-Gedenkgabe 1954 S. 340-347.
MGH SS. rer. merov. 4 (1902) 320. Zum Ganzen jetzt Duft J., Sankt Otmar 1959
S. 73 f.

69



war auch sonst noch die Regula mixta, das heisst meist eine Kom-
bination von Kolumban und Benedikt, in Brauch, was in einzelnen
Klöstern noch bis in die 2. Hälfte des 8. Jahrhunderts dauerte. So

ging Remiremont erst 817 zur reinen Benediktinerregel über.^
Es mögen aber Einflüsse frommer Frauen der churischen Bi-

schofsstadt und der Victoridenfamilie (vgl. Episcopina) gewesen
sein, die um 720 in Cazis ein Stift wünschten. Vermutlich kam die

Idee vom Elsaß her. Dort hatte Herzog Adalbert um 720 für
seine Tochter Attala ein weibliches Coenobium unter dem Schutze
des hl. Stephan in Straßburg gegründet. Die erste Äbtissin Attala
war aber in Hohenburg herangebildet worden, wo ihre Tante, die

hl. Odilia (j ca. 720), mit ihrem Vater Herzog Attich ein Kloster
errichtet hatte. Es scheint, daß hier die laus perennis herrschtet-
Ähnlich wie in Hohenburg-Odilienberg eine eigene Ordnung war,
so auch im Nonnenkonvent Pfalzl bei Trier, den die fränkische

Hochadelige Adela (f ca. 735) ins Leben gerufen hatte. Hier
herrschte der sanctus ordo und auch die régula S. Benedicti. Auch
das Kloster Oeren, das die Mutter Adelas eingerichtet hatte, ferner
die Klöster Nivelles und Andenne befolgten eine Mischregel. Erst

gegen Ende des 10. Jahrhunderts geschah in Pfalzl unter der Äbtis-
sin Ruothild, die als non monialis, sed canonica charakterisiert wird,
das eigentliche Kanonissenstift, also in der Zeit, in der überhaupt
das Kanonikerwesen zur großen Blüte gelangtet"

2. Dz« TTozzwzz/h/zR«

Im Codex der sanktgallischen Verbrüderungen finden wir die

«NOMINA SOROR(UM) DE CACZES» eingetragen. Die Liste

datiert aus dem 9. Jahrhundert und ist wahrscheinlich erst gegen
Ende des Säkulums eingeschrieben oder kopiert worden. Die St.

Galler begannen aber ihre Verbrüderungen schon vorher, da Rei-

chenau sich bereits im Jahre 800 mit dem Steinachkloster verband.

Prinz Fr., Frühes Mönchtum im Frankenreich, 1965, S. 142. Hlawitschka E., Studien

zur Äbtissinnenreihe von Remiremont, 1963, S. 34-35.
33 Prinz 1. c. S. 106 Anm. 100; dazu Lexikon für Theologie und Kirche 1 (1957) 1015

und 7 (1962) 1096-1097.
34 Semmler T. in der Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, Kanon. Abt.

85 (1968) 425-429.

70



Disentis trat 846 in Verbindung mit der Otmarsabtei (Piper S. 140,

142). Nach der grundlegenden Einteilung des St. Galler Codex von
Paul Piper umfaßt die Liste von Cazis die Kolonnen 298 und 299.

An der Spitze stehen untereinander die drei Äbtissinnen:
«Waldrada ab(battissa), Calumniosaab(battissa), Oportuna ab(ba-
tissa).» (Piper S. 92.)

Die drei Äbtissinnen besagen, daß schon ein organisiertes
Kloster da war, dem bereits drei Oberinnen vorstanden. Der St.
Galler Codex zählt gerne an der Spitze die bisherigen Leiter der
Kommunität auf, so beim Kloster Weißenburg, wo die Abtsbischöfe

vonjustolfus (797) bis Grimald (861) erwähnt werden, obwohl das

Kloster schon um 630 gegründet und 728 von Pirmin erneuert wor-
den war (Piper S. 71). Bei Gengenbach werden zwei Äbte aufge-
zählt, und doch war das Kloster schon 727 errichtet (Piper S. 75).
Es ist also nicht gesagt, daß Waldrada die erste bekannte Äbtissin
war. Aber es scheint doch, daß mit ihr zumindest eine neue Periode
begann, denn die Verbrüderungen nennen gerne bei Klöstern, die
im 8. Jahrhundert gegründet wurden, den ersten großen Organisa-
tor, nicht aber den ersten Initianten. So wird bei St. Gallen Abt
Otmar und nicht St. Gallus an die Spitze gestellt, ebenso bei Disen-
tis Bischof Ursizinus und nicht St. Sigisbert (Piper S. 170, 173).

Suchen wir nun aus dem Charakter der drei Äbtissinnen ihre
Herkunft zu erschließen.

Der Name der ersten Äbtissin Waldrada ist eindeutig ger-
manisch. Im 8-/9. Jahrhundert werden Wohltäterinnen dieses Na-
mens in den Urkunden und Dokumenten der Klöster Reichenau,
St.Gallen und Brescia genannt (Aug. 35, 20; Sang. 12, 27; Wart-
mann I. S. 28, 149; II. 381 ; Valentini S. 3, 54, 57). Selbst Echter-
nach kennt 786/87 eine dem Kloster ergebene Waldrada (Wampach
C., Geschichte dei Grundherrschaft Echternach im Frühmittel-
alter, 1930 S. 163). Doch müssen wir nicht so weit gehen, denn in
Meran an der Grenze Rätiens hatte eine Frau Waldrada 857 Be-

Sitzungen (BUB I. S. 59). Wir haben es also mit einem sehr verbrei-
teten Namen zu tun (Förstemann Sp. 1510; Bruckner 316). Ver-
mutlich war unsere Äbtissin germanischer Herkunft, wenn nicht, so

zeigt der Name wenigstens Vorliebe für germanische Benennungen.
Die zweite Äbtissin hieß Calumniosa, im Gegensatz zu Wald-

rada ein seltener Name, dem wir weder in den reichen Listen der

71



frühmittelalterlichen Verbrüderungen noch in den churischen oder

sanktgallischen Quellen belegt finden. Gregor von Tours (f 594)

erzählt uns indes von einem Calumniosus, der den Beinamen Agila
trug und Herzog in südfränkischem Gebiete war, aber von König
Gunthram abgesetzt wurde (Buchner, Bd. II. S. 202 zu VIII. 30).
Das Adjectiv calumniosus bedeutet im späten Latein «beleidigend»,
in der mittelalterlichen Sprache einen «Angeklagten» oder auch

das «Object eines Streites». Diese letztere Bezeichnung dürfte ur-

sprünglich diesem Namen zu eigen gewesen sein (Niermeyer J. F.,

Mediae Latinitatis Lexicon Minus, Fase. 2 (1955), 116).
Auch der Name der dritten Oportuna war wenig verbreitet.

Allerdings gab es eine Äbtissin dieses Namens im Kloster zu AI-
menèches bei Séez, gestorben um 770, die den Ruf einer Heiligen
hatte. Auch ihr Bruder Chrodegang von Séez trug zu ihrem Be-

kanntwerden bei (Lex. f. Theologie und Kirche 7 (1962) 1180).
Ebenso hieß der erste Abt des vom Bayernherzog Odilo j 748) ge-

gründeten Klosters Mondsee Oportunus. Wie es scheint, ging die

monastische Zündung zu diesem Kloster von St. Peter in Salzburg
aus (Pfaff C., Scriptorium und Bibliothek des Klosters Mondsee

1967, S. 12-15). Der Mondseer Gründerabt erscheint im Reichen-

auer Klosteralbum als «Oportunus abba» (Aug. 108, 18), genau so

wie auch unsere Äbtissin im St. Galler Buch als «Oportuna ab-

(batissa)» eingetragen ist. Die klassische Form mit dem doppelten

p findet sich also in beiden Quellen noch nicht, die karolingische
Renaissance hatte sich hier noch keinen Eingang verschaffen
können.

Unter der Äbtissin Opportuna wird der Konvent, der nun im

St. Caller Codex folgt, gelebt haben. Die Kolonnen sind nicht nach

Viventes und Defunctae angeordnet, wenigstens läßt sich dies in

keiner Weise irgendwie erkennen. Die Liste zählt die Mitglieder
auch nicht alphabetisch noch nach einem andern irgendwie er-

kennbaren Prinzip auf. Doch ist es naheliegend, daß die Schwestern

nach dem Eintritt in das Coenobium, also nach der Profeß einge-

tragen sind. Das ist auch anderwärts der Fall gewesen (Schmid K.

in Quellen und Forschungen aus ital. Archiven und Bibliotheken
47 (1967) 44 über Nonantula). Das deckt sich nicht genau mit dem

Geburtsalter, da im frühen Mittelalter, nicht wie heute, auch ältere

Personen leichter ins Kloster eintraten. Doch wird man im allge-

72



meinen sagen, daß am Anfang des Verzeichnisses wohl die älteren
Schwestern zu finden sind.

Die Liste des Konventes beginnt mit «Januaria mo(nacha)».
Der Name erklärt sich aus der Erinnerung an den hl. Januarius von
Neapel, dessen Ruhm schon eine legendarische Passio des 6./7.
Jahrhunderts verbreitete (Lex. f. Theologie und Kirche 5 (1960)
872-873). Daher kommen auch die Namen Januarius (nicht Ja-
nuaria) in den Klöstern Nonantula und Brescia in frühmittelalter-
licher Zeit vor (Valentini S. 31, über Nonantula siehe Schmid K.
in Quellen und Forschungen aus ital. Archiven, Bd. 27 (1967),
S. 37, 46, 53, 60). Aber selbst in Pfäfers gab es im karolingischen
Kloster einen MönchJanuarius (Aug. 56, 34 398, 37).

Auch der folgende Name «Columba mo(nacha)» dürfte
hagiographisch zu erklären sein. Schon in einer Urkunde von 660

erfahren wir, daß der Leib der hl. Columba bei der Stadt Sens be-

graben war. Ihr Kult nahm sehr zu, auch der hl. Beda ("j" 735)
zollte ihr Lob (Martyrologium Romanum 1940 S. 611 Propy-
laeum ad Acta Sanctorum Decembris). Pfäfers besaß um 880 in der
Klosterkirche und um 900 in der Leutkirche mehrere Reliquien
(Perret F., Urkundenbuch der südlichen Teile des Kantons St.Gal-
len 1 1961 51-52, 63). In Spiez hatte St. Columba eine Kapelle, die
wohl aus dem 8./9. Jahrhundert datiert (Schweiz. Zs. f. Geschichte
19 (1969) 289-290). Eine Nonne in Brescia trug den Namen Co-
lumba (Valentini S. 43). In späterer Zeit erscheinen Wohltäterin-
nen dieses Namens in Reichenau und Pfäfers (Aug. 405, 11; Fab.
91, 5; 108, 2; 139, 10). Auch die männliche Form Columba kann
eingewirkt haben. Wir kennen den hl. Columba (f 597), den Stifter
des Klosters Hy. Im Tello-Testament von 765 begegnet uns ein
spehaticus im Gebiete von Sagens mit dem Namen Columba (BUB
I. 17). Auch Columban von Bobbio (f 615) kann mitgespielt haben,
weshalb die Columba-Kapelle in Spiez später dem hl. Columban
geweiht erscheint.

Die dritte Nonne der Liste hieß: «Exuperia mo(nacha)».
Es gab verschiedene Heilige dieses Namens (Martyrologium Ro-
manum 1940, S. 628). Es könnte auch der hl. Exuperius Einfluß ge-
habt haben. Gregor von Tours (f 594) erwähnt einen Bischof Ex-
superius von Toulouse, den er als exemplarischen Oberhirten cha-
rakterisiert (Buchner I. S. 96). Pfäfers besaß um 880 Reliquien

73



sancti Exuperii (Perret 1. c. S. 51). Disentis wies in seinen Mönchs-
reihen des 9. Jahrhunderts einen Mönch Exuperius auf (Aug. 63,

34). Immerhin existierte auch in Pfäfers im späten Frühmittelalter
eine Wohltäterin (Exoperia (Fab. 141, 8). Sonst aber vermissen wir
den weiblichen Namen, findet er sich doch weder in den Listen von
Brescia noch in den Dokumenten von Reichenau noch auch in den

sanktgallischen Urkunden.
Auf die drei lateinischen Namen folgen zwei germanische, zu-

erst «Uuinigunda mo(nacha)». Im Reichenauer Verbrüde-
rungsbuch begegnen uns nur noch Winigung (Aug. 517, 20) und
Winichund (Aug. 505, 5 b). Selbst Förstemann kann nur diese drei

Belege anführen (Sp. 1614). Piper liest im Register (S. 531) Wini-
gauda, was jedoch nach Ausweis der Photokopie irrig ist. Das würde
an Winigaudus erinnern, ein Name, der uns in Lyon im 9. Jahr-
hundert zweimal belegt ist (Aug. 368, 33 und 370, 25).

In der Ordnung des Konventes von Cazis folgt darauf «Agi-
lind a mo(nacha)». Der Name begegnet uns bald darauf noch

zweimal in der Form von «Agilenda mo(nacha)». Es gab also drei
Nonnen dieses Namens in dem Domleschger Coenobium. Wir ün-
den den gleichen Namen noch in Brescia (Valentini S. 12) und Pfä-

fers (Fab. 19, 15). In etwas geänderter Form kann Agilinda auch in

Freising und Reims, in Trier und Regensburg nachgewiesen wer-
den (Förstemann S. 23).

Der Name des folgenden Konventmitgliedes «Ursicina mo-
(nacha)» begegnet uns noch zweimal in unserer Liste von Cazis.

Wir finden den Namen in karolingischer Zeit in den Frauenklöstern
Müstair (Fab. 158, 14) und Schanis (Sang. 109, 13). Zahlreiche
Wohltäterinnen im Umkreis von Pfäfers, auch im Gebiete von

Ilanz, hießen Ursicina oder Orsicina (Fab. 12, 5; 16, 28 usw.). Als

ein früher Beleg, wohl aus dem 4. oder 5. Jahrhundert, darf die

Grabinschrift der Ursicina genannt werden, die auf dem Friedhof

von St. Mathias in Trier gefunden wurde (Reusch W., Frühchrist-
liehe Zeugnisse im Einzugsgebiet von Rhein und Mosel 1965, S. 31-

32). Verbreiteter war die männliche Form Ursicinus. Für den Ana-

tolier Ursicinus wurde eine Grabinschrift in griechischen Buch-

staben verfaßt, die in St. Maximin in Trier gefunden wurde. Der

Beiname Anatolier kann sowohl die Heimat oder auch Handels-

beziehungen mit Kleinasien bedeuten. Eine rein lateinische In-

74



schrift des 5. Jahrhunderts vom neuen Friedhof von St. Paulin in
Trier ist einem fünfzigjährigen Christen gewidmet (Reusch, Früh-
christliche Zeugnisse Le. S. 35-36, 178-179). Gregor von Tours
(1 594) bezeugt zwei Erzbischöfe dieses Namens, den einen in Ra-

venna, den andern in Cahors (Buchner I. 356 II. 68, 188). Zu An-
fang des 7. Jahrhunderts ist der Gründung von St. Ursitz zu nen-
nen. Nach dem Testamente von Tello 765 lebte im Sagenser Gebiet
und im Schanfigg ein Ursecenus, letzterer in hoher Stellung (BUB
I, 16, 23, dazu Register S. 449). Auch Abtsbischof Ursicinus, der
Gründer von Disentis um die Mitte des 8. Jahrhunderts, darf ge-
nannt werden (JHGG 61 (1931) 59). Im Gebiete der akratischen
Gerichtsstätte Rankweil war Ursicinus ebenfalls heimisch (Wart-
mann I., S. 177, 228, 282 usw.). Selbst bei der romanischen Bevöl-
kerung des Salzburger Gebietes treffen wir einen Ursisinus (Necro-
logia II. 23 col. 58, 38). Unsere Ursicina von Cazis muß nicht eine
Rätoromanin gewesen sein, doch ist dies weitaus das nächstlie-
gende.

Wiederum einen rätisch-romanischen Namen trägt «Uigilia
mo(nacha)» und zwei ihrer Mitschwestern. Geradezu zahlreiche
Wohltäterinnen dieses Namens bietet die Confraternität von Pfä-
fers (Fab. 120, 29; 124, 18 usw.), auch solche aus der Foppa oder
Tobrasca (Fab. 141, 8 und 142, 3). Aufdie Verbreitung des Namens
dürfte der weit häufigere Name Vigilius eingewirkt haben. Es sei

erinnert an Bischof Vigilius von Trient im 5. Jahrhundert, den
Schutzpatron dieses Territoriums, das ja bis an die Grenzen der
Raetia prima ging. Nicht umsonst besaß Pfäfers von seinen Reli-
quien (Perret 51, 62). Zu Anfang des 8. Jahrhunderts regierte in
Chur Bischof Vigilius, der Neffe des Gründers von Cazis. So begrei-
fen wir, daß in den Libri Confraternitatum und in den sanktgalli-
sehen Urkunden Vigilius ungemein viel zu finden ist. (JHGG 61

(1931) 37-40, 44, 47, 59. BUB I. S. 4-50 und Huber S. 250).
Der folgende Name der Liste «Aureuera mo(nacha)» läßt

sich in den Verbrüderungsbüchern ebensowenig nachweisen wie in
den churisch-sanktgallischen Urkunden. Hingegen kann man dort
Personennamen antreffen, die auch mit aurum Gold gebildet
sind. So finden wir in Brescia Aureverga und Auriberga (Valentini
S. 20, 114) und im Reichenauer Buch Aurivandulu und Aurwan-
dalo (Aug. 300, 37 und 306, 11). Hierher gehört auch der Name

75



Aurifusus (Aug. 300, 32). Es handelt sich hier um Namen des italic-
nischen Raumes (unsicher jedoch Aug. 306, 11). Bemerkenswert
ist die hl. Aurea, die eine Basilika in Ostia besaß, die Papst Ser-

gius I. (687-701) erneuerte. Das Martyrologium von Usuard (f ca.

875) nennt uns eine hl. Aurea, die Äbtissin zu Paris war (Martyrolo-
gium Hieronymianum ed. Delehaye-Quentin 1931, S. 264, 321 und

Martyrologium Romanum 1940, S. 356-357, 435). Aurea war umso
verständlicher, als man hier leicht einen christlichen Deutungs-
namen machen könnte, im Sinne Aurea die Goldene. So läßt
sich dann auch Aurevera in Cazis als die Aurea vera - die wahrhaft
Goldene erklären.

Ebenso interessant ist der Name : «Rachel mo(nacha)», der

auch sonst in damaliger Zeit in Frauenkonventen beliebt war, so in

Faremoutier (Aug. 8, 2: Rachel oblata) und in Schänis (564, 3).

Wohltäterinnen im Umkreis von St. Gallen und auch Pfäfers trugen
diesen Namen ebenfalls (Sang. 89, 33; 133, 21 ; 168, 4. Feb. 121, 4).

Man liebte im Frühmittelalter die großen Persönlichkeiten des

alten Bundes sehr, wie schon die vielen Namen in den Verbrüde-
rungsbüchern zeigen, so Aaron, Abraham, Adam, Eva, David

usw. (Piper im Register, S. 401, 405, 429, 441). Da Jakob, der Ge-

mahl der Rachel, zu den Ahnen Christi zählte, figurierte auch Ra-

chel in altchristlichen Darstellungen (Dictionnaire d'archéologie
chrétienne et de liturgie VII (1927) 2087-2089). Die Erinnerung
an Rachel blieb um so mehr, als sie auch im Neuen Testamente er-

wähnt wird (Matth. 2, 18).
Fast isoliert ist der Name «Materna mo(nacha)». Er

kommt in den Libri Confraternitatum nur noch später bei Pfäfers

vor (Fab. 131, 27). Vermutlich ist dieser Name sehr durch Mater-
nus gefördert worden, der im 9. Jahrhundert in Pfäfers für Wohl-
täter belegt ist (Fab. 128, 18 und 129, 6, dazu 140, 5). Kommt hin-

zu, daß es in den ersten Jahrzehnten des 4. Jahrhunderts zwei Bi-

schöfe dieses Namens gab, in Mailand und in Trier, die sich eines

bedeutenden Rufes erfreuten. Der Kult des Trierer Maternus ist

dort um 760 schon nachzuweisen (Lex. f. Theologie und Kirche 7

(1962) 165-166, Koch M., St. Fridolin und sein Biograph Balther
1959 S. 85, wonach Maternus im 10. Jahrhundert als Petrusschüler

angesehen wurde). Wie Maternus und Materna verhalten sich auch

Materninus und Maternina (Fab. 132, 3 und 61, 9).

76



Nach den vier romanischen Namen, in die noch die biblische
Rachel hineingestellt ist, erscheint wiederum ganz isoliert ein ger-
manischer Name: «Otarda mo(nacha)». Förstermann erinnert
an die Authardis in Lorsch im 8. Jahrhundert und an Otharda 835

im Elsaß (Sp. 195). Nur noch Pfäfers weist später eine Otarda auf
(Fab. 122, 7). In den sanktgallischen Traditionsurkunden, die auch
das süddeutsche Gebiet umfassen, ist nur im 9. Jahrhundert Othard
mehrfach erwähnt (Wartmann I. S. 301, II. 47, 294, 377).

Die drei folgenden lateinischen Namen eröffnet und schließt je
eine «Uigilia mo(nacha)», ein Name, der schon erklärt wurde.
Dazwischen figuriert «Flauia mo(nacha)». So hieß auch noch
ein anderes Konventmitglied von Cazis. Sonst ist der Name selten.
Aus früherer Zeit darf Flavia, die Mutter des hl. Donatus, Bischofs

von Besançon im 7. Jahrhundert, erwähnt werden (Hauck A., Kir-
chengeschichte Deutschlands 1 [1922] 274). Chronologisch später
als unser Beleg von Cazis ist die Reichenauer Wohltäterin Flauia
(Aug. 531, 2). Brescia kennt nur eine Flabia (Valentini S. 57). Zahl-
reich sind jedoch die Flavinus. So finden wir im 8. Jahrhundert einen
Flavinus in St. Gallen (Aug. 52, 4), im 9. Jahrhundert in Müstair
(Sang. 67, 30) und in Pfäfers (Fab. 13, 16) sowie in Murbach (Aug.
171, 11). Urkundlich erscheint auch 807 ein Flavinus in Rankweil
(BUB I. S. 35). Sehr viel wird auch Flavius zu Flavia beigetragen
haben. Der Name wird auf die Beliebtheit und Nachwirkung der
Flavier-Kaiser (69-96) zurückgeführt (Huber 242). Dabei sind aber
als Stützen der Kontinuität auch christliche Träger aus der Zeit der
Völkerwanderung zu erwähnen. Flavius Theoderich war der be-
rühmte Ostgotenkönig. Flavius Felix und Flavius Merobaudes wa-
ren Schriftsteller christlichen Namens (Pirenne H., Geburt des

Abendlandes 1939, S. 370). Ein langobardischer König hieß Flavius
Autaris (Valentini S. 76) Auch Heilige müssen genannt werden.
So finden wir im sogenannten Martyrologium des hl. Hieronymus,
das erst aus dem 6. Jahrhundert stammt, mehrere Flavius, darunter
auch einen Bischof von Nicomedien (Martyrologium Hieronymia-
rum 1931, S. 113, 232, 235, 287, 368). Auch weibliche Heilige mit
Namen Flavia fehlen nicht (1. c. 108, 235, 238, 292). Endlich sind
noch Reliquien des hl. Flavianus zu nennen, die Pfäfers um 880 be-
saß (Perret S. 51). Das Kloster Flavigny war mit Reichenau ver-
brüdert (Aug. 10, 40 und 239-243).

77



Nach den drei romanischen Namen folgt isoliert «Echila mo-
(nacha)». Förstemann (Sp. 28-29) belegt im Frühmittelalter Eg-

gila, Echila und Ekkila und stellt sie zu dem im 7. Jahrhundert
nachweisbaren Frauennamen Agila. Kaufmann FL, Ergänzungs-
band zu Förstemann, 1968, S. 22, spricht den Namen als Kose-

form zu Agi- mit 1-Suffix an. Im 8./9. Jahrhundert begegnen
wir zwei Ekkila im Salburgischen Gebiete. MGH Necrologia 2

(1890), S. 17, 35. Die Form Echila treffen wir erst im 11. Jahrhun-
dert als Name einer Wohltäterin der Reichenau (Aug. 646, 23).

Darauf lesen wir in der Liste «Basilia mo(nacha)», wobei

gegen Ende des Konventes noch eine zweite Basilia folgt. Der

Name figuriert auch im Pfäferser Buch für drei Wohltäterinnen,
von denen eine noch dem 9. Jahrhundert anzugehören scheint

(Fab. 62, 8, dazu 90, 22 und 130, 14). Das gleiche rätische Kloster
zählte noch mehrere Basilia zu seinen Gönnerinnen (Fab. 80, 18;

84, 14; 140, 3). Wie noch in andern Fällen (bei Materna, Ursicina)
ist auch hier der männliche Name wohl entscheidend gewesen. Der

große griechische Kirchenvater des 4. Jahrhunderts, Basilius, Bi-

schof von Caesarea, Förderer des Mönchtums und der Bildung,
Kämpfer gegen den Arianismus, hat seinen Namen auch dem latei-
nischen Abendland tief eingeprägt. Deshalb so viele sonstige Bi-

schöfe dieses Namens. Schon Gregor von Tours (f 594) nennt zwei,

so Basilius von Aix-en-Provence und Basilius von Poitiers (Bucher

I., S. 110, 260, dazu II. 394 über Basil von Caesarea). Daher dann
auch die vielen Heiligen Basilius, Basilia usw., die uns im Martyro-
logium Hieronymianum des 6. Jahrhunderts begegnen (Register
S. 672). In unserer karolingischen Zeit finden wir Mönche dieses

Namens Basilius in Pfäfers (Aug. 57, 3; Fab. 141, 20 und 146, 3)

und in Disentis (Aug. 60, 11 und 63, 33), Wohltäter in Chur (BUB
I. S. 26-27) und Zeugen in Grabs (Wartmann II. S. 22, 75), ferner

Kanoniker in Paris (Aug. 156, 12). Im Reichenauer Album ist sogar
Patriarch Basilius von Jerusalem (821-42) als Freund eingetragen
(Aug. 441, 1).

Wie Rachel, so war auch «Elisabeth mo (nacha) » ein bib-

lischer Name, und zwar ein typisch neutestamentlicher (Luk. 1),

wenn auch schon die Gattin Aarons so hieß (Ex. 6, 23). Der Name

war jedoch im Frühmittelalter selten, ja man kann sagen, der Beleg

von Cazis ist geradezu ein Unikum, denn die Personen dieses Na-

78



mens in den Libri Confraternitatum sind alle späteren Datums
(Sang. 156, 9; Aug. 400, 2; Fab. 123, 18). Elisabeth wird überhaupt
erst seit dem 12. Jahrhundert mehr gebraucht, wie beispielsweise
die Salzburger Totenbücher (MGH Necrologia II. S. 567-568) und
die churrätischen Urkunden (BUB I. S. 253, 269) nahelegen. Etwas
anderes ist natürlich Elis und Elisa, die schon im 9. Jahrhundert
begegnen (Necrologia II. S. 567). Erst die Mystikerin Elisabeth von
Schönau (f 1164) und ganz besonders Elisabeth von Thüringen (f
1231), die 1135 kanonisiert und 1136 feierlich erhoben wurde, ha-
ben den Namen volkstümlich gemacht. Daher sind die im karolin-
gischen Reichsurbar genannten zwei Gotteshäuser in Flims die
Martins- und die Simpliciuskirche, während die erst im 15. Jahr-
hundert urkundlich belegte Elisabethenkapelle nicht in Betracht
fallen kann (BUB I. S. 386, Poeschel IV. S. 9, 14-15). Für Elisabeth
von Cazis war daher nur die Mutter des Täufers maßgebend.

Der romanische Name der «Saluia mo(nacha)» läßt sich
aus dem karolingisch-rätischen Onomastikon erklären. So hieß
schon die Großmutter des Bischofs Tello, die Gemahlin des Jacta-
tus, die Schwägerin des Gründers von Cazis. Die Enkelin dieser
Salvia, die Schwester Tellos, erhielt den gleichen Namen (BUB I.
S. 15). Wohltäterinnen von Pfäfers im 9. Jahrhundert sind hier
ebenfalls zu nennen (Fab. 123, 13 und 141, 9). Daneben weisen
die Verbrüderungsbücher noch ein Dutzend späterer Trägerin-
nen dieses Namens auf. Salvianus findet sich ebenfalls oft, so im
9. Jahrhundert in Pfäfers (Fab. 128, 12), in Schlins (Wartmann
I. S. 248, 255) und im St. Gallener Einflußkreis (Sang. 53, 2).
Zur Erklärung des Namens weist man auf das häufige Vorkommen
von Salvius in oberitalienischen Inschriften (Rohlfs G., Studien zur
romanischen Namenkunde 1956, S. 163). Es ist aber ebenso aufge-
wichtige Bischöfe hinzuweisen, so auf Salvius von Octodurus (5.
Jahrhundert), Salvius von Albi (6. Jahrhundert) und von Amiens
(Ende 6. Jahrhundert), schließlich auch auf Salvius von Valen-
ciennes (8. Jahrhundert), (Lexikon für Theologie und Kirche 9

[1964] 283-284). Für die Salvia in Cazis genügt schon die Tatsache,
daß der Name in der Victoridenfamilie gebräuchlich war. Dies um
so mehr, als Salvia ja auch eine christliche Deutung zuließ, indem
die Trägerin sich als in Christus gerettet betrachten konnte.

Im Katalog von Cazis folgen nicht weniger als vier germanische

79



Namen nacheinander, wobei aber die beiden Agi lend a schon

unter Agilinda berücksichtigt worden sind. Zwischen ihnen lesen

wir «Baltrud mo(nacha)». Wir kennen eine Baldetrudis als

Heilige des 8. Jahrhunderts, ferner eine Baitedrudis im Polyptique
de l'Abbé Irmion und andere mehr (Förstemann Sp. 237). In den

Libri Confraternitatum entdecken wir nur späte Einträge (Sang.

177, 10 Palthruth und Fab. 101, 11 Bellitruda). Eine allzugroße
Verbreitung scheint der Name nicht gehabt zu haben. Der letzte

der vier deutschen Namen ist «Agina mo(nacha)». Einer sol-

chen begegnen wir im 9. Jahrhundert im Buche des Inselklosters

(Aug. 471, 13), später auch einer in Pfäfers (Fab. 126,21). Im räti-
sehen Urkundengebiet von Göfis-Nenzing ist eine uxor Agina 891

nachzuweisen (Wartmann II. S. 285, dazu Heibock, Regesten Nr.

105). Aber auch an andern Orten des Frankenreiches treffen wir

Agina an, so im Polyptique von Irmion, dann 770 in Fulda (Förste-

mann Sp. 37). Im Gebiete von Salzburg wird im 9. Jahrhundert
sowohl eine Egina wie eine Aegina erwähnt (Nécrologie II. S. 11,

38). Vermutlich hat auch hier der männliche Name Agino mitge-
wirkt, der im 9. Jahrhundert in Niederaltaich, Mondsee und Lyon
auftritt (Aug. 98, 28; 108,2; 366, 21). Wir finden ihn aber auch 896

in der Lombardei (Bruckner S. 218). Daher läßt sich die Agina von

Cazis nicht näherhin lokalisieren, der Name war im ganzen karo-

lingischen Reiche bekannt.
Der Name der nächstfolgenden Ursicina ist schon erörtert

worden. An sie schließt sich «Egiburga mo(nacha)» an. Auch

Förstemann kennt eine Egiburga des 9. Jahrhunderts und führt
noch verschiedene ähnliche Formen an (Sp. 19). So belegt das

Salzburger Totenbuch eine «Eccipurc» (Necrologia II. S. 30). In

Brescia sind «Echiburga» und «Ecchipurc» belegt (Valentini S. 3,

9). Die verschiedenen Egiburc und Egiburg in St. Gallen und Rei-

chenau sind Wohltäternamen, jedoch zeitlich schwer zu bestim-

men (Sang. 98, 14 und 138, 27 sowie Aug. 407, 41). Der folgende
Name im Verzeichnis von Cazis lautet: «Gotelinda mo(nacha)».
Förstemann führt als Vorbild Godelint im 8. Jahrhundert aus dem

Sterbebuch von Gladbach an (Sp. 662). Eine Godelinda ist auch

in Brescia zu finden (Valentini S. 21). Dazu paßt die langobardi-
sehe Cotelinda aus dem Jahre 852 (Bruckner S. 259). In den St.Gal-
1er Traditionsurkunden begegnet uns schon 759-760 eine Cuatlinda

80



ancilla (Wartmann I. S. 29 II. S. 381). Dann erscheint 838 eine
verstorbene Cotalinda conjux mea und 840/841 eine uxor Gotalind
sowie 864 eine Cotalinda mater (Wartmann I. S. 346, II. S. 1 und
S. 114). Die Belege für Gotelinda in den Confraternitäten der
Steinachabtei und des Inselklosters für Wohltäter sind chronolo-
gisch schwer zu fixieren (Sang. 115, 21, Aug. 104, 33 und 430, 10).

Nachdem wir schon die biblischen Namen Rachel und Elisa-
beth in Cazis festgestellt haben, überrascht uns «Maria mo(na-
cha)» keineswegs. Die wesentliche Rolle der Muttergottes in der
Schrift, die vielen frühen Patrozinien und Marienfeste sind der ge-
schichtliche Hintergrund. Wir können auch im 9. Jahrhundert in
Schanis zwei Schwestern dieses Namens belegen (Aug. 563, 13 und
564, 16) sowie eine Wohltäterin Maria in Pfäfers (Fab. 132, 18).
Die übrigen Nennungen in den Verbrüderungsbüchern sind späte-
ren Datums. Am meisten begegnet uns der Name Maria in den
Listen von Brescia, an die 20mal (Valentini S. 302). Im frühmittel-
alterlichen Katalanien ist aber Maria nur viermal im 10. Jahrhun-
dert nachzuweisen (Aebischer P., Essai sur l'onomastique catalane
du IX^ au XIF siècle, 1928, p. 17). Die Lage wird noch klarer,
da wir sowohl in den churrätischen und sanktgallischen, in den
tirolischen und salzburgischen Quellen im Frühmittelalter keinen
Personennamen Maria auffinden können. Daraus möchte man
schließen, daß die Maria-Benennung von Süden her in das rätische
Gebiet eindrang.

Im Konvent von Cazis folgen auf Maria vier lateinische Namen,
zuerst «Bona mo(nacha)». Auch Schänis weistim 9. Jahrhun-
dert eine Bona auf (Sang. 109, 19). Am zahlreichsten figuriert Bona
in Brescia, wo uns auch Zusammensetzungen wie Bonacausa, Bona-
cursus, Bonadona, Bonapax, Boniperga, Ildebona begegnen (Va-
lentini S. 277-278). In diesem lombardischen Sprachraum läßt sich
eine Bona schon 748 nachweisen (Bruckner S. 237). Bona wurde
jedenfalls durch Bonus stark propagandiert. Wir finden ihn im 9.

Jahrhundert in St-Mihiel (Aug. 297, 17-18), im St. Galler Einfluß-
gebiet (Wartmann II., S. 122, 153), in Pfäfers (Aug. 58, 36) und in
Nonantula (Sang. 201, 27; Aug. 77, 14). Von Nonantula erreichen
wir bald Brescia, wo nicht nur Bonus mehrfach zu belegen ist, son-
dern auch Zusammensetzungen wie Bonusfilius, Bonushomo, Bonus-
senior, Bonipertus, Boniprandus, Bonitus eingeschrieben sind (Va-

81



lentini S. 277-278). Mag nun der Name Bonus und Bona der heid-

nischen Antike nicht ganz unbekannt gewesen sein, so erreichte er

seine volle Verbreitung erst in christlicher Zeit (Aebischer P., Essai

sur l'onomastique catalane du IX^ au XIU siècle, 1928 p. 10).

Dazu verhalf ihm der Inhalt des Namens, der zu einer christlichen

Deutung geradezu einlud. Es scheint, daß der Name vom nord-
italienischen Sprachraum aus nach Churrätien drang.

Auf Bona folgt in unserer Liste Golumba, deren Namen schon

erörtert wurde. Daran schließt sich «Passiua mo(nacha)» an.

Im rätischen Gebiete sind noch zwei Wohltäterinnen dieses Na-

mens belegt, doch unsicheren Datums (Fab. 127, 2; 138, 12). Eine

Passiva läßt sich jedoch im 8./9. Jahrhundert im Ordo Sanctimo-
nialium Vivarum seu Religiosarum Feminarum zu Salzburg nach-

weisen (Necrologia II., S. 14 col. 34, 28). Damit sind wir aber mit

dem Vergleichsmaterial schon zu Ende. Viel zahlreicher sind die

Passivus. Um 500 lebte ein Passivus, an den sich Bischof Ennodius

von Pavia (f 521) wandte. MGH Auct. antiquissimi 7 (1885) 127-

128. Um 600 ist Bischof Passivus von Firmo belegt (MGH Epist.
2 (1899) 76-77, 81, 90, 350, 385). Gregor von Tour (]" 594) kennt

einen presbyter Passivus (MGH SS rer. merov. 1 [1885] 726). Ein

römischer Legat Passivus war bei einer Festlichkeit in St-Riquier
(Centula) zugegen, wie uns Abt Angilbert (f 814) berichtet (Lot

F., Hariulf, Chronique de l'abbaye de S. Riquier, 1894, p. 59).

Auch für Rätien fehlen Belege nicht. Im 7. Jahrhundert oder wenig

später diente der Diakon Passivus in der Pfarrei Remüs bei Pfarrer

Saturninus, dem Nachfolger des hl. Florin (JHGG 88 [1958] 13,

25-26, 37). Im 9. Jahrhundert ist ein Mönch zu Müstair (Sang. 67,

8), ein Presbyter und Wohltäter zu Pfäfers (Fab. 116, 14: und 121,

15) nachzuweisen. In den sanktgallischen Urkunden begegnen wir

804 in St. Gallen selbst und 847 in Grabs je einem Passivus (Wart-
mann I. S. 170, II. S. 22). Man wird also das ganze Gebiet der

Romania für diesen Namen, zunächst für Passivus, dann auch für

Passiva, in Anspruch nehmen müssen.
Wiederum lateinisch klingt «Maxantia mo(nacha)». Die

Erwähnung anderer Maxantia bzw. Maxentia im Wohltäterver-
zeichnis von Pfäfers datiert wohl erst in die nachkarolingische Zeit.

Gleichzeitig mit unserer Maxantia ist jedoch Maxantius bzw. Ma-

xentius. So gab es einen Mönch dieses Namens in Disentis (Aug. 63,

82



32) und Müstair (Aug. 64, 8), dann noch Wohltäter von Pfäfers

(Fab. 15, 7 und 140, 18). Die übrigen Namen dürften später sein.

Jedoch ist für das 9. Jahrhundert ein Maxantius im Lugnez durch
das Reichsurbar nachweisbar (BUB I. S. 392). Der Name erinnert
an Kaiser Maxentius, den Konstantin d. Gr. an der Milvischen
Brücke besiegte. Es dürfte also in unserem Namen ursprünglich rö-
mische Tradition am Werke gewesen sein (Huber S. 243, 254).
Aber die Christen gaben diesen Namen weiter. Nicht vergebens be-

gegnet er uns im sog. Martyrologium des hl. Hieronymus aus dem
6. Jahrhundert dreimal, zum 24. Februar, 6. und 22. Mai (Marty-
rologium Hieronymianum 1931, S. 113, 232, 267). Auch berichtet
uns Gregor von Tours (f 594) von einem hl. Maxentius, der um
500 im Gebiete von Poitiers lebte und auf dessen Namen das Kloster
Saint-Maixant (Dep. Deux-Sèvres) zurückgeht (Buchner I., S. 132).
Da Maxentius in karolingischer Zeit fast ausschließlich in Chur-
rätien erscheint, dürfte die Maxantia in Gazis einheimischer Her-
kunft gewesen sein.

Wiederum lateinischen Charakter offenbart «Benedicta mo-
(nacha)». Im 9. Jahrhundert entdecken wir eine Benedicta in
Chiemsee (Aug. 127, 22) und in Schänis (Aug. 563, 21) sowie in
Metten (Aug. 339, 16). Die übrigen in den Libri Gonfraternitatum
genannten Benedicta sind unsicher zu lokalisieren oder späteren
Datums. Auffallend viele Benedicta linden sich in Brescia (Valen-
tini, S. 4, 6, 11, 20, 24, 26, 36, 41, 43, 57), aber doppelt so zahlreich
sind die Benedictus (Valentini S. 275-276). Die sanktgallischen Ur-
künden dieser Zeit weisen keine Benedicta, wohl aber ein halbes
Dutzend Benedictus auf, darunter einen Mönch vom Jahre 876

(Wartmann I., S. 178, II. 47, 63, 119, 187, 210). Im Salzburger
Totenbuch sind im 8./9. Jahrhundert drei Benedictus erwähnt
(Necrologia II. S. 18, 20, 43). Der Name war den Christen schon
durch das Benedictus von Zacharias bei Lukas 1, 67 f. bekannt, da-
her auch mehrere Benedicta in altchristlicher Zeit (Lex. f. Theolo-
gie u. Kirche 2 [1958] 84, 170). Gregor d. Gr. (j 604) erzählt auch
von einer Klosterfrau dieses Namens. Mehr noch weiß er von Bene-
diet von Nursia (j 547) zu berichten, dem Patriarchen des abend-
ländischen Mönchtums (Gregorii M. Dialogi ed. U. Moricca, 1924,
S. 71-134, 248). Drei Päpste führten diesen Namen (I. 575-579;
II. 684-685; III. 855-858), dann ein Erzbischof von Mailand (f

83



732) und führende Äbte und Geistesmänner wie Benedict Biscop

(]" 690) in England und Benedict von Aniane (f 821) im Franken-
reiche (siehe Lex. f. Theologie u. Kirche 2 [1958] 173, 179-180,

182). Der Name ist offensichtlich vom benediktinischen Italien aus

nach dem Norden verbreitet worden. In der Karolingerzeit war er,

wie schon die Belege in Salzburg andeuten, weit verbreitet. Der

Name der Benedicta in Cazis kann nicht auf eine Benediktinerin
hinweisen, wohl aber indirekt auf benediktinischen Einfluß. Wäre
sie eine Benediktinerin gewesen, so hätte sie eher den Namen Scho-

lastica getragen, wie die Schwester des hl. Benedict hieß.
Nach einem halben Dutzend lateinischer Namen fällt die ger-

manische «Rosinda mo(nacha)» geradezu auf. Förstemann

kennt schon im 6. Jahrhundert eine Chrodesinta (Sp. 914). In einer

sanktgallischen Urkunde von 762 treffen wir eine Rodsinda, die

vom Abt Johannes den von ihr geschenkten Besitz in Nordstetten

(in Baden oder Württemberg) gegen Zins zurückerhält (Wart-
mann I. S. 38). Eine Roslind ist in Schänis (Sang. 109, 4) und eine

Rosin in Pfäfers (Fab. 43, 17) für das 9. Jahrhundert in Anspruch

zu nehmen. Die Rosenda in Pfäfers dürfte noch auf das 9./10. Jahr-
hundert angesetzt werden (Fab. 61, 22). Die übrigen mit Namen

Rothsind und Rosinda sind erst nach 1100 einzuordnen (Fab. 88,

15 und 91,5). Zahlreiche Rosinda entdecken wir in karolingischer
Zeit in Brescia (Valentini S. 3, 13, 22, 42-44, 51, 114). Unsere Ro-

sinda in Cazis kann daher vom ganzen Namensgebiet herkommen,
das sich von Süddeutschland über Churrätien bis zur Lombardei
erstreckt.

Anschließend lesen wir im Verzeichnis von Cazis «Aurelia
mo(nacha)». Aurelia oder Aurilia können im Umkreis von Pfä-

fers im 9. Jahrhundert einige Male festgestellt werden (Fab. 121,

20; 130, 4; 141, 11; 142, 11; 146, 8). Die übrigen Belege sind als

spätere Eintragungen nicht so wichtig. In karolingischer Zeit lassen

sich auch zwei Wohltäterinnen Aureliana im Pfäferser Album nach-

weisen (Fab. 126, 9 und 141, 19). Wir nehmen noch die männliche

Form zu Hilfe. Aurelius und Aurelianus waren in Nonantula be-

liebte Mönchsnamen (Sang. 183, 13; 184, 7; 187, 43; 268, 26). Wir

kennen aber auch einen Kanonikus von Lyon (Aug. 366, 2) und

einen Mönch Aurelianus in Disentis (Fab. 71, 19), beide im 9. Jahr-
hundert. Im Gebiete von Sagens belegt das Tello-Testament von

84



765 einen Aurelianus spehaticus und eine Urkunde von ca. 800 im
Churer Gebiet einen Aurelianus scultaizus (BUB I., S. 17, 34). Ein
Zeuge Aurelius tritt 896 in Rankweil auf (Wartmann II. S. 307).
Von Nonantula und Lyon abgesehen, sind die erwähnten Namen
für das karolingische Churrätien geradezu typisch. Unsere
Aurelia kann daher wohl aus dem näheren oder ferneren Umkreis
von Chur stammen. Was die Herkunft des Namens betrifft, handelt
es sich um einen römischen Namen (Huber 242, 250), der übrigens
in Ortsnamen von Südfrankreich bis zur Lombardei weiterlebte
(Rohlfs G., Studien zur romanischen Namenkunde 1956, S. 105-
106, 159). Bedeutende Geistesmänner christlicher Richtung trugen
den Namen, so Bischof Aurelius von Carthago (J 427/428) und vor
allem Bischof Aurelius Augustinus von Hippo (f 430) wie auch der
Dichter Aurelius Prudentius (f nach 405). Nicht uninteressant ist
auch, daß 830 zur Gründung von Hirsau von Oberitalien her Reli-
quien eines hl. Aurelius hergebracht wurden (Schmid K., Hirsau
und seine Stifter, 1959, S. 13 ff). Am wichtigsten für uns ist jedoch,
daß der hl. Kolumban (f 615) in Bregenz eine ecclesia sanctae
Aureliae entdeckte, die allerdings zu einer heidnischen Opferstätte
entwürdigt worden war, die er aber wieder herstellte (MGH SS rer.
merov. 4 (1902) 260-261, 283, 289). Es war wohl die gleiche hl.
Jungfrau Aurelia, die im 9. Jahrhundert in Straßburg eine Kapelle
besaß (Lexikon f. Theologie u. Kirche 1 [1957] 1107).

Germanischen Klang hat «Teuperga mo(nacha)». Für-
stemann (Sp. 1420-21) nennt als Vorbild Theubirg im 8. Jahrhun-
dert im Lorscher Kreis und fügt noch einige Belege für ähnliche For-
men an, die im Gebiete von Farfa bis Fulda im Frühmittelalter zu
finden sind. Für uns ist wichtig, daß Agylolf und seine Gemahlin
Teotperga im Jahre 776 Hörige in der Gegend von Marchthal dem
Kloster St. Gallen schenkten (Wartmann I. S. 77). Im langobardi-
sehen Gebiet kennen wir 770 eine Teudiperga (Bruckner S. 309).
Teuperga treffen wir in Brescia viermal an (Valentini S. 8, 12, 20,
30). Die maskuline Form war sehr verbreitet. Mönche mit dem Na-
men Teupertus finden wir im 9. Jahrhundert ebenso in Saint-
Mihiel (Aug. 297, 10) wie in Novalese (Aug. 39, 25 und 40, 26) wie
m Nonantula (Aug. 59, 31). Teudopert (Teopert) finden sich
im frühen Mittelalter zahlreich in oberitalienischen Urkunden
(Bruckner 309) wie in sanktgallischen Dokumenten (Wartmann II.

85



466 Register) und in den salzburgischen Quellen (Necrologia II,
S. 545 Register). Wir haben also doch wohl für unsere Teuperga
einen Rekrutierungsrayon, der von der Lombardei bis Süddeutsch-
land gehen mag.

Von den nächstfolgenden lateinischen Namen sind Flavia und

Basiii a schon durchleuchtet worden, nicht aber «Industria
mo(nacha)». Zum Vergleich läßt sich aus Pfäfers eine Wohl-
täterin unsicheren Datums anführen (Fab. 42, 8). Aber Gregor von
Tours (f 594) erzählt uns von einem Dracolen, der im Auftrage des

Königs Chilperich als Herzog in Poitiers wirkte, daß man ihn Indu-
strius nannte (Dracolenus qui dicebatur Industrius. Buchner I.

S. 332). Wir kennen ferner einen Abt Aridius von Attanum (Saint

Yrieix) im Gebiete von Limoges, der 591 starb. Seine Vita entstand
frühestens in der 2. Hälfte des 8. Jahrhunderts (LevisonW., Deutsch-
lands Geschichtsquellen im Mittelalter. Vorzeit und Karolinger 1

[1952] 104 Anm.). Nicht älter ist wohl das sogenannte Stemma

Aridii, das uns in einem Codex des 12. Jahrhunderts erhalten ist,

worin wir lesen: «Ambrosius vero genuit Iulium, Industrium et

Eusebiam» (MGH SS rer. merov. 3 [1896] 612. Das der Schrift

nachgeahmte Genealogie gilt selbstverständlich als reichlich phan-
tastisch. Endlich lesen wir in einer Urkunde des französischen Kö-

nigs Ludwig von 896: «nosse volumus, quod industrissimus qui-
dam fldelis noster nomine Teutbertus illustris comes usw.» Der Text

ist als Erklärung zu industris und industrius angeführt (Du Cange,

Glossarium mediae et infimae Latinitatis 4 [1885] 348). Aus all die-

sen Belegen ergibt sich, daß es sich hier um erklärendes Adjectiv
industrius fleißig handelt, das zu einem Übernamen geworden
ist, sicher eine sinnvolle Bezeichnung für eine monacha von

Cazis.
Die folgende «Reginelda mo(nacha)» trägt einen germa-

nischen Namen, den Förstemann (Sp. 1233) zu Raganhildis, der

Gemahlin des Euricus und Schwiegertochter des Theuderich I., im

5. Jahrhundert stellt, nicht ohne aus dem ganzen deutschen Räume

ähnliche Namen anzufügen. Pfäfers weist im 10. Jahrhundert eine

Reginerda als Wohltäterin auf (Fab. 150, 6). Schon mehr zum Ver-

gleiche darf Raginiida in Brescia herangezogen werden (Valentini
S. 5-6). Zahlreich waren die maskulinen Träger. So ist ein Mönch

Reginald in Brescia im 9. Jahrhundert durch das Reichenauer AI-

86



bum belegt (Aug. 70, 2). Im lombardischen Sprachraum treffen
wir im 8./9. Jahrhundert Raginaldus an (Bruckner S. 294). Mög-
lieh, daß unsere Reginelda von Süden her inspiriert ist.

Daraufhin folgt «Ualentia mo(nacha)». Zwei Wohltäterin-
nen von Pfäfers (Fab. 118, 7 und 120, 18) aus der Mitte des 9. Jahr-
hunderts und zwei aus etwas späterer Zeit (Fab. 16, 21 und 44, 6)

trugen den Namen Valentia. In Urkunden, die um 820 in Schlins
ausgestellt wurden, finden wir Schenkungen einer Valencia bzw.
eines Cianus und dessen Frau Valencia (Wartmann I. S. 247, 253),
dazu Heibocks Regesten Nr. 29, 32). Valentia bzw. Valentina figu-
rieren auch im Martyrologium Hieronymianum (ed. 1931, S. 232,
292, 499, 639). Ein Valencianus ist 807 in Rankweil urkundlich er-
weisbar (BUB I. S. 35). Es sei auch der Churer Bischof Valentian,
der uns durch seine Grabinschrift von 548 bekannt ist, erwähnt
(BUB I. S. 5). Der Name ist sicher römisch, wie schon Kaisernamen
wie Valens und Valentinian bezeugen (Huber 251). Unsere Valen-
tia dürfte rätoromanischer Herkunft sein, gleich wie auch die letzte
monacha des Verzeichnisses von Cazis, Ursicina, deren Namen
bereits oben besprochen ist.

Eine andere Konventsliste als die vorliegende ist nicht bekannt.
In St. Gallen selbst erinnerte man sich später wieder an diese Ver-
brüderung, als man einen Katalog aller Confraternitäten der Stei-
nachabtei anlegte und dann auch «Sororibus in Ghaces manenti-
bus» notierte (Piper S. 144). Da dieses Dokument nicht eigentlich
für Cazis, wohl aber für Mistail von Wichtigkeit ist, behandeln wir
es bei dessen Geschichte.

Ziehen wir nun das Fazit aus den namengeschichtlichen Gege-
benheiten, so ergibt sich, daß der Konvent, ohne die Äbtissinnen,
aus 25 romanischen, aus 12 germanischen und 3 bibli-
sehen Namen bestand. Aus einzelnen Namen läßt sich zwar
nichts schließen, wohl aber aus Gruppen wie hier, so zum Beispiel
Januaria, Columba, Exuperia oder Agilenda, Baltrud, Agilenda,
Agina oder Bona, Columba, Passiua, Maxantia, Benedicta. Wenn
man bedenkt, daß im Verlaufe des 9. Jahrhunderts besonders nach
der sog. Diviso des staatlichen und kirchlichen Besitzes (806) das
germanische Element in Churrätien immer stärker wurde, ja daß
die germanischen Namen «Mode» wurden, so daß sich unter einem
deutschen Namen ein Rätoromane «verstecken» konnte, so muß

87



man unsere Liste doch ehei in die erste Hälfte oder das erste Viertel
des 9. Jahrhunderts ansetzen. Dabei mag das Verzeichnis schon

früh in St. Gallen vorhanden gewesen, aber wie manche andere

Konventskataloge erst später eingeschrieben worden sein (Schmid
K. in Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und

Bibliotheken 47 [1967] 63). Diese Datierung könnte uns auch be-

lehren, daß die vorliegende Liste entweder noch unter oder doch

bald nach der letzten genannten Äbtissin Oportuna geschah.
Zwischen dieser letzten Äbtissin und der ersten monacha sind

deutlich mit anderer Schrift rein germanische Namen wie Walterat,
Reginsind, Willehelm, Regispret eingeschoben. Schon daß hier

Männernamen erscheinen, zeigt, daß es sich nicht um das Kloster
Cazis handelt. Nach der letzten Nonne Ursicina wiederholt sich

das gleiche Spiel, mit anderer Schrift Namen wie Eberhart, Nen-

dinc usw. Schon der Herausgeber Piper bemerkte (S. 5), daß im

St. Galler Album ohne Unterschied, wie gerade Platz vorhanden

war, besonders in der früheren Zeit nach der Anlage des Codex,

aber auch noch später bis ins 14. Jahrhundert hinein, Namen

ohne Rücksicht auf die vorhandenen Überschriften eingetragen
wurden.

In der Liste fällt die Standesbezeichnung monacha hinter je-

dem Namen auf, also das weibliche Gegenstück zu monachus. Der

Liber Confraternitatis der Steinachabtei liebte tatsächlich, die Per-

sonennamen näher zu umschreiben, presbyter, diaconus und sub-

diaconus für Kleriker, monachus für einen nichtpriesterlichen
Mönch oder dann überhaupt nur monachus für alle Mönche,
ohne Rücksicht auf die Weihen. Bei einem Dutzend von Man-

nerkonventen ging der jeweilige Schreiber so vor (Sang. 4-8-49, 59,

67-68, 71 usw.). Beim Frauenkloster St. Stephan in Straßburg

gibt das Verzeichnis der Nomina Monialium nur der ersten Adel-

heid den Titel abbatissa, führt dann aber die Schwestern ohne jeg-

liehe Bezeichnung an (Sang. 107-108). Bei Schänis ist nicht einmal

die Äbtissin angegeben (Sang. 109-110). Aber ausgerechnet nur bei

Cazis sind drei Äbtissinnen notiert und bei jeder einzelnen der

Schwestern ausdrücklich monacha beigefügt.
Das Reichenauer Verbrüderungsbuch beginnt beim Frauen-

konvent Faremoutier mit Rodhildis abb(atissa) et m(onacha),
nennt dann zwei männliche Leiter und bezeichnet dann jede

88



Schwester genau als monacha oder oblata (Aug. 6-8)4 Bei Straß-

bürg heißt der Titel: Nomina ancillarum Dei in caenobio S. Ste-

phani, aber auf die Kleriker folgen die weiblichen Namen ohne

jede Auszeichnung (Aug. 565-566). Das Pfäferser Buch charakteri-
siert bei Disentis und Müstair die einzelnen Mönche (Fab. 71-74),
158-159), aber es notierte überhaupt keinen Frauenkonvent, nicht
einmal unser nahes Cazis.

Bedeutet nun monacha wie bei Faremoutier eine Nonne mo-
nastischer Observanz (benediktinischer Prägung) oder eine Kano-
nisse? Nach der späteren Entwicklung von Cazis zu urteilen, da es

Ende des 11. Jahrhunderts weltliche Kanonissen ohne vita com-
munis gab, muß man als früheren Ausgangspunkt regulierte Kano-
nissen annehmen. Schon das Concilium Germanicum von 742
unterschied zwischen ancillae Dei monasteriales und den ancillae
Christi (canonicae). Die Aachener Erlasse von 816/817 trennen
säuberlich die Begriffe monachus und canonicusf Daher wird man
die Bezeichnung monacha nicht pressen dürfen und darunter kei-

neswegs Nonnen monastischer Gewohnheiten verstehen müssen.
Der Begriff monachus bedeutet ja auch nicht immer einen Mönch
im strengen Sinne, sondern kann auch einen Kleriker meinen.®
Monasterium kann auch eine nichtklösterliche Kirche bezeichnen.^
Vollends wird abbas auch für führende Weltgeistliche oder Vor-
Steher von Palastkapellen oder Obere von Kanonikern verwendet.
In ähnlicher Weise ist abbatia auch für Bischofskirchen und Kano-
nikerabteien gebraucht.® Wir werden daher in den «monacha» der

* Über Faremoutier siehe Prinz F., Frühes Mönchtum im Frankenreich, 1965, S.610
(Register). Der Verfasser teilte uns am 6. Nov. 1969 noch mit: «Leider gibt es für die
Frage, wann das Kloster Faremoutier von der Mischregel zur Alleinherrschaft der
Regel Benedikts übergegangen ist, keine eindeutigen Quellenbelege. Aus dem allge-
meinen Kontext heraus kann man nur annehmen, daß der enge Kontakt dieses Klo-
sters zum angelsächsischen Mönchtum zur Zeit Bedas (vor 731) die Herrschaft der
neuen Benediktinerregel vor diesem Zeitpunkt wahrscheinlich macht.»

* Art. Kanonissen im Lexikon für Theologie und Kirche 5 (1950) 1288-1289. Zu den
Aachener Statuten jetzt Hallingers Corpus Consuetudinum Monasticarum 1 (1963)
588.

®

Beleg für das 9. Jh. in Ducange, Glossarium mediae et infimae Latinitatis 5 (1885)
451. Dazu Siegwart J., Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der
deutschsprachigen Schweiz vom 6. Jh. bis 1160. 1962 S. 125-127.
Darüber zuletzt Vallesia 17 (1962) 200-201 und 22 (1967) 65-66.

® Mittellateinisches Wörterbuch 1 (1967) 8-13 und Niermeyer J. F., Mediae Latini-
tatis Lexicon minus 1 (1954) 1-3, dazu Levillain L., Etudes sur l'abbaye de Saint-
Denis à l'époque mérovingienne 1925 p. 52-59.

89



Konventliste von Cazis Kanonissen sehen dürfen, die dann erst im

Hochmittelalter vom gemeinsamen Leben abliessen. Von einer um-

gekehrten Entwicklung zu sprechen, haben wir keinen Anhalts-

punkt.

5. Di« SVAicfoß/« der 2Ö.-/2. JaAr/zwwdrrfa

Vermutlich war die Zeit beim Verfall des Karolingierreiches
für Cazis wie auch anderswo nicht so glücklich. Mit dem Wie-

dererstarken der Reichsmacht unter den Sachsenherrschern (919-

1024) sind für Cazis doch einige Zuwendungen erfreulicher Art zu

melden. So schenkte König Heinrich I. vonWorms ausam3.No-
vember 926 dem Bischof Waldo von Chur auf Lebenszeit den ihm

gehörigen Ort Al m ens (Domleschg) mit allem Zubehör, doch soll

das Besitztum nach des Bischofs Tod unter die Klöster Cazis und

Mistail geteilt werden (dividatur inter duo monasteria hoc est Ca-

cias et Uuapitines, quae constructa sunt in honore s. Petri principis
apostolorum).!

Heinrichs Sohn Otto I. setzte diese Politik fort, da ihm Bischof

Waldo geklagt hatte, daß sein Bistum durch die Sarazenen sehr ge-

schädigt worden sei (episcopium continua depraedatione Sarace-

norum valde esse desolatum). Er schenkte von Quedlinburg aus am

8. April 940 dem Bischof Waldo auf Lebenszeit die Kirchen zu Blu-

denz im Walgau und zu Zillis im Schams. Nach dem Ableben des

Churer Oberhirten soll die Bludenzer Kirche an das Domkapitel,
die königseigene Kirche St. Martin in Zillis jedoch dem

Kloster Cazis zum Unterhalt seiner Bewohner dienen (ad susten-

tationem sanctimonialium in Chazes Deo servientium pro nostra

elemosina et aeterna remuneratione). Man hat hier fast den Ein-

druck, daß Cazis damals noch in wenig günstiger Lage war. Be-

zeichnend auch, dass nur dieses Frauenkloster, nicht aber Mistail
bedacht wurde.^

Bei beiden Schenkungen dürften auch paßpolitische Motive

mitgespielt haben. Um den Weg nach Italien frei zu erhalten, sollte

i BUB I. S. 80-81 Nr. 99.
* BUB I. S. 84-85 Nr. 103. Der Patron der Kirche von Bludenz ist in der Urkunde

nicht angegeben. Es handelt sich um St. Laurentius, die schon im Reichsurbar als

königseigene Kirche zitiert wurde. Näheres Montfort 1962 S. 14-15.

90



der Churer Bischof gefördert werden. Aber da Bischof Waldo die
Güter nur für seine Lebenszeit erhielt, haben hier die Herrscher
auch Wohltaten für die Kirche im Sinne gehabt. Man wird bei den
mittelalterlichen Königen stets religiöse und politische Motive ver-
eint finden. Erst nach dem am 17. Mai 949 erfolgten Tode Waldos
kamen die Güter in Almens und die Kirche in Zillis an Cazis.

In den Urkunden von 926 und 940 linden wir keine Namen von
Äbtissinnen oder Nonnen angegeben. Zwei Namen, die Cazis zu-
gewiesen wurden, müssen aber hier noch erwähnt werden. Von dem
ersten berichtet uns P. Ambros Eichhorn 1797: «Imma, Gebenii
Fabariensis abbatis mater, defuncto marito in Cazensi coenobio
monialis vixisse refertur a Bruschio, quod circa seculi VIII. finen
factum fuisse oportet, quum Gebenius ad sequentis initium abbas
fuerit.V Der Kern dieser Nachricht findet sich im Pfäferser Liber
Viventium, wo steht: «Mater domni abbatis Fabariensis Gebene
nomine Imma, quae fuit laica, sed postea sanctimonialis conversa»
(Fab. 1, 1-5 bei Piper S. 358). Nun aber datiert der Eintrag im
Pfäferser Codex erst aus dem Anfang des 11. Jahrhunderts und im
9. Jahrhundert hat es nie einen Abt Gebene gegeben.* Auch sagt
der Eintrag gar nichts von einem Eintritt der Imma in Cazis. Ob
sie in Schanis eingetreten ist, wissen wir nicht, denn der Eintrag im
dortigen Verzeichnis «Imma» ist schwer zu datieren (Aug. 110, 6).
Zudem ist Imma ein verbreiteter Name."

Ähnliche Schwierigkeiten bietet Judenta. Bruschius erwähnt
sie in seiner Centuria Prima Monasteriorum Germaniae S. 38
gleich nach Vespula als zweite Äbtissin mit den Worten: «D. Ju-
dintha Abbatissa, sed quo tempore illa praefuerit, ignoratur, quem-
admodum de his etiam, quae earn antecesserunt et secutae sunt,
nihil certi aut memorabile assignatum esse constat.» Eichhorn über-
nahm die Angabe.® Nun gibt es Judinta in allen Confraternitäts-
listen vom 9.-12. Jahrhundert (Sang. 7, 13; Aug. 268, 6 und 513, 30

® Eichhorn A., Episcopatus Curiensis, 1797, S. 270, 343, mit Berufung auf Bruschius
Werk Monasteriorum Germaniae etc., 1551, S. 51.

* Perret Fr. in Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 44 (1950) 251, 258, 264, 266,
277, 280-281.
Förstemann Sp. 950. Vgl. auch die Äbtissin Imma, gestorben 817 oder 818, in Remi-
remont. Hlawitschka Ed., Studien zur Äbtissinnenreihe von Remiremont, 1963,
S. 34-35.

®

Episcopatus Curiensis 1797 S. 343.

91



sowie 619, 27; Fab. 28, 2). Auch in den österreichischen Toten-
büchern sind solche vom 8.-14. Jahrhundert belegt, doch ist Judith
dem 8. Jahrhundert, Juditha dem 11.-14. Jahrhundert, Juditta
dem 12.-13. Jahrhundert undjudintha dem 12. Jahrhundert zuzu-
schreiben.' In unseren Regionen ist Judenta besonders dem 12./13.

Jahrhundert eigen. So schenkte Ulrich von Tarasp 1160 der bischöf-
liehen Kirche von Chur Judenta von Casaccia (Bergeil) mit ihren
Söhnen.® Eine Judintha wird 1161 dem Kloster Pfäfers anvertraut.®
Im 13. Jahrhundert übergab ein Somvixer seine Tochter Judenta
der Beginenfamilie von St. Benedikt. Aber im 12. Jahrhundert ist

auch wieder im Churer Totenbuch eine Judittha zum 25. Oktober
eingeschrieben." Nicht sicher, aber wahrscheinlich dürfte nach
allem Judenta von Cazis, falls sie wirklich dort war, der nachkaro-
lingischen oder deutschen Periode des Klosters angehören.

Im Gegensatz zu Mistail, das nie eine Pfarrei begründen konnte,
gelang es Cazis, wenn auch spät, solche Rechte zu erhalten. Bischof

Adalgott inkorporierte 1156 die Kapelle St. Martin beim Dorfe
Cazis und die Kapelle St. Alban in Sils im Domleschg samt ihren
Zugehörigkeiten und ihrer Seelsorge (et cura animarum) dem Klo-
ster Cazis. St. Martin war nach den neuesten Ausgrabungen zu
schliessen erst um die Jahrtausendwende gebaut worden. St. Alban
war nur eine Kapelle, nicht etwa die Pfarrkirche, die St. Cassian

unterstellt war. Zu welcher Pfarrei Sils gehörte ist nicht sicher,
selbst Pfarrei scheint es erst spät geworden zu sein. Wichtiger als

St. Alban war St. Martin, womit eigentlich die Pfarrei Cazis selb-

ständig wurde. Die Äbtissinnen suchten diesen Bereich zu stärken
und zu erweitern, was 1359 damit endete, dass Cazis von Bischof
Peter von Chur das jus patronatus ecclesie in Ryalt erhielt, also

die Pfarrei Hochrialt, zu der Cazis früher gehörte, eroberte, dafür
freilich Güter im Vintschgau abgab." Beim spätgotischen Neubau

' Necrologia II. S. 650-651.
" Huter Fr., Tiroler Urkundenbuch 1 (1937) 122.
» BUB I. S. 258.
i® Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 29 (1935) 10-20.

Necrologium Curiense ed. W. v. Juvalt, 1867, S. 105.
12 BUB I. S. 244 Nr. 334. Die einzige Vorarbeit über Mistail leistete E. Meyer-Mar-

thaler in der Festschrift Nabholz 1944 S. 15-22, an die wir in mancher Hinsicht an-
knüpfen können.
Poeschel III. 143, 146 über Sils.

i* Codex diplomaticus ed. C. v. Moor 3 (1861) 122-123 Nr. 83.

92



von Kirche und Kloster gingen die Pfarreirechte von St. Martin
im Jahre 1491 auf die Klosterkirche über, wie es heute noch ist.*®

Das Frauenkloster, zuerst Objekt der Pfarrei, wird schliesslich Sub-

jekt der Seelsorge.
Die Einverleibung der Martinskirche in Cazis war bereits als

Stärkung des Frauenkonventes für die Reform gedacht, die Bischof

Adalgott (1151-1160) durchführte und wobei er das Prämonstra-
tenserkloster St. Lucius in Chur engagierte. So wurde Cazis wie-
derum ein reguliertes Kanonissenstift, die weltlichen Kanonissen
mussten weichen. Darüber ist schon ausführlich geforscht worden,
so daß sich hier eine weitere Darstellung erübrigt.*®

IV. Das Frauenstift Mistail

f. Erüfg jVflcAnVAfew wwt/ Äzrc/zgwiaM

Im Gegensatz zu Cazis sind die historischen Nachrichten über
Mistail äusserst dürftig. Da die abbatissa im Tellotestament von
765 wohl eher zu Cazis gehört, bleibt als erste indirekte Erwähnung
nur die Bemerkung im Klagebrief des Bischofs Victor von
Chur an Ludwig den Frommen im Jahre 823 (oder 824/825), daß
ihm auch zwei Frauenklöster weggenommen worden seien, worun-
ter nach allem Cazis und Mistail zu verstehen sind (siehe oben über
Cazis S. 69).

Der Ort ist uns bereits bekannt. Wie bei der Besprechung der
Pfarreien ausgeführt wurde, entstand in der Urpfarr ei St. Ambro-
sius zu Tiefenkastel auf dem nördlich gelegenen Hof Prada eine

Friedhofkirche, die sehr frühe entstanden sein dürfte. Unmittel-
bar daneben wurde das Kloster errichtet. Eine Urkunde König
Heinrichs I. von 926 an den Churer Bischof Waldo spricht aus-
drücklich von den «duo monasteria, hoc est Cacias et Uuapitines,
quae constructa sunt in honore s. Petri principis apostolorum».*

" Poeschel III. 179.
BUB I. S. 244-249 Nr. 334-337, dazu Müller I., St. Adalgott, ein Schüler des hl.
Bernhard und Reformbischof von Chur. Analecta Sacri Ordinis Cisterciensis 16

(1960) 92-119, bes. 104-108 über Cazis.
* BUB I. S. 81 Nr. 99.

93



Hier wird Mistail noch als monasterium im Gebiete von Tie-
fenkastel bezeichnet. In gleicher Weise heisst es bei der Verbrü-
derung mit St. Gallen: «Sororibus ad Impidines» (siehe nächstes

Kapitel). So war es ja auch beim Kloster Disentis, das romanisch
wohl monasterium Muster hiess, aber doch dann für die ent-
fernte Nachbarschaft den Landschaftsnamen Desertinas Disentis
bekam. Deshalb lesen wir im Reichenauer Verbrüderungsbuch:
«Nomina Fratrum de monasterio, qui uocatur Desertinas.» In
ähnlicher Weise entdecken wir in der gleichen Quelle: «Nomina
Fratrum de monasterio, qui uocatur Tuberis.»® Hier entstand

aus monasterium Müstair, hingegen kettete sich der Landschafts-
name an die im Osten davon liegende Dorfschaft Taufers.

Für unser Kloster in der Pfarrei Tiefenkastel finden wir in den

frühen Dokumenten keinen romanischen Namen, wohl aber den
lateinischen «monasterium», denn in dem Ghurer Einkünfterodel
von 1290/98 werden Abgaben bei Lenz und Prada und gleich an-
schliessend solche «aput monasterium» genannt.® Man bezeich-
nete einfach die Schwestern-Familie als Kloster schlechthin. Wie
erklärt sich nun aber dierätoromanische Form Mistail Darüber
gab Prof. Dr. Andrea Schorta, Ghur, folgenden Aufschluss: «Die
Lautgeschichte des Wortes ist in der Tat merkwürdig. Das -i- der
Anlautsilbe geht auf -ü- zurück. Dieses ü aus ö ist ungesetzlich. Man
kann es durch partielle Angleichung der Zungenstellung des Vokals
an diejenige des folgenden Konsonanten s erklären: u wird ganz
hinten artikuliert, ü weiter vorne, also näher bei der Hebung des

frikativen s.» Schwieriger ist das auslautende -1 zu erklären. Prof.
Schorta erwägt eine ähnliche Entwicklung wie bei San Martaila
aus Ad sanctum Martyrium, wo auch auslautendes -r zu 1 gewor-
den ist. Hier ist aber die Dissimilation r-r, von martaira zu martaila
die Ursache des Wandels.* Unser philologischer Gewährsmann
suchte deshalb eine andere Erklärung und fand sie in den alten
französischen Formen wie mouteil, moteil und in dem sardischen
muristeni munisteri, die sich bei Wartburg, Französisches Ety-
mologisches Wörterbuch VI., 3. Teil, S. 72-73 finden. Es kann also

2 Piper S. 173-174.
® Codex diplomaticus 2 (1854) 118.
* Planta-Schorta, Rätisches Namenbuch 2 (1964) 200. Dazu Schorta A. im Bündner

Monatsblatt, 1949, S. 268-269.

94



munasteri zu munasteni oder murasteni zu murasteri und murasteli
geworden sein (Freundl. Mitt, vom 3. November 1969).

Das Kloster wird nicht nur allgemein als im Gebiete von Tiefen-
kastei gelegen bezeichnet, sondern auf dem Hofe Prada. So heißt
es 1156: «curtim de Brat cum omnibus appendiciis, ecclesiam s.

Petri, que in eodem loco sita est.» Ferner heißt es wiederum 1157 :

«curtim de Pradis et ecclesiam s. Petri in eodem loco sitam.»® Der
Hof Prada liegt nördlich von Tiefenkastel, aber südlich der genann-
ten Friedhofskirche.

Die Urkundenstellen von 926, 1156 und 1157 belegen uns auch
das Peti us-Patrozinium von Mistail. Wie die Urkunde von 926

uns belehrt, haben Gazis und Mistail den gleichen himmlischen
Schutzherrn. Offenbar hat die spätrömisch-fränkische Kultwelle
unser Patrozinium veranlaßt. Es ist dies deshalb bemerkenswert,
weil sonst die Frauenklöster oft Maria zu ihrer Herrin wählten, so

in Jouarre, Faremoutier, Remiront, Bourges usw. Petrus erscheint
jedoch bei diesen Klöstern als Sekundärpatron.® Interessant ist, daß
auch die Patrone des Frauenklosters Lützelau, das auf einer Insel
des Zürichsees entstand, im Jahre 741 Maria, Petrus, Martinus,
Leodegar, Petronella hießen.'

Die Gleichheit der Patrozinien in Cazis und Mistail veranlaßte
E. Poeschel, das letztere Kloster als Gründung des ersten zu ver-
muten.® Cazis ist ja in der Urkunde von 926 zuerst genannt, dann
erst Mistail. Dafür spricht, daß die Klöster gerne ihren Neugrün-
düngen, besonders auch ihren Pfarreien, den Kult ihrer Hausheili-
gen übermachten. Das Martinspatrozinium von der Pfarrkirche in
Buochs (NW) stammt vom Habsburger Kloster Muri, das von Platta
(Medel) von Disentis usw.® Aber Reichenau war Maria geweiht, hin-
gegen sein Tochterkloster Niederaltaich dem hl. Mauritius. Pfäfers

war auch der Muttergottes anheimgestellt, jedoch seine Gründung
in Müstair dem Täufer. Die Pfarrkirche von Somvix war eine bi-
schöfliche Gründung und dem Täufer geweiht, aber die nächstge-

» BUB I. S. 247, 249, Nr. 336, 337.
® Ewig E. in der Zeitschrift f. Kirchengesch. 1960 S. 217-218, ebenso im Historischen

Jahrbuch 79 (1960) 19-29.
' Wartmann H., Urkundebuch der Abtei St. Gallen 1 (1863) 7.
® Poeschel II. 266.
® Büttner-Müller, Frühes Christentum im Schweizerischen Alpenraum, 1967, S. 59,

61. Dazu Staerkle Paul in Sankt Gallus Gedenkbuch, 1952, S. 49-55.

95



legene Kirche im Dorfe Disentis war zwar auch dem hl. Johannes
Baptista unterstellt, aber doch eine Stiftung des Klosters. Das Argu-
ment ist also nicht durchschlagend, aber doch ernstlich zu erwägen.
Nur müssen wir uns vor Augen halten, dass es sich im Frühmittel-
alter nicht um direkte Filiationen handelt, wie später bei den
Cluniazensern und Cisterziensern, daß also das sogenannte Mutter-
kloster nichtjuristisch und materiell dahinterstehen mußte, sondern
daß nur die Initiative, gleichsam die monastische Anfangszündung,
von einem andern Kloster kam. Warum konnte nicht Mistail schon
früh von Cazis aus inspiriert worden sein, indem hier wie dort die
Victoridenfamilie bzw. das bischöfliche Chur die Grundlagen da-
für schufen?

Man hat sich schon verschiedentlich darüber geäußert, ob

Mistail ein Hospizkloster war. Für unsere Arbeit fällt die Frage,
ob der untere Schynweg durch die Schlucht schon von den Römern
benutzt wurde, nicht ins Gewicht. Zwar hat man bei den Aus-

grabungen, wie es scheint, auch einen allerdings beschädigten römi-
sehen Altarstein gefunden. Vielleicht ist er auch, wie diejenigen, die

man in Sils-Baselgia (Engadin) gefunden hat, einem Transport-
verlust zuzuschreibend" Wie dem auch immer sei, Mistail spielte
auch als Unterkunftskloster im frühen Mittelalter eine Rolle, denn
die Entfernung von Tiefenkastel, also etwa zwei Kilometer, konnte
kein Hindernis sein. Das Kloster lag so, daß es auch mit dem oberen
Schynweg in Verbindung stand, der sich hoch oben von Scharans
über Obervaz und Lenz hinzog. Das Mittelalter kannte den moder-
nen «Dämon der Zeit» noch nicht, so umging man bis Ende des

12. Jahrhunderts die Schöllenen durch den Weg über den Bäzberg.
Der Weg zwischen Klausen und Bozen (Südtirol) ging über den

Ritten, so daß der neue Weg am Ufer der Eisack erst im 14. Jahr-
hundert eine direkte Verbindung ermöglichte. Der alte Lukmanier-
weg führte über Mompé-Medels und Mutschnengia, denn erst
Ende des 18. Jahrhunderts versuchte man durch die Medelser-
Schlucht einen kürzeren und unmittelbaren Weg herzuzaubern.
Umwege spielten für den mittelalterlichen Menschen nicht eine so

grosse Rolle. Wie das urnerische Seedorf, das um 1200 als Laza-
riterhaus gegründet wurde, mit dem Gotthardweg im Zusammen-

Helvetia Antiqua, Festschrift Emil Vogt, 1966, S. 223-232.

96



hang stand, obwohl es nicht an der entscheidenden Landstelle in
Flüelen lag, so auch Mistail. Doch darf man nicht behaupten, daß
unser Kloster etwa mit dem Septimerhospiz in direktem Zusammen-
hang war. Ein solcher ist weder erwiesen noch wahrscheinlich."

Was Mistail seit langem schon bekannt machte, war der Drei-
absidenbau, zu dem man auch ein Seitenannex im Norden aus-
gegraben hatte." Die neueren großzügigen und gründlichen Aus-
grabungen unter der Leitung von H. R. Sennhauser und Werner
Stöckli haben im Westen noch ein Atrium entdeckt. Die Kirche
hatte drei Eingänge, zwei im Norden und einen im Westen. Die
nördlichen gingen zum Presbyterium und zum Schiff. Von den
neun Fenstern waren drei in den Apsiden, je zwei im Norden, Sü-
den und Westen. Zuerst scheint Josef Zemp die Kirche stilistisch
eingeordnet zu haben. «Danach dürfte sie in der zweiten Hälfte
des 8. Jahrhunderts entstanden sein, denn sie erscheint baulich wie
ein Vorläufer der Johanneskirche von Münster.»" Gerade die
Übereinstimmung mit Müstair konnte auch umgekehrt ausgewertet
werden. Der Chor von Mistail ist, so sagt ein moderner Kunst-
geschichtler, «eine so getreue Nachbildung des zwei Jahrhunderte
früher entstandenen Sankt Johann in Müstair, daß man in diesem

Kirchentypus eine geläufige lokale Bauform sehen muß.»" Ein
anderer Forscher ging von den Größendimensionen der Drei-
apsidenkirchen aus und fand, daß sich Mistail «den Maßverhält-
nissen bei der jüngeren Gruppe des 10. und 11. Jahrhunderts
nähert. Vielleicht liegt hierin ein Fingerzeig zu seiner Datierung.»"
Diese Ansetzungen auf die Zeit um die Jahrtausendwende sind in-
sofern merkwürdig, als das Kloster solange auf eine entsprechende
Kirche warten mußte, nachdem in den rätischen Zentren (Chur,
Disentis, Müstair) und in den Landkirchen (Zillis und Pleif) schon

** So schon Poeschel VII. 433.
Zeitschrift f. Schweiz. Archäologie und Kunstgeschichte 7 (1945) 108-114.
Zemp-Durrer, Das Kloster St. Johann zu Münster, 1908 S. 20. Diese Datierung
übernahm auch Poeschel II. 266, und Reinle A., Kunstgeschichte der Schweiz 1

(1968) 121-124. Auf die Mitte des 8. Jh. zurück geht W. Boeckelmann im Wallraf-
Richartz-Jahrbuch 18 (1956) 48.
Hubert Jean in Hubert-Porscher-Volbach, Die Kunst der Karolinger, 1969, S. 23,
dazu S. 360, wonach der Chor von Müstair «noch in frühromanischer Zeit in zahl-
reichen Beispielen fortbesteht, von Sankt Peter in Mistail in der Schweiz bis hin zum
Chor von Neuwiller im Elsaß.»
Juraschek Fr. v., Weiterleben antiker Baunormen an Bauten des 8. Jh. Zeitschrift
für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 11 (1950) 140.

97



Dreiapsidenkirchen gebaut waren. Auch blühte das Kloster wohl
eher im 8./9. Jahrhundert als in der Epoche der Auflösung der Ka-
rolingerherrschaft und der Sarazeneneinfälle. Sind übrigens die neu
aufgefundenen Reste von Malereien bei den Fenstern im Norden
der Kirche karolingisch, wie Werner Stöckli mitteilt, dann ist wohl
doch das Alter der Kirche entschieden.

Die Ausgrabungen von 1968 haben bereits auch in der Kirche
selbst noch einen Vorgängerbau mit über 30 in den Schiefer-
felsen eingehauenen Gräbern ans Licht gebracht. Es macht den An-
schein, daß eine so mit Bedacht in der Kirche angelegte Bestattungs-
möglichkeit auf eine organisierte Gemeinschaft hindeutet. Handelt
es sich um weibliche Skelette - was noch nicht untersucht ist -, dann
darf man hier an die Grablege der Schwestern und daher auch an
die Kontinuität mit dem bisher bekannten Frauenkonvent denken.
Wenn man bedenkt, daß Cazis wie auch Schänis zu Beginn des 9.

Jahrhunderts an die 40 Nonnen zählten (Sang. 109-110, 298-299),
dann könnte Mistail ganz gut über 30 Mitglieder gezählt haben.
Um die Mitte des 8. Jahrhunderts wäre ein erster Klosterbau ganz
plausibel, denn die großartige Dreiapsidenanlage von ca. 800 setzt
doch auch schon eine frühere Kirche voraus. Entscheidendes wird
man freilich erst nach der genauen Erforschung der Grabüberreste

sagen können.
Unterdessen ist es wohl angebracht, die historischen Nachrich-

ten über das Frauenkloster näher anzusehen.

2. Dir mit >SY. Ga/Ze«

Daß Mistail ein Schwesternkloster war, finden wir nur in einer
Liste der mit St. Gallen verbrüderten Klöster in Cod. Sang. 453,
S. 14-15, wo wir am Schlüsse des Verzeichnisses lesen: «Sororibus
ad Impidines.V In der gleichen Schrift folgen unmittelbar darauf
die Verbrüderungen von Reichenau mit St. Gallen aus dem Jahre
1145 und die Gonfraternität von St. Gallen mit Mainz aus dem
Jahre 1188.^ Somit dürfte die Liste erst nach 1188 eingeschrieben
worden sein. Die Schrift ist typisch für das 12. Jahrhundert, beson-

* Piper S. 144. Bruckner A., Scriptoria medii aevi Helvetica 2 (1938) 105-106.
- Piper S. 142-143.

98



ders für dessen 2. Hälfte. Man kann sie als Rotunda antiquior be-

zeichnen, so wie sie sich etwa in einem Codex aus dem Kloster
St. Stephan zu Bologna aus dem Jahre 1180 findet.® Ähnlichkeit
zeigt auch die Schrift des in Einsiedeln entstandenen Cod. Eins. 111

aus dem Anfang des 12. Jahrhunderts.''
Wann ist aber der Text dieser Zusammenstellung verfaßt wor-

den? Man hat schon erkannt, daß es sich nicht um Verbrüderungen
aus dem Ende des 12. Jahrhunderts handelt, sondern um eine Liste
früherer Klosterverbindungen, von denen aber nur der Titel an-
gegeben ist.® Von manchen hier genannten Confraternitäten sind
keine Verzeichnisse von Mönchen erhalten. Es liegt auch keine sy-
stematische Aufzählung vor, denn Kanoniker (Patres), Mönche
(Fraters) und Nonnen (Sorores) sind gemischt. Daher folgende
Reihung: 5 Kanonikerinstitute, 17 Mönchsklöster, 2 Kanoniker-
institute, 2 Mönchsklöster, 1 Kanonikerinstitut, 12 Nonnenkon-
vente, gesamthaft 39. Die ganze Aufzählung geht von Essen bis

Bobbio, von Regensburg bis Murbach.® Die meisten Klöster hatten
ihre Blüte zur karolingischen Zeit, auch die Frauenklöster Lindau,
Zürich und Buchau.'

Aber es sind auch Verbrüderungen angegeben, die erst später
entstanden sein können. So wurde ja Einsiedeln erst 934 gegründet.
Die Patres in Augusta, also die Kanoniker in Augsburg, existierten
vor dem Jahre 1012, da dort erst das Kloster St. Ulrich und Afra
nach der Benediktinerregel organisiert wurde. Vielleicht waren
die Kanoniker im frühen Mittelalter Mönche.® Unter den Sorores in
Monasteriolo sind die Nonnen von Münsterlingen zu verstehen,
deren Kloster Bischof Gebhard III. von Konstanz (1084-1110) ge-
gründet hat. Die Fratres in monasterio S. Georgii können sowohl
die Mönche von Stein am Rhein gewesen sein, deren Kloster 960-
1007 ins Leben gerufen wurde, oder dann die Bewohner der Abtei
St. Georg im Schwarzwald, deren Gründung auf 1083 zurückgeht.®
® Kirchner Joachim, Scriptura Latina Libraria, 1955, Taf. 43.
* Ringholz O., Geschichte des Benediktinerstiftes Einsiedeln 1 (1904) Taf. 1. Bruckner

A., Scriptoria medii aevi Helvetica 5 (1943) 171.
® Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956) 23.
® Wollasch J. in Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters 17 (1961) 433-435

mit Karte.
' Vgl. Tüchle H., Lebensraum und Lebenskreis der sei. Irmengard, 1966, S. 8-9.
® Zoepfl Fr., Das Bistum Augsburg und seine Bischöfe im Mittelalter, 1955, S. 43.
° Germania Pontificia II. 1 S. 199 (St. Georg im Schwarzwald), II. 2 S. 25 (Stein am

Rhein). Lexikon für Theologie und Kirche 7 (1962) 688 (Münsterlingen).

99



Es scheint auch, daß der Katalog nicht vor ca. 1100 kompilieit
wurde.

Da in unseren Landen die Confraternitäten erst um 800 began-

nen, wird man das 9. Jahrhundert als frühesten Termin, das 11.

Jahrhundert als spätesten Zeitansatz für die Verbindung zwischen
dem rätischen Frauenkloster und der Steinachabtei ansehen kön-

nen. Um 1100 herum wird die Confraternität kaum entstanden
sein, denn damals war das Nonnenkloster schon desorganisiert.
Man wird aber eher das 9. Jahrhundert in Betracht ziehen, denn
damals erlebten, wie schon bemerkt, die meisten der im Katalog
genannten Klöster ihre Blütezeit. Dann ist es auch wahrscheinlich,
daß die Gallusabtei damals nicht nur Cazis, sondern auch Mistail
zu einer Confraternität einlud. Cazis und Mistail gehören ja geo-
graphisch und auch als Schwesternkonvente zusammen.

Im Katalog der sanktgallischen Verbrüderungen steht freilich
Mistail am Schlüsse, fast als ob man das tief in den Bündnerbergen
gelegene und jetzt schon nicht mehr bedeutende oder schon auf-

gehobene Kloster vergessen hätte. Es kann aber auch sein, daß man
dessen Liste zunächst nicht fand oder doch nicht deuten konnte.
Die fünf letzten Klöster, die der Conspectus angibt, waren folgende:
Schänis (gegründet Anfang 9. Jahrhundert), Waldkirch bei Etten-
heim im Breisgau (gegr. vor 994), St. Stephan in Straßburg (gegr.

um 720), Essen (gegr. 852 von Bischof Alfrid), endlich Mistail."
Wie ersichtlich ist, liegt weder eine chronologische noch eine geo-
graphische Aufzählung vor, was nicht überrascht, nachdem ja in
der ganzen Liste Mönche, Kanoniker und Nonnen durcheinander
gekommen sind. Wir können daher für die Anfänge von Mistail
daraus keinen Schluß ziehen. Mistail kann nicht von Essen gegrün-
det worden sein, weil es ja älter ist."

" Die Daten über die Klöster sind in MGH Libri. Confr. S. 144 in den Anmerkungen
angegeben, dazu Hauck A., Kirchengeschichte Deutschlands 3 (1920) 1020 (Wald-
kirch), und Lexikon für Theologie und Kirche 1 (1957) 1015 (St. Stephan in Straß-

bürg bzw. Attala).
Für die innere Struktur von Mistail liegen keine Nachrichten vor. Wir werden eine

ähnliche annehmen wie bei Cazis, am Anfang eine vielleicht mehr monastische Le-

bensordnung, dann aber eine ausgesprochene Art der Kanonissen. Vgl. Hlawitschka
E. in Zeitschr. f. d. Geschichte des Oberrheins 108 (1960) 442.

100



5. Dir rfgj FVaKtfwrfi/ter

Die Auflösung des karolingischen Reiches fügte auch den Klö-
stern manchen Schaden zu. Nicht vergebens vermissen wir oft um
900 herum in den Listen der Klöster die Namen der Obern.* In
wirtschaftlicher Hinsicht ist uns die schon bekannte Urkunde König
Heinrichs I. vom 3. November 926 lehrreich, in der der Sachsen-
herrscher dem Bischof Waldo von Chur den Ort Alm ens schenkte.
Doch sollte er nach dem Ableben des Churer Oberhirten zwischen
Cazis und Mistail geteilt werden.® Das spricht wahrlich nicht für
den wirtschaftlichen Reichtum der beiden Frauenstifte.

Wie in ökonomischer, so war die Zeit auch in geistiger Hinsicht
wenig günstig. Zwar wissen wir über die innere Struktur von Mistail
nichts, können aber wohl schließen, daß es gleich oder ähnlich wie
Cazis nach anfänglich wohl unsicheren Regeltraditionen zu einem
regulären Kanonissenstift wurde, aber sich dann gegen Ende des

11. Jahrhunderts zu einem Säkularkanonissenstift entwickelte.
Wenn wir bedenken, daß die Kirche seit 1073 die Reform Gre-

gors VII. erlebte, um dann im Wormser Konkordat 1122 den

grundsätzlichen Sieg zu erringen, so begreift man, warum frei-
weltliche Kanonissen in den Augen strenger Kirchenmänner und
vor allem in den Augen des Bischofs Adalgott von Chur
(1151-1160), eines Schülers des hl. Bernhard, keine Berechtigung
mehr zu haben schienen.® Daß solche Institutionen aus ihren
Zielen her auch einen Sinn haben, zeigten dann ähnliche Grün-
düngen, angefangen von den Beginen in der zweiten Hälfte
des 12. Jahrhunderts bis zu den Säkularorden des 20. Jahrhun-
derts.

Doch war der Churer Cisterzienserbischof nicht der erste, der
eingriff. In einer Urkunde von 1154 zugunsten des Prämonstraten-
serklosters St. Luzi in Chur berichtet er selbst, daß seine drei Amts-
Vorgänger, also die Bischöfe Wido (1096-1122), Konrad I. (1123-
1144) und Konrad II. (1145-1150), die Nonnen von Mistail ver-
trieben hätten." Daraus ergibt sich, daß Bischof Wido der erste war,

* Jahresbericht der Hist.-antiquar. Ges. von Graubünden 61 (1931) 89-92, 94-95.
' BUB I. S. 81 Nr. 99. Dazu Poeschel III. 83-84.
® Über Bischof Adalgott Analecta Sacri Ordinis Cisterciensis 160 (1960) 92-119.
* BUB I. S. 240 Nr. 330: eiectis inde monialibus.

101



der die Religiösen entfernte, was seine Nachfolger offenbar nicht
rückgängig machten. Der gleiche Bischof Wido war es auch, der
auf dem Septimer ein bischöfliches Hospiz errichtete.® Nach dem
Bericht nahmen die Churer Oberhirten dem Kloster den Hof Prada

weg, den sie teilweise für sich selbst beanspruchten, teilweise an
ihre Dienstmannen gaben. Auch das wird schon vom Bischof Wido
eingeleitet worden sein.

Nachdem dieser unsichere Zustand nun schon 30-50 Jahre an-
gedauert hatte, hielt Bischof Adalgott eine Reorganisation von
Mistail nicht für günstig (cum idem locus religioni minus esset

idoneus), nicht weil die geographische Lage für das monastische
Leben weniger geeignet wäre, sondern weil nun einmal die In-
sassen entfernt worden waren (tum propter statum ipsius) und weil
auch das Vermögen durch die Dienstmannen größtenteils geschä-

digt worden war (tum propter substanciam per manus militum ex

magna parte distractam). Es braucht nicht viel Phantasie, um sich

vorzustellen, was aus dem Klosterbesitz alles werden kann, wenn
keine Klostergemeinde darüber wacht, sondern nur der Bischof, der

ja in Ghur wohnte. Auch die Dienstmannen des Bischofs werden
sich auf dem fremden Gute wenig sparsam und rücksichtsvoll gezeigt
haben! Da sich nun dagegen doch das Gewissen des Volkes regte
und den dringenden Wunsch geltend machte, die Güter sollten wie-
der in den Besitz der Religiösen kommen, mithin dem ursprüng-
liehen Zwecke wieder zugeführt werden, vergabte Bischof Adalgott
1154 den Hof in Prada und die Kirche St. Peter in Mistail, ausge-
mommen die Lehen der Dienstmannen, an das Prämonstratenser-
kloster St. Luzi. Dieser neuen Gründung sollten auch die Meierhöfe
in Savognin und Latsch (Bergün) zufallen, die offenbar früher auch
dem Kloster Mistail gehörten. Der bisherige Vogt über den Hof in
Prada erhielt ein Gut in Alvaschein, damit er nicht Forderungen an
St. Luzi stellen könne. Mit dieser urkundlichen Verfügung von
1154 hatte der Churer Bischof das Kloster rechtlich und besitz-

mäßig aufgehoben, nachdem es schon jahrzehntelang faktisch nicht
mehr existiert hatte. Bischof Adalgott betrachtete offenbar den Fall

® Necrologium Cuirense ed. W. v. Juvalt 1887 S. 49. Über Bischof Wido siehe Meyer-
Marthaler E. in: Aus Verfassungs- und Landesgeschichte, Festschrift Th. Mayer 1

(1954) 183-203.

102



als hoffnungslos, ganz im Gegensatz zu Cazis, wo er eine Reform
für möglich hielt und auch durchführte.®

Am 27. November 1156 nahm Papst Hadrian IV. das Kloster
St. Luzi in seinen Schutz und bestätigte ihm seine Besitzungen, un-
ter denen ausdrücklich jedoch nur der Hof Prada und dessen Peters-
kirche aus dem Erbe des Klosters Mistail genannt werdend Im fol-
genden Jahre 1257 bestätigte Erzbischof Arnold von Mainz die

Schenkungen, die Bischof Adalgott dem Kloster St. Luzi übergab,
wobei aber nicht nur der Hof Prada und die Kirche St. Peter, son-
dern auch die Höfe in Savognin und Latsch (Bergün) erwähnt
werden.® Von dem Churer Prämonstratenserkloster ging der Besitz

am 16. August 1282 tauschweise an Bischof Konrad von Belmont
über. Der Wechsel sollte so sein, daß die Kirche in Prada (ecclesia
in Pradis), deren Patronatsrecht dem vorgenannten Kloster zustand,
mit den zwei Höfen in Savognin und in Prada (in Pradis), die die-
ser Kirche gehörten, mit allem Zubehör und jeglichen Rechten in
Zukunft unserer Churer Kirche eingegliedert sein sollen.» Der Hof
in Latsch (Bergün) ist hier nicht genannt.®

Am gleichen Tage, dem 16. August 1282, verpflichtete sich der
Churer Bischof Konrad, «den Untergebenen der Kirche in Prada»
(subbitis ecclesie in Pradis), also den zur Kirche St. Peter in Mistail
gehörenden Gläubigen, anstelle von St. Luzi 50 Pfund zu zahlen.
Die Prämonstratenser von St. Luzi, die vorher Kirche und Hof be-
saßen, schuldeten nämlich diese Summe den dortigen Gläubigern
(in quibus predicti fratres ipsis creditoribus sunt et fuerant obligati).
Es hatte sich dort keine Pfarrei gebildet, weshalb auch von keinen
Pfarrgenossen die Rede ist, sondern es handelte sich nur um die dort
auf dem Hofe wohnenden Leute. Die Kirche scheint dann aus
den Händen des Bischofs schon im 14. Jahrhundert in den Besitz
der Gemeinde Alvaschein gelangt zu sein, denn ein Indulgenzbrief
für St. Peter wird 1397 auf Antrag der Leute von Alvaschein ge-
geben. Damals fand auch eine Neuweihe der Kirche mit zwei

® Alles in Urk. 1154 in BUB I. 240 Nr. 330. Über die Mitschuld der Churer Bischöfe
am Untergang von Mistail äußerte sich Can. R. Staubli in Bündner Tagblatt zum
16. Dezember 1967.

' BUB I. S.247 Nr. 336.
® BUB I. S. 249 Nr. 337.
® BUB III. S. 64-66 Nr. 1111.

BUB III. S. 67 Nr. 1112.

103



Altären statt. Die Kirche fand ja insofern das Interesse der Leute

von Alvaschein, als diese ihre Toten dort bis 1679 begruben."
Rechtlich abgetrennt hat sich Alvaschein und mit ihm Mistail von
der Urpfarrei Tiefenkastel erst 1739. Seit diesem Jahre also hatte
auch Mistail keine kirchenrechtlichen Beziehungen mehr zu der alt-

ehrwürdigen Kirche von Tiefenkastel,die einst das erste christliche
Zentrum im Albulagebiet war.

Verzeichnis der abgekürzten Literatur

Tag. Reichenauer Verbrüderungsbuch in der Ausgabe von Piper.
PncAnrr Gregor von Tours, Zehn Bücher Geschichte, lateinisch und

deutsch, herausgegeben von Rudolf Buchner. 2 Bände, ohne

Jahresangabe.
PrwcPnrr W. Bruckner, Die Sprache der Langobarden. 1895.

Pt/P Bündner Urkundenbuch ed. E. Meyer-Marthaler und F. Perret
1 (1955) ff.

C/az'aafePcAer, Pet'c/itgnl Otto P. Glavadetscher, Das Schicksal von Reichs-

gut und Reichsrechten in Rätien. Vierteljahresschrift für Sozial-
und Wirtschaftsgeschichte 54 (1967) 46-74.

Tai. Pfäferser Verbrüderungsbuch in der Ausgabe von Piper.
FoAtemann F. Förstemann, Altdeutsches Namenbuch, Bd. I, Personen-

namen, 1900.
F/uèer K. Huber, Les éléments latins dans l'onomastique de l'époque

carolingienne. Vox Romanic.a 23 (1964) 239-255.
JP/GG Jahresberichte der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von

Graubünden 1878 ff.
Hans Lieb, Lexicon Topographicum der römischen und früh-
mittelalterlichen Schweiz, Bd. 1, Süd- und Ostschweiz. 1967.

TVecro/ogla //. MGH Necrologia 2 (1890). Totenbuch von St. Peter in

Salzburg.
Pzjer MGH Libri Confraternitatum ed. Paul Piper 1884.
Po«jcM Erwin Poeschel, Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden,

Bd. 1-7 (1937-1948).
PütocA« P/armen Müller Iso, Die rätischen Pfarreien des Frühmitelalters

Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 12 (1962) 449-497.
Pang. St. Galler Verbrüderungsbuch in der Ausgabe von Piper.
Fafenfaœ Codice necrologico-liturgico di S. Salvatore o S. Giulia in

Brescia, ed. A. Valentini, 1887.
fPartozann Urkundenbuch der Abtei St. Gallen, ed. H. Wartmann 1

(1863); 2 (1866).

" Poeschel II. 266-267.

104



Register
Adalgott, Bischof 17, 93, 101-103
Alban hl. siehe Sils
Almens 90, 101

Alvaneu 54-55
Alvaschein 44, 47—48, 103—104

Ambrosius hl. siehe Tiefenkastel und
Via Mala

Andreas hl. siehe Chur und Ruis
Antonius Eremita hl. siehe Mathon,

St. Antonien und Zernez
Arnold, Bischof von Mainz 103

Asinio, Bischof 3, 45

Balzers-Mäls 32
Benediktinerregel 17, 69-70, 99-100
Bergün 55
Berthrada 9-10
Bivio 61
Blasius siehe Tinzen
Bludenz 90
Brienz-Surava 51—52
Bruschius K. 65-66

Calixt hl. siehe Brienz und Wergenstein
Gampell U. 17,66
Gasaccia 24
Gassian hl. siehe Lenz und Stürvis
Casti 43
Cazis

- St. Martin 37, 92

- St. Peter (Kloster) 17, 32, 62-93, 100-
101, 103
Äbtissinnen: Galumniosa 71-72, Imma

91, Judentha 91-92, Oportuna 71-
72, Vespula 66-68, Waldrada 71
Schwestern (monachae) :

Agilinda I 74
Agilenda II 74, 80
Agilenda III 74, 80
Agina 80
Aurelia 84
Aurevera 75-76
Baltrud 80
Basilia I 78
Basilia II 78, 86
Benedicta 83
Bona 81
Golumba I 73-74
Columba II 73-74, 82
Echila 78
Elisabeth 78-79
Egiburga 80
Exuperia 73
Flavia I 77
Flavia II 77, 86

Gotelinda 80
Januaria 73
Industria 86
Maria 81

Materna 76
Maxantia 82
Otarda 77
Passiva 82
Rachel 76

Reginelda 86
Rosinda 84
Salvia 79

Teuperga 85
Ursicina 66-68
Ursicina I 74-75
Ursicina II 74-75, 80
Ursicina III 74-75, 87
Valentia 87

Vigilia I 75

Vigilia II 77

Vigilia III 77

Winigunda 74
Chur
— Bistum 3,32-36 ; Domkapitel 9-10,20,58 ;

Grabkammer bischöfliche 5 ; Schreib-
.schule 21; Welschdörfli 30-36

- Kirchen: Andreas 6, 15-16, 33-34 (iden-
tisch mit St. Luzi) ; Felix und Regula 7,

9-11, 34, 36; Florin 7, 11, 36; Hilarius
21-25, 36; Johann Baptist 11-12, 36;
Laurentius 5-7, 22, 36; Lucius 3, 7, 9,
11-21, 35-36; 101-103; Maria (Dom)
3-5, 34, 36; Martin 7-9, 22, 30, 36;
Peter 31-36; Salvator 25-30, 33, 36;
Stephan 5, 15, 18, 36.

Clugin 32
Columban hl. siehe Spiez
Columban hl. siehe Sagens
Comander Joh. 17

Gomo 3, 5, 32
Conters 57
Cosmas und Damian hl. siehe Möns

Disentis 8, 32, 71, 75, 94, 96
Divisio (806) 8, 10, 22, 87

Domleschg 37, 44
Donatus hl. siehe Obervaz

Emmeran hl. siehe Regensburg
Episcopina 63-66
Ems 26, 33

Faremoutier 89
Feldkirch 32
Felix und Regula hl. siehe Chur

105



Ferrera-Cresta 43
Filisur 55
Florin hl. siehe Chur und Marmels
Flums 6, 30
Fridolin hl. siehe Chur (Hilarius)
Friedhöfe 46-47, 104

Gallus hl. siehe Bivio und Medels
Gaudentius hl. siehe Casaccia und Mühlen
Georg hl. siehe Räzüns und Salux
Glarus 23
Grabs 5

Hadrian IV. 103
Heinrich I. König 90
Hilarius hl. siehe Chur (Hilarius)
Hochrialt 37, 92
Hunfrid Graf 10, 69

Jenaz 33
Igis 48
Ilanz 8, 74

Impetinis 44
Jodokus hl. siehe Filisur
Johannes Baptista siehe Chur, Disentis

(Pfarrei), Hochrialt, Müstair, Somvix,
S tu Is

Julier 34, 43, 61

Kanonissen 17, 89-90, 100. Vgl. 69-70
Konrad I., Bischof 101-102
Konrad II., Bischof 101-102
Konrad von Belmont, Bischof 103

Kreuz-Reliquien siehe Säckingen

Laurentius hl. siehe Chur, Flums, Paspels,
Reams, Schaan, Untervaz

Latsch (Bergün) 55, 102-103
Lenz 50-51
Lohn 41, 43
Lucius hl. siehe Chur, Schiers, Schmitten
Lukmanier 61-62, 96

Magdalena hl. siehe Stürvis
Maienfeld 10

Mailand 4-5, 32, 45
Maria hl. siehe Chur, Lenz, Lukmanier,

Sagens, Stürvis
Marmels 61

Martigny 35
Martin hl. siehe Cazis, Chur, Disentis,

Ilanz, Savognin, Truns, Zillis
Mathon 39-40, 43
Mauritius hl. siehe Alvaneu
Medels (Cadi) 61-62
Michael hl. siehe Savognin

M is tail (Prada) 17, 32, 46-50, 69, 90

93-104
Möns 44, 48-49
Mühlen 61

Müstair 51, 53-77, 94, 97

Namen frühmittelalterliche 87-88
Nikolaus hl. siehe Latsch und Präsanz

Obervaz 52-53
Otmar hl. 7, 64, 71

Otto I. König 6, 9, 22, 90

Pankratius hl. siehe Tinzen
Paschalis, Bischof 64-66
Paspels 6, 37
Paulus hl. siehe Räzüns und Petrus hl.
Petrus hl. siehe Bergün, Cazis, Chur, Ems,

Mistail, Septimer
Pfäfers 10, 17, 18, 20, 25-27, 30, 42, 45,

49, 73, 75, 89, 95 u. passim.
Poitiers siehe Chur (Hilarius)
Präsanz 59

Räzüns 37
Reams 6, 57

Regensburg 13-14
Reichenau Kloster 67-68, 77, 88-89, 95,

98 und passim.
Regula hl. siehe Felix hl.
Remüs 32
Rheinwald 37, 43
Roflaschlucht 41

Rom 3, 5, 12-13, 27-28, 32
Ruis 15

Säckingen 23
Sagens 33, 73

Salegn 39, 41, 43
Salux 53-54, 59
Salvator siehe Chur und Sufers
Samaden 32

Sargans 46, 51

Savognin 57-58, 102-103
Schaan 5-6, 32
Schanis 69, 74, 83-84, 88
Schanfigg 33
Schiers 35
Schmitten 54-55
Schynweg 50, 96
Septimer 34, 43, 61-62, 97
Sils (Domleschg) 92
Sitten 32, 35
Somvix 95
Spiez 73

Splügen 34, 37, 39, 42-43
St. Antonien (Prättigau) 40

106



St. Gallen 70 f., 87-88, 98-100 und passim.
Stephan hl. siehe Chur, Tiefenkastel, Rofla-

Schlucht
Straßburg 70, 88
Stürvis 53-54, 59
Stuls 55
Sufers 30, 39, 41, 43

Taufers 60
Tello, Bischof 63, 68, 79 und passim.
Tiefenkastel 43-50, 93-96, 104
Tinzen 59-62
Trins 5, 46
Truns 8, 44

Ulrich hl. 12

Untervaz 6

Urban hl. siehe Splügen

Via Mala 41

Victor, Bischof (ca. 720) 62-66
— Bischof (ca. 823) 69, 93
— Präses (ca. 720) 7, 10, 63
Vigilius, Bischof 75
Vincenz hl. siehe Splügen

Waldo, Bischof 90-91, 93
Wergenstein 42
Wido, Bischof 61-62, 101

Wiesen 55

Zehntausend Ritter siehe Conters
Zernez 40
Zillis 5, 34, 37-43, 90, 97
Zizers 32—33

Zürich 9-11,27,32

107




	Zur churrätischen Kirchengeschichte im Frühmittelalter

