Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von

Graubiinden
Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubinden
Band: 99 (1969)
Artikel: Zur churrétischen Kirchengeschichte im Frihmittelalter
Autor: Muller, Iso
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-595898

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-595898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur churratischen Kirchengeschichte
im Frihmittelalter

von

ISO MULLER






I. Die Kirchen im Gebiete der Stadt Chur

1. Die Kirchen am rechten Ufer der Plessur

Die kirchliche Organisation ging von der Guria Raetorum aus,
und zwar von der Bischofskirche. 451 ist Asinio als ecclesiae Cu-
riensis primae Rhaetiae episcopus beglaubigt. Die gleiche Quelle
erweist auch das Churer Bistum als Mitglied des Mailander Metro-
politanverbandes. Da Mailand entfernt war, lieB sich Asinio durch
Abundantius, Bischof von Como, in der lombardischen Metropole
vertreten.! Der gleichen Zeit des fiinften Jahrhunderts gehort die
alteste ergrabene Churer Bischofskirche mit halbrunder Apsis
und Querschiff an. Fir sie war die dreischiffige Konstantinsbasilika
in Rom wohl nur das entfernte Vorbild, das nihere und auch dhn-
lichere war die einschiffige Stephanskirche in Verona.? Das Patro-
zinium der Muttergottes erfahren wir aus einer Urkunde Ludwigs
des Frommen vom Jahre 831, wo es hei3t: « Guriensis ecclesiae, quae
constat esse constructa in honore sanctae Mariae semper Virginis.»?
Von 9351 bis 972 erscheint jedoch nicht nur Maria als Hauptpatro-
nin, sondern auch St. Lucius als Nebenpatron.4 Doch verschwindet
dann der Heilige schon in den nachsten Urkunden, so im Jahre
980, 995 und 1030. Das Marienpatrozinium bleibt dann fiir immer.?
Aus diesen Belegen kann man mit Sicherheit darauf schlieBen, daf3
die Muttergottes von Anfang an die Schiitzerin der Churer Bischofs-
kirche war, was auch ganz mit der Gesamtentwicklung dieses Patro-
zinilums Ubereinstimmt,

Wir miissen hier auf die Theologiegeschichte zuriickgreifen. Die
Kirchen waren selbstverstandlich Gott geweiht und naherhin sei-
nem Gesandten und Sohn Christus. In tiefer Symbolik sprach man
dann von Christus als Brautigam und der Kirche als Braut. Schon
im Briefe der Kirchen von Vienne und Lyon aus dem Jahre 177
begegnet uns die Mater Ecclesia. Bereits Tertullian (um 200) ver-

! BUBI. S. 3 Nr. 2.

* So Sulser W. in Stucchi e Mosaici Alto Medioevali 1962, S. 332-333. Zu St. Stephan
in Verona siche E. Arslan, Arte del Primo Millennio 1950, S. 36-37. Zum Bap-
tisterium im Churer Dom siche Simonett Chr. im Biindner Monatsblatt 1963, S. 8-13.

® BUBI. S. 46, Z. 9-10, Nr. 54.

¢ BUB I Nr. 108-115 und 138b. Zur Erklirung dieser Tatsache siche Miiller I., Die
churritische Wallfahrt im Mittelalter 1964, S. 15.

8 BUB I. Nr. 146, 152, 175 usw.



glich dann die Kirche mit Maria. Auch Kirchenviter wie Ambro-
sius (1 397) und Augustinus (T 430) betrachteten Maria in klarer
Weise als Typus der Kirche. Daher dann das Marienpatrozinium
der Bischofskirchen. Spater sah man nicht nur in Maria die
Kirche, sondern auch im Evangelisten Johannes die Hierarchie.
Ahnlich die alteste Dreierformel bei den Dedikationen: Christus—
Maria—Johann Baptist.® Aus dieser ekklesiologischen Herkunft be-
greift man die ersten Marienkirchen, deren es nicht wenige gab,
und zwar im ganzen Gebiete von Ephesus (um 350) bis Reims (um
400).” Zum Metropolitanverbande von Tarantaiese gehorte das
Bistum Martigny (Octodurus), das schon im 4. Jahrhundert be-
stand. Manches spricht dafiir, dafl die dortige Bischofskirche St.
Maria noch dieser ersten Zeit zuzuweisen ist.®

Die Symbolik Ecclesia = Maria wurde bald durch andere Mo-
tive tiberholt, so durch die christologischen Streitigkeiten, die dazu
fithrten, dal das Konzil von Ephesus 431 die Wiirde Mariens
als Gottesgebarerin verkiindete. Nach der Kirchenversammlung
baute Ephesus wiederum eine neue groBe Marienkirche (zwischen
431 und 450). In Rom hatte schon Papst Liberius (352-366) die
sogenannte Basilica Liberiana errichtet, die nun Papst Sixtus IIL.
(432-440) groBartig umbauen und mit Mosaiken schmiicken lieB,
die die Doppelnatur Christi und daher auch Szenen der Kindheit
Jesu zur Darstellung brachten.® In die nachephesinische Zeit ge-
horen auch die Marienkirchen von Grado (Aquileja) und Piane
Sesia (Vercelli).’® Im Frankenreiche sind seit dem 5. Jahrhundert
zahlreiche Kirchen, besonders auch Bischofskirchen, der Mutter-
gottes geweiht.!?

Ob nun die Churer Kirche in die ekklesiologische oder christo-
logische Geistesrichtung hineingehort, ist schwer zu sagen. Wiirde
sie in die altere patristische hineingehéren, dann wiirde man eine
solche auch in Mailand, unter dem der Churer Sprengel stand,

¢ Ewig E., Die Kathedralpatrozinien im rémischen und frinkischen Gallien. Histo-
risches Jahrbuch 79 (1960) 60-61. .

7 Ewig L. c. 12, 15, 60. NuBbaum O., Der Standort des Liturgen 1965, S. 122--123.

8 Zuletzt dariiber Vallesia 23 (1967) 13-14.

9 Lexikon f. Theologie und Kirche 3 (1959) 920 und 9 (1964) 2, dazu Hubert Porcher-
Volbach, Die Frithzeit des Mittelalters, 1968, S. 107.

10 M, Mirabella Roberti, Grado. Kleiner Fiihrer, 1962, S. 11. Verzone P., L’Architet-
tura Religiosa dell’alto Medio Evo nell’Italia Settentrionale, 1942, S. 17-18.

11 Ewig 1. c. 7-15, 59.



sehr frith erwarten. Dort gab es wohl eine karolingische unter
dem heutigen Dom, aber bislang besitzen wir keine gentigende
Hinweise auf eine Vorgangerin.'? So werden wir eher die ephesini-
schen Motive fiir die Churer Bischofskirche als mehr maBgebend
voraussetzen diirfen. Ubrigens konnten beide theologischen Be-
griindungen gemeinsam mitgewirkt haben. Die Hauptsache ist, daB3
wir im 5. Jahrhundert in fast allen christlichen Gebieten Marien-
kirchen besitzen, so dafl das Churer Patrozinium in keiner Weise
auffallen diirfte.

Aus dem gleichen Sdakulum wie die erste Bischofskirche stammt
wohl atch die bischéfliche Grabkammer in Chur, die 12 Graber
enthielt, von denen die beiden vordersten vor der Apsidiole spater
zerstort wurden, wohl um fiir den Sarkophag des hl. Lucius Platz
zu machen. Die Dekoration der bischoflichen Grablege erinnert in
mancher Hinsicht an dhnliche in Ravenna und Rom. Um 500 oder
zu Anfang des 6. Jahrhunderts errichtet man tiber dieser Toten-
behausung eine Stephanskirche.®* Wir haben also um 500 in
Chur ein lebhaftes Leben, das zwar rechtlich von Mailand, in-
dessen geistig und kiinstlerisch von Como und Verona, Ra-
venna und Rom Impulse erhielt. Es bestanden aber nicht nur in
Chur selbst damals die Bischofs- und Stephanskirche, sondern die
christliche Organisation schuf sich im ganzen ratischen Gebiete
religiose Zentren, wie die Kirchen von Grabs und Schaan, Trins
und Zillis und andere mehr belegen.!*

Nicht nur St. Stephanus, der Diakon von Jerusalem, besall in
Chur ein Heiligtum, auch der Diakon von Rom, St. Laurentius,
hatte die gleiche Ehre. Belegt ist die Kirche erst in der Urkunde
Konigs I. von 958, in der zuerst die halbe Stadt Chur samt Zubehér
dem Bischof geschenkt wird, dann auch die Laurentiuskirche. Erst

12 M. Mirabella Roberti, Soprintendente alle antichita della Lombardia, Milano, teilte
uns am 22. November 1969 mit: «Alcuni credono che tale chiesa carolingia sia una
recostruzione di una precedente chiesa paleochristiana, ma non esistono prove né
storiche né archeologiche, solo supposizioni in base ad alcuni canti liturgici.»

Uber die Ausgrabungen von St. Stephan siche Sulser W. und Claussen H. in: Bei-
trage zur Kunstgeschichte und Archiologie des Frithmittelalters, hgg. von H. Fillitz
1961, S. 154-166. Zur Problematik der Kirche siehe Siegwart J., Die Chorherren-
und Chorfrauengemeinschaften in der Schweiz, 1962, S. 32-39. Zu solchen Kirchen
extra muros sieche E. Lehmann in den Beitrdgen zur Kunstgeschichte und Archiologie
des Frithmittelalters, hgg. H. Fillitz, 1962, S. 91-92.

1 Ritische Pfarreien S. 454, 460, 476, 486.

13



nachher werden noch die Heiligtiimer des hl. Hilarius und des hl.
Martinus genannt.'® Das erweckt den Eindruck, daB3 Otto I. in sei-
nem Teil des «Hofes» bzw. der civitas nach seinem Siege tiber die
Ungarn am Laurentiustage 955 dieses Heiligtum als Dank errichtet
habe. Sie ware demnach als eine konigliche Kapelle im koniglichen
Teil der civitas errichtet und dann 958 dem Bischof geschenkt wor-
den. Wir hitten hier ein Gegenstiick zu Lausanne, wo zwischen 955
und 985 eine Laurentiuskirche gebaut wurde, freilich hier vom
Bischof. 16
Immerhin sind die Hinweise nicht zwingend, es kann ganz gut
auf dem Hof schon eine altere Laurentiuskirche gestanden haben.
Sie miilte der ersten Kultwelle angehoren, also etwa dem 7. Jahr-
[ hundert. Solche éltere Laurentiuskirchen aus der Zeit vom 6.-9.
| Jahrhundert gab es in Réatien nicht wenige, so in Flums, Schaan,
Untervaz, Paspels und Reams.'” Aus spateren Berichten geht her-
vor, daf3 die Churer Laurentiuskirche in der Gegend des heutigen
Hofbrunnens stand. Die dort gemachten Ausgrabungen lassen auf
ein urspriinglich romisches Bauwerk schlieBen.'® Gut moglich, daB
es eine altere Laurentiuskapelle gab, die von Otto 1. wieder restau-
riert worden wiére. Wir hatten also eine dltere und eine jlingere
Schicht des Laurentiuskultes vor uns. Sicherheit iiber die Ent-
stehung werden wir kaum je erhalten. Man kann die Churer Lau-
rentiuskirche entweder erst 955-958 entstanden sein lassen oder
dann in ihr ein vorkarolingisches Sanctuarium sehen.
Die Wichtigkeit der Kirche erhellt aus der Erwdahnung des hl
Laurentius im Kanon der Churer Messe des 11. Jahrhunderts, wo
nach den Apostelfiirsten, St. Andreas und St. Stephan, unser Dia-

15 BUBI. S.96 Nr. 115 zu 958: dimidiam partem ipsius civitatis. .. cum omni sua per-
tinentia in curtilibus et structuris et aecclesia s. Laurentii cum omnibus legtimis ad ean-
dem civitatem pertinentibus.

16 Vgl. Cartulaire du Chapitre de N.-D. de Lausanne ed. Ch. Roth, 1948, p. 30, wonach
Bischof Heinrich 985-1019 fundator ecclesiarum Lausannensium fuit und auch in
der Laurentiuskirche einen seiner guten Freunde bestatten lieB. Dazu Biittner H. in
Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 11 (1961) 13 und Werner J., Studien zu
Abodiacum-Epfach 1964, S. 106-109, wo K. Schmid verschiedene Laurentiuskirchen
nach 955 aufzihlt, wie Augsburg, Salzburg, Trier usw.

17 Bittner-Miiller, Frithes Christentum, 1967, S. 61, wo auch Clermont und Lyon in
Gallien, Lorch (nicht Lorsch) usw. genannt werden, indes die Churer Laurentius-
kirche noch in die jingere Schicht eingereiht wurde. Nzheres iiber den Laurentius-
Kult siche Zeitschrift fiir Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956) 50-51.

18 Poeschel VII. 203-204.



kon angerufen wird, also noch vor Lucius und Florin sowie Felix
(und Regula).'® Die Kirchweihe fand am 10. August statt, am Feste
des Heiligen selbst, wie ein Zusatz zum Churer Jahrzeitbuch aus
der Mitte des 12. Jahrhunderts belegt: «Dedicatio eius templi in
ciuitate Gurie.»?® Wihrend des Neubaues der Kathedrale wurden
hier Beurkundungen vorgenommen, so 1220: «in civitate Curie
apud ecclesiam s. Laurentii.»?! In einem Urbar des Domkapitels
von ca. 1370 wird sie zusammen mit St. Regula als Besitzerin von
Gilitern genannt.??

Nicht nur St. Laurentius, auch St. Florinus befand sich auf
dem bischoflichen Hof. Die Kapelle existierte sicher schon um 700
oder einige Jahre spdter, denn Prases Victor stellte an ihr den Ale-
mannen Otmar an, der 719 das Kloster St. Gallen griinden wird.
So berichtet dies die um 830 verfal3te Vita S. Otmari, die auch aus-
driicklich das Patrozinium (titulus S. Florini) erwahnt.?? Vielleicht
hat Prases Victor selbst die Kapelle erbaut, oder dann ein anderer
Victoride, denn sonst hétte er nicht ganz im Sinne des Eigenkirchen-
rechtes dariiber verfiigen konnen.?* Das Heiligtum wird wieder 1246
genannt, da eine Schenkung an das Kloster Churwalden vom Chu-
rer Bischof bestitigt wurde (Actum Curie iuxta capellam S. Flo-
rini).? Das Kirchlein existierte noch zu Anfang des 16. Jahrhun-
derts und stand nach den damaligen Beschreibungen zwischen der
neuen Hieronymuskapelle und dem neuen Dekanatshause, also in
der Nahe der Kathedrale, vor deren Eingang zur rechten Seite, wo
die spatere Hofschule war.2¢

Unten am FuBe des bischoflichen Sitzes liegt St. Martin. Ur-
kundlich finden wir die Kirche anlaBlich einer Schenkung aus dem
Jahre 769/813, wobei die Kirche als Angrenzerin genannt wird (da
una parte in sancti Martini).?” Dazu passen der ergrabene Grund-

19 Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 22 (1928) 196.

* Necrologium Curiense, ed. W. von Juvalt, 1867, S. 79.

* BUBII. S. 121 Nr. 617.

® Moor C. von, Die Urbarien des Domcapitels zu Chur, 1869, S. 46.

8 St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 95 und jetzt Duft U., Sankt Otmar. Die Quellen
zu seinem Leben, 1959, S. 24-25, 71.

¥ Zum Ganzen JHGG 88 (1958) 41-43 und jetzt Schweiz. Zeitschrift fiir Geschichte
19 (1969) 311-312.

% BUB II. S. 281 Nr. 831.

* Poeschel VII. S. 202.

¥ BUBI. S. 27 Z. 22.



ril mit Dreiapsidenabschluf3, die erhaltenen Blendbogen und die
karolingischen Marmorfragmente.?® Schon H. Biittner vermutete
eine frithere erste Martinskirche, die im 6./7. Jahrhundert
entstanden sein kénnte. Dafiir spricht, daB die gefihrlichen Zeiten
des 6. Jahrhunderts vorbei waren, so daf3 die kirchliche Verwaltung
sich nicht mehr an die schiitzende Stellung auf dem Felsensporn
halten muf3te. Dazu kommt, dalB3 hier die alte Stralle, die schon in
der zitierten Urkunde von 768/813 als via mediana angefiihrt ist,
an dem Platz der Martinskirche vorbeifiihrte, um dann nach Nor-
den abzubiegen.?® Die Bezeichnungen wie Obere Gasse und Reichs-
gasse existierten damals noch nicht. A. Schorta identifiziert die via
mediana mit der beginnenden Masanserstrasse.®® Fiir eine frithere
Martinskirche spricht auch die Groe und Gediegenheit der karo-
lingischen Kirche, die eine Vorgangerin vorauszusetzen scheint.
Das Patrozinium a8t das zu. Dem hl. Martin war schon die Kirche
in Zillis geweiht. In der 2. Halfte des 6. Jahrhunderts und im ersten
Drittel des 7. Jahrhunderts erstieg nun der Kult des Heiligen von
Tours einen Hohepunkt.® Daher dann auch Martinskirchen in
Ilanz (7. Jahrhundert), Truns (7./8. Jahrhundert) und Disentis
(1. Halfte 8. Jahrhundert).?? Hier wiirde sich eine Churer Martins-
kirche an der Spitze dieser genannten Gotteshauser restlos in die
Reihe einfiigen.

Gegriindet hat diese Martinskirche jedenfalls der bischofliche
Hof selbst, weil ja vor der Divisio von 806 in Réatien das Eigen-
kirchenrecht nicht in Ubung war, wohl aber die rémisch-rechtliche
Einstellung, die die Kirchen dem Bischof vollstandig unterstellte.
Aber in der Zeit nach der Divisio mag die Martinskirche vom Staate
beansprucht worden sein, denn Bischof Victor beklagte sich ja 823
(oder 824/25), daB3 ihm alle Kirchen im Umkreis des bischoflichen
Sitzes genommen wurden (omnes ecclesias in circuitu sedis nostrae,

28 Poeschel VII. 236-239.

29 RBiittner-Miiller, Frithes Christentum im Schweizerischen Alpenraum, 1967, S. 34,
123, 126.

80 Schorta A., Das Landschaftsbild von Chur im 14. Jahrhundert, 1942, S. 107-108,
Nr. 252. Planta-Schorta, Ritisches Namenbuch 2 (1964) 202, 750.

31 Ewig E., Der Martinskult im Frihmittelalter. Archiv fur mittelrheinische Kirchen-
geschichte 14 (1962) 1-30, bes. 20.

82 Uber die ritischen Martinskirchen siehe Studien und Mitteilungen des Benediktiner-
ordens 65 (1953/54) 391-393.



r
quae antiquitus semper ab episcopis fuerunt posesse).?® Otto I. |

schenkte dann 958 dem Bischof von Chur verschiedene Kirchen,
darunter auch diejenige von St. Martin in Chur selbst.3

St. Martin erhielt als erste Kirche nach der Bischofskathedrale
die vollen Rechte einer Pfarrei. Darauf weist hin, daf3 schon 1220
der Friedhof zu klein war und vergréoBert werden mufite (ad amplia-
tionem cimiterii), wozu das Kloster St. Luzi einen Weinberg tausch-
weise abtrat.®® Das geschah, obwohl seit dem 12. Jahrhundert in der
nahen Kirche St. Regula ein Pfarrer amtete (siche unten). Stets
wird auch die Martinskirche vor der Regulakirche genannt,
weil sie offenbar dlter und bedeutender war.3¢ Ihr war der burgus
superior seelsorglich anvertraut, also das eigentliche alte Stadt-
gebiet, wiahrend St. Regula nur den burgus imus, die lockere spa-
tere Stadtsiedlung, pastoral zu betreuen hatte.?”

Fiigen wir hier gleich die eben genannte zweite Pfarrkirche
St. Regula an. Die neueren Ausgrabungen unter der Leitung von
PD Dr. H. R. Sennhauser haben eine erste rechteckige Kirche mit
einer halbrunden und nach auBlen nicht erkennbaren Apsis ent-
deckt, die um die Zeit von 800 datiert werden kann. Bei der Kirche
war ein Friedhof, der noch nicht genau untersucht ist. Unter der
Kirche selbst fand man romische Bestattungen, die dem 4./5. Jahr-
hundert zugewiesen werden. Der Ausgraber sieht die Regulakirche
als Eigenkirche eines Grundherren an, dem auch der Hof Plana-
terra gehorte. Vermutlich um die Mitte des 9. Jahrhunderts
schenkte Berthrada, die der Familie des Eigenkirchenherrn ange-
horte, das Gotteshaus wie auch den Hof dem Domkapitel.?® Hier
konnte man sich auf eine Notiz des 12. Jahrhunderts im Churer
Totenbuch stiitzen, die zum 10. September berichtet: « Comme-
moratio sororis nostre Berthrade, que capellam S. Regule cum
curte fratribus dedit.» Ohne Zweifel 1st diese Nachricht aus alteren

% BUB I. S. 39 Nr. 46.

# BUBI. S. 95-96 Nr. 115. o

% BUB II. S. 119~120 Nr. 616 zu 1220. !

¥ Codex dlplomatlcus ed. C. v. Moor 4 (1865) 157-160 Nr. 125 zu 1388. Vgl auch die
Zeugenreihe in Urk. 1258 und 1265 in BUB II. S. 363, 407. Noch 1519 wird die
Martinskirche als «inter alias illius districtus parrochiales ecclesias insignis» bezeich-
net. Vasella O. in Zeitschrift fiir Schweizo Kirchengeschichte.26 (1932) 131.

So Poeschel VII. S. 10, dazu derselbe tiber burgus superior im Biindner Monats-
blatt 1945 S. 18-23.

% Bericht im Biindner Tagblatt zum 19.-21. Mérz 1968.

37



Quellen iibernommen.?® Tatsachlich erscheint ja auch die Kirche
der hl. Regula in den Urbarien des Domkapitels in der Zeit vom
12. bis 14. Jahrhundert sehr oft.%® Der Name der Wohltaterin ist
sicher germanisch und war im Frithmittelalter im Frankenreiche
weit verbreitet, von Lorsch bis zur Lombardei. Dabei trug gerade
die Oberschicht den Namen gerne. So hiel3 die Gemahlin des Ko-
nigs Pippin III. (751-768) Berectrada.*! Den gleichen Namen
Berthrada hatte auch die Gemahlin Hunfrids, der 799 Markgraf
von Istrien und 807-824 Graf von Ritien war. Sie ist mitsamt der
Familie im Pfaferser Verbriderungsbuche um 840 eingetragen
(Fab. 56, 6).4%2 Bei einer Schenkung eines Berengar von Gams
(St. Gallen) an die Steinachabtei vom Jahre 835 gedenkt dieser
seines Vaters Adalhert und seiner Mutter Berectrada.®® Im rati-
schen Reichsurbar aus der Mitte des 9. Jahrhunderts finden wir
bei der Beschreibung des Konigshofes zu Maienfeld die Bemerkung:
«Habet de hac curte Berehtrada mansos VIII.»* Ohne zu be-
haupten, dafl die hier genannte Frau identisch ist mit jener, die die
Regulakirche geschenkt hat, sind wir doch irgendwie ihr nahe ge-
kommen und konnen in ihr die germanisierende Welle entdecken,
die nach der Divisio von 806 in das bislang fast ganz ratoromani-
sche Ratien eindrang.4 Moglich ist aber auch, daB sie einen Ro-
manen geheiratet hatte, ahnlich wie Prases Victor ein Jahrhundert
frither die Alemannin Teusinda zur Frau genommen hatte.

Das Patzozinium stellte E. Poeschel in die Zeit, da noch die
hl. Regula ohne Felix genannt wurde, also noch vor oder in das
9. Jahrhundert.*¢ Dieses Argument ist unterdessen durch die inten-
sive Erforschung der Ziircher Heiligen Felix und Regula hinfillig
geworden, da beide miteinander von Anfang ihres Kultes an stets
gemeinsam verehrt wurden.*” Es ist ja schon merkwiirdig, daB3 in

3 Necrologium Curiense ed. W. v. Juvalt, 1867, S. 92.

40 Moor C. v., Die Urbarien des Domkapitels zu Cur, 1869, S. 5, 34, 46-47, 49, 51, 101.
Dazu Necrologium Curiense 1. ¢. 50 (20. Mai), 54 (29. Mai), 82 (18. August), 92 (zum
11. Sept.). Vgl. Codex diplomaticus 3 (1861) 192 Nr. 124 zu 1365.

i Forstemann Sp. 294. Vgl. Bertrada in Aug. 6, 5, Nonne in Faremoutier im 9. Jh.

122 BUBI. S. 34 Z. 43 und S. 502.

¥ Wartmann I. S. 328 Nr. 353.

4 BUBI. S. 384 Z. 4.

4 Sprecher A. v. im Bundner Monatsblatt 1922 S. 65-82.

46 Poeschel VII. 248.

47 Fgloff E., Das Grab der Ziircher Heiligen. Diasporakalender 1947, S. 44-53. Der-
selbe: Wer hat das Christentum nach Ziirich gebracht? Ebenda 1948 S. 51-59. Der-
selbe: Der Standort des Monasteriums Ludwigs d. D., 1949, S. 53 f.

10



der St. Galler Handschrift 914 aus dem Ende des 8. Jahrhunderts
oder um 800 zu lesen ist: «Castro Thurigo sancti Felicis cum ger-
mane suae sancte Regule.»*® Es handelt sich hier um eine in der
Hagiographie heute bekannte Tatsache, dal ber Doppel- oder
Mehrfachpatrozinien eine pragnante Kurzform Mode war,
wie das bei Petrus und Paulus, Philipp und Jakob, Cosmas und
Damian, Placidus und Sigisbert usw. gebriauchlich war.*® Deshalb
wird ja in der Churer Messe des 11. Jahrhunderts beim Libera nos
nach den Heiligen Stephan, Laurentius, Lucius und Florin auch
noch in letzter Linie Felix genannt, zweifellos der Ziircher Felix,
der mit Regula zusammen in Chur eine Kirche besal3.5° Die Be-
ziehungen Chur—Ziirich waren ja stets da. Man erinnere sich, dal3
schon der Name Florentius, der in karolingischer Zeit die Vita der
Zircher Doppelheiligen schrieb, einen Hinweis auf die churrati-
sche Kulturverbundenheit enthilt.’® Und dalB3 die Disentiser Mon-
che um 936/940 vor den heranstiirmenden Sarazenen nach Ziirich
flohen und nach der Riickkehr mit dem GroBmiinster in Kontakt
blieben, sagt allerhand.3?

Die Kanoniker machten aus ihrer Eigenkirche mit der Zeit eine
Pfarrkirche. Wir lesen ja in Necrologium Curiense zum 11. Sep-
tember, also gerade zum Nachtage der Bertrada, dall der «plebanus
S. Regule» verschiedene Abgaben an das Domkapitel zu geben
hatte. Die Notiz stammt aus Cod. D aus dem Ende des 12. Jahr-
hunderts.?® Sicher diente also St. Regula seit dem 12. Sakulum
auch als Pfarrei, wenngleich, wie schon oben ausgefiihrt, nur als
Subsidiarkirche zu St. Martin.

Hier fiigen wir noch die Johanneskapelle an, von der wir
in einer Urkunde, die zwischen 769 und 814 entstanden ist, erfah-
ren. Es wird hier namlich ein Acker Pulueraria der Hilariuskirche
geschenkt, der oben an die via mediana und unten an «in sancti

% Munding E., Die Kalendarien von St. Gallen, Texte 1948 S. 73. Darauf machte schon
Poncelet A. in den Analecta Bollandiana 24 (1905) 343-348 aufmerksam.

Dazu Moraw P., Ein Gedanke zur Patrozinienforschung. Archiv fiir mittelrheinische
Kirchengeschichte 17 (1965) 9-26, bes. 16, 25. Jede gréBere Arbeit tiber Patrozinien
bietet hier Belege.

50 Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 22 (1928) 196-197.

51 Biittner H. in der Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 1 (1951) 532.

2 JHGG 61 (1931) 75-98.

8 Necrologium Curiense ed. W. v. Juvalt 1867, S. 92.

49

11



Iohannis» grenzt.>* Danach mul3 das Gut der Johanneskirche unter-
halb der Masanserstralle gegen den Unteren Miihlebach hin ge-
legen sein.® Das Churer Jahrzeitbuch erwdhnt die Kapelle zuerst
zum 17. November: «Dedicatio ecclesie S. Johannis et S. Udal-
rici» in einem Nachtrag zur Handschrift aus der Mitte des 12. Jahr-
hunderts, also wohl aus der Zeit der zweiten Halfte des 12. Jahr-
hunderts, dann zum 21. Dezember: «Dedicatio eccl(esie) S. Joan-
nis Baptiste» aus einer Handschrift aus dem Ende des 12. Jahr-
hunderts oder sogar des 13. Jahrhunderts.?® Zunédchst handelt es
sich nur um eine Kirche, denn der Eintrag zum 17. November er-
wahnt beide Patrozinien, spricht aber nur von ecclesie, nicht von
ecclesiarum. Dann kann das Ulrichspatrozinium erst im 11. Jahr-
hundert oder noch spater hinzugekommen sein, denn der Bischof
von Augsburg starb 973 und wurde 993 in das Heiligenverzeichnis
aufgenommen. Es handelt sich also um das gleiche Heiligtum des
hl. Johannes, das wir schon fiir die karolingische Zeit belegt fanden.

Die Kirche muB in der 1. Halfte oder Mitte des 12. Jahrhunderts
durch Brand vernichtet worden sein, denn Dompropst Cuno
baute sie wiederum auf, wie uns das Jahrzeitbuch aus der 2. Halfte
des 12. Jahrhunderts meldet: « Cuno prepositus majoris Cur(iensis)
eccl(esie) ob(iit), qui dedit centum modios ad servitium fr(atrum)
et ecclesiam B. Johannis Baptiste tactam incendio recto, cuius
anima requiescat.» Dazu ergdnzte eine Kopie aus dem Ende des
12. Jahrhunderts nach Baptiste: «et S. Ulrici construsit».5”

Wo die Kapelle stand, auf dem Hof, wie man meint, oder ob
sie aullerhalb der Stadt lag, in der Nahe ihres Gutes, oder ob sie
gar, wie das Tauferpatrozinium verraten kénnte, urspriinglich eine
Taufkapelle war, all das bleibt dahingestellt.

Wie das eben besprochene Heiligtum des Tédufers ist auch die
Luciuskirche in der karolingischen Zeit faBbar. Sie liegt un-
mittelbar oberhalb der Bischofskirche am FuBle des Mittenberges.
Zuerst befragen wir die Kunstgeschichte iiber die noch erhaltene
Ringkrypta, die zu einer Dreiapsidenkirche gehorte. Krypten
dieser Art sind wohl stadtromischen Ursprungs. Der erste eigent-

% BUBI. S. 27 Z. 20 Nr. 24.

55 Schorta, Landschaftsbild, S. 77 zu Pulveraria.

3 Necrologium Curiense ed. W. v. Juvalt 1867, S. 114, 125.
57 1. c. S. 33 zum 3. April.



liche Bau in dieser Hinsicht entstand um das Petrusgrab in der kon-
stantinischen Basilika um die Zeit des Papstes Gregor 1. (590-604),
Man entdeckte vor nicht so langer Zeit einen Ringgang mit Ni-
schen fiir Lampen und einen Confessionsstollen. Erst im 7. Jahr-
hundert kam noch ein Blockaltar hinzu.’® Die Petruskrypta war
jedoch ein so einzigartiges und ehrwiirdiges Monument, dal es
nicht gleich nachgeahmt wurde. Zuerst muBlte der Typus in Rom
selbst Schule machen. Tatséchlich erhielt die romische Titelkirche
S. Crisogono, erbaut unter Gregor III. (731-741), sicher eine sol-
che Ringkrypta wie St. Peter.?®

- Nordlich der Alpen entstand zuerst in Regensburg fiir den
frankischen Bischof und Martyrer Emmeram eine solche Krypta
nach réomischem Brauch. Wie konnte, so fragt man sich, die Idee
dazu gerade in Regensvurg zur Darstellung kommen? Das hat sei-
nen besonderen Grund. Schon unter Herzog Odilo (737-748) wur-
de Bayern durch’ die Bistumsorganisation von 739 mit Rom ver-
bunden. Des Herzogs Sohn, Tassilo 11I., der von 748 bis 788 re-
gierte, heiratete 768/69 Liutperga, die Tochter des letzten Lango-
bardenkonigs Desiderius.®® Diese Beziehungen mit den Gebieten
am Po und am Tiber erklaren es auch, warum der Salzburger Dom,
den Bischof Virgil 767-774 errichtete, auf stdliche Anregungen
und spatantike Vorbilder zuriickgeht.6! Aus gleichen Griinden hat
auch die Regensburger Krypta ein stadtromisches Vorbild. Bischof
Emmeram (7. Jahrhundert) wurde erst im Verlaufe des 8. Jahr-
hunderts eine Konfessionskrypta zuteil. Sicher erwahnt ist dieser
Grabraum erst 791. Neuere Forschungen haben festgestellt. daf3
die Ringtonne einheitlich bemalt war. Dabei spielte das dreibah-
nige, farbig hervorgehobene Flechtband, das an komplizierte geo-
metrische Grundformen erinnert, die Rolle eines Frieses. Es wies
auf entsprechende Flechtbandsteine aus dem Ende des 8. oder dem
Verlaufe des 9. Jahrhunderts. Ahnliches Flechtwerk kann auch auf
den Initialen des 9. Jahrhunderts bemerkt werden. So datieren die
kunstgeschichtlichen Malereien der Krypta auf das spater 8. Jahr-

% Hertig L., Entwicklungsgeschichte der Krypta in der Schweiz, 1958, S. 11, 126.

% Braun J., Der christliche Altar 1 (1924) 572-573; Hertig 127-128.

5 BauerreiB R., Kirchengeschichte Bayerns I (1949) 90-93, 104. Stollenmayer P.,
Der Tassilokelch, 1949, S. 58-61.

Vetters H., Die mittelalterlichen Dome zu Salzburg, in: Beitrige zur Kunstgeschichte
und Archéologie des Frithmittelalters, hgg. von H. Fillitz, 1962, S. 222-224.

61

13



hundert.’? Die Erhebung des hl. Emmeram von seiner fritheren
Begréabnisstétte in die neue Krypta wird dem Regensburger Bischof
Gaubald (739-761) zugeschrieben.®® Dafiir scheint auch ein litur-
gischer Grund zu sprechen, da ein Eintrag in ein MeBbuch, das bei
der Griindung der Didzese nach Regensburg kam, zum 22. Septem-
ber lautet: «Sancti Emhrammis», was auf die Zeit des genannten
Bischofs hindeutet.%* Der Verbindungsgang und die anschlieBende
rechteckige Krypta stammt freilich erst von Abt Ramwold (T 1001),
der sie ca. 980 erbauen lieB.%

Nun gleicht die Churer Krypta ganz der Regensburger. Nur
vermochte man in der rdtischen Kapitale keine halbkreisférmige
Form herzubringen, sondern nur eine polygonale, sichtlich aus
technischer Unbeholfenheit.®® Merkwiirdig ist, dafl der Ramwold-
krypta von Regensburg die sogenannte Emeritakrypta von Chur
entspricht, wenn auch in anderer Lage und in bescheidener Form.
Wann letztere erbaut worden ist, wissen wir nicht, nicht spater als
12. Jahrhundert.®” Aber diese Nebenkammern sind nicht so wichtig,
viel mehr entscheidend sind eigentlich die Konfessions- und Ring-
krypten. Wer das Regensburger Werk in die 1. Halfte des 8. Jahr-
hunderts datierte, setzte daher fast automatisch die gleiche Zeit fiir
den Churer Bau an. Nachdem nun aber das bayrische Monument
als spater erkannt wurde, hat dies auch fiir das ratische Bauwerk
seine Konsequenzen. Kunstgeschichtlich wird man sagen diirfen,
es entstand nicht vor der 2. Hilfte des 8. Jahrhunderts®8. Damit ist
nur ein terminus ante quem non gegeben. Diesen Zeitpunkt konnen

62 Haas-Piendl-Ramisch, Beitrdge zur Baugeschichte von St. Emmeram in Regensburg,
Sonderdruck aus Thurn und Taxis-Studien 2 (1962) 146-150. Dazu Milojcic V. in
der Schriftenreihe zur Bayr. Landesgeschichte 62 (1962) 336-337.

63 Braun I. 578. Bauerreill R., Art. Emmeram in Lexikon f. Theologie und Kirche 3
(1959) 850. Spindler M., Handbuch der Bayerischen Geschichte 1 (1967) 538, datiert
die Krypta «frithestens unter Gaubald, sicher vor 791».

64 Gamber Kl., Zur mittelalterlichen Geschichte Regensburgs und der Oberpfalz, 1968,
S. 13.

8 Haas-Piendel-Ramisch 1. c. 132-138, 141-144, 150-151.

66 Beschreibungen bei Braun I. S. 580-581, dann bei Buschow H., Studien iiber die
Entwicklung der Krypta im deutschen Sprachgebiet, 1934, S. 31-33; ferner bei
Poeschel VII. 260-264 und Hertig 41-46.

67 Dazu Miiller 1., Die churrdtische Wallfahrt im Mittelalter, 1964, S. 16-19.

8 Schon Braun datierte «nicht weit vor das 9. Jh.», Buschow «jedenfalls nicht vor 750».
Knoepfli A., Kunstgeschichte des Bodenseeraumes 1 (1961) 258 nennt «spites 8.
Jahrhundert», wihrend Reinle A., Kunstgeschichte der Schweiz 1 (1968) 217 «wahr-
scheinlich in der zweiten Halfte des 8. Jh.» angibt. Nur Poeschel und Hertig setzten
die 1. Halfte des 8. Jh. an, ankniipfend an die frithere Datierung von Regensburg.

14



auch nicht die ibrigen Funde dndern, die Dreiapsidenkirche und
die darin gelegenen Graber eines Ehepaares, das sein Gesicht nach
dem Heiligengrab wandte.%?

Der Leib des heiligen Lucius ruhte nicht von Anfang an
in St. Stephan. Die dortigen 12 Graber waren fiir die Bischofe be-
stimmt. Erst nachdem die dlteren und tiberhaupt die meisten Gra-
ber keine «Aktualitit» mehr hatten, wagte man es, die vordersten
zwel vor der Apsidiole zu evakuieren und den Platz fiir einen Sarko-
phag frei zu machen. Das setzt also einen Zeitraum von etwa hun-
dert Jahren voraus. Damit kimen wir auf ca. 600 oder das 7. Jahr-
hundert. Von hier aus wurde dann St. Lucius in die neue Krypta
gebracht. Darum feierte ein Churer Theologe in seiner Vita S. Lucii
das Heiligtum als wunderkriftiges Ziel von Pilgern. Ringkrypten
waren ja fiir Andachtige, die dem Heiligen ndher kommen wollten,
wie gemacht. Die stadtromische Herkunft stellte der Hagiograph
insofern ins Licht, als nach ithm das Christentum auf einem Um-
wege tiber Gallien und England doch eigentlich von der Stadt der
Apostel kam.” Der Kult des Heiligengrabes mul} grof3 gewesen sein,
sonst ware nicht der Leib des hl. Lucius (sacratissimum corpus beati
Lucii) entwendet worden, wie wir anldfllich einer Klage des Bi-
schofs Victor von 823 (oder 824/25) erfahren.”™ Offenbar muf3 die
Krypta schon vorher bestanden haben.

War aber St. Luzi nicht eigentlich eine Andreaskirche? Der
Beleg dafiir stammt erst von 1295, wonach der dortige Altar in
honorem sanctorum Andreae apostoli, Lucii regis et confessoris et
Emeritae sororis eiusdem geweiht ist.”? Gut moglich, dal Andreas
der urspringliche Patron war. Schon in der 2. Halfte des 5. Jahr-
hunderts errichteten drei Papste dem Petrusbruder ein Heiligtum
und Papst Gregor I. (f 604) nahm ihn in den Messekanon auf. Die
rémischen Missiondre brachten seinen Kult nach England, von wo
aus die Verehrung nach dem Norden des Kontinentes kam. In
unseren Landen hatte die Pfarrei Ruis im 7. Jahrhundert ihn zum
Schiitzer, auch datiert die Andreaskirche in Cham aus dem 8./9.

8 Sulser W. in Frithmittelalterliche Kunst in den Alpenlindern, 1954, S. 151-166, dazu
Miiller, Wallfahrt S. 11.

* Miiller, Wallfahrt 5-14.

" BUB I. S. 39 Nr. 46.

™ Mayer J. G., St. Luzi bei Chur, 1907, S. 33-34.

-3

15



Jahrhundert. St. Gallen beabsichtigte, wie sein Klosterplan aus
dem Anfang des 9. Jahrhunderts sagt, einen Andreas-Altar zu er-
richten. Pfafers besall im 9. Jahrhundert Reliquien in der Kloster-
kirche und in der Leutkirche.” Wichtiger aber ist wohl, dal3 Chur
schon eine Petruskirche aus dem 4. Jahrhundert besal3, zu der nun
auch, wie das anderwéirts Brauch war, ein Andreas-Heiligtum kam
(siehe unten).

Aber wenn auch Andreas der erste Patron war, so spielte doch
der hl. Lucius von Anfang an die erste Rolle bei Klerus und Volk.
Erstens ist schon der Tag der Kirchweihe, der 3. Dezember, merk-
wiirdigerweise zugleich Einweihung der Kirche und Fest des Heili-
gen.” So war es auch bei der Laurentiuskirche in Chur, wobei der
10. August beide Gedenkfeiern vereinigte.” Dann ist 1149 nur die
Rede von der ecclesia s. Lucii que secus civitate Curiense sita est.”®
All das ist begreiflich, weil Kirche und Krypta zugleich errichtet
wurden. Auch aus der Marienkirche in St. Gallen wurde eine Gallus-
kirche und aus der Salvatorkirche in Werden eine Ludgeruskirche.
Der Heilige der Krypta siegte.?”

Gibtesindes Belege fiir eine andere Andreaskirche?"
Die Nennung des hl. Andreas in der Messe von Chur im 11. Jahr-
hundert war allgemein schon langst vorhanden.”® Ebenso das
Andreasfest. Auch auf den sogenannten Andreas-Markt in Chur
kann man sich nicht berufen, denn dieser hieB bis 1748 Thomas-
Markt, der dann in Riicksicht auf die Weihnachtsfeier nach vorne,
auf den Tag des hl. Andreas verschoben wurde. Es handelt sich um
einen chronologischen Anhaltspunkt, nicht um eine lokale Bezeich-

3 Dariiber Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956) 47-48 und Schweiz.
Zeitschrift f. Geschichte 7 (1957) 434-435.

74 Necrologium Curiense ed. Juvalt 1867 S. 119.

7 1.c. S. 79. Ahnlich fielen in St. Gallen Translatio und Dedicatio S. Galli zusammen.
Munding E., Die Kalendarien von St. Gallen, Untersuchungen, 1951, S. 122, Vgl
dort S. 54 und 57. S. Vitalis und S. Johannes in Rom.

7% BUB II. S. 232 Nr. 318.

"7 Dartiber schon Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 48 (1954) 102-103. In Di-
sentis konnten die Reliquien von den Heiligen Placidus und Sigisbert in der Krypta
nicht den Patron der Kirche, den hl. Martin, verdriangen, vermutlich weil die Krypta
nur 50-100 Jahre bestand und weil der Martinskult schon durch Sigisbert selbst von
Anfang an anschnlich war.

"8 Zuletzt Lieb S, 72,

" Eizenhofer L., Canon Missaec Romanae 1 (1954) 46. Botte B., Le Canon de la Messe
romaine, 1935, p. 50. ‘

80 ‘Killias H., Zur Entstehung der Churer Stadtverfassung, 1949, S. 50.

16



War St. Luzi von 800 bis 1100 ein Kloster ? Der bislang dlteste
Zeuge dafiir ist der Humanist, Reformator und Geschichtsschreiber
Ulrich Campell im 16. Jahrhundert, der uns meldet, Bischof Con-
rad von Biberegg habe 1119 die Benediktiner aus St. Luzi ver-
jagt, da sie disziplindr verlottert gewesen seien (non admondum
honeste aut pie viventibus). Darauf seien die Pramonstratenser von
Roggenburg gerufen worden. Unser Berichterstatter weil jedoch
am Schluf3 seiner Erzdhlung nicht, ob dies unter Bischof Conrad
oder unter dessen Vorganger Wido gewesen sei und setzt sich dann
einfach auf die Regierungszeit des Konigs Heinrich V. (1106-1125)
fest.81 Schon diese Unsicherheit 1aBt uns vorsichtig sein. Ferner be-
richtet Campell bei der Darstellung der Regierung des Bischofs
Adalgott (1151-1160) wohl von dessen freundlichen Beziehungen |
zu St. Luzi, Cazis, Schinis und Marienberg, aber er scheint nichts |
davon zu wissen, dall der gleiche Oberhirte das Klosters Mistail
aufgehoben habe.®? Es kdnnte daher eine Verwechslung stattgefun-
den haben, obwohl Mistail ein Kanonissenkloster war. Letztlich
liegt es auch nahe, daB3 der Chronist hier spatmittelalterliche Zu-
stinde vordatiert, begreiflich bei einem Chronisten, bei dem «die
bindnerische Zeitgeschichte in sehr einseitiger Weise vom Stand-
punkt der evangelischen Pradikanten dargestellt und beurteilt
wird.» (Hermann Wartmann).83

Die Meinung Campells wirkte weiter. Im Jahre 1656 félschte
der Pfaferser Pater Karl Widmer eine Anzahl von Urkunden, so
auch eine, wonach Papst Gregor V. im Jahre 998 dem Kloster
Pfafers den «ordo monasticus secundum Deum et beati Benedicti
regulam in vestro et B. Valentiani prope castra Martiola» bekraf-
tigte. Diese Urkunde brachte P. Ambros Eichhorn 1797 in ganzem
Wortlaut und bemerkte zu dieser Stelle, daB danach die Bewohner
von St. Luzi (S. Lucenses) Pfafers unterstellt gewesen und durch
einen Prior oder Propst regiert worden wiren.%* Aber der gelehrte
Editor von St. Blasien lehnte es ausdriicklich und entschieden ab,
daf} hier je Benediktiner gewesen wiren, da ja davon keine Spur

81 Ulrici Campelli Historia Raetica ed. P. Plattner 1 (1887) 203-204. Erste Andeutung
1532 (Comander an Vadian) St. Galler Mitteilungen 29 (1903) 85.

8 Le 1.8 224, 8 1.c. 2 (1890) S. XXXIII.

¢ Eichhorn A., Episcopatus Curiensis 1797, Codex Probationum S. 34 Anm. 4. Zur
Urkunde vor allem Zeitschrift f. Schweiz. Geschichte 14 (1934) 149-155. Kurze In-
haltsangabe und Literatur in BUB I. S. 127 Nr. 154.

L7



und auch nicht einmal der Name eines Abtes tiberliefert sei. Immer-
hin aber, so fihrt P. Ambros Eichhorn weiter, berichte doch ein
alter Pergamentkodex (antiquus pergamenus quidem codex), dal3
St. Luzi von Anfang an «schwarzen Augustinermoénchen» (mo-
nachis nigri ordinis secundum Augustinum) iibergeben worden sei.%®
Dazu bemerkte der Geschichtsschreiber der schweizerischen Chor-
herren-Institute Josef Siegwart vor wenigen Jahren: «Dies ist sehr
verdichtig, da man im 16. Jahrhundert die alten Md&nche, die Seel-
sorge und Gottesdienst versahen, als Kanoniker auffalite, zum
Beispiel die Basilikalmonche am Lateran in Rom.»® Entweder wa-
ren die Betreuer von St. Luzi wirkliche monachi secundum regu-
lam S. Benedicti, oder waren sie caninici secundum regulam s.
Augustini. Die Berufung auf den hl. Augustin kommt ja nur bei re-
gulierten Kanonikern vor. Sie wurde iibrigens erst eigentlich im
11. Jahrhundert recht verbreitet.®” Es liegt in der Losung Eichhorns
ein innerer Widerspruch, der wohl auf eine Darstellung etwa des
16.—17. Jahrhunderts zuriickgeht.

Entscheidend ist, dafl die Urkunde von 998 erstens gar nicht
von einem Benediktinerkloster spricht, zweitens iiberhaupt ge-
falscht ist und daB ja auch die Urkunde von 831, welche der Fal-
scher benutzte, nichts von einem «monasterium B. Valentiani»
sagt.®® Ein solches Valentian-Kloster konnte nur konstruiert wer-
den, weil die 548 datierte Grabtafel des Bischofs in St. Luzi war.
Aber sie war doch erst nach dem 12. Jahrhundert hingekommen
und ist dort erst im 16. Jahrhundert nachzuweisen.®® Vorher lag
sie nach allem in der Friedhofkirche St. Stephan, die zu Anfang
des 6. Jahrhunderts errichtet wurde und auch die Victoriden-Grab-
tafeln aufbewahrte. Heute, nach der Ausgrabung dieser Kirche
durch Architekt W. Sulser, 148t sich dies viel deutlicher erkennen.?

Wir miissen uns bewuBlt bleiben, dal3 keine einzige Notiz des

85 Eichhorn L. c. S. 317.

86 Siegwart J., Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der deutschsprachi-
gen Schweiz vom 6. Jahrhundert bis 1160, 1962, S. 33-34.

87 Siegwart S. 49 Anm. 2 und S. 258-261, 333.

88 BUB I. S. 47 Nr. 55.

80 Poeschel E. im Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde 32 (1930) 221-225.

90 Sulser-Claussen, Die Stephanskirche zu Chur, in: Beitrige zur Kunstgeschichte und
Archiologie des Frithmittelalters, hgg. von H. Fillitz, 1962, S. 155-166, bes. S. 164.
Dazu jetzt Lieb S. 53, 74.

18



ganzen Mittelalters uns von einem Benediktinerkloster in Chur be-
richtet, selbst die Verbriiderungsbiicher und auch die Listen friihe-
rer Verbriidderungen von Reichenau, St. Gallen und Pfifers melden
nichts, obwohl sie im ganzen iiber hundert Kloster aufzahlen. We-
der das Reichsurbar noch die nicht seltenen Urkunden und Notizen
von Pfifers und Chur wissen davon. Man hat neuerdings wiederum
in Diskussion geworfen, daB ja die karolingische Luciusvita, die ja
eigentlich eine Predigt ist, die Zuhorer mit «fratres reverendissimi»
anrede.?’ Aber die alten Handschriften des 9.-11. Jahrhunderts
weisen nicht diese Anrede, sondern «fratres karissimi» auf, was
schon den Kirchenvitern wie Augustinus und den frithen Missiona-
ren wie Pirmin und Bonifatius geldufig war, im Orate fratres der
Messe schon im 9. Jahrhundert bezeugt ist und im franzosischen
Chers freres weiterlebt. 9

Neuerdings hat man auch wieder ein Argument fiir eine kloster-
liche Gemeinschaft ins Feld gefiihrt: «Eigenartig mutet es an, daf3
im frithmittelalterlichen Chur kein Kloster mit Sicherheit nach-
weisbar ist. Es gehort zum traditionellen Bild einer frithmittelalter-

lichen Bischofsstadt, dafl dort nicht nur die Priestergemeinschaft |

der Domherren an der Kathedrale, sondern auch Méanner- und
Frauenkloster bestanden.»?®® Ist es wirklich so seltsam, daf3 es in der
Churer Kapitale kein Benediktinerkloster gab? Existierte etwa in
Konstanz, Basel, StraBburg®, Speyer, Worms und Mainz ein Be-
nediktinerkloster im frithen Mittelalter? Lediglich 10 km von der
Konstanzer Bischofskirche (Anfang des 7. Jahrhundert) entfernt
entstand 1m 8. Jahrhundert die Reichenau und etwa in der Distanz
von 2 km von der ecclesia Episcopi in Mainz (6. Jahrhundert)
wurde im 8. Jahrhundert das Kloster St. Alban gegriindet. Eine
Ausnahme bildet nur die bayrische Entwicklung im 8. Jahrhundert.

%t Der Einwand stammt aus der schlechten Kopie, die Liitolf A., Die Glaubensboten
der Schweiz, 1871, S. 115, einzig beniitzte, und wurde dann besonders von den Kunst-
geschichtlern bis heute weitergegeben.

Niheres zur ganzen Frage ausfithrlich in Zeitschrift fir Schweizerische Kirchen-
geschichte 48 (1954) 96-101, dazu JHGG 85 (1955) 7 ff. (Text der Vita).
Biindner Tagblatt zum 21. Mirz 1968.

In StraBburg gibt es wohl das Frauenkloster St. Stephan, das innerhalb des rémi-
schen Castrums Anfang des 8. Jahrhunderts errichtet wurde, doch sind keine friih-
mittelalterlichen klgsterlichen Gemeinschaften nachzuweisen. Bittner H., Ge-
schichte des ElsaB3 1 (1939) 74 ff. Vgl. Lexikon f. Theologie und Kirche 1 (1957)
1015 und 9 (1964) 1104.

92

93
94

19



Auch in Gallien liegen die Kloster von der Bischofsstadt getrennt,
zum Beispiel etwa Paris und St-Denis, Reims und St-Rémi.?s

Der Einwand fiithrt aber darauf, daB ja in deutlicher Entfernung
von der Churer Bischofsstadt seit ca. 740 schon das Benediktiner-
kloster Pfafers stand, eine ganz bedeutende Abtei, die groBartige
Fernwirkung ausstrahlte. Sie hatte in Chur schon eine Dépendance
in karolingischer Zeit, welche die notige Verbindung zwischen dem
bischoflichen Hof und dem Kloster an der Tamina darstellte. Sie
wird noch naher zu untersuchen sein (Kapitel 2).

Wenn aber in St. Luzi keine Benediktiner waren, wer betreute
dann Kirche und Wallfahrt? Da die ganze Anlage in unmittel-
barer Ndhe oberhalb der Kathedrale und neben der Stephanskirche
war, gehorte sie zum «bischoflichen Hof», also zum Priesterver-
band um den Episcopus und wurde daher von dessen Mitgliedern
besorgt. Eine Klageschrift des Churer Bischofs Victor von 823 (oder
824/825) belegt, dal3 die Geistlichkeit, welche die Kirchen im Um-
kreis der Bischofskirche betreute, sich an bestimmten Tagen zum
gemeinsamen Officium in der Hauptkirche zusammenfand.®® Frei-
lich wird das Domkapitel ausdricklich und rechtlich klar erst
956 genannt, denn erst damals ist die Rede von «clerici canonice
servientes».%” Aber dieses Domkapitel geht irgendwie doch schon
auf die bischéfliche Klerikergemeinschaft zuriick, die bereits
823 existierte. Deren Mitglieder besorgten also St. Luzi. Zwei Ka-
nonikerverbande anzunehmen, wie sie etwa in Osnabriick gleich-
berechtigt nebeneinander in der Kathedrale und in St. Johann bis
zum 12, Jahrhundert bestanden, haben wir keinen Grund.®8

9 Freundl. Hinweise von Univ.-Prof. Dr. Heinrich Biittner, Bad Godesberg, dem der
Verfasser auch sonst manche Anregungen verdankt.

BUBI. S. 39 Nr. 46: Tulerunt, domine, omnes ecclesias in circuitu sedis nostrae, quae
antiquitus semper ab episcopis fuerunt possesse, et in praedicta sede diebus singulis
officia celebrabant. Nec etiam illud sacratissimum corpus beati Lucii confessoris no-
bis reliquerunt. Der erste Satz ist nicht einfach. Das Subject zu celebrant kann nicht
in tulerunt, also in Roderich und seinen Gesellen, bestehen, auch nicht vom néchst-
gelegenen ab episcopis abgeleitet werden, da dies ja selbstverstdndlich wire, sondern
wohl nur in ecclesias in circuitu sedis nostrae stecken. Darunter kann man in erster
Linie St. Stephan verstehen, mul} aber an alle Kirchen auf dem Hof und in der Stadt
wie auch aulerhalb denken. Zur Interpretation des Textes siehe Siegwart J., Die Chor-
herren-und Chorfrauengemeinschaften in der deutschsprachigen Schweiz vom 6. Jahr-
hundert bis 1160. 1962, S. 38, 58, 70, 91, 212. DalB die Klage: «nullus canonicus
ordo» am Anfang des Briefes nicht direkt auf ein Kanoniker-Domkapitel zu bezie-
hen ist, siche ebendort S. 91, 212.

97 BUBI. S. 95 Nr. 114.

9 Siegwart S. 212 Anm., dazu S. 91 Anm.

96

20



Wir besitzen eine ganze Reihe von Namen karolingischer
Priesterin Chur. Ander Spitze stehen Silvanus und Foscio, der erste
Zeuge und der zweite Schreiber der Tello-Urkunde von 765.%9
Darauf sind in vier Urkunden, die alle 769/814 datiert werden kén-
nen, die folgenden Kleriker nachzuweisen: Orsacius, Priester,
Schreiber von allen vier Urkunden, Petto, Priester, genannt in zwei
Urkunden, Lobicinus, Priester, Zeuge in einer Urkunde, dazu zwei
Diakone, namlich Augustanus und Lubucio, ferner ein Claudianus
clericus de uico Uaze.'®® Am auffalligsten ist neben Foscio der
Schreiber Orsacius, der aber nicht so etwas wie « Kanzleidirektor »
am bischdflichen Hofe war, sondern nur jeweils im Auftrage von
Petto, Augustanus und Lubucio schrieb, die offensichtlich seine
Auftraggeber waren und daher als «Beamte» des Bischofs gelten
konnen.!®! Sie sind also die eigentlichen verantwortlichen Leiter der
bischoflichen Kanzlei. Das werden wir uns vor Augen halten miis-
sen und hier die ratische Schreibstube des bischéflichen Churs ver-
muten.102

2. Die Rurchen am linken Ulfer der Plessur

Wir beginnen mit der Hilariuskirche, die etwas oberhalb des
Welschdorfli lag und uns in fiinf Urkunden begegnet, die kein ge-
naues Datum tragen, aber in die Zeit von 769 bis 814 gehoren. In
der ersten Urkunde schenkt ein Baselius Grundstiicke in Pulveria
(rechts der Plessur am Unteren Miihlebach) und Salubrium (nérd-
lich der Stadt). Sieben Zeugen bekriftigen die Urkunde.! Dann be-
schenkte ein Priester Victor sowohl die Carpophoruskirche in
Trimmis wie unsere Hilariuskirche. Die Urkunde ist leider nur
fragmentarisch erhalten.? Wiederum vergab ein Victorinus der Hi-

% BUBI. S. 22-23 Nr. 17.

100 BUB I. Nr. 24-25, 27-28.

01 So schon Durrer, Festgabe G. Meyer 1913, S. 25, 34. Vgl. Helbok A., Regesten von
Vorarlberg und Liechtenstein bis 1260 S. 37, 45-47, iiber den Schreiber Orsacius.

192 Durrer S. 30 lieB sich durch das locus iste der Luciusvita verleiten, die Schreibschule
in St. Luzi zu suchen. Dem Kontext entsprechend bezieht sich der Passus auf die
Stadt Chur. Schon die zhnliche Stelle im Briefe des Bischofs Victor von 823 legt das
nahe: ipsam civitatem de diabolico errore ad cultum veri dei praedicando convertit.
BUBI. S. 39.

! BUB I. S. 27-28 Nr. 24. Die Lokalisationen siehe Schorta, Landschaftsbild, S. 77,
84-85,

® BUBI. S. 29 Nr. 26.

21



lariuskirche allein Giter, die sich links der Plessur befanden (Ala-
sina, Sanguinetum, Tombeclo), andere freilich lagen rechts des
Flusses (so Tedo) und sogar im Schanfigg (Tschiertschen). Das Do-
kument weist eine feierliche Pénformel und sechs Zeugen auf.? In
einer dritten Urkunde vermachte der Richter Daumerius der Hi-
lariuskirche eine Wiese in Tesquene, die auf einer Seite an Mas-
sanesco angrenzte, beides nicht lokalisierte Namen. Sechs Zeugen
treten in der Urkunde auf.* Nicht vollstindig erhalten ist die fiinfte
Urkunde, in welcher Vigilius von Trimmis zum Seelenheil seines
Bruders Victor einen kleinen Teil von dessen Besitz, einen Acker in
Trimmis, der Kirche des hl. Hilarius iibergab.®

Offenbar kam die Hilariuskirche bei der Divisio zu Beginn des
9. Jahrhunderts in die Hande des Fiskus, doch schenkte Otto I.
958 sie wiederum der bischoflichen Kirche zu Chur, und zwar mit
allen dazu gehorigen Besitzungen und Rechten. Zugleich kamen
auch die Laurentius- und Martinskirche wiederum an das Bistum.®

Spiter erscheint St. Hilarius als Kloster von Schwestern, die
Papst Innozenz III. im Jahre 1208 dem Pramonstratenserkloster
St. Luzi in Chur bestatigte.” Da der Frauenkonvent auf der Gegen-
seite der Plessur lag, kann man von einer Art Doppelkloster spre-
chen. Die Bischofe forderten und schiitzten das Kloster auch spater-
hin.® In der Zeit der Glaubensspaltung wurde der Konvent auf-
gelost.?

Es giltnun, Anlafl und Alter der Churer Hilarijuskirche
zu ergriinden. Der groBe Bischof Hilarius von Potiers (T 367) hin-
terlieB als Seelsorger und Theologe, insbesondere auch als Kampfer
gegen den Arianismus, einen bedeutenden Ruf. Da er auch den hl.
Martinus (T 397) forderte und zum Exorzisten erhob, wurden beide
Minner die groffen Schutzpatrone des Frankenreiches. Schon
Chlodwig schrieb seinen Sieg iiber die arianischen Westgoten bei
Vouillé im Jahre 507 Martinus und Hilarius zu.'® Beide Heiligen

3 BUBI. S. 29-31 Nr. 27. Die Lokalisationen siehe Schorta, Landschaftsbild, S. 18-19,
34, 44, 87, 100, 104-105.

BUB I S. 30 Nr. 28. Dazu Schorta, Landschaftsbild, S. 58, 99.

BUB I. S. 31 Nr. 29.

BUB I. S. 95-96 Nr. 115.

BUB II. S. 31 Nr. 518: ecclesiam sancti Hylarii, ubi moniales morantur incluse.
BUB II. S. 74-75 Nr. 580-581 zu 1215, dazu BUB III. S. 328 Nr. 878 zu 1251.
Weiteres bei Poeschel VII. 282-283 und der dort angegebenen Literatur,

10 Historia Francorum II. 37 = Buchner I. S. 131.

©w W > Gt

22



wurden 567 von Enkeln Chlodwigs als Garanten eines Teilungs-
vertrages angerufen.!! Selbstverstandlich spielte die Kirche des hl.
Hilarius in Poitiers eine groBe Rolle, wie schon Gregor von Tours
(t-594) belegt.*? Die Stadt wurde erst recht beriihmt, seitdem dort
die hl. Radegunde (6. Jahrhundert) ein Nonnenkloster gestiftet hatte
und dort Reliquien des hl. Kreuzes aus Konstantinopel hinterlegen
konnte.!?

Der Kirchenlehrer von Poitiers tivernahm auch bald die Schutz-
herrschaft tiber Kirchen. So wurde ihm 567 die Kathedrale von
Nantes geweiht.!* Das zu Anfang des 8. Jahrhunderts gegriindete
St. Avold in Lothringen hie3 frither Hilariacum, was auf unsern
Heiligen hindeutet.'® Ein Kloster St. Hilarius in Eller an der Mosel
existierte sicher schon im 9. Jahrhundert.'® Fiir unsere Gebiete
diirfte das im 7. Jahrhundert vom frankischen Fridolin ins Leben
gerufene Kloster des hl. Hilarius in Sackingen bedeutsam gewesen
sein. Nach allem hatte Fridolin Beziehungen mit Poitiers und wohl
von dorther Hilarius-Reliquien mitgebracht.!” Darunter durften
sich auch Kreuzreliquien befunden haben, denn sonst wiirde nicht
Ekkehard IV. um die Jahrtausendwende Sackingen als «sanctae
crucis locum» bezeichnet haben.!®

Das Churer Hilarius-Patrozinium diirfte daher entweder un-
mittelbar auf Siackingen zuriickzufiithren und somit nicht vor ca.
650 entstanden sein, oder es geht einfach allgemein auf die Ver-
ehrung friankischer Heiliger zuriick, zu denen ja auch der Bischof
von Potiers gehort. Besonders in der 1. Halfte des 8. Jahrhunderts
kamen sehr viele frankische Patrozinien in unsere Lande. Dazu
gehort die nun ergrabene Hilariuskirche in Glarus.’® So oder so,
wir kommen auf das 7./8. Jahrhundert als die Zeit der Griindung
der Hilariuskirche.

" Historia Francorum VII. 6 = Buchner II. S. 98-99.

'* Buchner II. 442 (Register).

3 Historia Francorum IX. 40 = Buchner II. S. 302-303.

" Prinz F., Frithes Ménchtum im Frankenreich, 1965, S. 34.

' Prinz 219, dazu Koch M., Sankt Fridolin und sein Biograph Balther, 1959, S. 40.

1% Koch S. 40.

7 Koch S. 126-128.

1 %asus S. Galli Cap. 64 ed. Meyer von Knonau in St. Galler Mitteilungen 15/16 (1877)

9.

Y Dariiber Jahrbuch des Hist. Vereins fiir das Fiirstentum Liechtenstein 59 (1959)

312-320. Uber Glarus s. Sennhauser H. R. in Unsere Kunstdenkmdler 21 (1970) 20.

23



Dal} die Hilariuskirche nicht schon seit Jahrhunderten errichtet
war, dafiir spricht schon ihre Lage auBerhalb der Stadt wie auch
auBerhalb des Welschdorfli. Merkwiirdig ist es auch, daB die
Schenkungsurkunde des Baselius «in civitate Curia», diejenigen
aber von Victor und Victorinus sowie Vigilius «in loco Fortunes»
beziehungsweise «in loco qui nuncupatur Furtunes» geschahen,
also nicht etwa in oder bei der Kirche St. Hilarius. Der Ort war
noch nicht nach dem Heiligen benannt. Der Hinweis stammt von
R. Durrer, der ithn jedoch nicht zu sehr zeitlich einschranken woll-
te.2 Der Name Luziensteig diirfte wohl auch erst von der dortigen
vorkarolingischen Kirche des 7./8. Jahrhunderts herkommen, war
aber schon im 9. Jahrhundert Brauch.?! Es kénnen also in unserem
Falle vielleicht nur 100 oder 50 Jahre seit der Griindung der Kirche
des hl. Hilarius verflossen sein. Da ja in der ersten Schenkungs-
urkunde von Baselius die Hilariuskirche als «sanctus locus» bezeich-
net wird, erinnert dies an die gleichen Charakterisierungen von
frithmittelalterlichen Wallfahrtsorten (Mauritiusgrab in Agaunum,
Gallusgrab an der Steinach usw.).?? Gerade unsere fiinf karolin-
gischen Schenkungsurkunden an das Heiligtum des frankischen
Bischofs zeigen eine Blute der Wallfahrt an.

Diese Devotionswelle wird noch durch Codex Sangallensis 348
naherhin belegt, der das Sacramentarium Gelasianum enthalt,
auch den Kanon der Messe, in dem unmittelbar nacheinander
Hilarius und Martinus erwahnt werden. Diese kostbare Handschrift
stammt ausgerechnet aus dem Churer Scriptorium der Zeit um
800.23 Auch anderwirts im Frankenreich fiigte man damals die bei-
den Heiligen, die Symbole des Frankenreiches, ergdnzend in den

20 Durrer in Festgabe Meyer v. Knonau 1913 S. 37-38. Zur Ableitung des Ortsnamens
von der Géttin Fortuna oder von einem Personennamen siehe Planta-Schorta, Réti-
sches Namenbuch 2 (1964) 701. Fortunatus/Fortunata kommt im 9. Jahrhundert
im Kloster Miistair und spiter im Gebiete von Pfifers vor. Piper S. 444.

21 Miiller 1., Die churritische Wallfahrt im Mittelalter, 1964, S. 5-8. Vgl. die sonstigen
wenigen Patrozinien, die das Reichsurbar des 9. Jahrhunderts nennt, so das von
St. Ambrosius, einer Kirche des 6. Jahrhunderts in Tiefenkastel, von St. Gaudentius
von Casaccia, der wohl im 6./7. Jahrhundert lebte, aber wohl erst im 7./8. Jahrhun-
dert eine Kirche erhielt. Vgl. Mélanges Paul-E.-Martin, 1961, S. 143-160.

22 Churratische Wallfahrt 1. ¢. 3-4, 12, 35.

23 Mohlberg K., Das friankische Sacramentarium Gelasianum in alemannischer Uber-
lieferung, 2. Aufl. 1939, S. 238, dazu Einl. 99-100. Fiir die Datierung auf 813 sieche
Andrieu M. in Revue des sciences religieuses 2 (1922) 190-210, bes. 205. Fir die
Lokalisation nach Chur zuletzt: Karl der Grofle 2 (1965) 245; 3 (1965) 95.

24



Kanontext ein.2* Uber ein Dutzend Litaneien aus dem ausgehenden
8. und dem Verlauf des 9. Jahrhunderts rufen Hilarius und Mar-
tinus an. Sie stammen von St. Germain und St. Denis, von Soissons,
Orléans und Corbie, aber auch von Metz, St. Gallen und Chieti.2?
Hierin zeigt sich eigentlich die Verbundenheit mit dem groBen
Frankenreich, die ja schon die Urkunde des Baselius mit der Zeit-
bestimmung ausdriickte: «sub regnum domni nostri Charoli glo-
riossissimi regis.»

Chur war noch im 9. Jahrhundert eng mit St. Gallen verbun-
den. Dort schaffte sich das Kloster im 9. Jahrhundert die Vita des
hl. Hilarius an, die Venantius Frotunatus verfal3t hatte.?® Das Fest
scheint dort im gleichen Sdkulum eingefiihrt worden sein.?” Noch
naher an Chur lag Pféfers, das in seiner Abteikirche um 880 eine
Reliquie «sancti Elari» rekondierte.?® Sie kamen vielleicht von
Sackingen her. Dem Hilarius-Kult setzte Balther Ende des 10. Jahr-
hunderts in seiner Vita Fridolini Confessoris die Krone auf. Der
Biograph lafit Fridolin iiberall dorthin ziehen, wo Hilariuspatro-
zinien bekannt waren und macht den Heiligen zum Griinder dieser
Heiligtimer. So brachte Fridolin die Verehrung des Bischofs von
Poitiers nach Eller (an der Mosel), nach Dillersminster (ElsaB),
nach StraBburg und Chur. Uberallhin brachte der heilige Wanderer
Uberbleibsel des Bischofs von Poitiers.2? Der Sprung vom Patrozi-
nium einer Kirche zur Anwesenheit des Schutzheiligen war den
mittelalterlichen Hagiographen nicht irgendwie verdachtig, da
damals noch keine kritische Geschichtsforschung bekannt war.?
Balther hat aber durch sein Werk auch den Ruf der Churer Hila-
rius-Kirche verbreitet.

Stidlich dieses Gotteshauses, ganz im Welschdorfli, befand sich
die Salvatorkirche mit dem zugehérigen Gutshof, beides Expo-

* Eizenhéfer L., Canon Missae Romanae. Traditio Textus, 1954, p. 29. Botte B., Le
Canon de la Messe Romaine, 1935, p. 34.

® Opfermann B., Die liturgischen Herrscher-Akklamationen des Mittelalters, 1953,
S. 102, 105, 107, 109, 113; dazu Analecta Bollandiana 62 (1944) 133, 147, 156-157.

* Munding E., Das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben, 1918, S. 4, 99, 131.

¥ Munding E., Die Kalendarien von St. Gallen, Texte, 1948, S. 36-37; Untersuchun-
gen 1951, S. 26, 162. .

® Perret F., Urkundenbuch der siidlichen Teile des Kantons St. Gallen 1 (1961) 52.

¥ MGH SS rer. merov. 3 (1896) 350-369, tiber Chur S. 363, dazu Koch 124-127.

% So schloB auch die Passio Placidi des 12. Jahrhunderts vom Kolumbanspatrizinium in
Ursern auf die Anwesenheit des Iren. Siehe Zeitschrift fiir Schweiz. Kirchengesch.
46 (1952) 264-266.

25



nenten des Klosters Pfafers, das nach dem Reichsurbar aus der
Mitte des 9. Jahrhunderts dort Acker und Wiesen, Weingérten und
Miihle, aber auch die Kirche besall (ecclesia I., quae respicit ad
supradictam cellam Fauares).?! Als Zeugen bei Churer Urkunden
finden wir 1258 und 1263 einen Ulricus plebanus s. Saluatoris, der
1265 als sacerdos s. Saluatoris auftritt. Wir treffen ihn 1258 und
1265 in der Reihe der Zeugen nach dem Pfarrer Heinrich von St,
Martin, 1258 nur getrennt von ihm durch den Schreiber Rodolfus,
1265 unmittelbar nach ithm.3? Dal3 das Patronatsrecht dem Abte
von Pfafers gehorte, war schon im Reichsurbar belegt, es wird uns
dies aber in einem Urbar nach 1300 bezeugt (ius patronatus eccle-
siec s. Salvatoris extra muros prope civitatem Curiensem) und in
einem Patronatsverzeichnis von ca. 1440 bestitigt (ecclesia par-
rochialis S. Salvatoris). Mittelbar ergibt sich dies auch aus einer
Liste von Besitztiimern, die das Kloster im 14. Jahrhundert in Chur
hatte (prope ecclesiam s. Salvatoris).?® Noch 1527 ist sie als «rechte
alte pfarrkirchen» notiert.?* Schon aus diesen Gegebenheiten miiB3te
man vermuten, daBl es sich um eine Eigenkirche auf dem kloster-
lichen Churer Besitz handelte, die zuerst fiir die dort angestellten
Leute errichtet wurde.?® Noch klarer wird dies durch folgende Tat-
sachen.

In Ems hatte Pfafers laut Reichsurbar des 9. Jahrhunderts eine
«Capella». Sie wird ausdriicklich im Pfaferser Teil des Textes er-
wahnt.?® Dort hatte aber das Taminakloster auch einen Kloster-
hof, weshalb in einem Urbar nach 1300 die Rede ist von der curia
bzw. colonia in Ems, von den «omnes nostri monasterii homines»
in Chur und Ems.3” In der Ubersicht der Patronatsrechte von ca.
1440 lesen wir aber noch genauer: «Ecclesia parrochalis s. Salva-
toris extra muros civitatis Curiensis cum filia scilicet capella beate
Marie Magdalene in superiora villa Aemptz.»?® Interessant ist nicht
so sehr das Patrozinium, das vielleicht nicht von Anfang so lautete,

31 BUBI. S. 385 Z. 23.

32 BUB II. S. 363, 395, 407, Nr. 926, 966, 982.

33 Gmiir M., Urbare und Rédel des Klosters Pfifers, 1910, S. 17, 32-33, 35.
34 Poeschel VII. 256.

35 So schon Poeschel VII. 10.

38 BUB I. S. 386 Z. 4.

37 Gmur L. c. 17-18.

38 Gmiir 35.

26



also vielmehr der Umstand, daBl zur Salvatorkirche tber alle
andern Pfarreien hinweg (St. Martin, St. Regula) eine entfernte
Kapelle gehorte.

Man nennt solche pastorelle Mittelpunkte, deren Glieder nicht
in einem bestimmten Gebiete wohnen, sondern tber andere Pfar-
reien verteilt sind, Personalpfarreien.?® Das nédchste Beispiel ist
wohl in Ziirich zu finden. Die Abtissin des Fraumiinsters verfiigte
einzig iiber das Patronatsrecht der alten Peterskirche, selbst hatte
das Fraumiinster keine Pfarrei. Aber im 13. Jahrhundert begegnet
uns als Enklave der Petruspfarrei eine neue Pfarrei, die aus dem
oroBen Gebiete der Petruskirche herausgelost wurde, freilich nie
bedeutend war. Sie war wohl fiir die Angehoérigen und Ministeria-
len des Stiftes eigens geschaffen worden.0

Solch eine Pfarrei war auch diejenige von St. Salvator in Chur,
deren Stiftung man den Abten von Pfifers zuweisen muf}. Ist dem
so, dann kann sie nicht vor der Griindung von Pféfers, die 730/40
geschah, entstanden sein. Aber der Klosterhof in Chur selbst diirfte
wohl zu den frithesten Vergabungen an die neue Abtei gehoren,
also wohl noch in der Mitte oder 2. Halfte des 8. Jahrhunderts dem
Benediktinerkloster an der Tamina geschenkt worden sein.%!

Nicht nur von der Eigenart der Churer Salvatorenkirche, son-
dern auch von der Entwicklung dieses Patroziniums im all-
gemeinen kénnen wir Aufschlufl erhalten. Die Kirchen wurden in
nomine Christi, in honore Christi usw. geweiht, dann erst in honore
sanctorum. Aus diesem Brauch hat sich fiir Christus das Salvator-
und Trinitatspatrozinium entwickelt, so in honore Salvatoris nostri
Jesu Christi oder in honore s. Trinitatis. Das erste und bedeutend-
ste Patrozinium des Erlosers trug die Patriarchal-Basilica des
Laterans, die Konstantin der GroBe (306-337) erbaut und Papst
Silvester I. geweiht hat. Sie nahm erst seit Papst Sergius II1. (904~
911) den Patron des dabei stehenden Baptisteriums auf. Von dieser
romischen Bischofskirche tibertrug sich das Salvator-Patrozinium
zuerst im Gefolge der romischen Mission, die Gregor der Grofe

—— i

% Feine H. E., Kirchliche Rechtsgeschichte, 3. Aufl. 1955, S. 178. In Kéln handelt es
sich wohl um Klein-St. Martin, die als grundherrschaftliche Kirche dem Stift St. Ma-
ria im Kapitol gehérte.

1 Wicker Hedwig, St. Peter in Zirich, 1955, S. 53-54.

' Biittner H. in Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 53 (1959) 7-8.

27



(1 604) aussandte, nach Canterbury. Von den Angelsachsen kam
das Patrozinium in den frankisch-kontinentalen Raum: Utrecht
ca. 700, Stustern vor 711, Prum 720, Wiirzburg nach 741, Fulda
744, Kremsmiinster 777, Herrenchiemse 788, Aniane 792, Saint-
Riquier 799, Werden 799-801, Pfalzkapelle in Aachen 805, Abtei
Inden 815, St. Gallen ca. 830, Zell (Pfalz) um 850, Andlau (Dit6zese
StralBburg) vor 880, Altenstadt-Feldkirch 882/896, Riaz (Ditzese
Lausanne) Ende 9. Jahrhundert. Aus dieser langen Reihe von Sal-
vatorkirchen erhellt sofort in der fritheren Zeit die Bedeutung des
hl. Willibrord (Utrecht und Stiistern) und seiner Verwandten, des
hl. Ludgerus (Werden), dann des hl. Bonifatius (Fulda) und Karls
des GroBen, der nicht nur die Oberkirche seiner Pfalzkapelle, son-
dern auch die von ithm errichtete Kirche in Paderborn dem Erléser
weihte. Sein Freund Angilbert erbaute S. Riquier, sein Nachfolger
Ludwig der Fromme griindete fiir seinen Freund Benedikt von
Aniane das Kornelimiinster zu Inden bei Aachen. Es ist deshalb
richtig, wenn W. Stiiwer die Bilanz zieht: «Als Hohepunkt dieses
Kultes muf3 die Karolingerzeit gelten.»4?

Das Patrozinium kann sich aber auch von Rom aus in I'talien
verbreitet haben. Nach dem Berichte von Paulus Diaconus (1 799)
griindete der Langobardenkonig Aripert (657-666) vor dem West-
tor der Stadt Pavia ein «oraculum domini Salvatoris», das er reich
ausschmiickte und fundierte.*® In dieser Kirche wurde Konig Cuni-
pert (1t 696) begraben, wo auch seine Grabinschrift gefunden wur-
de.** Wie sehr gerade diese Weihe an den Erléser in einer so konig-
lichen Kirche zum Symbol wurde, zeigt eine Urkunde des Konigs
Aripert II. vom Jahre 710, die erstmals in den langobardischen
Diplomen mit der Invokation beginnt: «In nomine domini Salva-

42 Stiiwer W., Die Patrozinien des Kolner GroB3diakonats Xanten, 1937, S. 15-19; Ewig
E. im Historischen Jahrbuch 79 (1960) 3-4. Die Belege fiir Herrenchiemsee, Krems-
miinster und Andlau in der Germania Pontificia 1., S. 69, 211 und III. S. 40, fiir Zell
(Pfalz) im Archiv f. mittelrheinische Kirchengeschichte 17 (1965) 10-11, 24, far
Feldkirch-Altenstadt in Perret F., Urkundenbuch fiir die siidl. Teile des Kt. St. Gal-
len 1 (1961) 55-57 Nr. 48, fir Riaz in Benzerath M., Die Kirchenpatrone der Dié-
zese Lausanne, 1914, S. 19-20, fiir die iibrigen Kirchen siehe Studien zum St. Galler
Klosterplan 1962 S. 161-162.

13 MGH SS rer. langobardicarum 1878 S. 136 aus Historia Langobardorum, Lib. IV.
Cap. 48. In der Ausgabe von Migna, Patr. lat. 95 col. 588, Lib. IV. Cap. 50.

4 Arslan E., Arte del Primo Millennio, 1950, p. 156 (Taf. 92), 214, 250-251 (Nr. 38).
Dazu Bognetti G. P., Santa Maria di Castelseprio, 1948, S. 189, 483 (Anm. 868).

28



toris nostri Jesu Christi» statt der bislang iiblichen «In nomine
Domini».*

Chronologisch schlieBt sich daran das Monasterium S. Salva-
toris maioris im Bistum Rieti in Umbrien an, das 735 gegriindet
wurde.* Der Langobardenkonig Ratchis rief 747 das Kloster des
Erlosers in Monte Amiata in der Didzese Chiusi (Etrurien) ins Le-
ben. Freilich ist diese Tradition nicht tiber jeden Zweifel erhaben,
doch stammt die erste sichere Nachricht bereits von 770.47 Nicht
zu vergessen ist auch jenes Salvator-Kloster in Fanano, das Konig
Aistulph 749/50 ermoglichte und jener Anselm organisierte, der
spater auch mit Hilfe des gleichen Konigs 751/52 das beriihmte
Kloster Nonantula ins Leben rief.*® In Brescia errichtete Ansa, die
Gemahlin des spateren Konigs Desiderius, unmittelbar vor 757, das
Monasterium Domini Salvatoris.4® Der letzte Langobardenkonig,
der schon genannte Desiderius (757-774), griindete das Monaste-
rium s. Salvatoris in Leno (Brescia),?® Hier diirfte auch das coeno-
bium s. Salvatoris einzufiigen sein, das Arichis II. (1 787), Herzog
bzw. Fiirst von Benevent, im Gebiete von Alife errichtete.?® Noch
dem 8. Jahrhundert ist ein anderes Kloster des gleichen Patrozi-
niums zuzuweisen, namlich dasjenige in Sesto in der Didzese Lucca,
das schon 796 bedeutend war.5?

Figen wir der Liste noch einige hinzu. Das Monasterium S. Sal-
vatoris in Insula bei Neapel behauptet, im 7. Jahrhundert gegriin-
det worden zu sein, was nicht tiber jeden Zweifel erhaben ist, doch
bestand es auf alle Falle schon im 9. Jahrhundert.?® In dieser Zeit,
genauer 867, wurde das Kloster della Berardenga in Fontebuona
(Di6zese Arezzo) errichtet.® Das Monasterium S. Salvatoris et

% Schiaparelli L., Codice diplomatico longobardo, 1929, S. 36 Nr. 14. Die liturgischen
Redemptor-Formeln sind {ibrigens auch sonst erst Ende 7. und Anfang 8. Jahrhun-
dert belegt. Manz G., Ausdrucksformen der lat. Liturgiesprache, 1941, S. 442-443.

% Ttalia Pontificia IV. S. 24-25.

4" Ttalia Pontificia III. S. 237.

*® MGH SS rer. langobard. 1878 S. 567. Dazu Voigt K., Die kéniglichen Eigenkloster
im Langobardenreiche, 1919, S. 32-33 und Schmid K. in Quellen und Forschungen
aus italienischen Archiven und Bibliotheken 47 (1967) 14-15, 17, 99.

® La Chiesa di S. Salvatore in Brescia, 1962, S. 179-182 (= Atti dell’ottavo Congresso
di studi sull’Arte dell’alto medioevo II1.).

% Italia Pontificia VI. 1. S. 342.

 MGH SS rer. langobard. 1878 S. 236 und 488.

% Italia Pontificia III. S. 457.

% Italia Pontificia VIIL. S. 461-463.

* Ttalia Pontiflcia III. S. 188.

29



S. Galli in Tolla in der Di6zese Piacenza soll 680 schon fundiert
gewesen sein, was indes zweifelhaft ist, jedoch existierte die Abtei
sicher im 9. Jahrhundert, wurde es doch damals von den Kaisern
an Mailand iibergeben.’® In spéterer Zeit, vom 10. bis zum 12.
Jahrhundert, sind die Erléser-Patrozinien in Italien sehr zahlreich,
nicht zuletzt infolge der Kreuzziige.

Somit ergibt sich, dall das Salvator-Patrozinium auf dem Kon-
tinent erst seit ca. 700 fruchtbar wurde und seine erste Bliitezeit in
der karolingischen Epoche erlebte. In diese Periode gehdrte offen-
bar auch unsere Churer Salvatorkirche. Sie steht aber nicht isoliert
da. Nach dem Reichsurbar gab es auch in Sufers, das damals noch
zur GroBpfarrei Schams gerechnet wurde, eine Salvatorkirche, die
Kaiser Lothar I. 841 an S. Maria in Serris (Flums) vergabte.?® Da
wir, wie schon frither ausgefiihrt, in der Churer Kirche eine Griin-
dung von Pfafers sehen, begreifen wir, warum gerade diese Abtei-
kirche um 880 zwei Reliquien «Domni Saluatoris» besal3.57

Wenn nun die Churer Salvatorkirche eine Personalpfarrei und
erst im 8. Jahrhundert entstanden sein kann, dann war sie sicher
nicht die Pfarrkirche vom Welschdérfli und auch nicht die alteste
Bischofskirche des 4. Jahrhunderts, bevor das Gotteshaus auf dem
«Hof» entstand. Nach allem gehérte das Gebiet jenseits der Plessur
im frithen Mittelalter zur alteren Pfarrei St. Martin, gleichsam als
Angebinde zum burgus superior, wie Masans auf der nordlichen
Seite zu St. Regula kam.58

Trotzdem kann man noch die Frage aufwerfen, ob nichtin der
ersten Zeit des Christentums hier im Welschdérfli eine Kirche
errichtet wurde.?® Dafiir scheinen Funde aus romischer Zeit, die
besonders auch seit 1962 ans Licht kamen, zu sprechen, so ver-
schiedene Mauerziige und eine Badeanlage und nicht wenige Miin-
zen. Von den beiden hier gefundenen Inschriften von Votivaltaren
ist eine dem L. Caesar, dem Adoptivsohn des Augustus, der im
zweiten Jahre nach Christus starb, geweiht. Andere Funde wie Le-

55 Ttalia Pontificia V. S. 528.

%6 BUB I. S. 53, 389. Das Salvator-Patrozinium ist 1373 belegt. Clavadetscher, Reichs-
gut 59-60.

57 Perret F., Urkundenbuch der stidl. Teile des Kt. St. Gallen 1 (1961) 52 Z. 4, 24.

58 Poeschel VII. 10.

59 Das Verdienst, diese Frage aufgeworfen zu haben, gebiihrt P. D. Dr. Hansruedi Senn-
hauser, Zurzach. Vgl. Bindner Tagblatt zum 21. Mirz 1968.

30



gationsziegel, Amphorastempel, ein Schwertknauf aus Elfenbein
weisen auf die zweite Halfte des 1. Jahrhunderts. Aber auch die
spatromische Epoche ist belegt, so zum Beispiel durch eine Miinz-
serie aus der Zeit 337-360 und durch Keramik aus der 2. Halfte
des 4. Jahrhunderts, die von Nordafrika iiber Aquileja nach Chur
gekommen zu sein scheint. Chur-Welschdorfli scheint mithin schon
seit der augusteischen Zeit und nicht erst seit der spatromischen
Epoche Verwaltungsmittelpunkt geworden und es auch geblieben
zu sein.’® Immerhin ist insofern Vorsicht am Platze, da man auch
im iibrigen Stadtgebiet Funde machte, auch auf dem Hoffelsen.®
Man kann tberhaupt sagen, daBl weder im Welschdorfli noch in
Chur und dessen Randzone systematische und erschopfende Aus-
grabungen gemacht wurden.®® Die Verlegung des Schwerpunktes
von Welschdorfli in das spatere Stadtgebiet, vom vicus zur civitas,
diirfte sich in der Tat wohl viel differenzierter zugetragen haben.
Man bedenke, daf3 die Plessur kein Tiber und kein Rhein war.

Ist nun aber das Welschdorfli doch so bedeutend gewesen, dann
wiirde man hier auch sofort fiir die spate Kaiserzeit einen sakralen
Raum vermuten. Insbesondere fiel schon langstens auf, daB in
Chur keine Petruskirche festgestellt worden ist.®3 Es tiberrascht
doch, daB in unserer so alten Bischofsstadt und in dem doch nicht
unbedeutenden Administrationsmittelpunkt keine Petruskirche
sein soll. Vergleichen wir etwa Gallien, so finden wir hier eine
ilteste Schicht von Coementerialkirchen unter petrinischem Titel
schon im 4./5. und dann im 6. Jahrhundert, ferner noch im 7. und
8. Sakulum. Hieher diirfen wir auch die Genfer Bischofskirche um
400 zahlen. Selbst Landkirchen gab es schon im 6. Jahrhundert,
die das Petruspatrozinium aufwiesen.® Fiir Ritien kam vielleicht

5 Vgl. Helvetia Antiqua, Festschrift Vogt, 1966, S. 223-240, dazu Neue rémische In-
schriften und Kleinfunde aus dem Engadin und aus Chur, 1966, S. 8-10, 13-21,
23-26 (= Schriftenreihe des Ritischen Museums Chur, Heft 2). Dazu die Ubersicht
von H. Erb im Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft fiir Ur- und Frihge-
schichte 53 (1966/67) 115, 118, 133-136; 54 (1968/69) 123-124. Ebendort Mevyer E.
S. 85.

* Poeschel VII. 4-6, 203-204.

2 Zum Ganzen die behutsame Einstellung von Lieb S. 52-53.

% Soschrieb Verf. dieser Arbeit im Jahrbuch des Hist. Vereins fiir das Fiirstentum Liech-
tenstein 59 (1969) 393: «Nun wiirden wir erwarten, daB in der bischéflichen Haupt-
stadt zu Chur ebenfalls eine Petruskirche zu finden wire.»

* Ewig E., Die Kathedralpatrozinien im rémischen und frankischen Gallien. Histori-
sches Jahrbuch 79 (1960) 19-29. .

31



nicht so sehr Gallien, als vielmehr Italien als EinfluBquelle in Be-
tracht. Von der Basilica Apostolorum in Rom (ca. 350) geht eine
Linie zur Basilica Beati Petri et Apostolorum, die Bischof Ambro-
sius (T 397) in Mailand errichtete, und von dort zur Basilica Sanc-
torum Petri et Pauli in Gomo (5. Jahrhundert). Auf der einen Seite
folgen Bellinzona (6./7. Jahrhundert) und Biasca (7./8. Jahrhun-
dert), auf der andern Remiis (6./7. Jahrhundert) und Samaden
(7./8. Jahrhundert). In der Mitte stellten sich im frithen 8. Jahr-
hundert die Frauenkloster Cazis und Mistail sowie das vorbenedik-
tinische Disentis unter den Schutz des Himmelsptortners. Kaum
verlassen wir Chur, so finden wir in Zizers (7. Jahrhundert) und
Balzers-Mails (6./7. Jahrhundert) sowie in Schaan (6. Jahrhundert)
alte Petruskirchen. Die Reihe geht im 6.-8. Jahrhundert weiter in
Altenstadt/Feldkirch und Rankweil. Auch in den benachbarten
Gebieten der Konstanzer Diozese fehlen Pfarr- und Klosterkirchen
des Apostelfiirsten nicht. In Zirich gab es eine vorkarolingische
Petruskirche, ebenso in St. Gallen. Ins 8. Jahrhundert fallen die
Kirchen von Biirglen (Uri), dann die von Romanshorn (779) und
Reichenau/Niederzell (799). Wollen wir noch weiter gegen Westen
ins Bistum Lausanne vordringen, so gewahren wir dort in Solothurn
die neu ausgegrabene Petruskirche inmitten des alten Friedhofs, die
im 5./6. Jahrhundert errichtet sein diirfte. Und endlich nennen wir
Romainmétier, eine Klostergriindung des 5. Jahrhunderts.® Auch
in Sitten gab es eine spatantike Petruskirche wohl des 4. Jahrhun-
derts, die dann insofern nicht mehr der Mittelpunkt der christlichen
Gemeinde sein konnte, da die Bischofe, die in der 2. Halfte des 6.
Jahrhunderts von Martigny nach Sitten kamen, ihre Marienkathe-
drale in der Schutzlage auf dem Valeriafelsen errichteten.%®

Alter und Dichte des Petrus-Patroziniums in Ritien, die Her-
kunft von Rom, der Mutter der westlichen Kirche, und von Mai-
land, der Mutter des Churer Bistums, und die sich daraus ergebende
Wichtigkeit fiir die sogenannte Successio Apostolico, all das legt es
doch nahe, in der ratischen Kapitale eine ecclesia S.Petri
zu suchen. Der Verdacht muBlte aufsteigen, dafl sich nur darum

65 Siehe die verschiedenen patroziniengeschichtlichen Arbeiten, angegeben bei Biittner-
Miiller, Frithes Christentum im Schweizerischen Alpenraum, 1967, S. 101-103 (So-
lothurn), 146 (Miller), 148 (Ttichle), 157 (Benzerath), 158 (Duft), 161 (Wicker).

86 Dartiber zuletzt Vallesia 22 (1967) 36—40.

a2



keine solche finden lieB3, da eine Peterskirche irrig lokalisiert wurde.
In der Tat, so war es. Es handelt sich um die Kirche, die in der Ur-
kunde von 769-813 genannt ist, worin Victorinus der Kirche St. Hi-
Jarien Giiter schenkte und wobei zweimal mit «in sancti Petri» eine
Peterskirche als Angrenzerin erwihnt wird. Der gelehrte Finder
dieser Urkunde, Robert Durrer, zog wohl eine Kirche in Chur in
Betracht, wagte aber die Lokalisation nicht ganz und dachte an
Zizers oder Jenaz.%” Die spateren Erklarer zogen noch St. Peter in
Schanfigg und St. Peter in Ems in Diskussion.®® Aber schon die
Schenkung an die Hilariuskirche, die nérdlich des Welschdérfli liegt,
deutet auf eine Kirche in Chur hin, noch mehr der Kontext, der
zuerst eine Wiese in Lasine als unterhalb St. Peter gelegen be-
schreibt, dann auch einen Acker in Tonbeclo nennt, der an das
Gut des Scolchengus und an St. Peter grenzt. Alle diese Ortlich-
keiten liegen siidlich von St. Salvator im Welschdérfli, im Dreieck
Tumba maior—Tumbell-Alasina, mithin zwischen St. Salvator und
Plankis, etwa im Gebiete vom Schiitzengarten und Kinderheim.®?
Nun wird man streng genommen nur sagen kénnen, dafl das Gut
der Kirche dort liegen muB, nicht aber die Kirche selbst. Aber es
ist zum vorneherein kaum glaubhatft, daB eine entfernte Kirche hier
im alten Kulturland und dichtbesiedelten Gebiete Besitzungen ha-
ben soll.” Eine Petruskirche in Ems, Jenaz oder Zizers wird doch
in der betreffenden Gegend von den Initianten dotiert worden sein,
nicht mitten in einer alten und dazu noch nicht nahen Siedlung.

Eine Peterskirche in Chur in frithester Zeit ist um so wahr-
scheinlicher, weil man dann eher versteht, warum in der zweiten
Hilfte des 8. Jahrhunderts eine Andreaskirche gebaut wurde, die

% Durrer R., Ein Fund von ritischen Privaturkunden aus karolingischer Zeit. Festgabe
fiir Gerold Meyer von Knonau, 1913, S. 21, 39-40, 62. Die Urkunde jetzt auch im
BUBI. S. 29 Nr. 27.

8 JHGG 54 (1924) 12 und BUB I. S. 29 Z. 37-38.

5 Schorta, Landschaftsbild, S. 18-19 (Alasina), 93 (Scolchengus), 99 (Teudoranes),
104-105 (Tumbell), dazu die Karte (H5).

" Aus dem gleichen Grunde darf man, nach den Besitzungen Tellos in Sagens zu schlie-
Ben, die Kolumbanskirche in das innere Sagens verlegen und den neu gefundenen
GrundriB3 der Kirche oberhalb des duBBeren Sagens als Marienkirche bezeichnen, die
dann im Hochmittelalter in Abgang kam und ihr Patrozinium an die Kolumbans-
kirche abgab. Dies paBt auch besser zu den patroziniumsgeschichtlichen Gegeben-
heiten (Marienkult und Kolumbansverehrung). Die erste Kirche St. Maria diirfte
dann 6. oder 7. Jahrhundert datieren, die zweite St. Kolumban 7./8. Jahrhundert
(zwischen 650 und 750, vor 765). Dies in Ergidnzung zu den Ausfithrungen iiber Sagens
in der Schweiz. Zeitschrift fiir Geschichte 19 (1969) 285-296.

33



freilich wegen der dort hinterlegten Reliquien bald als Luciuskirche
angesehen wurde. Neben Petruskirchen errichtete man gerne auch
Andreaskirchen, um das Briiderpaar gemeinsam zu verehren.”
Moglicherweise blieb das Andenken an die Petruskirche, die ja
noch in karolingischer Zeit existierte, langer lebendig, denn die
Krypta der Churer Marienkathedrale wurde laut einer Notiz des
Churer Jahrzeitbuches aus der zweiten Halfte des 12. Jahrhunderts
in erster Linie dem hl. Petrus geweiht. Mag man darin auch die
neue Devotionswelle zum Apostelfiirsten sehen, die von Cluny und
den Reformerkreisen ausging, so ist sie doch als seit alters in Chur
bestehende Verehrung um so verstindlicher.”?

Sind wir nun auf dem richtigen Wege, dann haben wir in die-
ser Petruskirche das erste Gotteshaus im Churer Gebiet vor uns. Es
lag bei einem zivilen Zentrum, denn das Christentum ging ja auch
von der romischen Verwaltung aus in die ibrigen Siedlungen, es
lag aber auch bezeichnenderweise gerade am Wege, der tiber Ems-
Riziins zum Domleschg und von dort aus entweder tiber Schams
zum Spliigen oder tiber Oberhalbstein zum Julier und Septimer
fithrte, drei Passe, die schon in der Rémerzeit bekannt und beniitzt
wurden.” St. Peter war aber von Anfang an nicht Bischofskirche,
denn nach den kirchlichen Vorschriften durften wenigstens im
Osten keine Bischofe bestellt werden, wo Priester geniigten.” Aber
die christliche Gemeinde in Chur-Welschdorfli konnte sich lang-
sam oder rasch doch zahlenm#Big so vermehren, dal3 ein Bischof
moglich und wiinschbar erschien. Die eigentlich dichtere Christiani-
sierung darf man dem Verlaufe des 4. Jahrhunderts zuschreiben,
Schon der angesehene Romanist Jakob Jud wies darauf hin, daB
basilica = baselgia nur in den Teilen des Imperium Romanum
durchdringen konnte, in denen vor dem 4. Jahrhundert keine fest-
gefiigten Christengemeinden waren, so im ratischen Alpenland, in

" Ewig E. im Historischen Jahrbuch 79 (1960) 30-31, dazu Lehner J. B., Die mittel-
alterlichen Kirchen-Patrozinien des Bistums Regensburg 1 (1953) 23.

72 Necrologium Curiense ed. Juvalt 1867, S.91, dazu Analecta Sacri Ordinis Cisterciensis
16 (1960) 97-98 (Biographie des Bischofs Adalgott).

7 Uber diese Pisse sieche Lieb im Register.

4 Der Kanon des Konzils von Sardica (Sofia) von 343 lautet: Licentia vero danda non
est ordinandi episcopum aut in vico aliquo aut in modica civitate, cui sufficit unus
presbyter, quia non est necesse ibi episcopum fieri, ne vilescat nomen episcopi aut
auctoritas. Kirch C., Enchiridion fontium historiae ecclesiasticae antiquae, 1923,
S. 308 Nr. 503.

34



Ruméinien, Pannonien und in Nordfrankreich. In diesen Land-
schaften fand sich kein alteingesessenes ecclesia.?

Da die kirchliche Organisation im romischen Reiche von den
zivilen Zentren ausging, wie schon bemerkt, datieren auch die Klein-
kirchen in niaheren oder entfernteren Gegenden nach der ersten
Kirche von Chur. So war nicht Schiers der Ausgangspunkt der
Christianisierung, sondern Chur. Wenn letzteres aber im 4. Jahr-
hundert eine kirchliche Organisation erhielt, dann begreift man
viel eher die dortige rechteckige Saalkirche, die vielleicht Anfang
des 5. Jahrhunderts errichtet wurde.?’® Auch die Luciuserzahlung
setzt ja schon ein christliches Chur voraus, denn sonst hatte man
nicht den Heiligen im Triumpf inmitten der Bevolkerung fiihren
kénnen. Lucius diirfte daher auch erst im 5. Jahrhundert gelebt
haben.?”

Wenn wir nun die Petruskirche im Welschdorfli ins 4. Jahr-
hundert ansetzen konnen, dann ist die kirchliche Entwicklung nicht
sehr weit von derjenigen des Wallis entfernt, wo wir 377 einen
christlichen Prafekten in Sitten und 381 einen Bischof in Martigny
nachweisen konnen. Dall das Wallis intensiver romanisiert und chri-
stianisiert wurde, verdankt es der Straf3e iiber den Grol3en St. Bern-
hard, die den Weg nach Gallien und Britannien und vor allem zu
den Heeren am Rhein vermittelte.”® Daher auch dort schon sehr
frith, sehr wahrscheinlich 285/286, ein Soldaten-Martyrium.” Sol-
che fehlen in Ritien ganz. Nicht einmal Lucius war ein eigentlicher
Martyrer. Unser ritisches Gebiet besall eben die geographisch-
historischen Vorteile des Wallis nicht, deshalb der chronologische
Unterschied in der Entwicklung der christlichen Organisation.
Immerhin kénnte auch das Jahr 451 fiir den ersten Churer Bischof
nur zuféllig sein. Es ist gut moglich, dass schon bald nach dem 401

~1

° JHGG 49 (1919) 11, dhnlich Poeschel 1. S. 14.

" Erb H. im Biindner Monatsblatt 1962 S. 79-89. Die Miinzdatierung 383/388 ist nur
ein terminus post quem, nicht ante quem.

Ein Zusammenhang zwischen Schiers und Lucius, wie er vielfach angenommen wird,
ist deshalb problematisch, weil Lucius wohl zum Stamme der Pritanni gehérte, deren
Gebiet sich aber vom Prittigau bis zum Montafon erstreckte. Zudem war Lucius
weder Pfarrer noch Priester. Naheres JHGG 85 (1955) 1-51 und Schweizer Beitrige
zur Allgemeinen Geschichte 14 (1956) 2-28.

ia Howald-Meyer, Die rémische Schweiz, 1940, S. 195-199, 316-317.

® Dupraz L., Les Passions de S. Maurice d’Agaune, 1961, S. 209 f., 220 f., 294. Dazu
Biittner H. in der Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 55 (1961) 265-274.

"

35



erfolgten Abzug der romischen Truppen ein Episcopus Guriensis
eingesetzt worden ist, nachdem schon im 4. Jahrhundert eine be-
trachtliche Christengemeinde um die St. Peterskirche im Welsch-
dorfli bestanden hatte. Falls schon Christen in einiger Anzahl vor
dem sogenannten Mailander Edikt von 313 in Chur-Welschdorfli
lebten, so durften sie als Mitglieder einer verbotenen Religions-
gemeinschaft wohl nur in Privathdusern ihre Liturgie feiern.

Im 5. Jahrhundert wurde jenseits der Plessur auf'einem Felsen die
neue bischoéfliche Marienkirche in Schutzlage gebaut. Der
kirchliche Schwerpunkt verlegte sich also von der petrinischen Mis-
sionskirche auf den «bischoflichen Hof». Auch nach dieser Ubertra-
gung blieb St. Peter in Ehren, aber es ist doch bezeichnend, daB3 die
Kirche in der Schenkung von 769/814 nur zufallig als Angrenzerin
erwahnt wird, wihrend die eigentliche Zuwendung St. Hilarius galt.
Die Peterskirche mag umso schneller in Vergessenheit geraten sein,
als damals schon die zweite herrliche Bischofskirche auf dem Hof-
felsen entstand, die eine groBe hufeisenférmige Apsis und vor allem
auch herrliche Skulpturen besal. Wie schon die erste, so mag erst
recht diese zweite Bischofskirche aus karolingischer Zeit die Glédu-
bigen angezogen haben.

Wenn wir trotz mancher Unklarheiten und Vorbehalte die Ent-
stehung der Churer Kirchen chronologisch ordnen wollen, so er-
geben sich etwa drei Entwicklungsstufen:

1. Die spatantike Gruppe: 4. Jahrhundert St. Peter im
Welschdorfli, 5. Jahrhundert Bischofskirche St. Maria (I.) auf dem
Hoffelsen, Ende 5. Jahrhundert Bischofliche Grabkammer, auf der
Anfang des 6. Jahrhunderts St. Stephan erbaut wird.

2. Die merowingische Gruppe: 6./7. Jahrhundert Pfarr-
kirche St. Martin I., jedoch nur wahrscheinlich. 7./8. Jahrhundert
St. Hilarius und St. Florin. Ob die Kirchen St. Laurentius und
St. Johannes auch zu dieser Schicht gehoren, mull noch geklart
werden.

3. Die karolingische Gruppe: Mitte 8. Jahrhundert St.
Salvator im Welschdorfli, 2. Halfte 8. Jahrhundert St. Luzi und
St. Martin (II.) sowie Bischofskirche St. Maria (II.). Anfang 9.
Jahrhundert St. Felix und Regula.

Mogen diese Aufstellungen zu weiteren Forschungen und noch
genaueren Ergebnissen einladen.

36



IL. Die kirchliche Organisation zwischen Hinterrhein
‘ und Albula

1. Das kirchliche entrum in Zillis

Von der Bischofsstadt aus drang das Christentum in die rati-
schen Taler. Der Weg von Chur fiihrte zuniachst nach Ems, wo
auf einem dominierenden Felsen die Johanneskirche steht. Hier
diirfte sich schon 1m 7./8. Jahrhundert eine Pfarrei gebildet haben,
zumal in karolingischer Zeit auch die Kapelle St. Peter nach-
gewiesen ist. Nicht unmoglich diirfte sein, dafl Ems vor der Pfarrei-
bildung mit St. Georg in Raziins in Verbindung stand. Die erste
Anlage von deren Fundamenten kénnte noch ins 6. Jahrhundert zu-
rickreichen. Die Ausgrabungen haben gezeigt, daB3 nach dem Bau
der heute stehenden Kirche (Schiff nicht vor dem 12./13. Jahrhun-
dert) dort nicht mehr bestattet wurden, wohl weil der Friedhof ins
Dorf Raziins verlegt wurde, wo er heute noch ist. Dort entstand ja
im Hochmittelalter die Kirche St. Paul. Zur Georgspfarrei gehorte
auch Bonaduz, das ja im ganzen Mittelalter mit Ré4ziins eine oko-
nomische Einheit bildete.!

Weiter drang das Christentum in das Domleschg, wo wir im
7. Jahrhundert die Pfarrei St. Lorenz in Paspels konstatieren, die
das gesamte Gebiet von Feldis bis Scharans betreute. Am Heinzen-
berg bildete sich die Pfarrei St. Johann in Hochrialt wohl zur
gleichen Zeit. St. Martin im Feld bei Cazis scheidet nach neuesten
Grabungen von W. Stockli und H. R. Sennhauser aus, da der Bau
erst aus dem 10./11. Jahrhundert zu stammen scheint. Aber es ist
schon viel, da3 wir hier in diesem Zugang zu Mittelbtinden an bei-
den Uferseiten des Hinterrheins zwei friihmittelalterliche Pfarreien
entstehen sehen.?

Von Heinzenberg und Domleschg her stromt der Hinterrhein
durch die Viamala in das Gebiet von Schams mit dem gravieren-
den Mittelpunkt in Zillis. Es betreute kirchlich das ganze Schams,
Ja auch das dussere Rheinwald bis und mit Spliigen.® Schon um 500

Naheres Ritische Pfarreien 450-451.

Raitische Pfarreien 452-455.

Uber Zillis siche Brunhilde Ita, Antiker Bau und frithmittelalterliche Kirche, 1961,
S. 119-121; dazu Lieb 91-92 und Ritische Pfarreien 454-456.

@ b

)



war hier ein Gotteshaus mit einem Baptisterium. Die halbkreisfor-
mige Mauer im Innern der Saalkirche betrachtete Christoph Simo-
nett, der sie noch nach den Angaben des Bauunternehmers zeich-
nerisch festhielt und rekonstruierte, als eine Priesterbank.4 Ahnliche
Priesterbianke finden wir zum Beispiel in Lorch bei Enns aus dem
Ende des 4. Jahrhunderts, dann in Glatzerkogel und Pfaffenhofen,
beides Kirchen im Tirol, die erste aus dem 4.-5. Jahrhundert, die
zweite aus dem Ende des 5. Jahrhunderts.® Erwin Poeschel zog es
jedoch vor, hier in Zillis die Fundamente einer eingebauten und
flach gedeckten Apsis zu sehen, da thm die AusmalBe fiir eine Prie-
sterbank fiir eine Landkirche zu groB8 erschienen.® In dhnlicher
Weise wurden neuerdings die halbkreisformigen Fundamente von
St. Johann in Augsburg aus dem 6.-9. Jahrhundert nicht mehr als
Priesterbank, sondern als Apside gedeutet, wie das bei der ausge-
grabenen Saalkirche in Miihletal an der Isar aus dem 8. Jahrhun-
dert der Fall ist.” In einer neuesten Arbeit findet der Liturgie-
geschichtler Klaus Gamber (Regensburg) die Priesterbank von
Zillis fiir 20 Priester oder Kleriker als kaum denkbar. Er betrachtet
unsere frithchristliche Kirche vielmehr als Hauskirche und erklart
die halbrunden Mauerreste als eine sigmatische Sitzbank mit ge-
mauerter Riicklehne. In dhnlicher Weise bezeichnet der genannte
Forscher die Uberreste, die man als Priesterbanke oder Apsiden
ansah, als Sitzbanke, so in Augsburg und Miihletal, in Lorch und
Epfach, in Aquileja und Zurzach. Erst beim Anwachsen der christ-
lichen Gemeinden um die Wende zum 5. Jahrhundert seien groBere
Gotteshauser gebaut worden, bei denen auch die Sigma-Bank mit
Riicklehne erhalten blieb. Dementsprechend datierte Gamber die
erste Kirche von Zillis nicht um 500, sondern «spatestens Ende des
4. Jahrhunderts».® Dazu dullerte sich Prof. Dr. Otto NuB8baum,
Bonn, wie folgt: «Ich halte es fiir unbewiesen, wegen der Grof3e die-
ses Einbaues von einer Hauskirche zu sprechen, in der praktisch

4 Biindner Monatsblatt 1938 S. 321-335, bes. 330-331.

5 QOswald-Schaefer-Sennhauser, Vorromanische Kirchenbauten, 1966, ff. S. 102-103,
176, 258.

8 Poeschel IV. 224-225.

” Vorromanische Kirchenbauten S. 30, 227.

8 Gamber Kl., Domus Ecclesiae. Die altesten Kirchenbauten Aquilejas sowie im Alpen-
und Donaugebiet bis zum Beginn des 5. Jahrhunderts, liturgiegeschichtlich unter-
sucht, 1968, S. 43-45, uber Zillis.

38



die ganze Gemeinde auf der Priesterbank gesessen hitte. Dagegen
spricht m. E. die Lage dieses Einbaues im Gesamtraum. Eine nied-
rig gehaltene halbrunde Mauer diirfte doch eher als ein Mantel um
den Priestersitz und den Altar zu verstehen sein. Mir ist im Augen-
blick nicht bekannt, da3 in Zillis irgendwelche Anhaltspunkte dafiir
bestehen, dal3 es sich bei dem halbrunden Einbau um eine auf-
gehende Apsis handeln kénnte. Die Dicke des Mauerwerks und die
Starke des Fundaments dieses Einbaues scheint dagegen zu spre-
chen.» (Brief vom 5. Dezember 1969.)

Mag man nun iiber die Deutung der Fundamente in der Kirche
denken was man will, die erste Kirche in Zillis wird nicht vor die
erste Peterskirche in Chur-Welschdérfli datiert werden kénnen. Die
Romanisierung wie die Christianisierung ging von den Verwaltungs-
zentren aus. Wollte man ins 5. Jahrhundert oder sogar noch ins 4.
Jahrhundert datieren, dann milte doch der erste Sakralbau ahn-
lich aussehen wie derjenige von Schiers, mithin viel einfacher und
bescheidener.

Wenn wir um 500 datieren, dann ist dies friith, denn wir werden
sehen, dal3 Tiefenkastel eher 6. und Reams 6./7. Jahrhundert anzu-
setzen ist. Der Primat von Zillis mag wohl aus der Lage an der
Spliigen-Route nach Chiavenna—Como—-Mailand zu erkliren sein.®

Die groBe Bedeutung von Zillis erhellt der Neubau der Kirche
in karolingischer Zeit, die nun drei hufeisenférmige Apsiden auf-
wies. Nicht umsonst nennt das Reichsurbar des 9. Jahrhunderts
die Kirche von Zillis ecclesia plebeia, also die Taufkirche der gan-
zen Landschaft. Das gleiche Dokument setzt aber Zillis noch mehr
ins Licht, weil es noch andere Kirchen aufzihlt. Dabei scheint das
Urbar geographisch genau von Norden nach Siiden zu gehen. Zu-
erst wird die ecclesia in Mentaune (Mathon), dann die ecclesia in
Solonio (in der Nahe von Zillis), ferner die ecclesia plebeia in Ci-
ranes (Zillis) und schlieBlich die ecclesia in Subere (Sufers) namhaft
gemacht.'® Es sind mithin im 9. Jahrhundert im Schams vier Kir-
chen, die vom Fiskus beansprucht worden sind. Vier Kirchen in
einer GroBpfarrei iiberraschen keineswegs, denn die kleinere Pfarrei

 Zum Spliigen siehe Lieb 249 (Register). Da das duBlere Rheinwald zur Pfarrei Zillis
gehorte, kommt der Bernhardin und der Weg nach Bellinzona erst in zweiter Linie
in Betracht. Zum Bernhardin siehe Lieb S. 25.

"BUB I. S. 389, dazu Clavadetscher, Reichsgut 59-60 und Planta-Schorta, Ritisches
Namenbuch 2 (1964) 753 (Mathon) und 899 (Salegn).

39



Mels im Sarganserland zahlte nach der gleichen Quelle auch vier
Kirchen.!' Allerdings lag Mels in einem viel zuganglicherem Ge-
biete als Zillis.

Die erste der genannten Kirchen ist Mathon. Der nicht im
Mittelalter belegte Patron ist St. Antonius Eremita.'? Diesen
Schutzherr kann Mathon kaum in karolingischer Zeit gehabt ha-
ben. Das Grab dieses Heiligen (4. Jahrhundert) entdeckte man erst
561 und trug dann seinen Leib nach Alexandrien und von dort 635
nach Konstantinopel. Als Patron des frankischen Klosters Rebais
figuriert der groe Wiistenheilige nur nach den Apostelfiirsten und
einzig in einer umstrittenen Urkunde Konig Dagoberts I. (T 639).12
Der eigentliche Kult in der Westkirche fing erst an, nachdem der
grofite Teil der Reliquien um die Jahrtausendwende nach St. Di-
dier de la Motte in der Didzese Vienne iibertragen und durch den
Orden der Antoniter sehr geférdert wurde. Die grofite Verbreitung
erlangte der Kult im 14.-18. Jahrhundert.'* Wir finden daher den
heiligen Einsiedler weder in den tessinischen Talern noch auch in
den Gebieten der Didzesen Sitten, Lausanne, Konstanz und Chur
vor dem 11. Jahrhundert.'® Daher kann das Antonius-Patrozinium
erst spater ein friitheres ersetzt haben, oder dann bezieht sich dieser
Ortsnamenbeleg auf eine sonstige Kapelle.

Gréaber aus dem 7. Jahrhundert scheinen die Bedeutung Ma-
thons vielleicht schon vor der Kirchengriindung hervorzuheben.
Uber sonstige Ausgrabungen aus dem Frithmittelalter liegen noch
keine ausfiihrlichen kunstgeschichtlichen Berichte vor.1®

11 BUBI. 387 Z. 3.

12 Beleg schon bei Kiibler A., Die romanischen und deutschen Ortlichkeitsnamen des
Kantons Graubiinden, 1926, S. 225 Nr. 1572. Die Verehrung in Biinden schildert
Schorta A. im Dicziunari Rumantsch Grischun 1 (1946) 299-304.

13 FEwig E., Die Verehrung orientalischer Heiliger im spidtréomischen Gallien und im
Merowingerreich. Festschrift P. E. Schramm, 1964, S. 391, 397.

14 Lexikon fiir Theologie und Kirche 1 (1957) 667-669.

15 Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 33 (1939) 290-292 (Tessin). Gruber E.,
Die Stiftungsheiligen der Didzese Sitten, 1932, S. 121-125, 214. Benzerath M., Die
Kirchenpatrone der alten Diézese Lausanne, 1914, S. 170-173. Tiuchle H., Dedica-
tiones Constantienses, 1949, S. 92. Hecker Cl., Die Kirchenpatrozinien des Archi-
diakonates Aargau, 1946, S. 90-92. Farner O., Die Kirchenpatrozinien des Kantons
Graubiinden, 1925, S. 156-157. Die Antoniuskirche in St. Anténien (Prittigau)
wurde erst bei der Walsereinwanderung im 14. Jahrhundert errichtet. Poeschel II.
110-111. Nur eine Antoniuskapelle besal3 Zernez, dessen Pfarrei ja erst im 11. Jahr-
hundert von den Taraspern gegriindet wurde. Schlern 34 (1960) 321.

16 Freundl. Mitt. Dr. C. Simonett. Zum Ganzen siche Mani B., Heimatbuch Schams,
2. Aufl. 1961 S. 32-33 (Taf. IV), 57-58, 430-431.

40



Die zweite Kirche des Urbars «in Solonio» hat man zuerst mit
Lohn identifiziert, doch diirfte wenigstens sprachgeschichtlich und
geographisch Salegn auBerhalb Reischen bei Zillis eher entspre-
chen.'” Wie in manch andern Fillen ist von dieser Kirche bislang
keine Spur zu finden.

Nach Zillis selbst figuriert als vierte Kirche im Schams Sufers
(Subere) im duBern Rheinwald. Sie begegnet uns 841 wieder, da
Lothar 1. die «ecclesia in Sobre» dem vom Churer Bischof errich-
teten Kloster St. Maria in Serris bei Flums tibergab.'® In dieser
Urkunde wird die Kirche als «in honore domini nostri Jesu Christi
constructa» bezeichnet. Da dies eigentlich selbstverstandlich ist,
hat die Angabe den Sinn, daf3 das Gotteshaus Christus als Erloser
= Salvator geweiht war. Deshalb sind ja auch keine Heiligen ge-
nannt. Diese iibrigens nicht neue Interpretation wird dadurch be-
statigt, daB3 1519 von einer «capella sancti Salvatoris» im Schams
die Rede ist.’ Wie schon bei der Salvatorkirche in Chur bemerkt
wurde, kam das Patrozinium von Rom nach Canterbury und von
dort ins Frankenreich. Daher ist der Salvator-Titel erst eigentlich
seit etwa 700 fruchtbar. Daher kann unsere Kirche in Sufers nicht
dlter als 8. Jahrhundert datiert werden.

Man vermutete noch ein altes Gotteshaus in der Ambrosius-
Kapelle in der Via Mala, die erstmals 1219 urkundlich erwahnt
wird.?? Das Patrozinium weist nach Mailand, zu dem das Bistum
bis zum 9. Jahrhundert gehorte, wenn auch zuletzt nur lose. In die
Zeit vor dem 9. Jahrhundert datiert das Ambrosius-Patrozinium in
Tiefenkastel (siche unten). Doch handelt es sich hier um eine zen-
trale Siedlungsstelle, nicht um einen Durchgang.

Nicht nur in der Via mala, auch beim Nordeingang der Rofla-
schlucht stand eine Kapelle, die dem hl. Stephan geweiht war.
Merkwiirdig ist, daB3 sie mitten in einem alten Graberfeld, das viel-
leicht um 700 entstanden ist, steht.2 Wohl gibt es in Réatien (Chur,
Luvis) alte Stephansheiligtiimer, genau wie auch sonst in der West-

" Planta-Schorta S. 899.

B BUBI. S. 53-54 Nr. 61.

1 Poeschel V. 274.

* Poeschel V. 247.

*1 Conrad H. im Biindner Monatsblatt, 1952, S. 254-257, der sich stark an die Konstruk-
tionen Farners hilt. Dazu Mani 1. c. 50.

41



kirche.?® Aber der Kult dauerte noch durch das ganze Mittelalter
hindurch. Das zeigen die nachkarolingischen Stephanskirchen in
Tiefenkastel (siehe unten) und in Cumbels, die spatmittelalterliche
Kapelle in Tartar und die sogar neuzeitliche in Castaneda.?® Auch
in andern Didzesen, angefangen von Lausanne tiber Konstanz bis
Brixen, hielt die Fruchtbarkeit des Stephanus-Patroziniums durch
das ganze Mittelalter an.?*

Als alt wurde auch St. Calixtin Wergenstein bezeichnet. Tat-
sachlich befand sich hier eine Nekropole etwa des 7. Jahrhunderts,
die aber mit der Kirche in keinem Zusammenhang war.?® Das be-
stehende Kirchenschiff ist vielleicht noch romanisch, und es ist gut
moglich, daB3 ein alterer Bau vorausging, denn das Patrozinium
konnte infolge seiner Seltenheit einen Hinweis geben (siehe unten
Brienz).

Endlich bleibt noch Spliigen zu erwahnen. Ohne Zweifel stand
hier die im Reichsurbar des 9. Jahrhunderts genannte cella in spe-
luca, also ein Hospiz, das Pfafers gehorte.?¢ Damit ist aber noch
keine Kirche notwendig verbunden. Sicher gab es im Spatmittel-
alter dort eine Kapelle, deren Patrone 1478 St. Urban und St. Vin-
cenz waren. Letzterer tritt bereits 1521 allein auf, war also der
modernere und ziigigere, wahrend der erste verschwand.2? Ahnlich
war es in Chippis in der Diczese Sitten, wo 1278/1329 St. Eusebius
und St. Urban als Schutzherren walteten, nachher jedoch der
erstere zuricktrat, so dall nur noch von St. Urban die Rede war.?
Der Heilige an zweiter Stelle siegte oft. Ein sehr altes und volks-
timliches Patrozinium ist St. Urban nicht. Der Papstmartyrer des
3. Jahrhunderts wurde aber mit der Caecilienlegende verbunden und
von seinen Reliquien kamen um 850 welche an die Abtei Erstein im
ElsaB3. Am meisten begegnet uns sein Kult erstim 11. und 12. Jahr-
hundert, so im Elsall und in der Ditzese Konstanz.?? Er fehlt viel-

22 Dartiber Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 4 (1954) 386-395.

23 Poeschel I11. 213, IV. 146-148, V1. 254.

24 Benzerath M., Die Kirchenpatrone der Diézese Lausanne, 1914, S. 87-91, 210-211.
Ttiichle H., Dedicationes Constantienses, 1949, S. 138. Fink H., Die Kirchenpatro-
zinien Tirols, 1928, S. 59-63.

25 Mani L. ¢. 50-51, 144, 434, dazu Poeschel V. 211.

26 BUB I. S. 386 Z. 18. Poeschel V. 259, 269-270.

27 Poeschel V. 260-261.

28 Gruber E., Die Stiftungsheiligen der Didzese Sitten, 1932, S. 30, 78-79, 230.

2 Tiichle L. c. 141. Hecker 1. ¢. 63-64. Henggeler R., Die Patrozinien im Gebiete des
Kantons Zug, 1932, S. 123-124.

42



fach in anderen Gebieten, so in den tessinischen Tilern wie auch
in der Dibzese Lausanne. Wir diirfen daher wohl die Urbans-
kapelle in Spliigen nicht vor das Hochmittelalter ansetzen und viel-
leicht hier einen Einflul von Norden annehmen.

Wenn wir das Fazit ziehen, so entdecken wir eine alteste Schicht
von Kirchen in Zillis, Salegn, Mathon und Sufers, dann eine zweite
im Zeitalter der Romanik, zu der zum Beispiel die Kirchen von
Lohn, Casti, Clugin und Ferrera-Cresta gehoren, abgesehen von
Kapellen. Das Wichtigste aber ist, daB rechtlich das ganze Schams
im ganzen Mittelalter stets unter St. Martin in Zillis verblieb, aus-
genommen Spliigen, das sich vor 1478 der Pfarrei St. Peter in Hin-
terrhein angeschlossen hatte, einfach aus geographischer Notwen-
digkeit. Aber sonst blieb das ganze Gebiet der Urpfarrei Schams
beieinander. So bildeten Lohn, Mathon und Wergenstein erst 1538
eine eigene neue Pfarrei.?® Die kirchliche Organisation trug daher
auch zur politischen Einheit bei, weshalb sich das ganze Schams,
genau wie das Rheinwald, 1424 dem Grauen Bunde anschloB.

2. Das kirchliche entrum in Tiefenkastel

Vom Raume Domleschg—Heinzenberg gelangte man aber nicht
nur nach Schams, sondern auch an den Ufern der Albula iiber den
Schyn ins Gebiet von Tiefenkastel. Der Ort bedeutete die Ga-
belung zweier wichtiger Wege. Der erste ging tiber das Oberhalb-
stein zum Julier und Septimer, der zweite fiihrte durch das Albula-
tal zum AlbulapaB3. Gerade der Julier und der Septimer waren
schon in romischer Zeit begangen.! Die Wichtigkeit des Ortes
Tiefenkastel selbst erhellen schon vorréomische Funde, dann ro-
mische Miinzen, die zwischen 250 und 350 gepragt worden sind,
dazu ein romischer Hufschuh und rémische Tonscherben.? Auch
der Name, im Mittelalter gewohnlich castellum genannt, ist von
Belang.? Am meisten aber setzt das Reichsurbar des 9. Jahrhun-
derts den Ort als Zentrum eines Ministeriums, also eines karolin-

% Poeschel V. 181, 260.

! Lieb 140-141.

* Bindner Monatsblatt 1937 S. 308-313. Poeschel I1. 320, VII. 436.

® BUBI. S. 396 Z. 1 zum 9. Th. Mohr Th. v., Codex diplomaticus 2 (1854) 112, 120,
131 zu 1290/98. Nach dem Biindner Monatsblatt 1948 S. 42 hiel3 Tiefenkastel im 14.
Jahrhundert: in imo castello.

45



gischen Verwaltungsgebietes, ins Licht (de ministerio Adalgisi, id
est de Impitinis), wo auch ein Konigshof auf einem befestigten
Platze war (villa in castello Impitinis).* Das Ministerium umfalite
offenbar das Albulagebiet und das Oberhalbstein, denn das Schams
mit Zillis als Mittelpunkt gehorte zum Ministerium Tumilasca =
Domleschg.? Der Name des Ministeriums Impitinis geht auf latei-
nisch imus = zu unterst und auf das vorromische pitino = Berg,
Hiigel zuriick.® Letzteres diirfte etwa Bergland oder Hiigelland be-
zeichnen, Zahnlich das Biindner Oberland ob dem Flimserwald,
Montana bzw. Mintinen hieB.” Im zentralen Tiefpunkt dieses
Berglandes lag unser Tiefenkastel.

Offenbar war Tiefenkastel nicht nur ein wichtiger Verkehrs-
knotenpunkt und Sitz eines Verwaltungsgebietes, sondern auch
eine Urpfarrei, zu der Alvaschein bis 1739 gehorte, ferner wohl
auch Mons.® Fiir diese letztere Siedlung bedingt das, daB3 man tiber
die reissenden Wasser der Julia eine Briicke baute. Das ist aber im
Frithmittelalter nicht so auffallend. Die Siedlung Crepault des
6./7. Jahrhunderts wurde im 7./8. Jahrhundert nach Truns verlegt,
so daB also der Rhein tiberquert werden muf3te. Die Grenzen mittel-
alterlicher Pfarreien am Rheine wie an der Rhone und am Inn er-
streckten sich tiber beide Uferseiten. Man denke an Sagens oder Sa-
maden, um nur zwel naheliegende Beispiele zu nennen.?®

Demnach muB Tiefenkastel eine sehr alte Kirche gehabt haben.
Das Reichsurbar nennt uns auch eine solche: titulus s. Ambro-
sii cum decima de ipa curte.!® Die Bezeichnung titulus gemahnt
an die romischen Titelkirchen und bedeutet im Urbar zweimal eine
Pfarrkirche wie hier und zweimal eine abhiangige Kirche.!* Das
Patrozinium weist auf den 397 verstorbenen Kirchenvater von Mai-
land, auf den berithmten Kirchenpolitiker und theologischen
Schriftsteller hin. Wie uns schon die von seinem Sekretar Paulinus
verfaBBte Biographie belehrt, entstand schon nach seinem Ableben

4 BUBI. . S.394 7.1 und S. 396 Z. 1.

5 BUBI S. 389.

6 Planta-Schorta, Ritisches Namenbuch 2 (1964) 245, und Hubschmied J. J. im Biind-
ner Monatsblatt, 1948, S. 39-43.

Planta-Schorta 1. c. S. 211.

Poeschel I1. 266, 280.

Biittner-Miiller, Friithes Christentum im schweizerischen Alpenraum, 1967, S. 67.
1 BUBI. S. 396 Z. 3.

11 Bittner-Muller 44.

© w <

44



ein nicht unbedeutender Kult.'? Begraben wurde der Heilige in der
von ihm erbauten Kirche der Heiligen Protasius und Gervasius, die
bald nach dem hl. Ambrosius genannt wurde und sein Andenken
festhielt.!®* Zudem kam das Christentum von Mailand nach Chur,
weshalb ja auch die Churer Ditzese formell bis ins 9. Jahrhundert
hinein unter dem Maildndischen Metropolitanverband verblieb.
Der erste uns bekannte Churer Bischof Asinio unterschrieb daher
451 die Epistel des Mailander Bischofs Eusebius an Papst Leo I.,
nur liel er sich durch den Comenser Bischof Abundantius vertre-
ten.'* Kommt noch hinzu, dal der Name Ambrosius in der rato-
romanischen Sprache die als alt zu betrachtende Form Ambriesch
erhielt.’> Und gerade im rétischen Gebiete, genauer gesagt im rati-
schen Kloster Pfafers wurde um 900 eine Reliquie des Maildnder
Bischofs in der Seelsorgekirche St. Evort hinterlegt.!'® Endlich ist
es merkwiirdig, dall wir im ganzen Raume der heutigen Schweiz
vergeblich nach einem Ambrosiustitel suchen. Weder in den tes-
sinischen Talern noch im Bistum Sitten oder Lausanne findet sich
der Heilige als Schutzherr einer Kirche. Im Konstanzer Sprengel
kam der Ambrosiuskult erst im 9./10. Jahrhundert auf. In der glei-
chen Zeit, genauer gesagt im 10. Jahrhundert, stand neben dem
Dom von Augsburg auch eine Ambrosiuskirche.'” Somit dirfen wir
das so isolierte Patrozinium von Tiefenkastel als sehr alt bezeichnen
und es noch in die fritheste Epoche der Verehrung des Maildander
Kirchenvaters ansetzen, etwa Anfang des 6. Jahrhunderts. Das
Gotteshaus lag oberhalb des heutigen Dorfes, links der StraBe nach
Tinzen (Oberhalbstein), wo heute noch ein Bildstock daran erin-
nert. Die Kirche war offenbar noch zur Zeit der Abfassung des
Reichsurbars schlechthin das Gotteshaus der Pfarrei Tiefenkastel.
Erst nach der karolingischen Epoche iibernahm St. Stephan auf

¥ Migne, Patrologie Latina 14 Sp. 46-50 iiber die Wunder beim Tode; dazu Sp. 121~
129 Zeugnisse itber Ambrosius bis ins 9. Jahrhundert.

' Kehr F., Italia Pontificia VI. 1. Lombardia (1913) 73-74. Die Ambrosiusfeste (De-
positio, Baptismus, Ordinatio) sind vorkarolingischen Ursprungs in Mailand. O. Hei-
ming in Colligere Fragmenta, Festschrift Dold, 1952, S. 224. Zur Ambrosiuskapelle
in Zillis, 1219 genannt, siehe oben S. 41.

“BUBI. S. 3 Nr. 2.

¥ Jud J., Zur Geschichte der biindnerromanischen Kirchensprache. JHGG 49 (1919)
15, 17, 32. Planta-Schorta, Ritisches Namenbuch 2 (1964) 532.

' Perret Fr., Urkundenbuch der siidl. Teile des Kt. St. Gallen 1 (1961) 63.

" Tiichle H., Dedicationes Constantienses, 1949, S. 91. Vgl. auch Farner O., Die Kir-
chenpatrozinien des Kt. Graubiinden, 1925, S. 41-42.

45



dem zentralen Hiigel die Funktion der Pfarrkirche. Das Ambrosius-
Heiligtum wird nur noch um 1370 erwahnt, da dort das Dom-
kapitel Ackerland besaB3: «Item subtus capellam S. Ambrosii II
iugera.»®

Ein gewichtiger Grund fiir das Alter der Ambrosiuspfarrei stellt
auch ihr bescheidener Umfang dar, der sicher nur das Gebiet von
Alvaschein und wahrscheinlich noch Mons umfaB3te. Es handelt
sich also nicht um eine typische groBe Landpfarrei wie etwa Sagens
oder Bendern, Leuk oder Visp. Gerade die frithesten christlichen
Zentren wie Ardon und Donatyre in der Westschweiz, Sargans und
Trins in Currdtien konnten die Grenzen ihres Bezirkes nicht weit
ausdehnen, weil es ithrer Initiative zu verdanken war, dal3 bald da-
nach in nicht weiter Entfernung ahnliche christliche Mittelpunkte
gegriindet wurden.'?

Hinzu kommt, daBl wir wichtige Funde im Gebiete der Urpfar-
rei St. Ambrosius namhaft machen konnten. Zwischen Tiefenkastel
und Alvaschein liegen Héuser, die heute noch zur politischen Ge-
meinde Tiefenkastel gehoren und die den Hof Prada bilden, der
uns 1154 als curtis de Prades, 1156 als «curtis de Brat» und 1157
als «curtis de Pradis» begegnet.2® Im Umkreis dieses Hofes, ganz
in der Nahe, wo spiter ein Kloster gegriindet werden wird, ent-
deckte die Ausgrabergruppe unter Leitung von Werner Stockli im
Jahre 1968 eine Saalkirche, die nur eine Apsis hatte und gerade
hintermauert war. Genaueres iiber diesen Sakralbau 1aBt sich erst
sagen, wenn Fundpline und Ausgrabungsberichte vorliegen.?! Die
Kirche scheint einige Jahrhunderte gedient zu haben. Keine Notiz
und keine Inschrift berichtet davon, weshalb auch das Patrozinium
vorldaufig unbekannt ist. Da die Kirche ganz von Grabern umgeben
war, handelt es sich um eine Friedhofkirche. Neben dem Gottes-

18 Urbarien des Domcapitels zu Cur ed. C. von Moor 1869 S. 62. Die unserer Arbeit
beigegebene topographische Skizze von Tiefenkastel (St. Ambrosius) und Mistail
S. 56 schenkte uns Herr D. Simeon, Schulinspektor von Mittelbiinden. Die Kapelle
des hl. Ambrosius ist nur noch durch einen Bildstock «Sant Ambriesch» gekenn-
zeichnet, jedoch markieren Terrainwellen den ungefihren Umfang. Poeschel IL
S. 320.

19 Biittner-Miiller 68-69.

20 BUB I. S. 240, 247, 249.

21 Vgl. die Berichte im Jahrbuch der Schweiz. Gesellschaft fiir Ur- und Friihgesch. 54
(1968/69) 155 und im Biindner Tagblatt zum 18. November, 8-9, 15-16, Dezember
1969.

46



haus, siidlich davon, fand man eine Art Mausoleum, ein Grab mit
Deckel. Der Tote kam auf ein am Boden ausgehauenes Kreuz zu
liegen. In einem merowingischen Friedhof des Moselgebietes fand
man einen Sarkophag, dessen Steindeckel auf der Innenseite drei
eingeschnittene Kreuze zeigte.?? Zweifellos lag in dem Mausoleum
von Prada eine wichtige Person begraben, ein potens, wie solche
in der Lex Romana Curiensis des 8. Jahrhunderts genannt werden.??
Gewohnlich sind Gréaber in hervorragender Lage in oder bei den
Kirchen Bestattungen von Eigenkirchenherren bzw. Kirchengriin-
dern.?* Das diirfte auch hier der Fall sein. Man denkt an einen Bi-
schof oder hohen Kleriker von Chur.

Die umliegenden Graber sind noch nicht untersucht worden.
Vom Alter dieser Graber, dann auch von der Art der dort Bestat-
teten hangt alles ab. Sind es Graber von Mannern und Frauen, sind
es Graber des frithen Mittelalters oder nicht? Sollten hier gemischt
mannliche und weibliche Skelette liegen, und zwar aus mittelalter-
licher Zeit, dann wiirde man einen Friedhof der Pfarrei Tiefen-
kaste] annehmen konnen. Auch der Friedhof in St. Cassian lag zwei
Kilometer entfernt von der Hauptkirche in Lenz. In Savognin fin-
den wir einen frithmittelalterlichen Friedhof des 6.-9. Jahrhunderts,
von der Hauptkirche durch die Julia getrennt. In den damaligen
Zeiten waren Pfarrkirche und Totenstitte noch nicht so raumlich
verbunden. Man legte christliche Friedhofe mehrfach bei heid-
nischen Grabern oder auch in Wildern an.?® Ortsnamen wie Mar-
terey erinnern oft an solche Friedhofe, die zeitweise wenigstens in
Gebrauch waren.?® Man halte sich immer vor Augen, daf3 das Be-
grabnisrecht der Pfarrkirchen lange nicht so strenge und eindeutig
war wie das Taufrecht.??

Das Alter der Ambrosius-Pfarrei wird ins Licht gesetzt durch
die Funde in Alvaschein. Beim Bau der SchynstraBe wurden zwi-
schen dieser Ortschaft und Solis kupfervergoldete Reliefplatten

* Salin E., La Civilisation mérovingienne 4 (1959) 384-385.

® Meyer-Marthaler E., Die Rechtsquellen des Kantons Graubiinden, Bd. I. Lex Ro-
mana Curiensis, 2. Aufl. 1966, S. 77, 113.

* Biittner-Miiller 51, 104, 117-118, 152 Anm. 37.

* Hiippi A., Kunst und Kult der Grabstitten, 1968, S. 59-63; dazu S. 556 Anm. 29.

" Dazu folgende Anmerkung.
Biittner-Miiller 48-51.

¥ Biittner-Miiller 50-52.

47



gefunden. Auf einem Stiick ist ein Herrscher mit Krone dargestelly:
E. A. Stiickelberg hat die Werke als etwas rohe Proben langobardi-
scher Kunst bezeichnet und sie dem 7. Jahrhundert zugewiesen,
Gegeniiber spateren Datierungen bestitigte A. Reinle neuerdings
die Ansicht Stiickelbergs, indem er Ahnlichkeiten mit einer Figur
auf einer karolingisch-langobardischen Reliquienkapsel hervor-
hebt.2? Noch im 19. Jahrhundert wurde im Kirchenarchiv von Al-
vaschein ein Missale aufbewahrt, das dann nach Amerika kam
und bislang nicht wieder gefunden werden konnte. Nach den Heiligen
des Kalendars zu schlieBen, wird man an ein Opus des 11. Jahr-
hunderts denken konnen.?® Ob das Missale der Pfarrei von Tiefen-
kastel gehorte oder dem Kloster Mistail, ist nicht zu entscheiden,

Zur Pfarrei Tiefenkastel gehorte wahrscheinlich auch Mons,
dessen frithere Hauptkirche St. Cosmas und Damian von den Kunst-
geschichtlern noch ins erste Jahrtausend datiert wird.?' Dafiir
spricht auch das Patrozinium. Den beiden hl. Arzten errichtete
Papst Symmachus um 500 zu Rom ein Oratorium. Papst Felix IV.
(526-530) erbaute dann in einem antiken Geb4dude die heute nocher-
erhaltene Kirche.?? Die Namen und damit auch der Kult der beiden
Martyrer wurden durch den Messe-Kanonin alle Welt getragen. Ihre
Feste stehen in den frithmittelalterlichen Sakramentarien, auch im
churischen Gelasianum von etwa 800.2% In Mailand war das Fest
schon in vorkarolingischer Zeit gefeiert.3* Eine Damianuskirche ist
841 zu Igis belegt, die wohl frither beide Heiligen zu Schutzherren
hatte.? Fast gleichzeitig wie in Igis erscheint das Patrozinium auchin
den Rheinlanden, wo um die Mitte des 9. Jahrhunderts in Essen das
Damenstift St. Cosmas und Damian gegriindet wurde.?¢ Reliquien
bewahrte Pfafers um 880 in seiner Abteikirche und um 900 in seiner

28 Stiickelberg E. A., Langobardische Plastik. Zweite Aufl. 1909 S. 53.

29 Reinle A., Kunstgeschichte der Schweiz 1 (1968) 233-234 gegeniiber Poeschel IL
278-280, der an die Jahrtausendwende dachte.

30 Bruckner A., Scriptoria Medii Aevi Helvetica 1 (1935) 49-50, dazu Poeschel I1. 275.

31 Poeschel I1. 280-290; VII. 434-435,

32 Gruber E. in der Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 33 (1939) 208.

33 Mohlberg C., Das Sacramentarium Gelasianum in alemannischer Uberlieferung, 1939
S. 190. Eizenhofer L., Canon Missae Romanae, 1954, S, 28,

34 Festschrift Dold 1952 S. 226.

35 BUB I. Nr. 61 S. 53-54, wozu Poeschel VII. 374 zu vergleichen ist.

3 Hauck A., Kirchengeschichte Deutschlands 2 (1912) 620, 825. Dazu Karolingische
und Ottonische Kunst 1957 S. 61, 64, 76, 124.

48



St. Evort geweihten Leutkirche.?” St. Gallen besall im 9./10. Jahr-
hundert die Reliquien der beiden Heiligen.®® So darf man wohl
auch bei Mons an die karolingische oder ottonische Zeit denken.
Ein Grund mehr, in Tiefenkastel die Pfarreiwerdung ins friiheste
Friihmittelalter zu setzen.

Wenn wir nun eine Urpfarrei Tiefenkastel annehmen, ja anneh-
men missen, so ist damit die Idee einer Urpfarrei Mistail von
selbst hinfallig geworden. Denn fiir eine solche spricht kein positiver
Hinweis, im Gegenteil, weil es zu Alvaschein gehérte und Alva-
schein zu Tiefenkastel, war es letzterem untergeordnet. Dann ha-
ben sich ja die Kloster, die ja erst nach der Di6zesanbildung ent-
standen, jeweils in die schon bestehenden Pfarreien niedergelassen.
Pfafers wurde in der Pfarrei Ragaz gegriindet, Disentis in der von
Truns-Somvix, Cazis in der von St. Johann in Hochrialt, Miistair
in der GroB3pfarrei Mals, Schanis in derjenigen, die zur Galluskirche
gehorte, weshalb die Klosterkirche St. Sebastian erst im 11. Jahr-
hundert die Ehre einer Pfarrkirche erhielt. Man wird zumal den
Frauenklostern erst spater die Grindung von Seelsorgestationen
und Pfarreien zuweisen diirfen.?® Um die Urpfarrei Mistail zu ret-
ten, wurde die These aufgestellt, daBl einfach das ganze Gebiet des
«Ministerium in Impetinis», wie es im Reichsurbar des 9. Jahr-
hundert erscheint, sein primiares Seelsorgezentrum in Mistail hatte.4?
Dieses Ministerium umfafite das Albulagebiet und Oberhalbstein.
Solch iiberdimensionierte Urpfarreien gab es wohl in frithester Zeit
in unserem Gebiete kaum. Im Gegenteil, die ganz alten Pfarreien
waren meist klein, das heiflt sie waren nur erstes Ausstrahlungs-
gebiet, so Grabs, Trins und Sargans in Riitien, Sitten, Ardon und
Massongex im Wallis. Wir kénnen hochstens Talpfarreien wie
Lugnez und Oberhalbstein mit Pleif bzw. Reams als Pfarrzentrum
namhaft machen. Wéren die Ministerien identisch mit Urpfarreien,
dann wiirde die Tuverasca die ganze heutige Gruob umfassen, was
schon durch die Grenzen der zwar groBen und alten Pfarrei Sagens
als kaum richtig erwiesen wird. Das Ministerium Chur wiirde dann

¥ Perret F., Urkundenbuch der siidlichen Teile des Kt. St. Gallen 1 (1951) 51-52, 63.

% Il\gunding E., Das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben, 1918, S. 11, 54, 118, 124,
2-173.

i“ Biittner-Miiller, Frithes Christentum im schweizerischen Alpenraum, 1967, S. 71-72.

' JHGG 54 (1924) 13-14, dagegen schon Poeschel I1. 264-265.

49



die Stadt, den spateren Kreis der fiinf Orte und das Schanfigg als
Pfarrei betreuen, aber die Churer Bischofskirche St. Maria hatte ja
kein grofles Territorium zu betreuen, es regte aber zur Bildung von
Pfarreien an.4! '

Wenn nun wirklich Tiefenkastel so alt und wichtig in der kirch-
lichen Organisation war und daher keinen groflen Umfang errei-
chen konnte, dann mubB es in der nédheren oder weiteren Umgebung
doch noch einige sehr alte Kirchen und Pfarreien geben, die bald
auf die Errichtung der ersten und altesten Pfarrei im Lande folgten.
Dem ist nun auch so, wie wir gleich sehen.

Zunichst fallt uns die Pfarrei Lenz in den Blick. Sie war geo-
graphisch wichtig, denn von Tiefenkastel aus ging es iiber Lenz und
die Lenzerheide nach Chur. Anderseits zog die Schynstraf3e tiber
Lenz nach Tiefenkastel. Schon das Reichsurbar des 9. Jahrhunderts
meldet deshalb unter den Tabernarii: «In Lanzes duo.» Ferner be-
fand sich dort auch ein Koénigshof: « Curtis dominica Landes». Die
Kirche der Muttergottes bezog die Zehnten aus dem Dorfe selbst:
«Est ibi ecclesia sanctae Mariae cum decima de ipsa villa.»** Etwa
zwel Kilometer iiber dem Hauptdorf befindet sich heute noch eine
spatmittelalterliche Cassianskapelle, bei welcher vor einigen
Jahren H. Erb Ausgrabungen machte. Er berichtete dariiber: «30
Meter westlich der gotischen Cassianskapelle trat aufgehendes
Mauerwerk von mindestens zwei ibereinandergelagerten Apsiden-
saalkirchen ans Tageslicht. Beide sind durch annihernd quadra-
tische, jedoch verschieden groBe Schiffe gekennzeichnet. Die altere
Apsis schliesst ohne, die andere mit Einzug an den Laiensaal an.
Wie es der 23 mailandische Silberdenare enthaltende Geldbeutel
in einem Grab des zugehorigen Friedhofes ausweist, wurde im jiin-
geren Gotteshaus auf jeden Fall bis ins 12. Jahrhundert noch Toten-
messe gehalten.»43

Fiir die frithmittelalterliche Entstehungszeit der ersten Cassia-
nuskirche spricht auch das Patrozinium. Der hl. Cassianus wurde
in der diokletianischen Verfolgung um 304 zu Imola gemartert. Sein
Lob melden der spanische Dichter Prudentius (1 nach 405) und

41 Ratische Pfarreien 454, 493, und Biittner-Miiller 68-69.

2 BUBI. S. 394 Z. 15, S. 395 Z. 4 und 13.

48 Erb H., Archiologische Untersuchungen und Entdeckungen in Graubiinden, 1960-
1963, S. 4-7 (= SA aus Terra Grischuna, April 1964). Dazu Biittner-Miiller 49,
129, 131.

50



der frankische Bischof Gregor von Tours (T 594). Sein Grab zu
Imola verehrte der hl. Petrus Chrysologus, Erzbischof von Ra-
venna (T ca. 450). Zu seinen Ehren errichtete Papst Symmachus
(498-514) in der romischen Andreaskirche einen Altar. Nach Ra-
tien kam der Kult dadurch, daB3 St. Cassian Patron des im 6. Jahr-
hundert organisierten Bistums Sdben am FEisack wurde.** Deshalb
trug ja auch ein Monch von Miistair in der ersten Halfte des 9. Jahr-
hunderts den Namen Cassianus, dem wir sonst nur noch zweimal
im Kloster Nonantula begegnen.?> Miistair selbst erwahnt den hl.
Cassian in seiner Weiheinschrift von 1087, die jedoch vermutlich
karolingische Vorbilder kopierte.*® Pfafers besall um 880 Reliquien
des hl. Cassian, die offenbar von Siben liber Miistair kamen.*? Das
Patrozinium kommt auBer hier in Lenz nur noch im Frithmittel-
alter in Sargans vor, das schon deshalb sehr alt sein muB}, da hier
765 ein Constantius de Senegaune amtete, der im Tello-Testamente
als curialis testis auftrat. Auch das Reichsurbar erwédhnt in Sargans
eine ecclesia cum decima de ipsa villa.*® Die Kirche ist als vorkaro-
lingisch anzusehen, also 6./7. Jahrhundert oder nach Perret sogar
5./6. Jahrhundert.?®* Zwischen dieser alten Sarganser Cassians-
kirche und der um die Jahrtausendwende entstandenen Cassians-
kirche im bergellischen Vicosoprano ist chronologisch die Lenzer
Friedhofskirche anzusetzen.5°

Fir das Alter der Pfarrei Lenz spricht ferner, dal3 Brienz samt
Surava seelsorglich bis 1526 zu ihr gehérte. Dort befand sich aber
schon in karolingischer Zeit eine Kirche: «Et de Brienzola cum
ecclesia in ipsa villa.» Die Bemerkung in ipsa villa bezieht sich wohl
auf den Lenzer Kénigshof.5! Das Patrozinium des hl. Calixtus er-
scheint erst 1519, also reichlich spat. Ware es aber im Spatmittel-
alter entstanden, dann wiirde man Maria oder Margareta oder

* Sparber A., Das Bistum Sabiona in seiner geschichtlichen Entwicklung, 1942, S. 11-12.
Heuberger R., Ritien im Altertum und Frithmittelalter, 1932, S. 170 f., 290-300.

* MGH Libri Confraternitatum 1884 S. 68, 174, 179.

i Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956) 14, 38, 52, 57.

' Perret Fr., Urkundenbuch der siidlichen Teile des Kt. St. Gallen 1 (1961) 52.
®BUBI. S. 22 (Tello), 383 (Reichsurbar).

 Perret Fr., 1100 Jahre Pfarrei Sargans. 1950, S. 38-40 mit Datierung auf 5./6. Jh.
_ Dazu Rothenhiusler E., Die Kunstdenkmiler des Kt. St. Gallen 1 (1951) 320.

" Poeschel V. 456-458. Fiir das Alter des Cassiansnamens und die Herkunft von Siiden
_schon Jud J. in JHGG 49 (1919) 15, 32.

" BUB L S. 395 Z. 14. Dazu Clavadetscher, Reichsgut 64.

51



Anna oder Christophorus oder ahnliche damals beliebte Heiligen
erwarten. Es handelt sich aber um den Papst-Martyrer Calixtus aus
dem Anfang des 3. Jahrhunderts.®> Genau wie das Ambrosius-
Patrozinium in Tiefenkastel ist auch das des Calixtus ganz isoliert,
denn es findet sich vor der Jahrtausendwende wederim Bistum Kon-
stanz noch im Bistum Lausanne, weder im Wallis, noch im Tessin
noch auch im Tirol. Im Bistum Konstanz wurde der Kult erst um
die Jahrtausendwende bekannt.?® Daher spricht doch diese Gege-
benheit fiir das Alter des Titels. Wenn nun schon die Calixtuskirche
in Brienz und die Cassianskirche in Lenz frithmittelalterlich, zu-
mindest karolingisch sind, um so mehr mul3 man die Pfarrkirche in
Lenz selbst auf das 6./7. Jahrhundert datieren.

Wie Lenz war auch Obervaz eine alte GroBpfarrei. Alter und
Umfang ermessen wir schon daraus, dafl im karolingischen Reichs-
urbar namentlich die Siedlungen in Zorten und in Il Men, in Lain
und Lunat sowie in Muldain genannt werden. Dazu ist noch eine
weitere Niederlassung zu erwahnen, deren Namen jedoch verloren
ging.?* Dal3 die genannten Ansiedlungen alt waren, ergibt sich zu-
dem noch aus der Nennung von Muldain, das als vicus Moldene im
Testament von Tello 765 erscheint. Dort unterschrieb ndmlich ein
miles testis Justinianus von Muldain.?® Nach dem Urbar bildeten
die genannten Hofe ein Lehen (beneficium) eines gewissen Azzo.
Nicht ausgeschlossen diirfte sein, dal3 dieser identisch war mit dem
gleichnamigen Inhaber des Lehens Tiefenkastel.5®¢ Nach der zitier-
ten Quelle des 9. Jahrhunderts existierte auf dem Plateau von Ober-
vaz eine «ecclesia cum decima de ipsa villa».57 Sie lag bei Zorten
und I1 Men und war nach einer Urkunde von 1260 dem hl. Dona-
tus geweiht.38

Das Patrozinium ist interessant. Es handelt sich wohl nicht um
den Bischof und Mirtyrer Donatus von Arezzo (1 362), den
St. Gallen im 9. Jahrhundert und Einsiedeln im 12. Jahrhundert

52 Poeschel I1. 344. Farner 43-44. Zur gut romanischen Form Planta-Schorta II. S. 544

5 Tlchle H., Dedicationes Constantienses, 1949, S. 96-97.

3¢ BUB I. S. 395 Z. 23-28.

5 BUBI. S. 23 Z. 4.

56 BUBI. S. 395 Z. 17 und S. 296 Z. 1. Uber die Herren von Vaz als Lehensnachfolger
des Azzo siche Clavadetscher, Reichsgut, S. 64.

57 BUB I. S. 395 Z. 22.

58 BUB II. S. 380 Z. 23 und S. 381 Z. 13 Nr. 946.

52



(Cod. 113) am 7. August feierte.? Am gleichen Tage ist nimlich im
Churer Kalendar des 12. Jahrhunderts Donatus confessor eingetra-
gen, also Bischof Donatus von Besangon (t ca. 656), den auch das
Churer Gelasianum von ca. 800 liturgisch hochhielt.®® So wird
auch unsere Donatuskirche in Obervaz den frankischen Bischof zum
Patron haben. Wahrscheinlich bestand auch in Balzers bel der spa-
teren Burg Gutenberg eine Donatuskirche, die im Reichsurbar,
freilich ohne Nennung des Heiligennamens, genannt ist.%* Merk-
wiirdig ist, daB sich sonst im ganzen Gebiete von Chur bis Sitten,
von Tessin bis Aargau keine Donatuspatrozinien mehr finden las-
sen. Das hebt die ratisch-karolingischen Kirchen noch mehr hervor.
Aber insofern ist dieser Heilige wiederum verstandlich, da ja Chur-
ratien seit 536 zum Frankenreiche gehorte. Und den Namen Do-
natus trugen nicht nur Moénche von Tours und Luxeuil, sondern
auch von Pfifers, Miistair und Disentis. %2

Die Pfarrei war sehr grof3 und umfaBBte nicht nur die fiinf schon
im karolingischen Reichsurbar genannten Siedlungen, sondern
wohl noch dazu Solis und sicher bis 1517 auch Parpan. Alles in
allem wird man wie bei Lenz als Zeit fiir die Pfarreibildung von
Obervaz das 6. oder 7. Jahrhundert vorschlagen diirfen.

Es fallt im Reichsurbar auf, daf3 dort noch unter dem Lehen
Azzos in Obervaz die «ecclesia in Seturuio cum decima de duabus
villis» erwahnt wird.® Das gibt Ratsel auf. War einmal Stiirvis
ein Teil der Obervazer Pfarrei? Dann erfahren wir, dal Stiirvis
schon 1357 eine neue Kirche erhielt, die Bischof Peter zu Ehren
Mariens, des hl. Cassian, der Heiligen Placidus und Sigisbert und
der hl. Maria Magdalena weihte.®* 1521 erscheint auch die
Kirche unter dem Patrozinium der heiligen Biisserin und wird 1525
cigentlich als Tochterkirche von St. Georg in Salux er-

¥ Munding E., Die Kalendarien von St. Gallen. Untersuchungen, 1951, S. 87, 163.

* Mohlberg C., Das friankische Sacramentarium Gelasianum in alemannischer Uber-
lieferung, 1939, S. 160. Necrologium Curiense ed. W. v. Juvalt, 1867, S. 78. Dazu
Disentiser Klostergeschichte 700-1512, 1942, S. 264 (Kalendar des 12. Jh. mit der
Angabe: Donatus confessor atque pontifex).

" BUBI. S. 384 Z. 18. Dazu Miiller 1., Die Patrozinien des F. Liechtensteins im Jahr-
buch des Historischen Vereins fiir das Fiirstentum Liechtenstein 59 (1959) 313-314
mit Hinweisen auf die iibrigen frankischen Patrozinien der Zeit.

® Piper 431 (Register).

% BUBI. S. 895 Z. 31. Dazu Clavadetscher, Reichsgut 64: « Hier lassen uns die Quellen
vollstindig im Stich.»

* Bindner Monatsblatt 1916 S. 55 Anm. 21. Ich konnte das Zitat nicht verifizieren.

53



wahnt.% Schon das Patrozinium fallt auf. Wohl kennen wir eine
Magdalenenkirche in Lyon in der 2. Halfte des 9. Jahrhunderts,
aber das ist eine Ausnahme. Der Kult entfaltete sich in unseren Ge-
genden erst eigentlich um die Jahrtausendwende, besonders nach-
dem man um 1050 in Vézelay glaubte, ihre Uberbleibsel zu haben.
So kamen dann Reliquien 1064 nach Schaffhausen und spater in
viele andere Kirchen. St. Gallen feierte die Heilige seit dem 11.
Jahrhundert, Einsiedeln seit dem 11./12. Jahrhundert und Disen-
tis sicher seit dem 12. Jahrhundert.®® Dal3 Stiirvis von Salux aus,
also tiber Tiefenkastel-Mons hinweg, als Kirche errichtet worden
wire, ist durchaus méglich. So wurde das Safiental vom Heinzen-
berg, nicht vom naheren Valendas aus betreut. Historische Zugriffe
iiber geographische Gegebenheiten hinweg sind vielfach nachzuwei-
sen, so bel Pfarreien. Misox eroberte iiber dem Bernhardin das duBere
Rheinwald, Schwyz iiber die Mythenberge das Alpthal und Ober-
iberg, Broc iiber den Jaunpal3 das Simmental.’” Was uns aber doch
Schwierigkeiten im Falle von Stiirvis macht, ist der Umstand, dal ja
Salux uns erst im Hochmittelalter greifbar wird, wahrend Stiirvis
schon in karolingischer Zeit als Kirche belegtist. Vielleicht muf3 doch
in Erwédgung gezogen werden, daf3 Sttrvis frither ein anderes Patro-
zinium hatte und irgendwie doch eher mit einer andern Pfarrei in
Zusammenhang war. Ist die Weihenotiz von 1357 richtig tibermittelt,
dann miite man an das gegeniiberliegende Lenz denken, dessen
Pfarrkirche Maria geweiht und dessen Friedhof Cassian betreute.
Auch hier wiren geographische Hemmungen iiberbriickt worden.

Ostlich von Tiefenkastel und Stiirvis kann man die alte GroB-
pfarrei Schmitten mit Alvaneu im Westen und Wiesen im
Osten annehmen. Eine Zeugenaussage von 1490 verrat namlich,
daBl Schmitten einen alten Friedhof hatte, der der Gesamtpfarre
gehorte, und daB ihr Pfrundgut stiickweise zur Pfarrkirche Alvaneu
gezogen wurde. Demnach vermutete E. Poeschel, daB die urspriing-

6 Poeschel II. 310-311. In dem 1954 geéffneten Supulchrum des Hauptaltares fand
sich eine Konsekrationsurkunde vom 12. Okt. 155, wonach der Altar «in honorem
sancte Marie Magdale(ne), in sancte indiuidue Trinitatis et omnium Sanctorum»
geweiht war und «reliquias sancti Florini cum aliis Sanctorum reliquiis» enthielt, Fir
Nachforschungen im Pfarrarchiv Stiirvis sei Pfr. A. Levy bestens gedankt.

6 Ewig E. in Festschrift Schramm 1964 S. 399 (iiber Kirche in Lyon). Dazu Tiichle H.,
Dedicationes Constantienses 1949 S. 121; dazu Studien und Mitteilungen des Bene-
diktinerordens 65 (1953/54) 88. Lexikon fiir Theologie und Kirche 7 (1962) 39-41.

87 Biittner-Miiller 68. Modifiziere dort, da3 das Safiental, nicht Tenna von Cazis aus
kirchlich betreut wurde. Rétische Pfarreien 465.

54



liche Basis der Seelsorge in Schmitten war und dal3 die dortige Kir-
che St. Lucius geweiht gewesen sei, nachdem wenigstens die zweite
spatmittelalterliche Kirche von Schmitten diesem Bistumsheiligen
unterstellt gewesen ist. Dann kénnte man die Pfarrei-Werdung von
Schmitten etwa in die erste Bliitezeit des Luciuskultes ins 8./9. Jahr-
hundert ansetzen. Der Schwerpunkt der langgezogenen Pfarrei ver-
legte sich mit der Zeit nach der Mauritiuskirche von Alvaneu, an
der 1353 ein Pfarrer nachzuweisen ist. Wiesen in der andern Rich-
tung erlangte erst durch die Walsereinwanderung am Ende des 13.
Jahrhunderts Bedeutung und konnte daher auch erst im Spat-
mittelalter eine Kirche errichten.®

Von Schmitten nach Stiden abbiegend gelangen wir ins eigent-
liche Albulatal, das den Schliissel zum Albulapal3 darstellt. Dessen
gravierender Mittelpunkt war Bergiin. Die Kirche St. Petrus
wurde 1188 errichtet und hatte eine halbrunde Apsis. Der Turm des
damaligen Baues ist noch erhalten. Man wird mithin, die Anlaufs-
zeit fiir die Kirche einberechnet, das 12. Jahrhundert als Datum des
Kirchenbaues und wohl auch der Pfarrei annehmen kénnen. Nach-
gewiesen ist ein Pfarrer allerdings erst 1299. Die Hauptphase der
kirchlichen Entwicklung ins 12. Jahrhundert zu versetzen, stimmt
ausgezeichnet mit der allgemeinen Tatsache tiberein, daB3 Endtaler
zuletzt besiedelt und auch zuletzt Kirche und Pfarreirechte erhiel-
ten, im allgemeinen erst im 11./12. Jahrhundert.%® Zur Bergiiner
Pfarrei gehorte die Jodocus-Kirche von Filisur am Eingang des
Tales, dann die Johanneskirche in Stuls und zuletzt die Nikolaus-
kirche in Latsch. Sie entstanden alle erst nach dem 12. Jahrhundert
und I6sten sich erst seit Ende des 15. Jahrhunderts ab, zuerst Filisur
1496. Siidlich von Bergiin im Aufstieg zum Albulapall finden wir
keine mittelalterlichen, ja nicht einmal spatmittelalterlichen Kir-
chen mehr. Das ganze Gebiet gehérte zwar in globo et confuso,
man mochte sagen pauschal, zur Pfarrei Bergiin, war indes mehr
Durchgangstal als Dauerbesiedlung.” Das besagt nichts gegen die
Beniitzung des Albulapasses, wofiir die im Reichsurbar genannten
Tabernen in Lenz und Zuoz angefiihrt werden kénnten.™

% Poeschel II. 329, 371-372, 400-401.

% Biittner-Miiller 67-68.

™ Poeschel II. 380, 389-390, 391. Zu den Malereien in Stuls aus dem 14. Jh. siehe
_ Poeschel in den NZZ zum 13. August 1956.

"BUB I. S. 394 Z. 15-16. So Lieb 141,

a5



LENZ ‘% s=__—
1300 m QN naem BRIENZ

N AVAZEROL

Alte Marienkirche

i
\}{:
S
&
/ SURIA
nach ALVASCHE! - nach
é ‘
L 4
ula
oy
Mistail
)
900m
Albula g S.Ambrosius
A92m .M.
965Am UM
Plattas
u
£
5
St.Cosmas u.Damian .
123l m .M.
"ac;, ]

STUkvisy I‘MONS

"k SALy

56



3. Das kirchliche entrum in Reams

Nachdem wir die Pfarreien an den Ufern der Albula ins Auge
gefalit haben, ist es Zeit, auch diejenigen an den Ufern der Julia,
die bei Tiefenkastel die Albula verla3t, ins Licht zu setzen. Die
alteste Pfarrei dieses Gebietes im Oberhalbstein diirfte R eams sein.
Der Ort war schon bedeutend als Mittelpunkt eines koniglichen
Lehens (villa Riamio), wo sich eine «ecclesia cum decima de ipsa
villa» befand.! Aus dem koniglichen Besitz kam die Kirche in die
Hinde von Ruotpert, der sie 904 tauschweise an das Nazarius-
kloster Lorsch im Bistum Mainz (heute in Hessen-Darmstadt) wei-
tergab. Die betreffende Urkunde bezeichnet die Reamser Kirche
ausdriicklich als ecclesia baptismalis, also als Taufkirche. Dafiir
erhielt Ruopert drei Besitzungen in heute wiirttembergischem Ge-
biet. Der Vermittler war wohl Burchard I., Graf von Churritien
890-911, der die schwiabischen Giiter des Klosters Lorsch als Vogt
zu betreuen hatte.? Das Patrozinium scheint im Mittelalter nicht
bezeugt zu sein, doch wird immer spater Laurentius als Schutzherr
bezeichnet.? Diese Tradition 1aBt sich mit dem Alter der Kirche gut
vereinigen, denn die altere Schicht der Laurentiuskirche datiert ja
in das 5.-8. Jahrhundert.* Man darf wohl bei Reams auf das 6./7.
Jahrhundert zuriickgehen.

Zu Reams gehorte auch Conters, wo 1392 ein Altar und
Friedhof, 1506 das Patrozinium der 10 000 Ritter bezeugt wird.
Die Kirche war also hoch- oder spitmittelalterlich und trennte sich
rechtlich aber erst 1725 von der Reamser Mutterpfarrei.?

Das Alter der Urpfarrei Reams wird erst dadurch klar, dal Sa-
vognin bis 1487 zu ihr gehoérte. Hier besall das Kloster Mistail
einst einen GroBhof, der 1154 an die Pramonstratenser von St. Luzi
in Chur kam.® Er lag im Dorfteil Sot-Curt, wihrend die Dorf-

* BUB 1. 8.:3956 Z. 10, 16.

* BUBI. S. 72 Nr. 86. Dazu Clavadetscher, Reichsgut 64-65, und Biindner Monats-
blatt 1950 S. 150-152.

Poeschel II1. 258-260 schweigt sich iiber das Alter des Patroziniums aus. Niischeler
A., Die Gotteshiauser der Schweiz. Bistum Chur 1864 S. 108 bezieht sich nur auf eine
Mitteilung von Ch. G. Briigger von Churwalden. Angaben iiber das Patrozinium
fehlten auch im Kollektenverzeichnis von ca. 1380 und im Registrum Clericorum von
1520. Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 38 (1944) 277, 287.

Biittner-Mller S. 61. Modifiziere dort und S. 184 Lorsch, wofiir Lorch stehen sollte.
Poeschel I11. 238-240; VII. 441.

® BUBL S. 240 Z. 14.

3

51



kirche St. Martin mit dem romanischen Turm und dem Fried-
hof in Sur-Curt stand. Kirche und Patrozinium finden sich um 1370
in den Urbarien des Domkapitels belegt: «Dotes ecclesie S. Mar-
tini in Swainingen.»” Links der Julia lag der alteste Dorfteil, denn
hierher fithrte ja auch die romische Stral3e, die vom Septimer-Julier
her kam. Rechts der Julia fand man auf ansteigender Hohe einen
bedeutenden alten Friedhof, den man der frithmittelalterlichen Zeit
des 6.-9. Jahrhunderts zuzuschreiben wagt.® Unterhalb dieser
Nekropole lag eine geostete kleine Saalkirche mit knapp halbrunder
Apsis, die spater vergrofert und mit gotischen Malereien (Marga-
rethenzyklus usw.) geschmiickt wurde. Es handelt sich um die
Michaelskirche, die uns noch ein bischéflicher Bericht von 1623
naher beschrieb (De ecclesia s. Michaelis loci Sauognini). W. Sulser
betrachtet die alteste ergrabene Michaelskirche als «frithmittel-
alterlich».® Nun ist aber vielleicht das Patrozinium des Erzengels
nicht ohne Grund gerade beim alten Friedhof gewahlt worden, war
ja St. Michael im 8.-10. Jahrhundert, wie das Offertorium der Re-
quiensmesse belegt, als Totenheiliger und Seelenfithrer verehrt.”
Der Andreasdichter von St. Gallen (ca.870/880) schlieB3t seinen Hym-
nus auf den Erzengel mit der Bitte: « Post mortem requiem nobis de-
precare».'! In karolingischer Zeit nahm der Michaelskult sehr zu,
nachdem besonders Reliquien von Monte Gargano (6. Jahrhun-
dert) tiberallhin verbreitet wurden. Um die Jahrtausendwende er-
reicht er eine groBe Popularitit.!® So diirfen wir vielleicht die erste
Michaelskirche in Savognin dem 8./9. Jahrhundert zuweisen, dann
aber die Martinskirche dem 7./8. Jahrhundert und St. Laurentius
in Reams, die Mutterpfarrei von Savognin, dem 6./7. Jahrhundert.

7 Urbarien des Domkapitels zu Cur ed. C. v. Moor, 1869, S. 64, Zum Ganzen Poeschel
I1I. 280-281.

8 Burkart W., Friihgeschichtliches Grabfeld bei Savognin. Biindner Monatsblatt 1949
S. 240-243.

8 Sulser-Hiibscher-Schépfer, Die mittelalterlichen Kirchenbauten von Sankt Michael
in Savognin und ihre Wandmalerei, Heft 4 der Schriftenreihe des Ritischen Mu-
seums, 1968, Separatum aus dem Biindner Monatsblatt 1967 S. 233-248, 253-291.

10 Jungmann J. A., Missarum Solemnia 2 (1948) 37 Anm. 26.

11 Wolfram von den Steinen, Notker der Dichter und seine Geistige Umwelt. Editions-
band 1948 S. 122.

12 Sjehe Studien zum St. Galler Klosterplan, hg. von Joh. Duft 1962, S. 164-167, dazu
Millénaire Monastique du Mont Saint-Michel Bd. III iiber die Michaelsverehrung
im schweizerischen Raume im Frihmittelalter (im Druck).

58



Nordlich von Reams gelegen ist Salux. Der &lteste Beleg fiir die
Niederlassung ist Ludewicus de Salugo in einer Urkunde von 1160.13
Aber 1290/98 erscheint Salux unter denjenigen Kirchen, die dem
Bischof ein servicium zu leisten hatten.* Von dieser Kirche des
13. Jahrhunderts hat sich noch der romanische Turm erhalten. Die
Kollatur besall der Bischof, wie noch im 15. Jahrhundert belegt
ist.1> Das Patrozinium des hl. Georg ist erst spat iiberliefert.'® Die
Nachrichten gehen also nicht ins Frithmittelalter zurtick. Zu Salux
gehorte bis 1641 Prasanz, doch ist damit noch nicht viel gesagt,
da «Presan» urkundlich erst 1156 als Niederlassung belegt ist.'?
Im Indulgenzbrief von 1525 sind die beiden Heiligen Donatus und
Nikolaus als Patrone von Prasanz angegeben. Wenn Nikolaus von
Anfang an diese Schutzrolle innehatte, dann ist auch klar, daB
Prisanz kirchlich nicht vor dem 11./12. Jahrhundert organisiert
wurde. Im gleichen AblaBbrief von 1525 ist auch vor Prasanz noch
als Filiale von Salux St. Maria Magdalena von Stiirvis angegeben.
Wie schon frither bemerkt, diirfte hier ein spateres Rechtsverhiltnis
im Spiele sein. Ware dem aber nicht so, dall Stiirwis — natiirlich
unter einem anderen Patrozinium als dem der hl. Biisserin — wirk-
lich von Anfang an zu Salux gehorte, dann miifite man letzteres in
vorkarolingische Zeit datieren.

Wie Salux nordlich, so lag Tinzen siidlich von Reams. Dal3
«Tinnetio» schon im Itinerarium Antonini (3. Jahrhundert) vor-
kommt, besagt nur eine romische Station, keine eigentliche Dauer-
bevélkerung.'® Doch bestand hier zur Karolingerzeit ein Konigs-
hof. Leider berichtet das Reichsurbar nur: «Et de Tinnazune,
dann folgt eine Liicke im Text.'® Sicher war im 12. Jahrhundert ein
Gotteshaus in Tinzen, denn die unteren GeschoBe des Turmes sind
noch romanisch und das erhaltene romanische Kruzifix wird in die
Mitte des 12. Jahrhunderts datiert. Auch wird uns fiir die Zeit um

B BUB I. S. 254 Nr. 341.

" Mohr Th. v., Codex Diplomaticus 2 (1854) 99.

* Muoth J. C., Amterbiicher des Bistums Chur, 1897, S. 24.

! Die Rekonziliationsurkunden von 1461 und 1493 sowie die Urkunde von 1502 im
Sepulchrum weisen alle St. Georg als Patron auf. Fiir Einsicht in die Dokumente des
Pfarrarchivs dankt Verf, dem Saluxer Pfarrer Duri Lozza bestens.

7 Poeschel T11. 250-251.

B Lieb 139-142, 207.

YBUBI. S. 396 Z. 17. Dazu Clavadetscher im Biindner Monatsblatt 1950 S. 151-152.

39



1180 ein «Odalricus presbyter de Tinnazune» im Churer Toten-
buch iberliefert.?® Die Pfarrei umfafit das ganze Tal bis zum Sep-
timer.

Das Patrozinium St. Blasius und Pankratius ist uns 1463 erst-
mals tiberliefert.?! Im ratischen Raume ist noch Taufers im Vintsch-
gau dem gleichen hl. Blasius unterstellt und diese Pfarreikirche wird
um 1200 erstmals genannt.?? Die Belege fiir beide Kirchen, fiir Tin-
zen wie Taufers, stammen also aus gleicher Zeit. In den frithmittel-
alterlichen Sakramentarien fehlt der Heilige, der im 3./4. Jahr-
hundert als Bischof von Sebaste im Pontus wirkte. Seine Legende
wurde im Abendlande zuerst in der Unterkirche von S. Clemente
in Rom im 9. Jahrhundert dargestellt. Seit dieser Zeit nahm auch
der Kult weitere Ausmalle an.?® Immerhin fehlte im karolingischen
Ratien eine Blasiuskirche. Indes erhielt das Kloster Rheinau 855
von Rom Gebeine des Heiligen, der deshalb seit 955 als Kloster-
patron erscheint. Vermutlich empfing Einsiedeln Reliquien von
Rheinau, wie es ja auch in seinen liturgischen Codices des 10.-12.
Jahrhunderts des Heiligen gedachte.?* Von Rheinau gelangten
Uberbleibsel nach dem Kloster, das sich seit 1036 unter den Schutz
des Bischofs von Sebaste gestellt hatte und als St. Blasien beriihmt
wurde.?® Die meisten Kalendar-Eintrige, welche unseren orienta-
lischen Heiligen erwédhnen, datieren aus dem 10. oder 11. Jahr-
hundert (Kempten, Lorsch, Kéln, Eichstatt, Trier, Stablo).2¢ Bla-
sius-Reliquien werden im Etschtal 1140 in der Valentinskirche auf
der Malserheide und 1142 in der Jakobskirche in Grissian erwahnt,
im nahen Marienberg sind solche 1201 belegt. Im Trienter Bi-
schofspalast befand sich 1202 eine Blasiuskapelle.?” Man wird daher
die beiden Pfarreien Réitiens, Tinzen und Taufers, erst nach die
Jahrtausendwende ansetzen diirfen. Bei Tinzen ist das 11. Jahr-
hundert als Anlaufszeit fiir die spatere romanische Kirche umso

20 Necrologium Curiense ed. W. v. Juvalt 1867 S. 40.

21 Poeschel I11. 227, 297, 302-304.

22 Huter P., Tiroler Urkundenbuch 1 (1937) Nr. 428; 2 (1949) Nr. 528 und 887.

23 Lexikon fiir Theologie und Kirche 2 (1958) 525.

24 Tiichle H., Dedicationes Constantienses, 1949, S. 95.

2 Tuchle 1. ¢. 95.

26 Munding E., Die Kalendarien von St. Gallen. Untersuchungen. 1951, S. 34.

27 Huter 1. ¢. I. Nr. 180 und 211; II. Nr. 535-536, 544, 557, 621 usw. Die Kirche St.
Johann in Taufers ist keine Pfarreikirche, sondern das Gotteshaus eines Hospizes aus
dem Hochmittelalter.

60



wahrscheinlicher, als auch hier wie bei Bergiin eine Kirche vorliegt,
die fiir ein Endtal bestimmt war. Und solche Endtaler werden im
allgemeinen in unserem Alpenbereich erst im 11./12. Jahrhundert
dauernd besiedelt und kirchlich organisiert.?8

Am Ende des von der Pfarrei betreuten Oberhalbstein liegt
Bivio, das auch Stalla oder romanisch Beiva genannt wird. Es be-
deutet eine Siedlung, die 1780 Meter iiber dem Meere liegend, wie
der Name sagt, ein Kreuzpunkt zu altbegangenen zwei Péssen war,
zum Julier und Septimer. Schon im Reichsurbar treffen wir ein
stabulum Bivio.?® Ein Dominus Andreas presbiter de Bivio spielte
eine gewisse Rolle im Friedensvertrag zwischen dem Churer Bi-
schof und der Stadt Como im August 1219.3° Das setzt wohl eine
Kirche voraus. Da Bivio wenigstens verkehrstechnisch eine wich-
tige Siedlung war und auch am weitesten von der Mutterpfarrei
Tinzen entfernt lag, ist eine frithe Verselbstindigung im 12./13.
Jahrhundert durchaus wahrscheinlich. Das Patrozinium ist ur-
kundlich erst 1459 bezeugt.?* Doch ist gerade der hl. Gallus als
Schutzherr der Pilger und Passwanderer bekannt. So hatte er ja
auch die Kapelle und das Hospiz im Medelsertale zu betreuen, die
das Kloster Disentis im 11./12. Jahrhundert an der Lukmanierroute
errichtete. 52

Die Bedeutung von Bivio wird durch die Tatsache ins Licht ge-
setzt, dafl es nach seiner Verselbstindigung auch Marmels und
Miihlen kirchlich betreute. Marmels (Marmorera) wird schon im
Reichsurbar erwihnt, weil hier eine Taberna war (Ad Marmoraria
in beneficio Geruuigi taberna 1.).3® Die Kaplanei St. Florinus ist
jedoch erst 1520 belegt, ebenso diejenige des hl. Gaudentius in
Miihlen.34

Auf dem Septimer errichtete Bischof Wido von Chur (1096-
1122) Hospital und Kapelle. Sie standen unter dem Patronate des

* Biittner-Miiller 67-68.

“BUBI. S. 394 Z. 21.

“BUBII. S. 107 Z. 16-17.

%1 Poeschel I11. S. 229.

8 Sankt Gallus Gedenkbuch 1952 S. 60-61.

3 ](SIUB 1. 8.394 Z. 20. Dazu Clavadetscher in der Schweiz. Zeitschrift fiir Geschichte 5

955) 17.

* Registrum Clericorum 1520 «Stalla plebanus cum capellano zur Miilj et Marmels.»

Zeitschrift . Schweiz. Kirchengeschichte 38 (1944) 287.

61



hl. Petrus.?® Man fand vor wenigen Jahrzehnten die Uberbleibsel
dieser Bauwerke.?¢ Der Zusammenhang mit der Mutterpfarrei Tin-
zen, die iiber den ganzen Anstieg zu den Passen verantwortlich war,
zeigt sich noch besonders in dem von 1390 stammenden Urbar des
Hospizes. Danach hatte St. Peter in Tinzen einige Besitzungen und
die Urkunden betreff Hospiz von 1280 und 1477 sind auch in Tin-
zen geschrieben worden.??

Es existierte schon frither ein «senodochium sancti Petri», das
Kaiser Ludwig der Fromme 824/831 wieder der Churer Kirche zu-
riickgab.?® Diese frithmittelalterliche bischéfliche Herberge stand
nicht dort, wo die spatere des Bischofs Wido um 1100 errichtet
wurde, sondern sie muf3 unterhalb auf dem Anstieg oder fast im
Talboden gewesen sein. Allgemein errichtet man erst im Hoch-
mittelalter Hospize auf den PaBhohen. Man vergleiche etwa Bourg-
St-Pierre (9. Jahrhundert) und das in der zweiten Halfte des 11.
Jahrhunderts erbaute Hospiz auf dem GroBen St. Bernhard selbst
oder das Gallushospiz im Medelsertal (11./12. Jahrhundert) und
die erst 1374 auf der PaBhohe des Lukmaniers gestiftete Kapelle und

/Herberge St. Maria.?® Das karolingische Septimerhospiz mag je-
| doch schon eingegangen sein, als Bischof Wido in Erinnerung daran
- auf dem Passe selbst eine Herberge und eine Kapelle erméoglichte.

III. Das Frauenstift zu Cazis

1. Die Griindung

In einem frithen Nachtrag zum Codex C des Churer Toten-
buches aus der Mitte des 12. Jahrhunderts lesen wir zum 21. No-
vember: «Victor Cur(iensis) episc(opus) obiit, qui Cacias con-

35 Necrologium Curiense ed. W. v. Juvalt 1867 S. 49: «et unum hospitale in honorem
S. Petri in Septimo monte construxit, ex quo plenum servitium eisdem fratribus per
singulos annos dare instituit.» Da ein Jahrzeitbuch keine Abhandlung moderner
Archiologen oder Historiker ist, konnte man aus dem construxit nicht schlieBen, daB
vorher kein Hospiz da war. Vgl. Biindner Monatsblatt 1942 S. 54-55 (betr. Agatha-
kapelle).

36 Poeschel III. 237-238.

37 JTHGG 44 (1914) 255-256, 260-261, 264-266.

3 BUB I. S. 44-45, 58.

39 Rétische Pfarreien 455-456.

62



struxit.»! Diese Notiz geben sowohl der Marienberger Chronist
Goswin und der Liber de feodis aus den 2. Halfte des 14. Jahrhun-
derts wie auch der Churer Bischofskatalog von 1388 weiter, nicht
ohne der Eltern dieses Bischofs zu gedenken, die Zacco und Episco-
pina (bzw. Episcopia) hieBen: «illi ambo genuerunt Victorem
episcopum memoratum, qui Cacias construxit».? Es ist dies also
der gleiche Churer Oberhirte, der als Urenkel des Spitzenahnen
(clarissimus proavus) auf einem Grabstein mit dem Titel: « Domnus
Vector Episcopus» tiberliefert und auf den Anfang des 8. Jahrhun-
derts anzusetzen ist.3

Zur Orientierung fiigen wir hier die Genealogie der Victoriden
bei 4

proavus clarissimus 6. Jahrhundert

I
N
I

Zacco verehelicht Episcopina

I
| |

Victor, Bischof von Chur Jactatus verehelicht Salvia
’ |
Vigilius Bischof v. Chur  Victor Prases verehelicht Teusinda
| | |
Tello Bischof von Chur 765  Zacco Jactatus Vigilius Salvia
| i |
Victor Teusinda Odda

Die genannten drei Texte der 2. Hilfte des 14. Jahrhunderts,
die wohl auf eine einzige Urquelle zuriickgehen, fiigten noch wei-
teres zur Charakteristik des Griinder-Bischofs hinzu:

' Necrologium Curiense ed. W. v. Juvalt 1867 S. 115. Die erste wegweisende Arbeit

Uber Cazis, besonders rechtshistorisch, stammt von E. Meyer-Marthaler in der Fest-
schrift Nabholz 1944 S. 2-11, die heute noch wertvoll ist.

M§Y6r~Marthaler E., Der Liber de feodis und der Churer Bischofskatalog von 1388.
Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 45 (1951) 50, 56-57.

’ BUB I. S. 8-9 Nr. 11.

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte 19 (1939) 342-348.

63



«cutus spiritualis pater Pascalis episcopus fuit.» Pater spirituali
war im Frithmittelalter der Taufpate oder auch der Seelenfiihrer,
Gregor von Tours (1 594) erzahlt uns in seiner Frankengeschichte,
wie Bischof Magnericus von Trier den Sohn des Konigs Childebert,
mit Namen Theodobert, aus der Taufe hob und daher auch als
dessen Vater galt. Deshalb wurde er angesprochen: «O sanctus sa-
cerdos, scio enim, te patrem communem cum rege esse filio eius.»’
Offensichtlich gab es einen pater carnalis und einen pater spiritua-
lis. Um die Mitte des 5. Jahrhunderts lebte in Vienne Bischof Ma-
mertus, dessen Nachfolger Avitus in einer Homelie sagte: Praede-
cessor meus et spiritualis mihi a baptismo pater Mamertus sacer-
dos, cui ante non paucos annos pater carnis meae accepto, sicut deo
visum est, sacerdotll tempore successit, totas in ea quam supra
diximus vigiliarum nocte sancto paschae concepit animo etc.® Auch
hier wieder der pater spiritualis. Dafl darunter auch ein Seelenfiib-
rer verstanden werden kann, belehrt uns Abt Anastasius von Sinai,
der nach 600 starb und die Mahnung gab: «Si inveneris hominem
spiritualem peritum, qui possit tibi mederi, citra pudorem et cum
fide confitere ei peccata tamquam Domino et non homini.»? Der
974 verstorbene Bischof Rather von Verona spricht ausdriicklich
von einem connubium non carnale, sed spiritale und betrachtet alle
weiblichen Mitglieder seiner Didzese als seine spiritales filiae.® Auch
sonst liegen noch viele Belegstellen fiir diese Deutung vor, so dal
man sagen kann und muB, daB Bischof Pascalis der geistliche Er-
zicher des spateren Bischofs Victor war, mit andern Worten, dal
er am bischoflichen Hofe in Chur auferzogen und gebildet wurde,
wie wir dies ja auch vom Alemannen Otmar, dem spateren Begriin-
der des sanktgallischen Klosters wissen.®

Im spaten Mittelalter, zumindest um die Wende des 15. zum
16. Jahrhundert, verstand man das pater spiritualis nicht mehr

® Buchner II. S. 214, 244,

& MGH Auctores antiquissimi VI. 2 (1883) 110.

7 Kirch C., Enchiridion Fontium Historiae Ecclesiasticae antiquae, 1923, S. 611, Nr,
1107 (lat. und griechisch).

8 Weigle Fritz, Die Briefe des Bischofs Rather von Verona, 1949, S. 79, 89.

Niheres iiber die ganze Frage und die Victoridengenealogie in der Zeitschrift fir

Schweizerische Geschichte 19 (1939) 342-348. Zur Erklirung der Episcopina siehe

auch Siegwart J., Die Chorherren und Chorfrauengemeinschaften vom 6. Jh. bis 1160.

1962 S. 50-52. — Nicht hierher gehért das Problem des Zélibates in dieser Zeit, wozt

die Lex Romana Curiensis ed. E. Meyer-Marthaler, 2. Aufl. 1966, S. 213, zu ver

gleichen ist, dazu Resch W., Friihchristliche Zeugnisse, 1965, S. 47.

64



und machte daraus den Vater des Griinderbischofs Victor und
sah auch des letzteren Mutter als mitbeteiligt an. Das verrit
uns eine Inschrift, die anlaBlich des gotischen Umbaues der
Klosterkirche von Cazis (vollendet 1504) entstanden ist und
lautet: « Victor Episcopus Curiensis una cum matre sua fundator
hius monasterii et cum eo Paschalis, Episcopus Curiensis, genitor et
antecessor eius.» Dal3 diese Inschrift nicht etwa frith- oder hoch-
mittelalterlich 1st, hat man schon langst an deren Ausdrucksweise
erkannt.!®

Der erste Chronist, der von dieser verlorengegangenen Inschrift
berichtet, ist Kaspar Bruschius in seinem 1549 zu Niirnberg er-
schienenen Werke: Magni Operis De Omnibus Germaniae Episco-
patibus Epitomes (S. 23 und 23b). Er bictet uns den Churer Bi-
schofskatalog, erwiahnt Bischof Paschalis, in dem er einen Bregenzer
Grafen sieht, gedenkt dessen Esopeia und deren Sohn Bischof Vic-
tor, fiigte aber noch hinzu: «Abbatissa legitur fuisse Domina Ves-
pula, Paschalis Episcopi ex Esopeia coniuge filia, cuius soror Vrsi-
cina eiusdem loci monialis fuit.» Dabei setzte Bruschius die Griin-
dung von Cazis auf 760 an und berichtet, Bischof Victor sei in Cazis
begraben worden, um uns dann den Text der Inschrift zu tber-
liefern. Nur zwei Jahre nach diesem Opus erschien 1551 in Ingol-
stadt das neue grofle Buch von Bruschius: Monasteriorum Ger-
maniae Praecipuorum ac maxime illustrium Centura Prima, in dem
der Verfasser tiber Cazis die gleichen Nachrichten wie vorher bietet
(S.37b und 38). Neu ist nur, daf} das ratische Kloster fiir 12 adelige
Téchter gegriindet worden sei. Auch habe Bischof Victor alle
Giiter, die Paschalis im Domleschg besessen habe, geerbt. Diese
Meldung will Bruschius aus der groBen Griindungsurkunde ge-
schopft haben (ut est in uetustissimo et maxime prolixo fundationis
Katziensis Diplomate).

Es ist schwer zu sagen, was von diesen Mitteilungen vertrauens-
wiirdig sein kénnte. Der unstete bohmische Poet und Historiograph,
der 1518 geboren und 1559 umgebracht wurde, war tatsachlich
1547 in Lindau Schulmeister und besuchte 1548 Graubiinden. Mit
dem Fundantionsbericht meint er wohl eine der drei Victoriden-
texte des 14. Jahrhunderts (Bischofskatalog, Liber de feodis, Goswin-

—_—

n Egli E., Die christlichen Inschriften der Schweiz vom 4.-9. Jh., 1895, S. 42. Dazu
Bindner Monatsblatt 1940 S. 329-337 iiber die Malereien von Cazis.

65



Chronik). Die Nachrichten iiber Vespula und Ursicina diirften aus
dem 15. Jahrhundert stammen, an dessen Ende ja auch die Inschrift
entstanden sein wird. Nach allem erhirtet sich auch hier die be-
kannte Charakteristik von Bruschius als Chronisten, dafl er zwar
ungemein fleiBig und interessiert war, deshalb auch Schriften be-
niitzte, die uns heute verloren gegangen sind, dal} er aber zu leicht-
glaubig und zu unkritisch vorging.!!

Die Nachrichten, die Bruschius aus spatmittelalterlichen Quel-
len zusammentrug, tibernahm dann Ulricus Campell fiir seine
um 1574 entstehende Biindnergeschichte, in der er schrieb: «Eius
coenobii fundatores fuerunt iste Paschalis episcopus et eius filius
Victor, successor patris in episcopatu. Prima eiusdem abbatissa
legitur fuisse domina Vespula, Paschalis episcopi ex Esopeia con-
juge filia, cuius soror Ursicina eiusdem loci monialis fuit.» Von
Campell ging dann die Darstellung in die spateren Chronisten
iiber.12

Wir miissen uns mit ihr nicht mehr beschaftigen, denn es ist ja
deutlich geworden, wie aus den klaren Texten irrige Schliisse ge-
zogen wurden. Was noch zu klaren ist, das betrifft Vespula und
Ursicina, denn es kann ja auch in spatmittelalterlichen Nach-
richten altes Traditionsgut weiterleben. Die beiden Té6chter sollen
oder konnen erklaren, warum gerade ein Bischof eine Frauen-
gemeinschaft griindete. Tatsachlich ist es ein Charakteristicum des
Frihmittelalters, daBB Konig und Firsten mit Hilfe ihrer Tochter
solche Institutionen ins Leben riefen. Die frankische Konigin Rade-
gunde griindete im 6. Jahrhundert ein Kloster bei Poitiers, trat
selbst in dieses ein, das Agnes zur Abtissin erhielt.!* Hilda aus der
northumbrischen Koénigstamilie richtete um die Mitte des 7. Jahr-
hunderts das Doppelkloster Streameshalch ein, das sie selbst als
Abtissin regierte. Die Schwester und die Frau des Konigs Ine von
Wessex (688-725) nahmen den Schleier und traten ins Kloster
Barking an der Themse ein.'* Die Frauenkonvente von StraBburg

11 Art. Bruschius von Horawitz in der Allgemeinen Deutschen Biographie 3 (1876) 453-
455,

12 Campelli U., Historia Raetica 1 (1887) 86-87, von wo die Nachricht in die spéteren
Chroniken tberging, so Sprecher F., Pallas Rhaetica 1617 S. 53, und Eichhorn A.,
Episcopatus Curiensis, 1797, S. 343.

13 Lexikon fiir Theologie und Kirche 8 (1963) 963.

1 Schnirer G., Kirche und Kultur im Mittelalter 1 (1924) 278.

66



und auch von Hohenburg sind von Fiirstentochtern Ende des 7.
bzw. Anfang des 8. Jahrhunderts gegriindet worden.'> Wie be-
kannt, griindete Ludwig der Deutsche um die Mitte des 9. Jahr-
hunderts das Fraumiinster in Ziirich, dessen erste Abtissin Hilde-
gard, seine Tochter, war.16

Vespula und Ursicina sind in der Genealogie der Victoriden,
soweit wir sie aus den Dokumenten des 8.—14. Jahrhunderts kennen,
nicht nachzuweisen. Sie sind sicher keine Tochter des Bischofs
Paschalis, der ja nur durch ein MiBlverstindnis zum Familienvater
gemacht wurde. Sie konnten aber gleichwohl irgendwie im engeren
oder weiteren Sinne mit der Victoridenfamilie verbunden gewesen
sein. Man darf sie aber kaum als Abtissinnen bezeichnen, denn sie
fehlen in der betreffenden Liste der Karolingerzeit (siehe S. 71).
Sie konnten aber doch bei der Griindung oder bei der ersten An-
laufszeit des Coenobiums eine Rolle gespielt haben.

Das trifft aber nur zu, wenn jene spatmittelalterliche Nachricht
einen historischen Kern besitzt. Das ware moglich, denn die Namen
weisen in dieser Richtung. Ursicina ist ein typischer Name des
ratischen Frithmittelalters. Cazis zdhlte in karolingischer Zeit drei
Nonnen dieses Namens. Am meisten gibt Vespula zu denken. Die
romische Antike kannte verschiedene Personlichkeiten, wie den
Dichter Vespa, dann Vespa Terentius, Vespasius Pollio und seine
Tochter Vespasia Polla, die Mutter des Kaisers Vespasian.!” Eine
oberitalienische Inschrift belegt den Namen Vespa. Der Ortsname
Vespolate im Gebiete von Novara wurde in lokaler Aussprache
Vespula genannt. Aber ein eigentliches Cognomen Vespula wird
durch eine Inschrift aus Verona bezeugt.'® Der Name konnte also
ein lateinisches Cognomen sein, das bis in das ritische Friihmittel-
alter fortlebte. Solche Namen von rémischen Kaisern haben sich ja
in einiger Anzahl im churritischen Onomastikon des frithen Mittel-
alters erhalten, worauf noch zuriickzukommen ist.1? Aber in unserer
Zeit des 8.-10. Jahrhunderts finden wir den Namen Vespula nicht
in den Libri Confraternitatum von Reichenau, St. Gallen und Pfi-

'* Lexikon fiir Theologie und Kirche 1 (1957) 1015 und 7 (1962) 1096-1097.

' Hauck A., Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1912) 820.

1" Paulys Realencyclopidie des classischen Altertums V. A, 2 (1934) 710 und VIIL. A, 2
(1958) 1705-1711.

** Rohlfs G., Studien zur romanischen Namenkunde, 1956, S. 166, mit Quellenangaben.

¥ Huber K. in Vox Romanica 23 (1964) 242-243.

67



fers, obwohl hier an die 40 000 Namen tberliefert sind. Wir suchen
vergebens in den Verbriiderungsbiichern von S. Salvator in Brescia
und von St. Peter in Salzburg. In den Urkunden Churrétiens und
in den Dokumenten von St. Gallen 1468t sich auch keine Vespula
ausfindig machen. Der Name steht vollstandig isoliert da. Ihn zu
erfinden wire fast eine Kunst gewesen, die nur einem Philologen
und Historiker des 19./20. Jahrhunderts hétte gelingen kénnen. So
fragt man sich daher, ob nicht doch in diesem Namen-Paar Vespu-
la—Ursicina ein geschichtlicher Hintergrund steckt. Wir kénnen die
Frage nur stellen, nicht aber sicher beantworten.

Der erste urkundliche Beleg, der fiir Cazis in Betracht kommt,
findet sich im sogenannten Testament von Bischof Tello von
Chur aus dem Jahre 765, in dem Grundbesitz in der Gegend von
Brigels-Danis an ein Gut einer Abtissin angrenzt: confinientem ad
abatissae. Der Passus findet sich im eigentlichen Urbar, das schon
zu einer Urkunde des Prases Victor aus der 1. Hélfte des 8. Jahr-
hunderts gehoren kann.20 Seit F. Purtscher sahen die Forscher all-
gemein hier Grundbesitz des Frauenklosters Cazis und vermuten da-
her eine Dotation der Victoridenfamilie auch in dieser Gegend.?
Der geschichtliche Hintergrund und die geographische Néhe spre-
chen durchaus fiir Gazis, obwohl an sich auch Mistail in Erwagung
gezogen werden konnte.

Der Ort des frihen Klosters war nicht am heutigen Platze
im Dorfe, sondern nordwestlich davon, wo heute noch der Name
Claustra vedra daran erinnert. Vermutlich wurde das Kloster nach
dem Brande von 1369 in das Dorf verlegt.?? Die heutige Bezeich-
nung Cazis fiir das Dorf ist eine jiingere Bildung, alter ist die ro-
manische Form Cazas, die aus dem lateinischen Worte cattia =
Schopfloffel, hier im Sinne einer geschiitzten Mulde, entstanden
Tsf=®

Da der Bischof das Kloster griindete, war es auch ein bischof-
liches Kloster. Das ergibt sich aus spateren Rechten des Bischofs im
14./15. Jahrhundert.2* Wir besitzen aber einen frithen Anbhalts-

20 BUB I. S. 18 Z. 17.

21 Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubiinden 41 (1911) 17 und 69
(1939) 127.

22 Schubert W. im Biindner Monatsblatt 1958 S. 341-357.

%3 Planta-Schorta, Ratisches Namenbuch 2 (1964) 86, 653.

24 Muoth J. C., Amterbiicher des Bistums Chur, 1898, S. 73.

68



punkt dafiir in der Klageschrift des Bischofs Victor an Kai-
ser Ludwig den Frommen. Das Dokument datiert vom Juni 823
oder dann 824/825.2° Darin beklagte der Oberhirte seine Verluste:
Monasteria similiter quinque, ex quibus duos (!) tantum ad nutrien-
dum habemus puellarum. Somit verlor der Bischof auch zwel
Frauenkloster. Schon das Bindner Urkundenbuch vermutete hier
Cazis und Mistail. An Schinis darf man kaum denken, da es erst
gegriindet war, zwischen 806/807 und 823, und zwar von Hun-
fried, Graf von Ratien, weshalb es ja von Anfang im Staatsbereich
stand.2® Miistair kommt nicht in Betracht, da es damals ein Min-
nerkloster war.?? Schon die geographische Nahe von Cazis und
Mistail spricht fir ihre Erwahnung.

Was fiir eine Regel befolgte Cazis von Anfang an? Belegen die
Bezeichnungen abbatissa und monacha ein Benediktinerinnen-
kloster? Wohl gab es in Italien einzelne Benediktinerkloster,?28
aber die italienischen Abteien hatten im 8./9. Jahrhundert noch
keine Besitzungen im ratischen Raume. Sie drangen erst um die
Mitte des 8. Jahrhunderts bis an den FuB3 der Alpen, so S. Salvator
und Julia in Brescia (753) und das Monasterium S. Ambrosii Maio-
ris in Mailand (789).2® Heute ist klar, daB das eigentliche Benedik-
tinertum, also die genaue Verpflichtung auf die Regula Benedicti,
erst um 700 in England aufkam und um die Mitte des 8. Jahrhun-
derts in Mitteleuropa den Sieg davon trug. Das sogenannte deut-
sche Konzil des hl. Bonifatius von 743 erklirte erst das Gesetz des
Abtes von Montecassino als allgemein.?® Bekanntlich wurde der
Alemanne Otmar am Hofe des Praeses Victor erzogen und ge-
bildet und hat dann 718 das Kloster St. Gallen gegriindet. Aber
nicht etwa Otmar brachte von Chur her die Benediktinerregel,
sondern erst um 747 Pippin.?! Zur Zeit der Griindung von Cazis
gab es also in Ratien keine rein monastische Gemeinschaft. Damals

®BUB I. S. 39 Nr. 46; dazu Clavadetscher in der Zeitschrift fiir Rechtsgeschichte, Ka-
non. Abt. 70 (1953) 46111, bes. 61. :

* Meyer-Marthaler E. in der Festgabe Nabholz 1944 S. 22-33, bes. 24-25.

*7 Biittner-Miiller in der Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956) 12-84.

* Benedicti Regula ed. R. Hanslik, 1960, S. XXII ff.

¥ Kehr F., Italia Pontificia 6 (1913) 87, 320.

* Hallinger K., Papst Gregor der GroBe und der hl. Benedikt. Studia Anselmiana 42
(1957) 231-316, dazu Hallinger K. in der Bonifatius-Gedenkgabe 1954 S. 340-347.

. Ig/IGH SS. rer. merov. 4 (1902) 320. Zum Ganzen jetzt Duft J., Sankt Otmar 1959
T,

69



war auch sonst noch die Regula mixta, das heisst meist eine Kom-
bination von Kolumban und Benedikt, in Brauch, was in einzelnen
Klostern noch bis in die 2. Halfte des 8. Jahrhunderts dauerte. So
ging Remiremont erst 817 zur reinen Benediktinerregel tiber.32

Es mogen aber Einflisse frommer Frauen der churischen Bi-
schofsstadt und der Victoridenfamilie (vgl. Episcopina) gewesen
sein, die um 720 in Cazis ein Stift wiinschten. Vermutlich kam die
Idee vom Elsal3 her. Dort hatte Herzog Adalbert um 720 fiir
seine Tochter Attala ein weibliches Coenobium unter dem Schutze
des hl. Stephan in StraBburg gegriindet. Die erste Abtissin Attala
war aber in Hohenburg herangebildet worden, wo ihre Tante, die
hl. Odilia (T ca. 720), mit ihrem Vater Herzog Attich ein Kloster
errichtet hatte. Es scheint, dal hier die laus perennis herrschte.?
Ahnlich wie in Hohenburg-Odilienberg eine eigene Ordnung war,
so auch im Nonnenkonvent Pfalzl bei Trier, den die frankische
Hochadelige Adela (f ca. 735) ins Leben gerufen hatte. Hier
herrschte der sanctus ordo und auch die regula S. Benedicti. Auch
das Kloster Oeren, das die Mutter Adelas eingerichtet hatte, ferner
die Kloster Nivelles und Andenne befolgten eine Mischregel. Erst
gegen Ende des 10. Jahrhunderts geschah in Pfalzl unter der Abtis-
sin Ruothild, die als non monialis, sed canonica charakterisiert wird,
das eigentliche Kanonissenstift, also in der Zeit, in der tiberhaupt
das Kanonikerwesen zur groBen Bliite gelangte.3*

2. Die Konventsliste

Im Codex der sanktgallischen Verbriiderungen finden wir die
« NOMINA SOROR(UM) DE CACZES» eingetragen. Die Liste
datiert aus dem 9. Jahrhundert und ist wahrscheinlich erst gegen
Ende des Sikulums eingeschrieben oder kopiert worden. Die St.
Galler begannen aber ihre Verbriiderungen schon vorher, da Rei-
chenau sich bereits im Jahre 800 mit dem Steinachkloster verband.

32 Prinz Fr., Frithes Ménchtum im Frankenreich, 1965, S. 142, Hlawitschka E., Studien
zur Abtissinnenreihe von Remiremont, 1963, S. 34-35.

33 Prinz 1. ¢. S. 106 Anm. 100; dazu Lexikon fiir Theologie und Kirche 1 (1957) 1015
und 7 (1962) 1096-1097.

3t Semmler J. in der Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte, Kanon. Abt.
85 (1968) 425-429.

70



Disentis trat 846 in Verbindung mit der Otmarsabtei (Piper S. 140,
142). Nach der grundlegenden Einteilung des St. Galler Codex von
Paul Piper umfaf3t die Liste von Cazis die Kolonnen 298 und 299.
An der Spitze stehen untereinander die drei Abtissinnen:
«Waldrada ab(battissa), Calumniosa ab(battissa), Oportuna ab(ba-
tissa).» (Piper S. 92.)

Die drei Abtissinnen besagen, daB schon ein organisiertes
Kloster da war, dem bereits drei Oberinnen vorstanden. Der St.
Galler Codex zahlt gerne an der Spitze die bisherigen Leiter der
Kommunitit auf, so beim Kloster Weilenburg, wo die Abtshischofe
von Justolfus (797) bis Grimald (861) erwdhnt werden, obwohl das
Kloster schon um 630 gegriindet und 728 von Pirmin erneuert wor-
den war (Piper S. 71). Bei Gengenbach werden zwei Abte aufge-
zahlt, und doch war das Kloster schon 727 errichtet (Piper S. 75).
Es ist also nicht gesagt, daB Waldrada die erste bekannte Abtissin
war. Aber es scheint doch, dal3 mit thr zumindest eine neue Periode
begann, denn die Verbriderungen nennen gerne bei Klostern, die
im 8. Jahrhundert gegriindet wurden, den ersten groBen Organisa-
tor, nicht aber den ersten Initianten. So wird bei St. Gallen Abt
Otmar und nicht St. Gallus an die Spitze gestellt, ebenso bei Disen-
tis Bischof Ursizinus und nicht St. Sigisbert (Piper S. 170, 173).

Suchen wir nun aus dem Charakter der drei Abtissinnen ihre
Herkunft zu erschlieBen.

Der Name der ersten Abtissin Waldrada ist eindeutig ger-
manisch. Im 8./9. Jahrhundert werden Wohltiterinnen dieses Na-
mens in den Urkunden und Dokumenten der Kloster Reichenau,
St.Gallen und Brescia genannt (Aug. 35, 20; Sang. 12, 27; Wart-
mann I. S. 28, 149; II. 381; Valentini S. 3, 54, 57). Selbst Echter-
nach kennt 786/87 eine dem Kloster ergebene Waldrada (Wampach
C., Geschichte der Grundherrschaft Echternach im Frithmittel-
alter, 1930 S. 163). Doch miissen wir nicht so weit gehen, denn in
Meran an der Grenze Ritiens hatte eine Frau Waldrada 857 Be-
sitzungen (BUB 1. S. 59). Wir haben es also mit einem sehr verbrei-
teten Namen zu tun (Forstemann Sp. 1510; Bruckner 316). Ver-
mutlich war unsere Abtissin germanischer Herkunft, wenn nicht, so
zeigt der Name wenigstens Vorliebe fiir germanische Benennungen.

Die zweite Abtissin hieB Calumniosa, im Gegensatz zu Wald-
rada ein seltener Name, dem wir weder in den reichen Listen der

71



frithmittelalterlichen Verbriiderungen noch in den churischen oder
sanktgallischen Quellen belegt finden. Gregor von Tours (T 594)
erzahlt uns indes von einem Calumniosus, der den Beinamen Agila
trug und Herzog in siidfrankischem Gebiete war, aber von Konig
Gunthram abgesetzt wurde (Buchner, Bd. II. S. 202 zu VIII. 30).
Das Adjectiv calumniosus bedeutet im spiten Latein «beleidigend»,
in der mittelalterlichen Sprache einen «Angeklagten» oder auch
das «Object eines Streites». Diese letztere Bezeichnung diirfte ur-
spriinglich diesem Namen zu eigen gewesen sein (Niermeyer J. F.,
Mediae Latinitatis Lexicon Minus, Fasc. 2 (1955), 116).

Auch der Name der dritten Oportuna war wenig verbreitet.
Allerdings gab es eine Abtissin dieses Namens im Kloster zu Al-
menéches bei Séez, gestorben um 770, die den Ruf einer Heiligen
hatte. Auch ihr Bruder Chrodegang von Séez trug zu ihrem Be-
kanntwerden bei (Lex. f. Theologie und Kirche 7 (1962) 1180).
Ebenso hiel3 der erste Abt des vom Bayernherzog Odilo (1 748) ge-
griindeten Klosters Mondsee Oportunus. Wie es scheint, ging die
monastische Ziindung zu diesem Kloster von St. Peter in Salzburg
aus (Pfafl’ C., Scriptorium und Bibliothek des Klosters Mondsee
1967, S. 12-15). Der Mondseer Griinderabt erscheint im Reichen-
auer Klosteralbum als «Oportunus abba» (Aug. 108, 18), genau so
wie auch unsere Abtissin im St. Galler Buch als «Oportuna ab-
(batissa)» eingetragen ist. Die klassische Form mit dem doppelten
p findet sich also in beiden Quellen noch nicht, die karolingische
Renaissance hatte sich hier noch keinen Eingang verschaffen
kénnen.

Unter der Abtissin Opportuna wird der Konvent, der nun im
St. Caller Codex folgt, gelebt haben. Die Kolonnen sind nicht nach
Viventes und Defunctae angeordnet, wenigstens 1483t sich dies in
keiner Weise irgendwie erkennen. Die Liste zahlt die Mitglieder
auch nicht alphabetisch noch nach einem andern irgendwie er-
kennbaren Prinzip auf. Doch ist es naheliegend, daB die Schwestern
nach dem Eintritt in das Coenobium, also nach der ProfeB3 einge-
tragen sind. Das ist auch anderwirts der Fall gewesen (Schmid K.
in Quellen und Forschungen aus ital. Archiven und Bibliotheken
47 (1967) 44 iiber Nonantula). Das deckt sich nicht genau mit dem
Geburtsalter, da im frithen Mittelalter, nicht wie heute, auch altere
Personen leichter ins Kloster eintraten. Doch wird man im allge-

72



meinen sagen, dall am Anfang des Verzeichnisses wohl die alteren
Schwestern zu finden sind.

Die Liste des Konventes beginnt mit «Januaria mo(nacha)».
Der Name erklart sich aus der Erinnerung an den hl. Januarius von
Neapel, dessen Ruhm schon eine legendarische Passio des 6./7.
Jahrhunderts verbreitete (Lex. f. Theologie und Kirche 5 (1960)
872-873). Daher kommen auch die Namen Januarius (nicht Ja-
nuaria) in den Kloéstern Nonantula und Brescia in frithmittelalter-
licher Zeit vor (Valentini S. 31, Giber Nonantula siehe Schmid K.
in Quellen und Forschungen aus ital. Archiven, Bd. 27 (1967),
S. 37, 46, 53, 60). Aber selbst in Pfafers gab es im karolingischen
Kloster einen Ménch Januarius (Aug. 56, 34 = 398, 37).

Auch der folgende Name «Columba mo(nacha)» dirfte
hagiographisch zu erkldren sein. Schon in einer Urkunde von 660
erfahren wir, daB3 der Leib der hl. Columba bei der Stadt Sens be-
graben war. IThr Kult nahm sehr zu, auch der hl. Beda (1 735)
zollte ihr Lob (Martyrologium Romanum 1940 S. 611 = Propy-
lacum ad Acta Sanctorum Decembris). Pfafers besafl um 880 in der
Klosterkirche und um 900 in der Leutkirche mehrere Reliquien
(Perret F., Urkundenbuch der siidlichen Teile des Kantons St. Gal-
len1(1961) 51-52, 63). In Spiez hatte St. Columba eine Kapelle, die
wohl aus dem 8./9. Jahrhundert datiert (Schweiz. Zs. f. Geschichte
19 (1969) 289-290). Eine Nonne in Brescia trug den Namen Co-
lumba (Valentini S. 43). In spiterer Zeit erscheinen Wohltéterin-
nen dieses Namens in Reichenau und Pfafers (Aug. 405, 11; Fab.
91, 5; 108, 2; 139, 10). Auch die mannliche Form Columba kann
eingewirkt haben. Wir kennen den hl. Columba (1 597), den Stifter
des Klosters Hy. Im Tello-Testament von 765 begegnet uns ein
spehaticus im Gebiete von Sagens mit dem Namen Columba (BUB
. 17). Auch Columban von Bobbio (1 615) kann mitgespielt haben,
weshalb die Columba-Kapelle in Spiez spater dem hl. Columban
geweiht erscheint.

Die dritte Nonne der Liste hie: «Exuperia mo(nacha)».
Es gab verschiedene Heilige dieses Namens (Martyrologium Ro-
manum 1940, S. 628). Es konnte auch der hl. Exuperius EinfluB3 ge-
habt haben. Gregor von Tours (1 594) erwiahnt einen Bischof Ex-
superius von Toulouse, den er als exemplarischen Oberhirten cha-
rakterisiert (Buchner I. S. 96). Pfafers besa um 880 Reliquien

75



sanctl Exuperii (Perret . ¢. S. 51). Disentis wies in seinen Ménchs-
reihen des 9. Jahrhunderts einen Moénch Exuperius auf (Aug. 63,
34). Immerhin existierte auch in Pfifers im spiten Frithmittelalter
eine Wohltaterin (Exoperia (Fab. 141, 8). Sonst aber vermissen wir
den weiblichen Namen, findet er sich doch weder in den Listen von
Brescia noch in den Dokumenten von Reichenau noch auch in den
sanktgallischen Urkunden.

Auf die drei lateinischen Namen folgen zwel germanische, zu-
erst «Uuinigunda mo(nacha)». Im Reichenauer Verbriide-
rungsbuch begegnen uns nur noch Winigung (Aug. 517, 20) und
Winichund (Aug. 505, 5b). Selbst Férstemann kann nur diese drei
Belege anfithren (Sp. 1614). Piper liest im Register (S. 531) Wini-
gauda, was jedoch nach Ausweis der Photokopie irrig ist. Das wiirde
an Winigaudus erinnern, ein Name, der uns in Lyon im 9. Jahr-
hundert zweimal belegt ist (Aug. 368, 33 und 370, 25).

In der Ordnung des Konventes von Cazis folgt darauf «Agi-
linda mo(nacha)». Der Name begegnet uns bald darauf noch
zweimal in der Form von «Agilenda mo(nacha)». Es gab also drei
Nonnen dieses Namens in dem Domleschger Coenobium. Wir fin-
den den gleichen Namen noch in Brescia (Valentini S. 12) und Pfa-
fers (Fab. 19, 15). In etwas geanderter Form kann Agilinda auch in
Freising und Reims, in Trier und Regensburg nachgewiesen wer-
den (Forstemann S. 23).

Der Name des folgenden Konventmitgliedes « Ursicina mo-
(nacha)» begegnet uns noch zweimal in unserer Liste von Cazis.
Wir finden den Namen in karolingischer Zeit in den Frauenklostern
Miistair (Fab. 158, 14) und Schanis (Sang. 109, 13). Zahlreiche
Wohltaterinnen im Umbkreis von Pfafers, auch im Gebiete von
Ilanz, hieBen Ursicina oder Orsicina (Fab. 12, 5; 16, 28 usw.). Als
ein frither Beleg, wohl aus dem 4. oder 5. Jahrhundert, darf die
Grabinschrift der Ursicina genannt werden, die auf dem Friedhof
von St. Mathias in Trier gefunden wurde (Reusch W., Friithchrist-
liche Zeugnisse im Einzugsgebiet von Rhein und Mosel 1965, S. 31-
32). Verbreiteter war die mannliche Form Ursicinus. Fiir den Ana-
tolier Ursicinus wurde eine Grabinschrift in griechischen Buch-
staben verfaf3t, die in St. Maximin in Trier gefunden wurde. Der
Beiname Anatolier kann sowohl die Heimat oder auch Handels-
beziehungen mit Kleinasien bedeuten. Eine rein lateinische In-

74



schrift des 5. Jahrhunderts vom neuen Friedhof von St. Paulin in
Trier ist einem fiinfzigjahrigen Christen gewidmet (Reusch, Friih-
christliche Zeugnisse 1. c. S. 35-36, 178-179). Gregor von Tours
(1 594) bezeugt zwei Erzbischofe dieses Namens, den einen in Ra-
venna, den andern in Gahors (Buchner 1. 356 II. 68, 188). Zu An-
fang des 7. Jahrhunderts ist der Griindung von St. Ursitz zu nen-
nen. Nach dem Testamente von Tello 765 lebte im Sagenser Gebiet
und im Schanfigg ein Ursecenus, letzterer in hoher Stellung (BUB
I, 16, 23, dazu Register S. 449). Auch Abtsbischof Ursicinus, der
Griinder von Disentis um die Mitte des 8. Jahrhunderts, darf ge-
nannt werden (JHGG 61 (1931) 59). Im Gebiete der altritischen
Gerichtsstatte Rankweil war Ursicinus ebenfalls heimisch (Wart-
mann L., S. 177, 228, 282 usw.). Selbst bei der romanischen Bevol-
kerung des Salzburger Gebietes treffen wir einen Ursisinus (Necro-
logia II. 23 col. 58, 38). Unsere Ursicina von Gazis mulB3 nicht eine
Ritoromanin gewesen sein, doch ist dies weitaus das nachstlie-
gende.

Wiederum einen ratisch-romanischen Namen tragt «Uigilia
mo (nacha)» und zwei ihrer Mitschwestern. Geradezu zahlreiche
Wohltaterinnen dieses Namens bietet die Confraternitat von Pfa-
fers (Fab. 120, 29; 124, 18 usw.), auch solche aus der Foppa oder
Tobrasca (Fab. 141, 8 und 142, 3). Aufdie Verbreitung des Namens
dirfte der weit hiaufigere Name Vigilius eingewirkt haben. Es sei
erinnert an Bischof Vigilius von Trient im 5. Jahrhundert, den
Schutzpatron dieses Territoriums, das ja bis an die Grenzen der
Raetia prima ging. Nicht umsonst besal3 Pfafers von seinen Reli-
quien (Perret 51, 62). Zu Anfang des 8. Jahrhunderts regierte in
Chur Bischof Vigilius, der Neffe des Griinders von Cazis. So begrei-
fen wir, daB3 in den Libri Confraternitatum und in den sanktgalli-
schen Urkunden Vigilius ungemein viel zu finden ist. (JHGG 61
(1931) 37-40, 44, 47, 59. BUB 1. S. 450 und Huber S. 250).

Der folgende Name der Liste « Aureuera mo(nacha)» laB3t
sich in den Verbriiderungshiichern ebensowenig nachweisen wie in
den churisch-sanktgallischen Urkunden. Hingegen kann man dort
Personennamen antreffen, die auch mit aurum = Gold gebildet
sind. So finden wir in Brescia Aureverga und Auriberga (Valentini
S. 20, 114) und im Reichenauer Buch Aurivandulu und Aurwan-
dalo (Aug. 300, 37 und 306, 11). Hierher gehort auch der Name

75



Aurifusus (Aug. 300, 32). Es handelt sich hier um Namen des italie-
nischen Raumes (unsicher jedoch Aug. 306, 11). Bemerkenswert
ist die hl. Aurea, die eine Basilika in Ostia besall, die Papst Ser-
gius I. (687-701) erneuerte. Das Martyrologium von Usuard (1 ca.
875) nennt uns eine hl. Aurea, die Abtissin zu Paris war (Martyrolo-
gium Hieronymianum ed. Delehaye-Quentin 1931, S. 264, 321 und
Martyrologium Romanum 1940, S. 356-357, 435). Aurea war umso
verstandlicher, als man hier leicht einen christlichen Deutungs-
namen machen konnte, im Sinne Aurea = die Goldene. So 148t
sich dann auch Aurevera in Cazis als die Aurea vera — die wahrhaft
Goldene erklaren.

Ebenso interessant ist der Name: «Rachel mo(nacha)», der
auch sonst in damaliger Zeit in Frauenkonventen beliebt war, so in
Faremoutier (Aug. 8, 2: Rachel oblata) und in Schinis (564, 3).
Wohltaterinnen im Umkreis von St. Gallen und auch Pfafers trugen
diesen Namen ebenfalls (Sang. 89, 33; 133, 21; 168, 4. Feb. 121, 4).
Man liebte im Frithmittelalter die groBen Personlichkeiten des
alten Bundes sehr, wie schon die vielen Namen in den Verbriide-
rungsbiichern zeigen, so Aaron, Abraham, Adam, Eva, David
usw. (Piper im Register, S. 401, 405, 429, 441). Da Jakob, der Ge-
mahl der Rachel, zu den Ahnen Christi zihlte, figurierte auch Ra-
chel in altchristlichen Darstellungen (Dictionnaire d’archéologie
chrétienne et de liturgie VII (1927) 2087-2089). Die Erinnerung
an Rachel blieb um so mehr, als sie auch im Neuen Testamente er-
wahnt wird (Matth. 2, 18).

Fast isoliert ist der Name «Materna mo(nacha)». Er
kommt in den Libri Confraternitatum nur noch spater bei Pféfers
vor (Fab. 131, 27). Vermutlich ist dieser Name sehr durch Mater-
nus geférdert worden, der im 9. Jahrhundert in Pfifers fiir Wohl-
tater belegt ist (Fab. 128, 18 und 129, 6, dazu 140, 5). Kommt hin-
zu, daB} es in den ersten Jahrzehnten des 4. Jahrhunderts zwei Bi-
schofe dieses Namens gab, in Mailand und in Trier, die sich eines
bedeutenden Rufes erfreuten. Der Kult des Trierer Maternus ist
dort um 760 schon nachzuweisen (Lex. f. Theologie und Kirche 7
(1962) 165-166, Koch M., St. Fridolin und sein Biograph Balther
1959 S. 85, wonach Maternus im 10. Jahrhundert als Petrusschiiler
angesehen wurde). Wie Maternus und Materna verhalten sich auch
Materninus und Maternina (Fab. 132, 3 und 61, 9).

76



Nach den vier romanischen Namen, in die noch die biblische
Rachel hineingestellt ist, erscheint wiederum ganz isoliert ein ger-
manischer Name: «Otarda mo(nacha)». Férstermann erinnert
an die Authardis in Lorsch im 8. Jahrhundert und an Otharda 835
im ElsaBl (Sp. 195). Nur noch Pfafers weist spater eine Otarda auf
(Fab. 122, 7). In den sanktgallischen Traditionsurkunden, die auch
das silddeutsche Gebiet umfassen, ist nur im 9. Jahrhundert Othard
mehrfach erwahnt (Wartmann I. S. 301, II. 47, 294, 377).

Die drei folgenden lateinischen Namen eréffnet und schlieBt je
eine «Uigilia mo(nacha)», ein Name, der schon erklart wurde.
Dazwischen figuriert «Flauia mo(nacha)». So hiel auch noch
ein anderes Konventmitglied von Cazis. Sonst ist der Name selten.
Aus fritherer Zeit darf Flavia, die Mutter des hl. Donatus, Bischofs
von Besancon im 7. Jahrhundert, erwahnt werden (Hauck A., Kir-
chengeschichte Deutschlands 1 [1922] 274). Chronologisch spater
als unser Beleg von Cazis ist die Reichenauer Wohltiterin Flauia
(Aug. 531, 2). Brescia kennt nur eine Flabia (Valentini S. 57). Zahl-
reich sind jedoch die Flavinus. So finden wir im 8. Jahrhundert einen
[lavinus in St. Gallen (Aug. 52, 4), im 9. Jahrhundert in Mistair
(Sang. 67, 30) und in Pfifers (Fab. 13, 16) sowie in Murbach (Aug.
171, 11). Urkundlich erscheint auch 807 ein Flavinus in Rankweil
(BUB I. S. 35). Sehr viel wird auch Flavius zu Flavia beigetragen
haben. Der Name wird auf die Beliebtheit und Nachwirkung der
Flavier-Kaiser (69-96) zurtickgefiihrt (Huber 242). Dabei sind aber
als Stiitzen der Kontinuitit auch christliche Triger aus der Zeit der
Volkerwanderung zu erwahnen. Flavius Theoderich war der be-
riihmte Ostgotenkonig. Flavius Felix und Flavius Merobaudes wa-
ren Schriftsteller christlichen Namens (Pirenne H., Geburt des
Abendlandes 1939, S.370). Ein langobardischer Kénig hiel Flavius
Autaris (Valentini S. 76) Auch Heilige miissen genannt werden.
So finden wir im sogenannten Martyrologium des hl. Hieronymus,
das erst aus dem 6. Jahrhundert stammt, mehrere Flavius, darunter
auch einen Bischof von Nicomedien (Martyrologium Hieronymia-
num 1931, S. 113, 232, 235, 287, 368). Auch weibliche Heilige mit
Namen Flavia fehlen nicht (1. c. 108, 235, 238, 292). Endlich sind
noch Reliquien des hl. Flavianus zu nennen, die Pfifers um 880 be-
sal} (Perret S. 51). Das Kloster Flavigny war mit Reichenau ver-
briidert (Aug. 10, 40 und 239-243).

77



Nach den drei romanischen Namen folgt isoliert « Echila mo-
(nacha)». Forstemann (Sp. 28-29) belegt im Friihmittelalter Eg-
gila, Echila und Ekkila und stellt sie zu dem im 7. Jahrhundert
nachweisbaren Frauennamen Agila. Kaufmann H., Erganzungs-
band zu Foérstemann, 1968, S. 22, spricht den Namen als Kose-
form zu Agi- mit 1-Suffix an. Im 8./9. Jahrhundert begegnen
wir zwei Ekkila im Salburgischen Gebiete. MGH Necrologia 2
(1890), S. 17, 35. Die Form Echila treffen wir erst im 11. Jahrhun-
dert als Name einer Wohltiterin der Reichenau (Aug. 646, 23).

Darauf lesen wir in der Liste «Basilia mo(nacha)», wobei
gegen Ende des Konventes noch eine zweite Basilia folgt. Der
Name figuriert auch im Pfaferser Buch fiir drei Wohltaterinnen,
von denen eine noch dem 9. Jahrhundert anzugehoéren scheint
(Fab. 62, 8, dazu 90, 22 und 130, 14). Das gleiche ratische Kloster
zahlte noch mehrere Basilla zu seinen Gonnerinnen (Fab. 80, 18;
84, 14; 140, 3). Wie noch in andern Fallen (bei Materna, Ursicina)
ist auch hier der mannliche Name wohl entscheidend gewesen. Der
groB3e griechische Kirchenvater des 4. Jahrhunderts, Basilius, Bi-
schof von Caesarea, Forderer des Monchtums und der Bildung,
Kampfer gegen den Arianismus, hat seinen Namen auch dem latel-
nischen Abendland tief eingepragt. Deshalb so viele sonstige Bi-
schofe dieses Namens. Schon Gregor von Tours (1 594) nennt zwei,
so Basilius von Aix-en-Provence und Basilius von Poitiers (Bucher
I., S. 110, 260, dazu II. 394 tiber Basil von Caesarea). Daher dann
auch die vielen Heiligen Basilius, Basilia usw., die uns im Martyro-
logium Hieronymianum des 6. Jahrhunderts begegnen (Register
S. 672). In unserer karolingischen Zeit finden wir Monche dieses
Namens Basilius in Pfafers (Aug. 57, 3; Fab. 141, 20 und 146, 3)
und in Disentis (Aug. 60, 11 und 63, 33), Wohltéiter in Chur (BUB
I. 5. 26-27) und Zeugen in Grabs (Wartmann II. S. 22, 75), ferner
Kanoniker in Paris (Aug. 156, 12). Im Reichenauer Album ist sogar
Patriarch Basilius von Jerusalem (821-42) als Freund eingetragen
(Aug. 411, 1). |

Wie Rachel, so war auch «Elisabeth mo(nacha)» ein bib-
lischer Name, und zwar ein typisch neutestamentlicher (Luk. 1),
wenn auch schon die Gattin Aarons so hiel (Ex. 6, 23). Der Name
war jedoch im Frithmittelalter selten, ja man kann sagen, der Beleg
von Cazis ist geradezu ein Unikum, denn die Personen dieses Na-

78



mens in den Libri Confraternitatum sind alle spateren Datums
(Sang. 156, 9; Aug. 400, 2; Fab. 123, 18). Elisabeth wird iiberhaupt
erst seit dem 12. Jahrhundert mehr gebraucht, wie beispielsweise
die Salzburger Totenbiicher (MGH Necrologia II. S. 567-568) und
die churratischen Urkunden (BUB I. S. 253, 269) nahelegen. Etwas
anderes ist natiirlich Elis und Elisa, die schon im 9. Jahrhundert
begegnen (Necrologia II. S. 567). Erst die Mystikerin Elisabeth von
Schénau (T 1164) und ganz besonders Elisabeth von Thiiringen (f
1231), die 1135 kanonisiert und 1136 feierlich erhoben wurde, ha-
ben den Namen volkstiimlich gemacht. Daher sind die im karolin-
gischen Reichsurbar genannten zwei Gotteshduser in Flims die
Martins- und die Simpliciuskirche, wahrend die erst im 15. Jahr-
hundert urkundlich belegte Elisabethenkapelle nicht in Betracht
fallen kann (BUB I. S. 386, Poeschel I'V. S. 9, 14-15). Fiir Elisabeth
von Cazis war daher nur die Mutter des Taufers malB3gebend.

Der romanische Name der «Saluia mo(nacha)» laBt sich
aus dem karolingisch-ratischen Onomastikon erklaren. So hiel3
schon die GroBmutter des Bischofs Tello, die Gemahlin des Jacta-
tus, die Schwigerin des Grunders von Cazis. Die Enkelin dieser
Salvia, die Schwester Tellos, erhielt den gleichen Namen (BUB I.
S. 15). Wohltiterinnen von Pfiafers im 9. Jahrhundert sind hier
ebenfalls zu nennen (Fab. 123, 13 und 141, 9). Daneben weisen
die Verbriiderungsbiicher noch ein Dutzend spaterer Tragerin-
nen dieses Namens auf. Salvianus findet sich ebenfalls oft, so im
9. Jahrhundert in Pfafers (Fab. 128, 12), in Schlins (Wartmann
[. S. 248, 255) und im St. Gallener EinfluBkreis (Sang. 53, 2).
Zur Erklirung des Namens weist man auf das hiufige Vorkommen
von Salvius in oberitalienischen Inschriften (Rohlfs G., Studien zur
romanischen Namenkunde 1956, S. 163). Es ist aber ebenso auf ge-
wichtige Bischéfe hinzuweisen, so auf Salvius von Octodurus (5.
Jahrhundert), Salvius von Albi (6. Jahrhundert) und von Amiens
(Ende 6. Jahrhundert), schlieBlich auch auf Salvius von Valen-
ciennes (8. Jahrhundert), (Lexikon fiir Theologie und Kirche 9
[1964] 283-284). Fiir die Salvia in Cazis geniigt schon die Tatsache,
daB der Name in der Victoridenfamilie gebriauchlich war. Dies um
so mehr, als Salvia ja auch eine christliche Deutung zulie}, indem
die Trégerin sich als in Christus gerettet betrachten konnte.

Im Katalog von Cazis folgen nicht weniger als vier germanische

79



Namen nacheinander, wobei aber die beiden Agilenda schon
unter Agilinda berticksichtigt worden sind. Zwischen ihnen lesen
wir «Baltrud mo(nacha)». Wir kennen eine Baldetrudis als
Heilige des 8. Jahrhunderts, ferner eine Baltedrudis im Polyptique
de ’Abbé Irmion und andere mehr (Forstemann Sp. 237). In den
Libri Confraternitatum entdecken wir nur spite Eintrage (Sang.
177, 10 Palthruth und Fab. 101, 11 Bellitruda). Eine allzugrofe
Verbreitung scheint der Name nicht gehabt zu haben. Der letzte
der vier deutschen Namen ist «Agina mo(nacha)». Einer sol-
chen begegnen wir im 9. Jahrhundert im Buche des Inselklosters
(Aug. 471, 13), spater auch einer in Pfafers (Fab. 126, 21). Im rati-
schen Urkundengebiet von Go6fis-INenzing ist eine uxor Agina 891
nachzuweisen (Wartmann II. S. 285, dazu Helbock, Regesten Nr.
105). Aber auch an andern Orten des Frankenreiches treffen wir
Agina an, so im Polyptique von Irmion, dann 770 in Fulda (Forste-
mann Sp. 37). Im Gebiete von Salzburg wird im 9. Jahrhundert
sowohl eine Egina wie eine Aegina erwahnt (INecrologie II. S. 1],
38). Vermutlich hat auch hier der mannliche Name Agino mitge-
wirkt, der im 9. Jahrhundert in Niederaltaich, Mondsee und Lyon
auftritt (Aug. 98, 28; 108,2; 366, 21). Wir finden ihn aber auch 896
in der Lombardei (Bruckner S. 218). Daher 140t sich die Agina von
Cazis nicht nidherhin lokalisieren, der Name war im ganzen karo-
lingischen Reiche bekannt.

Der Name der nichstfolgenden Ursicina ist schon erortert
worden. An sie schlieft sich «Egiburga mo(nacha)» an. Auch
Forstemann kennt eine Egiburga des 9. Jahrhunderts und fiihrt
noch verschiedene dhnliche Formen an (Sp. 19). So belegt das
Salzburger Totenbuch eine «Eccipurc» (Necrologia II. S. 30). In
Brescia sind «Echiburga» und «Ecchipurc» belegt (Valentini S. 3,
9). Die verschiedenen Egiburc und Egiburg in St. Gallen und Rei-
chenau sind Wohltiternamen, jedoch zeitlich schwer zu bestim-
men (Sang. 98, 14 und 138, 27 sowie Aug. 407, 41). Der folgende
Name im Verzeichnis von Cazis lautet: «Gotelinda mo(nacha)».
Forstemann fiihrt als Vorbild Godelint im 8. Jahrhundert aus dem
Sterbebuch von Gladbach an (Sp. 662). Eine Godelinda ist auch
in Brescia zu finden (Valentini S. 21). Dazu paflt die langobardi-
sche Cotelinda aus dem Jahre 852 (Bruckner S. 259). In den St. Gal-
ler Traditionsurkunden begegnet uns schon 759-760 eine Cuatlinda

80



ancilla (Wartmann I. S. 29 = II. S. 381). Dann erscheint 838 eine
verstorbene Cotalinda conjux mea und 840/841 eine uxor Cotalind
sowie 864 eine Cotalinda mater (Wartmann I. S. 346, I1. S. 1 und
S. 114). Die Belege fiir Gotelinda in den Confraternititen der
Steinachabtel und des Inselklosters fiir Wohltater sind chronolo-
gisch schwer zu fixieren (Sang. 115, 21, Aug. 104, 33 und 430, 10).

Nachdem wir schon die biblischen Namen Rachel und Elisa-
beth in Cazis festgestellt haben, {iberrascht uns « Maria mo(na-
cha)» keineswegs. Die wesentliche Rolle der Muttergottes in der
Schrift, die vielen frithen Patrozinien und Marienfeste sind der ge-
schichtliche Hintergrund. Wir konnen auch im 9. Jahrhundert in
Schinis zwel Schwestern dieses Namens belegen (Aug. 563, 13 und
564, 16) sowie eine Wohltiaterin Maria in Pfafers (Fab. 132, 18).
Die tibrigen Nennungen in den Verbriiderungsbiichern sind spéte-
ren Datums. Am meisten begegnet uns der Name Maria in den
Listen von Brescia, an die 20mal (Valentini S. 302). Im frithmittel-
alterlichen Katalanien ist aber Maria nur viermal im 10. Jahrhun-
dert nachzuweisen (Aebischer P., Essai sur ’onomastique catalane
du IX¢ au XII¢ siecle, 1928, p. 17). Die Lage wird noch klarer,
da wir sowohl in den churrédtischen und sanktgallischen, in den
tirolischen und salzburgischen Quellen im Frithmittelalter keinen
Personennamen Maria auffinden kénnen. Daraus mochte man
schlieBen, daB die Maria-Benennung von Siiden her in das ratische
Gebiet eindrang.

Im Konvent von Cazis folgen auf Maria vier lateinische Namen,
zuerst « Bona mo(nacha)». Auch Schanis weist im 9. Jahrhun-
dert eine Bona auf (Sang. 109, 19). Am zahlreichsten figuriert Bona
in Brescia, wo uns auch Zusammensetzungen wie Bonacausa, Bona-
cursus, Bonadona, Bonapax, Boniperga, Ildebona begegnen (Va-
lentini S. 277-278). In diesem lombardischen Sprachraum 148t sich
eine Bona schon 748 nachweisen (Bruckner S. 237). Bona wurde
jedenfalls durch Bonus stark propagandiert. Wir finden ihn im 9.
Jahrhundert in St-Mihiel (Aug. 297, 17-18), im St. Galler Einfluf}-
gebiet (Wartmann II., S. 122, 153), in Pfafers (Aug. 58, 36) und in
Nonantula (Sang. 201, 27; Aug. 77, 14). Von Nonantula erreichen
wir bald Brescia, wo nicht nur Bonus mehrfach zu belegen ist, son-
dern auch Zusammensetzungen wie Bonusfilius, Bonushomo, Bonus-
senior, Bonipertus, Boniprandus, Bonitus eingeschrieben sind (Va-

81



lentini S. 277-278). Mag nun der Name Bonus und Bona der heid-
nischen Antike nicht ganz unbekannt gewesen sein, so erreichte er
seine volle Verbreitung erst in christlicher Zeit (Aebischer P., Essai
sur 'onomastique catalane du IX¢ au XII¢ siécle, 1928 p. 10).
Dazu verhalf ihm der Inhalt des Namens, der zu einer christlichen
Deutung geradezu einlud. Es scheint, da3 der Name vom nord-
italienischen Sprachraum aus nach Churratien drang.

Auf Bona folgt in unserer Liste Columba, deren Namen schon
erortert wurde. Daran schlieBt sich «Passiua mo(nacha)» an,
Im ratischen Gebiete sind noch zwei Wohltiterinnen dieses Na-
mens belegt, doch unsicheren Datums (Fab. 127, 2; 138, 12). Eine
Passiva 1aBt sich jedoch im 8./9. Jahrhundert im Ordo Sanctimo-
nialium Vivarum seu Religiosarum Feminarum zu Salzburg nach-
weisen (Necrologia II., S. 14 col. 34, 28). Damit sind wir aber mit
dem Vergleichsmaterial schon zu Ende. Viel zahlreicher sind die
Passivus. Um 500 lebte ein Passivus, an den sich Bischof Ennodius
von Pavia (1 521) wandte. MGH Auct. antiquissimi 7 (1885) 127-
128. Um 600 ist Bischof Passivus von Firmo belegt (MGH Epist.
2 (1899) 76-77, 81, 90, 350, 385). Gregor von Tour (T 594) kennt
einen presbyter Passivus (MGH SS rer. merov. 1 [1885] 726). Ein
romischer Legat Passivus war bei einer Festlichkeit in St-Riquier
(Centula) zugegen, wie uns Abt Angilbert (1 814) berichtet (Lot
F., Hariulf, Chronique de I’abbaye de S. Riquier, 1894, p. 59).
Auch fiir Rétien fehlen Belege nicht. Im 7. Jahrhundert oder wenig
spater diente der Diakon Passivus in der Pfarrei Remdiis bei Pfarrer
Saturninus, dem Nachfolger des hl. Florin (JHGG 88 [1958] 13,
25-26, 37). Im 9. Jahrhundert ist ein Ménch zu Miistair (Sang. 67,
8), ein Presbyter und Wohltiter zu Pfafers (Fab. 116, 14: und 121,
15) nachzuweisen. In den sanktgallischen Urkunden begegnen wir
804 in St. Gallen selbst und 847 in Grabs je einem Passivus (Wart-
mann 1. S. 170, II. S. 22). Man wird also das ganze Gebiet der
Romania fiir diesen Namen, zunichst fiir Passivus, dann auch fiir
Passiva, in Anspruch nehmen miissen.

Wiederum lateinisch klingt « Maxantia mo(nacha)». Die
Erwahnung anderer Maxantia bzw. Maxentia im Wohltaterver-
zeichnis von Pfifers datiert wohl erst in die nachkarolingische Zeit.
Gleichzeitig mit unserer Maxantia ist jedoch Maxantius bzw. Ma-
xentjus. So gab es einen Ménch dieses Namens in Disentis (Aug. 63,

82



32) und Miistair (Aug. 64, 8), dann noch Wohltater von Pféfers
(Fab. 15, 7 und 140, 18). Die iibrigen Namen diirften spiter sein.
Jedoch ist fiir das 9. Jahrhundert ein Maxantius im Lugnez durch
das Reichsurbar nachweisbar (BUB I. S. 392). Der Name erinnert
an Kaiser Maxentius, den Konstantin d. Gr. an der Milvischen
Briicke besiegte. Es diirfte also in unserem Namen urspringlich ro-
mische Tradition am Werke gewesen sein (Huber S. 243, 254).
Aber die Christen gaben diesen Namen weiter. Nicht vergebens be-
gegnet er uns im sog. Martyrologium des hl. Hieronymus aus dem
6. Jahrhundert dreimal, zum 24. Februar, 6. und 22. Mai (Marty-
rologium Hieronymianum 1931, S. 113, 232, 267). Auch berichtet
uns Gregor von Tours (T 594) von einem hl. Maxentius, der um
500 im Gebiete von Poitiers lebte und auf dessen Namen das Kloster
Saint-Maixant (Dep. Deux-Sévres) zuriickgeht (Buchner I., S. 132).
Da Maxentius in karolingischer Zeit fast ausschlieBlich in Chur-
ritien erscheint, diirfte die Maxantia in Cazis einheimischer Her-
kunft gewesen sein.

Wiederum lateinischen Charakter offenbart « Benedicta mo-
(nacha)». Im 9. Jahrhundert entdecken wir eine Benedicta in
Chiemsee (Aug. 127, 22) und in Schanis (Aug. 563, 21) sowie in
Metten (Aug. 339, 16). Die tibrigen in den Libri Confraternitatum
genannten Benedicta sind unsicher zu lokalisieren oder spéteren
Datums. Auffallend viele Benedicta finden sich in Brescia (Valen-
tini, S. 4, 6, 11, 20, 24, 26, 36, 41, 43, 57), aber doppelt so zahlreich
sind die Benedictus (Valentini S. 275-276). Die sanktgallischen Ur-
kunden dieser Zeit weisen keine Benedicta, wohl aber ein halbes
Dutzend Benedictus auf, darunter einen Ménch vom Jahre 876
(Wartmann 1., S. 178, II. 47, 63, 119, 187, 210). Im Salzburger
Totenbuch sind im 8./9. Jahrhundert drei Benedictus erwihnt
(Necrologia II. S. 18, 20, 43). Der Name war den Christen schon
durch das Benedictus von Zacharias bei Lukas 1, 67 f. bekannt, da-
her auch mehrere Benedicta in altchristlicher Zeit (Lex. f. Theolo-
gie u. Kirche 2 [1958] 84, 170). Gregor d. Gr. (1 604) erzahlt auch
von einer Klosterfrau dieses Namens. Mehr noch weil3 er von Bene-
dict von Nursia ( 547) zu berichten, dem Patriarchen des abend-
landischen Ménchtums (Gregorii M. Dialogi ed. U. Moricca, 1924,
S. 71-134, 248). Drei Papste fiihrten diesen Namen (I. 575-579;
IL. 684-685; I11. 855-858), dann ein Erzbischof von Mailand (1

83



732) und fiihrende Abte und Geistesménner wie Benedict Biscop
(1 690) in England und Benedict von Aniane (T 821) im Franken-
reiche (siche Lex. f. Theologie u. Kirche 2 [1958] 173, 179-180,
182). Der Name ist offensichtlich vom benediktinischen Italien aus
nach dem Norden verbreitet worden. In der Karolingerzeit war er,
wie schon die Belege in Salzburg andeuten, weit verbreitet. Der
Name der Benedicta in Cazis kann nicht auf eine Benediktinerin
hinweisen, wohl aber indirekt auf benediktinischen Einflull. Wire
sie eine Benediktinerin gewesen, so hitte sie eher den Namen Scho-
lastica getragen, wie die Schwester des hl. Benedict hief3.

Nach einem halben Dutzend lateinischer Namen fallt die ger-
manische «Rosinda mo(nacha)» geradezu auf. Forstemann
kennt schon im 6. Jahrhundert eine Chrodesinta (Sp. 914). In einer
sanktgallischen Urkunde von 762 treffen wir eine Rodsinda, die
vom Abt Johannes den von ihr geschenkten Besitz in Nordstetten
(in Baden oder Wiirttemberg) gegen Zins zuriickerhilt (Wart-
mann I. S. 38). Eine Roslind ist in Schinis (Sang. 109, 4) und eine
Rosin in Pfifers (Fab. 43, 17) fiir das 9. Jahrhundert in Anspruch
zu nehmen. Die Rosenda in Pfifers diirfte noch auf das 9./10. Jahr-
hundert angesetzt werden (Fab. 61, 22). Die iibrigen mit Namen
Rothsind und Rosinda sind erst nach 1100 einzuordnen (Fab. 88,
15 und 91,5). Zahlreiche Rosinda entdecken wir in karolingischer
Zeit in Brescia (Valentini S. 3, 13, 22, 42-44, 51, 114). Unsere Ro-
sinda in Cazis kann daher vom ganzen Namensgebiet herkommen,
das sich von Siiddeutschland iiber Churritien bis zur Lombardei
erstreckt.

AnschlieBend lesen wir im Verzeichnis von Cazis «Aurelia
mo (nacha)». Aurelia oder Aurilia kénnen im Umkreis von Pfé-
fers im 9. Jahrhundert einige Male festgestellt werden (Fab. 121,
20; 130, 4; 141, 11; 142, 11; 146, 8). Die iibrigen Belege sind als
spatere Eintragungen nicht so wichtig. In karolingischer Zeit lassen
sich auch zwei Wohltiterinnen Aureliana im Pfiferser Album nach-
weisen (Fab. 126, 9 und 141, 19). Wir nehmen noch die ménnliche
Form zu Hilfe. Aurelius und Aurelianus waren in Nonantula be-
liebte Monchsnamen (Sang. 183, 13; 184, 7; 187, 43; 268, 26). Wir
kennen aber auch einen Kanonikus von Lyon (Aug. 366, 2) und
einen Ménch Aurelianus in Disentis (Fahb. 71, 19), beide im 9. Jah-
hundert. Im Gebiete von Sagens belegt das Tello-Testament von

84



765 einen Aurelianus spehaticus und eine Urkunde von ca. 800 im
Churer Gebiet einen Aurelianus scultaizus (BUB 1., S. 17, 34). Ein
Zeuge Aurelius tritt 896 in Rankweil auf (Wartmann II. S. 307).
Von Nonantula und Lyon abgesehen, sind die erwdhnten Namen
fir das karolingische Churrédtien geradezu typisch. Unsere
Aurelia kann daher wohl aus dem niaheren oder ferneren Umkreis
von Chur stammen. Was die Herkunft des Namens betrifft, handelt
es sich um einen rémischen Namen (Huber 242, 250), der tibrigens
in Ortsnamen von Sidfrankreich bis zur Lombardei weiterlebte
(Rohlfs G., Studien zur romanischen Namenkunde 1956, S. 105-
106, 159). Bedeutende Geistesmanner christlicher Richtung trugen
den Namen, so Bischof Aurelius von Carthago (T 427/428) und vor
allem Bischof Aurelius Augustinus von Hippo (1 430) wie auch der
Dichter Aurelius Prudentius (1 nach 405). Nicht uninteressant ist
auch, daB3 830 zur Griindung von Hirsau von Oberitalien her Reli-
quien eines hl. Aurelius hergebracht wurden (Schmid K., Hirsau
und seine Stifter, 1959, S. 13 ff.). Am wichtigsten fiir uns ist jedoch,
daBl der hl. Kolumban (f 615) in Bregenz eine ecclesia sanctae
Aureliae entdeckte, die allerdings zu einer heidnischen Opferstitte
entwiirdigt worden war, die er aber wieder herstellte (MGH SS rer.
merov. 4 (1902) 260-261, 283, 289). Es war wohl die gleiche hl.
Jungfrau Aurelia, die im 9. Jahrhundert in StraBburg eine Kapelle
besall (Lexikon f. Theologie u. Kirche 1 [1957] 1107).
Germanischen Klang hat «Teuperga mo(nacha)». Fir-
stemann (Sp. 1420-21) nennt als Vorbild Theubirg im 8. Jahrhun-
dertim Lorscher Kreis und fiigt noch einige Belege fiir ahnliche For-
men an, die im Gebiete von Farfa bis Fulda im Friithmittelalter zu
finden sind. Fiir uns ist wichtig, daB8 Agylolf und seine Gemahlin
Teotperga im Jahre 776 Hérige in der Gegend von Marchthal dem
Kloster St. Gallen schenkten (Wartmann I. S. 77). Im langobardi-
schen Gebiet kennen wir 770 eine Teudiperga (Bruckner S. 309).
Teuperga treffen wir in Brescia viermal an (Valentini S. 8, 12, 20,
30). Die maskuline Form war sehr verbreitet. Ménche mit dem Na-
men Teupertus finden wir im 9. Jahrhundert ebenso in Saint-
Mihiel (Aug. 297, 10) wie in Novalese (Aug. 39, 25 und 40, 26) wie
in Nonantula (Aug. 59, 31). Teudopert (Teopert) finden sich
m friihen Mittelalter zahlreich in oberitalienischen Urkunden
(Bruckner 309) wie in sanktgallischen Dokumenten (Wartmann II.

85



466 Register) und in den salzburgischen Quellen (Necrologia II.
S. 545 Register). Wir haben also doch wohl fiir unsere Teuperga
einen Rekrutierungsrayon, der von der Lombarde1 bis Stiddeutsch-
land gehen mag.

Von den nichstfolgenden lateinischen Namen sind Flavia und
Basilia schon durchleuchtet worden, nicht aber «Industria
mo (nacha)». Zum Vergleich 1aBt sich aus Pfafers eine Wohl-
taterin unsicheren Datums anfithren (Fab. 42, 8). Aber Gregor von
Tours (1 594) erzahlt uns von einem Dracolen, der im Auftrage des
Konigs Chilperich als Herzog in Poitiers wirkte, da3 man ihn Indu-
strius nannte (Dracolenus qui dicebatur Industrius. Buchner 1.
S. 332). Wir kennen ferner einen Abt Aridius von Attanum (Saint
Yrieix) im Gebiete von Limoges, der 591 starb. Seine Vita entstand
frithestens in der 2. Halfte des 8. Jahrhunderts (Levison W., Deutsch-
lands Geschichtsquellen im Mittelalter. Vorzeit und Karolinger |
[1952] 104 Anm.). Nicht alter ist wohl das sogenannte Stemma
Aridii, das uns in einem Codex des 12. Jahrhunderts erhalten ist,
worin wir lesen: «Ambrosius vero genuit Iulium, Industrium et
Eusebiam» (MGH SS rer. merov. 3 [1896] 612. Das der Schrift
nachgeahmte Genealogie gilt selbstverstandlich als reichlich phan-
tastisch. Endlich lesen wir in einer Urkunde des franzosischen Ko-
nigs Ludwig von 896: «nosse volumus, quod industrissimus qui-
dam fidelis noster nomine Teutbertus illustris comes usw.» Der Text
ist als Erklarung zu industris und industrius angefithrt (Du Cange,
Glossarium mediae et infimae Latinitatis 4 [1885] 348). Aus all die-
sen Belegen ergibt sich, daB es sich hier um erkliarendes Adjectiv
industrius = fleiBig handelt, das zu einem Ubernamen geworden
ist, sicher eine sinnvolle Bezeichnung fiir eine monacha von
Cazis.

Die folgende «Reginelda mo(nacha)» tragt einen germa-
nischen Namen, den Férstemann (Sp. 1233) zu Raganbhildis, der
Gemahlin des Euricus und Schwiegertochter des Theuderich I., im
5. Jahrhundert stellt, nicht ohne aus dem ganzen deutschen Raume
ahnliche Namen anzufiigen. Pfafers weist im 10. Jahrhundert eine
Reginerda als Wohltéterin auf (Fab. 150, 6). Schon mehr zum Ver-
gleiche darf Raginilda in Brescia herangezogen werden (Valentini
S. 5-6). Zahlreich waren die maskulinen Trager. So ist ein Ménch
Reginald in Brescia im 9. Jahrhundert durch das Reichenauer Al-

86



bum belegt (Aug. 70, 2). Im lombardischen Sprachraum treffen
wir im 8./9. Jahrhundert Raginaldus an (Bruckner S. 294). Mog-
lich, daf3 unsere Reginelda von Siiden her inspiriert ist.

Daraufhin folgt «Ualentia mo(nacha)». Zwei Wohltaterin-
nen von Pfafers (Fab. 118, 7 und 120, 18) aus der Mitte des 9. Jahr-
hunderts und zwei aus etwas spaterer Zeit (Fab. 16, 21 und 44, 6)
trugen den Namen Valentia. In Urkunden, die um 820 in Schlins
ausgestellt wurden, finden wir Schenkungen einer Valencia bzw.
eines Cianus und dessen Frau Valencia (Wartmann I. S. 247, 253),
dazu Helbocks Regesten Nr. 29, 32). Valentia bzw. Valentina figu-
rieren auch 1im Martyrologium Hieronymianum (ed. 1931, S. 232,
292, 499, 639). Ein Valencianus ist 807 in Rankweil urkundlich er-
weisbar (BUB I. S. 35). Es sei auch der Churer Bischof Valentian,
der uns durch seine Grabinschrift von 548 bekannt ist, erwahnt
(BUBI. S. 5). Der Name ist sicher romisch, wie schon Kaisernamen
wie Valens und Valentinian bezeugen (Huber 251). Unsere Valen-
tia diirfte ratoromanischer Herkunft sein, gleich wie auch die letzte
monacha des Verzeichnisses von Cazis, Ursicina, deren Namen
bereits oben besprochen ist.

Eine andere Konventsliste als die vorliegende ist nicht bekannt.
In St. Gallen selbst erinnerte man sich spiter wieder an diese Ver-
briiderung, als man einen Katalog aller Confraternititen der Stei-
nachabtei anlegte und dann auch «Sororibus in Chaces manenti-
bus» notierte (Piper S. 144). Da dieses Dokument nicht eigentlich
fiir Cazis, wohl aber fiir Mistail von Wichtigkeit ist, behandeln wir
es bei dessen Geschichte.

Ziehen wir nun das Fazit aus den namengeschichtlichen Gege-
benheiten, so ergibt sich, daB der Konvent, ohne die Abtissinnen,
aus 25 romanischen, aus 12 germanischen und 3 bibli-
schen Namen bestand. Aus einzelnen Namen 1a8t sich zwar
nichts schlieBen, wohl aber aus Gruppen wie hier, so zum Beispiel
Januaria, Columba, Exuperia oder Agilenda, Baltrud, Agilenda,
Agina oder Bona, Columba, Passiua, Maxantia, Benedicta. Wenn
man bedenkt, dafl im Verlaufe des 9. Jahrhunderts besonders nach
der sog. Diviso des staatlichen und kirchlichen Besitzes (806) das
germanische Element in Churritien immer stirker wurde, ja daB
die germanischen Namen «Mode» wurden, so daB sich unter einem
deutschen Namen ein Ratoromane «verstecken» konnte, so muf}

87



man unsere Liste doch eher in die erste Halfte oder das erste Viertel
des 9. Jahrhunderts ansetzen. Dabei mag das Verzeichnis schon
friith in St. Gallen vorhanden gewesen, aber wie manche andere
Konventskataloge erst spater eingeschrieben worden sein (Schmid
K. in Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und
Bibliotheken 47 [1967] 63). Diese Datierung konnte uns auch be-
lehren, daf3 die vorliegende Liste entweder noch unter oder doch
bald nach der letzten genannten Abtissin Oportuna geschah.

Zwischen dieser letzten Abtissin und der ersten monacha sind
deutlich mit anderer Schrift rein germanische Namen wie Walterat,
Reginsind, Willehelm, Regispret eingeschoben. Schon daf} hier
Mannernamen erscheinen, zeigt, dal3 es sich nicht um das Kloster
Cazis handelt. Nach der letzten Nonne Ursicina wiederholt sich
das gleiche Spiel, mit anderer Schrift Namen wie Eberhart, Nen-
dinc usw. Schon der Herausgeber Piper bemerkte (S. 5), daBl im
St. Galler Album ohne Unterschied, wie gerade Platz vorhanden
war, besonders in der fritheren Zeit nach der Anlage des Codex,
aber auch noch spéter bis ins 14. Jahrhundert hinein, Namen
ohne Riicksicht auf die vorhandenen Uberschriften eingetragen
wurden.

In der Liste fallt die Standesbezeichnung monacha hinter je-
dem Namen auf, also das weibliche Gegenstiick zu monachus. Der
Liber Confraternitatis der Steinachabtei liebte tatsachlich, die Per-
sonennamen naher zu umschreiben, presbyter, diaconus und sub-
diaconus fiir Kleriker, monachus fiir einen nichtpriesterlichen
Moénch oder dann iiberhaupt nur monachus fiir alle Monche,
ohne Rucksicht auf die Weihen. Bei einem Dutzend von Min-
nerkonventen ging der jeweilige Schreiber so vor (Sang. 48-49, 59,
67-68, 71 usw.). Beim Frauenkloster St. Stephan in Straf3burg
gibt das Verzeichnis der Nomina Monialium nur der ersten Adel-
heid den Titel abbatissa, fithrt dann aber die Schwestern ohne jeg-
liche Bezeichnung an (Sang. 107-108). Bei Schinis ist nicht einmal
die Abtissin angegeben (Sang. 109-110). Aber ausgerechnet nur bei
Cazis sind drei Abtissinnen notiert und bei jeder einzelnen der
Schwestern ausdriicklich monacha beigefiigt.

Das Reichenauer Verbriiderungsbuch beginnt beim Frauen-
konvent Faremoutier mit Rodhildis abb(atissa) et m(onacha),
nennt dann zwei minnliche Leiter und bezeichnet dann jede

88



Schwester genau als monacha oder oblata (Aug. 6-8).* Bei Stral3-
burg heiBt der Titel: Nomina ancillarum Dei in caenobio S. Ste-
phani, aber auf die Kleriker folgen die weiblichen Namen ohne
jede Auszeichnung (Aug. 565-566). Das Pfaferser Buch charakteri-
siert bei Disentis und Miistair die einzelnen Monche (Fab. 71-74),
158-159), aber es notierte tiberhaupt keinen Frauenkonvent, nicht
einmal unser nahes Cazis.

Bedeutet nun monacha wie bei Faremoutier eine Nonne mo-
nastischer Observanz (benediktinischer Pragung) oder eine Kano-
nisse? Nach der spateren Entwicklung von Cazis zu urteilen, da es
Ende des 11. Jahrhunderts weltliche Kanonissen ohne vita com-
munis gab, mul3 man als friheren Ausgangspunkt regulierte Kano-
nissen annehmen. Schon das Concilium Germanicum von 742
unterschied zwischen ancillae Dei monasteriales und den ancillae
Christi (canonicae). Die Aachener Erlasse von 816/817 trennen
sauberlich die Begriffe monachus und canonicus.? Daher wird man
die Bezeichnung monacha nicht pressen dirfen und darunter kei-
neswegs Nonnen monastischer Gewohnheiten verstehen miissen.
Der Begriff monachus bedeutet ja auch nicht immer einen Ménch
im strengen Sinne, sondern kann auch einen Kleriker meinen.3
Monasterium kann auch eine nichtklosterliche Kirche bezeichnen.*
Vollends wird abbas auch fiir fiihrende Weltgeistliche oder Vor-
steher von Palastkapellen oder Obere von Kanonikern verwendet.
In dhnlicher Weise ist abbatia auch fiir Bischofskirchen und Kano-
nikerabteien gebraucht.® Wir werden daher in den «monacha» der

! Uber Faremoutier siche Prinz F., Frithes Ménchtum im Frankenreich, 1965, S.610

(Register). Der Verfasser teilte uns am 6. Nov. 1969 noch mit: «Leider gibt es fiir die
Frage, wann das Kloster Faremoutier von der Mischregel zur Alleinherrschaft der
Regel Benedikts tibergegangen ist, keine eindeutigen Quellenbelege. Aus dem allge-
meinen Kontext heraus kann man nur annehmen, daB3 der enge Kontakt dieses Klo-
sters zum angelsachsischen Monchtum zur Zeit Bedas (vor 731) die Herrschaft der
neuen Benediktinerregel vor diesem Zeitpunkt wahrscheinlich macht.»

Art. Kanonissen im Lexikon fiir Theologie und Kirche 5 (1950) 1288-1289. Zu den
é\;échener Statuten jetzt Hallingers Corpus Consuetudinum Monasticarum 1 (1963)
Beleg fiir das 9. Jh. in Ducange, Glossarium mediae et infimae Latinitatis 5 (1885)
451. Dazu Siegwart J., Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der
deutschsprachigen Schweiz vom 6. Jh. bis 1160. 1962 S. 125-127.

Dariiber zuletzt Vallesia 17 (1962) 200-201 und 22 (1967) 65-66.
Mittellateinisches Wérterbuch 1 (1967) 8-13 und Niermeyer J. F., Mediae Latini-
tatis Lexicon minus 1 (1954) 1-3, dazu Levillain L., Etudes sur I’abbaye de Saint-
Denis a I’époque mérovingienne 1925 p. 52-59.

89



Konventliste von Cazis Kanonissen sehen diirfen, die dann erst im
Hochmittelalter vom gemeinsamen Leben abliessen. Von einer um-
gekehrten Entwicklung zu sprechen, haben wir keinen Anhalts-
punkt.

3. Drie Schicksale des 10.—12. Fahrhunderts

Vermutlich war die Zeit beim Verfall des Karolingierreiches
fiur Cazis wie auch anderswo nicht so glicklich. Mit dem Wie-
dererstarken der Reichsmacht unter den Sachsenherrschern (919-
1024) sind fir Cazis doch einige Zuwendungen erfreulicher Art zu
melden. So schenkte Konig Heinrich I. von Worms aus am 3. No-
vember 926 dem Bischof Waldo von Chur auf Lebenszeit den ithm
gehorigen Ort Almens (Domleschg) mit allem Zubehér, doch soll
das Besitztum nach des Bischofs Tod unter die Kloster Cazis und
Mistail geteilt werden (dividatur inter duo monasteria hoc est Ca-
cias et Uuapitines, quae constructa sunt in honore s. Petri principis
apostolorum).?

Heinrichs Sohn Otto I.setzte diese Politik fort, da ihm Bischof
Waldo geklagt hatte, daB} sein Bistum durch die Sarazenen sehr ge-
schadigt worden sei (episcopium continua depraedatione Sarace-
norum valde esse desolatum). Er schenkte von Quedlinburg aus am
8. April 940 dem Bischof Waldo auf Lebenszeit die Kirchen zu Blu-
denz im Walgau und zu Zillis im Schams. Nach dem Ableben des
Churer Oberhirten soll die Bludenzer Kirche an das Domkapitel,
die konigseigene Kirche St. Martin in Zillis jedoch dem
Kloster Cazis zum Unterhalt seiner Bewohner dienen (ad susten-
tationem sanctimonialium in Chazes Deo servientium pro nostra
elemosina et aeterna remuneratione). Man hat hier fast den Ein-
druck, daBl Cazis damals noch in wenig giinstiger Lage war. Be-
zeichnend auch, dass nur dieses Frauenkloster, nicht aber Mistail
bedacht wurde.?

Bei beiden Schenkungen diirften auch paBpolitische Motive
mitgespielt haben. Um den Weg nach Italien frei zu erhalten, sollte

1 BUBI. S. 80-81 Nr. 99.

2 BUB I S. 84-85 Nr. 103. Der Patron der Kirche von Bludenz ist in der Urkunde
nicht angegeben. Es handelt sich um St. Laurentius, die schon im Reichsurbar als
konigseigene Kirche zitiert wurde. Naheres Montfort 1962 S. 14-15.

90



der Churer Bischof gefordert werden. Aber da Bischof Waldo die
Giiter nur fiir seine Lebenszeit erhielt, haben hier die Herrscher
auch Wohltaten fiir die Kirche im Sinne gehabt. Man wird bei den
mittelalterlichen Konigen stets religiose und politische Motive ver-
eint finden. Erst nach dem am 17. Mai 949 erfolgten Tode Waldos
kamen die Giiter in Almens und die Kirche in Zillis an Cazis.

In den Urkunden von 926 und 940 finden wir keine Namen von
Abtissinnen oder Nonnen angegeben. Zwei Namen, die Cazis zu-
gewiesen wurden, miissen aber hier noch erwahnt werden. Von dem
ersten berichtet uns P. Ambros Eichhorn 1797: «Imma, Gebenii
Fabariensis abbatis mater, defuncto marito in Cazensi coenobio
monialis vixisse refertur a Bruschio, quod circa seculi VIII. finen
factum fuisse oportet, quum Gebenius ad sequentis initium abbas
fuerit.»® Der Kern dieser Nachricht findet sich im Pfaferser Liber
Viventium, wo steht: « Mater domni abbatis Fabariensis Gebene
nomine Imma, quae fuit laica, sed postea sanctimonialis conversa»
(Fab. 1, 1-5 bei Piper S. 358). Nun aber datiert der Eintrag im
Pfaferser Codex erst aus dem Anfang des 11. Jahrhunderts und im
9. Jahrhundert hat es nie einen Abt Gebene gegeben.? Auch sagt
der Eintrag gar nichts von einem Eintritt der Imma in Cazis. Ob
sie in Schanis eingetreten ist, wissen wir nicht, denn der Eintrag im
dortigen Verzeichnis «Imma» ist schwer zu datieren (Aug. 110, 6).
Zudem ist Imma ein verbreiteter Name.?

Ahnliche Schwierigkeiten bietet Judenta. Bruschius erwahnt
sic in seiner Centuria Prima Monasteriorum Germaniae S. 38
gleich nach Vespula als zweite Abtissin mit den Worten: «D. Ju-
dintha Abbatissa, sed quo tempore illa praefuerit, ignoratur, quem-
admodum de his etiam, quae eam antecesserunt et secutae sunt,
nihil certi aut memorabile assignatum esse constat.» Eichhorn iiber-
nahm die Angabe.® Nun gibt es Judinta in allen Confraternitits-
listen vom 9.-12. Jahrhundert (Sang. 7, 13; Aug. 268, 6 und 513, 30

Eichhorn A., Episcopatus Curiensis, 1797, S. 270, 343, mit Berufung auf Bruschius

Werk Monasteriorum Germaniae etc., 1551, S. 51.

Perret Fr. in Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 44 (1950) 251, 258, 264, 266,

277, 280-281.

Forstemann Sp. 950. Vgl. auch die Abtissin Imma, gestorben 817 oder 818, in Remi-

gen?}ont. Hlawitschka Ed., Studien zur Abtissinnenreihe von Remiremont, 1963,
. 34-35.

Episcopatus Curiensis 1797 S. 343.

91



sowie 619, 27; Fab. 28, 2). Auch in den oOsterreichischen Toten-
biichern sind solche vom 8.-14. Jahrhundert belegt, doch ist Judith
dem 8. Jahrhundert, Juditha dem 11.-14. Jahrhundert, Juditta
dem 12.—13. Jahrhundert und Judintha dem 12. Jahrhundert zuzu-
schreiben.” In unseren Regionen ist Judenta besonders dem 12./13,
Jahrhundert eigen. So schenkte Ulrich von Tarasp 1160 der bischof-
lichen Kirche von Chur Judenta von Casaccia (Bergell) mit ihren
Sohnen.? Eine Judintha wird 1161 dem Kloster Pféfers anvertraut.?
Im 13. Jahrhundert iibergab ein Somvixer seine Tochter Judenta
der Beginenfamilie von St. Benedikt.!® Aber im 12. Jahrhundert ist
auch wieder im Churer Totenbuch eine Judittha zum 25. Oktober
eingeschrieben.!' Nicht sicher, aber wahrscheinlich dirfte nach
allem Judenta von Cazis, falls sie wirklich dort war, der nachkaro-
lingischen oder deutschen Periode des Klosters angehoren.

Im Gegensatz zu Mistail, das nie eine Pfarrei begriinden konnte,
gelang es Cazis, wenn auch spit, solche Rechte zu erhalten. Bischof
Adalgott inkorporierte 1156 die Kapelle St. Martin beim Dorfe
Cazis und die Kapelle St. Alban in Sils im Domleschg samt ihren
Zugehorigkeiten und ihrer Seelsorge (et cura animarum) dem Klo-
ster Cazis.’? St. Martin war nach den neuesten Ausgrabungen zu
schliessen erst um die Jahrtausendwende gebaut worden. St. Alban
war nur eine Kapelle, nicht etwa die Pfarrkirche, die St. Cassian
unterstellt war. Zu welcher Pfarrei Sils gehorte ist nicht sicher,
selbst Pfarrei scheint es erst spat geworden zu sein.'* Wichtiger als
St. Alban war St. Martin, womit eigentlich die Pfarrei Cazis selb-
standig wurde. Die Abtissinnen suchten diesen Bereich zu starken
und zu erweitern, was 1359 damit endete, dass Cazis von Bischof
Peter von Chur das jus patronatus ecclesie in Ryalt erhielt, also
die Pfarrei Hochrialt, zu der Cazis frither gehorte, eroberte, dafiir
freilich Giiter im Vintschgau abgab.!* Beim spatgotischen Neubau

7 Necrologia II. S. 650-651.

8 Huter Fr., Tiroler Urkundenbuch 1 (1937) 122.

 BUBI. S. 258.

10 Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 29 (1935) 10-20.

11 Necrologium Curiense ed. W. v. Juvalt, 1867, S. 105.

12 BUB I. S. 244 Nr. 334. Die einzige Vorarbeit iber Mistail leistete E. Meyer-Mar-
thaler in der Festschrift Nabholz 1944 S. 15-22, an die wir in mancher Hinsicht an-
kniipfen kénnen.

13 Poeschel III. 143, 146 tber Sils.

14 Codex diplomaticus ed. C. v. Moor 3 (1861) 122-123 Nr. 83.

92



von Kirche und Kloster gingen die Pfarreirechte von St. Martin
im Jahre 1491 auf die Klosterkirche tiber, wie es heute noch ist.!®
Das Frauenkloster, zuerst Objekt der Pfarrei, wird schliesslich Sub-
jekt der Seelsorge.

Die Einverleibung der Martinskirche in Cazis war bereits als
Starkung des Frauenkonventes fiir die R eform gedacht, die Bischof
Adalgott (1151-1160) durchfiithrte und wobei er das Pramonstra-
tenserkloster St. Lucius in Chur engagierte. So wurde Cazis wie-
derum ein reguliertes Kanonissenstift, die weltlichen Kanonissen
mussten weichen. Dariiber ist schon ausfiihrlich geforscht worden,
so daB3 sich hier eine weitere Darstellung ertibrigt.!¢

IV. Das Frauenstift Mistail

1. Erste Nachrichten und Kirchenbau

Im Gegensatz zu Cazis sind die historischen Nachrichten iiber
Mistail ausserst diirftig. Da die abbatissa im Tellotestament von
765 wohl eher zu Gazis gehort, bleibt als erste indirekte Erwdhnung
nur die Bemerkung im Klagebrief des Bischofs Victor von
Chur an Ludwig den Frommen im Jahre 823 (oder 824/825), daB3
thm auch zwel Frauenkloster weggenommen worden seien, worun-
ter nach allem Cazis und Mistail zu verstehen sind (siche oben tiber
Cazis S. 69).

Der Ort ist uns bereits bekannt. Wie bei der Besprechung der
Pfarreien ausgefiithrt wurde, entstand in der Urpfarrei St. Ambro-
sius zu Tiefenkastel auf dem nordlich gelegenen Hof Prada eine
Friedhofkirche, die sehr frithe entstanden sein diirfte. Unmittel-
bar daneben wurde das Kloster errichtet. Eine Urkunde Konig
Heinrichs I. von 926 an den Churer Bischof Waldo spricht aus-
driicklich von den «duo monasteria, hoc est Cacias et Uuapitines,
quae constructa sunt in honore s. Petri principis apostolorum».*

15 Poeschel I11. 179.

16 BUB I. S. 244-249 Nr. 334-337, dazu Miiller I., St. Adalgott, ein Schiiler des hl.
Bernhard und Reformbischof von Chur. Analecta Sacri Ordinis Cisterciensis 16
(1960) 92-119, bes. 104-108 iiber Cazis.

1 BUB I. S. 81 Nr. 99.

93



Hier wird Mistail noch als monasterium im Gebiete von Tie-
fenkastel bezeichnet. In gleicher Weise heisst es bei der Verbrii-
derung mit St. Gallen: «Sororibus ad Impidines» (siche nachstes
Kapitel): So war es ja auch beim Kloster Disentis, das romanisch
wohl monasterium = Mustér hiess, aber doch dann fiir die ent-
fernte Nachbarschaft den Landschaftsnamen Desertinas = Disentis
bekam. Deshalb lesen wir im Reichenauer Verbriiderungsbuch:
«Nomina Fratrum de monasterio, qui (!) uocatur Desertinas.» In
ahnlicher Weise entdecken wir in der gleichen Quelle: «Nomina
Fratrum de monasterio, qui (!) uocatur Tuberis.»? Hier entstand
aus monasterium = Maiistair, hingegen kettete sich der Landschafts-
name an die im Osten davon liegende Dorfschaft Taufers.

Fir unser Kloster in der Pfarrei Tiefenkastel finden wir in den
frithen Dokumenten keinen romanischen Namen, wohl aber den
lateinischen «monasterium», denn in dem Churer Einkiinfterodel
von 1290/98 werden Abgaben bei Lenz und Prada und gleich an-
schliessend solche «aput monasterium» genannt.? Man bezeich-
nete einfach die Schwestern-Familie als Kloster schlechthin. Wie
erklartsichnunaberdieratoromanische Form Mistail? Dartiber
gab Prof. Dr. Andrea Schorta, Chur, folgenden Aufschluss: «Die
Lautgeschichte des Wortes ist in der Tat merkwiirdig. Das -i- der
Anlautsilbe geht auf -ii- zuriick. Dieses ii aus ¢ ist ungesetzlich. Man
kann es durch partielle Angleichung der Zungenstellung des Vokals
an diejenige des folgenden Konsonanten s erkldren: u wird ganz
hinten artikuliert, i weiter vorne, also naher bei der Hebung des
frikativen s.» Schwieriger ist das auslautende -1 zu erklaren. Prof.
Schorta erwégt eine ahnliche Entwicklung wie bei San Martaila
aus Ad sanctum Martyrium, wo auch auslautendes -r zu 1 gewor-
den ist. Hier ist aber die Dissimilation r-r, von martaira zu martaila
die Ursache des Wandels.? Unser philologischer Gewdhrsmann
suchte deshalb eine andere Erklirung und fand sie in den alten
franzosischen Formen wie mouteil, moteil und in dem sardischen
muristeni = munisteri, die sich bei Wartburg, Franzosisches Ety-
mologisches Worterbuch VI., 3. Teil, S. 72-73 finden. Es kann also

2 Piper S. 173-174.

3 Codex diplomaticus 2 (1854) 118.

% Planta-Schorta, Ratisches Namenbuch 2 (1964) 200. Dazu Schorta A. im Biindner
Monatsblatt, 1949, S. 268-269.

94



munasterl zu munasteni oder murasteni zu murasteri und murasteli
geworden sein (Freundl. Mitt. vom 3. November 1969).

Das Kloster wird nicht nur allgemein als im Gebiete von Tiefen-
kastel gelegen bezeichnet, sondern auf dem Hofe Prada. So heil3t
es 1156: «curtim de Brat cum omnibus appendiciis, ecclesiam s.
Petri, que in eodem loco sita est.» Ferner hei3t es wiederum 1157:
«curtim de Pradis et ecclesiam s. Petri in eodem loco sitam.»5 Der
Hof Prada liegt nordlich von Tiefenkastel, aber siidlich der genann-
ten Friedhofskirche.

Die Urkundenstellen von 926, 1156 und 1157 belegen uns auch
das Petrus-Patrozinium von Mistail. Wie die Urkunde von 926
uns belehrt, haben Cazis und Mistail den gleichen himmlischen
Schutzherrn. Offenbar hat die spatromisch-frankische Kultwelle
unser Patrozinium veranlaf3t. Es ist dies deshalb bemerkenswert,
weil sonst die Frauenkloster oft Maria zu ihrer Herrin wihlten, so
in Jouarre, Faremoutier, Remiront, Bourges usw. Petrus erscheint
jedoch bei diesen Klostern als Sekundéarpatron.® Interessant ist, daf
auch die Patrone des Frauenklosters Liitzelau, das auf einer Insel
des Zirichsees entstand, im Jahre 741 Maria, Petrus, Martinus,
Leodegar, Petronella hielen.”

Die Gleichheit der Patrozinien in Cazis und Mistail veranlaBte
E. Poeschel, das letztere Kloster als Griindung des ersten zu ver-
muten.® Cazis ist ja in der Urkunde von 926 zuerst genannt, dann
erst Mistail. Dafiir spricht, daB3 die Kloster gerne ihren Neugriin-
dungen, besonders auch ihren Pfarreien, den Kult ihrer Hausheili-
gen iibermachten. Das Martinspatrozinium von der Pfarrkirche in
Buochs (NW) stammt vom Habsburger Kloster Muri, das von Platta
(Medel) von Disentis usw.? Aber Reichenau war Maria geweiht, hin-
gegen sein Tochterkloster Niederaltaich dem hl. Mauritius. Pfafers
war auch der Muttergottes anheimgestellt, jedoch seine Griindung
in Miistair dem Taufer. Die Pfarrkirche von Somvix war eine bi-
schofliche Grindung und dem Taufer geweiht, aber die nichstge-

5 BUBI. S. 247, 249, Nr. 336, 337.

8 Ewig E. in der Zeitschrift f. Kirchengesch. 1960 S. 217-218, ebenso im Historischen
Jahrbuch 79 (1960) 19-29.

" Wartmann H., Urkundebuch der Abtei St. Gallen 1 (1863) 7.

¥ Poeschel II. 266.

Biittner-Miiller, Frithes Christentum im Schweizerischen Alpenraum, 1967, S. 59,

61. Dazu Staerkle Paul in Sankt Gallus Gedenkbuch, 1952, S. 49-55.

95



legene Kirche im Dorfe Disentis war zwar auch dem hl. Johannes
Baptista unterstellt, aber doch eine Stiftung des Klosters. Das Argu-
ment ist also nicht durchschlagend, aber doch ernstlich zu erwagen.
Nur miissen wir uns vor Augen halten, dass es sich im Frithmittel-
alter nicht um direkte Filiationen handelt, wie spiater bei den
Cluniazensern und Cisterziensern, daf} also das sogenannte Mutter-
kloster nicht juristisch und materiell dahinterstehen muBte, sondern
daB nur die Initiative, gleichsam die monastische Anfangsziindung,
von einem andern Kloster kam. Warum konnte nicht Mistail schon
frith von Cazis aus inspiriert worden sein, indem hier wie dort die
Victoridenfamilie bzw. das bischofliche Chur die Grundlagen da-
fur schufen?

Man hat sich schon verschiedentlich dariiber geduBert, ob
Mistail ein Hospizkloster war. Fiir unsere Arbeit fallt die Frage,
ob der untere Schynweg durch die Schlucht schon von den Rémern
benutzt wurde, nicht ins Gewicht. Zwar hat man bei den Aus-
grabungen, wie es scheint, auch einen allerdings beschadigten romi-
schen Altarstein gefunden. Vielleicht ist er auch, wie diejenigen, die
man in Sils-Baselgia (Engadin) gefunden hat, einem Transport-
verlust zuzuschreiben.'® Wie dem auch immer sei, Mistail spielte
auch als Unterkunftskloster im frithen Mittelalter eine Rolle, denn
die Entfernung von Tiefenkastel, also etwa zwei Kilometer, konnte
kein Hindernis sein. Das Kloster lag so, dafl es auch mit dem oberen
Schynweg in Verbindung stand, der sich hoch oben von Scharans
iiber Obervaz und Lenz hinzog. Das Mittelalter kannte den moder-
nen «Damon der Zeit» noch nicht, so umging man bis Ende des
12. Jahrhunderts die Schéllenen durch den Weg tiber den Bazberg.
Der Weg zwischen Klausen und Bozen (Siidtirol) ging tiber den
Ritten, so daBl der neue Weg am Ufer der Eisack erst im 14. Jahr-
hundert eine direkte Verbindung erméglichte. Der alte Lukmanier-
weg fithrte tiber Mompé-Medels und Mutschnengia, denn erst
Ende des 18. Jahrhunderts versuchte man durch die Medelser-
schlucht einen kiirzeren und unmittelbaren Weg herzuzaubern.
Umwege spielten fiir den mittelalterlichen Menschen nicht eine so
grosse Rolle. Wie das urnerische Seedorf, das um 1200 als Laza-
riterhaus gegriindet wurde, mit dem Gotthardweg im Zusammen-

10 Helvetia Antiqua, Festschrift Emil Vogt, 1966, S. 223-232.

96



hang stand, obwohl es nicht an der entscheidenden Landstelle in
Flielen lag, so auch Mistail. Doch darf man nicht behaupten, daf3
unser Kloster etwa mit dem Septimerhospiz in direktem Zusammen-
hang war. Ein solcher ist weder erwiesen noch wahrscheinlich.'?
Was Mistail seit langem schon bekannt machte, war der Drei-
absidenbau, zu dem man auch ein Seitenannex im Norden aus-
gegraben hatte.? Die neueren grofBziigigen und griindlichen Aus-
grabungen unter der Leitung von H. R. Sennhauser und Werner
Stockli haben im Westen noch ein Atrium entdeckt. Die Kirche
hatte drei Eingange, zwei im Norden und einen im Westen. Die
noérdlichen gingen zum Presbyterium und zum Schiff. Von den
neun Fenstern waren drei in den Apsiden, je zwel im Norden, Sii-
den und Westen. Zuerst scheint Josef Zemp die Kirche stilistisch
eingeordnet zu haben. «Danach diirfte sie in der zweiten Hilfte
des 8. Jahrhunderts entstanden sein, denn sie erscheint baulich wie
ein Vorliufer der Johanneskirche von Miinster.»® Gerade die
Ubereinstimmung mit Miistair konnte auch umgekehrt ausgewertet
werden. Der Chor von Mistail ist, so sagt ein moderner Kunst-
geschichtler, «eine so getreue Nachbildung des zwei Jahrhunderte
frither entstandenen Sankt Johann in Miistair, dafl man in diesem
Kirchentypus eine geldufige lokale Bauform sehen mufB.»'* Ein
anderer Forscher ging von den GroéBendimensionen der Drei-
apsidenkirchen aus und fand, daB sich Mistail «den MaBverhalt-
nissen bei der jingeren Gruppe des 10. und 11. Jahrhunderts
nahert. Vielleicht liegt hierin ein Fingerzeig zu seiner Datierung.»*5
Diese Ansetzungen auf die Zeit um die Jahrtausendwende sind in-
sofern merkwiirdig, als das Kloster solange auf eine entsprechende

Kirche warten mufte, nachdem in den ratischen Zentren (Chur,
Disentis, Miistair) und in den Landkirchen (Zillis und Pleif) schon

11 So schon Poeschel VII. 433.

12 Zeitschrift f. Schweiz. Archidologie und Kunstgeschichte 7 (1945) 108-114.

18 Zemp-Durrer, Das Kloster St. Johann zu Minster, 1908 S. 20. Diese Datierung
tbernahm auch Poeschel II. 266, und Reinle A., Kunstgeschichte der Schweiz 1
(1968) 121-124. Auf die Mitte des 8. Jh. zuriick geht W. Boeckelmann im Wallraf-
Richartz-Jahrbuch 18 (1956) 48.

14 Hubert Jean in Hubert-Porscher-Volbach, Die Kunst der Karolinger, 1969, S. 23,
dazu S. 360, wonach der Chor von Miistair «noch in frithromanischer Zeit in zahl-
reichen Beispielen fortbesteht, von Sankt Peter in Mistail in der Schweiz bis hin zum
Chor von Neuwiller im Elsaf3.»

15 Juraschek Fr. v., Weiterleben antiker Baunormen an Bauten des 8. Jh. Zeitschrift
fir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte 11 (1950) 140.

97



Dreiapsidenkirchen gebaut waren. Auch bliihte das Kloster wohl
eher im 8./9. Jahrhundert als in der Epoche der Auflésung der Ka-
rolingerherrschaft und der Sarazeneneinfalle. Sind tibrigens die neu
aufgefundenen Reste von Malereien bei den Fenstern im Norden
der Kirche karolingisch, wie Werner Stockli mitteilt, dann ist wohl
doch das Alter der Kirche entschieden.

Die Ausgrabungen von 1968 haben bereits auch in der Kirche
selbst noch einen Vorgangerbau mit iber 30 in den Schiefer-
felsen eingehauenen Grabern ans Licht gebracht. Es macht den An-
schein, daB eine so mit Bedacht in der Kirche angelegte Bestattungs-
moglichkeit auf eine organisierte Gemeinschaft hindeutet. Handelt
es sich um weibliche Skelette — was noch nicht untersuchtist —, dann
darf man hier an die Grablege der Schwestern und daher auch an
die Kontinuitit mit dem bisher bekannten Frauenkonvent denken.
Wenn man bedenkt, daBl Cazis wie auch Schénis zu Beginn des 9.
Jahrhunderts an die 40 Nonnen zahlten (Sang. 109-110, 298-299),
dann kdnnte Mistail ganz gut iiber 30 Mitglieder gezahlt haben.
Um die Mitte des 8. Jahrhunderts wire ein erster Klosterbau ganz
plausibel, denn die groBartige Dreiapsidenanlage von ca. 800 setzt
doch auch schon eine frithere Kirche voraus. Entscheidendes wird
man freilich erst nach der genauen Erforschung der Grabiiberreste
sagen konnen.

Unterdessen ist es wohl angebracht, die historischen Nachrich-
ten tiber das Frauenkloster niher anzusehen.

2. Die Verbriderung mit St. Gallen

DaB Mistail ein Schwesternkloster war, finden wir nur in einer
Liste der mit St. Gallen verbriiderten Kloster in Cod. Sang. 453,
S. 14-15, wo wir am Schlusse des Verzeichnisses lesen: «Sororibus
ad Impidines.»* In der gleichen Schrift folgen unmittelbar darauf
die Verbriiderungen von Reichenau mit St. Gallen aus dem Jahre
1145 und die Confraternitit von St. Gallen mit Mainz aus dem
Jahre 1188.2 Somit diirfte die Liste erst nach 1188 eingeschrieben
worden sein. Die Schrift ist typisch fiir das 12. Jahrhundert, beson-

1 Piper S. 144. Bruckner A., Scriptoria medii aevi Helvetica 2 (1938) 105-106.
2 Piper S. 142-143,

98



ders fiir dessen 2. Halfte. Man kann sie als Rotunda antiquior be-
zeichnen, so wie sie sich etwa in einem Codex aus dem Kloster
St. Stephan zu Bologna aus dem Jahre 1180 findet.® Ahnlichkeit
zeigt auch die Schrift des in Einsiedeln entstandenen Cod. Eins. 111
aus dem Anfang des 12. Jahrhunderts.*

Wann ist aber der Text dieser Zusammenstellung verfait wor-
den? Man hat schon erkannt, daf3 es sich nicht um Verbriiderungen
aus dem Ende des 12. Jahrhunderts handelt, sondern um eine Liste
fritherer Klosterverbindungen, von denen aber nur der Titel an-
gegeben ist.> Von manchen hier genannten Confraternititen sind
keine Verzeichnisse von Monchen erhalten. Es liegt auch keine sy-
stematische Aufzahlung vor, denn Kanoniker (Patres), Monche
(Fraters) und Nonnen (Sorores) sind gemischt. Daher folgende
Reihung: 5 Kanonikerinstitute, 17 Moénchskloster, 2 Kanoniker-
institute, 2 Monchskloster, 1 Kanonikerinstitut, 12 Nonnenkon-
vente, gesamthaft 39. Die ganze Aufzdhlung geht von Essen bis
Bobbio, von Regensburg bis Murbach.® Die meisten Kloster hatten
ihre Bliite zur karolingischen Zeit, auch die Frauenkloster Lindau,
Zirich und Buchau.”

Aber es sind auch Verbriiderungen angegeben, die erst spater
entstanden sein konnen. So wurde ja Einsiedeln erst 934 gegriindet.
Die Patres in Augusta, also die Kanoniker in Augsburg, existierten
vor dem Jahre 1012, da dort erst das Kloster St. Ulrich und Afra
nach der Benediktinerregel organisiert wurde. Vielleicht waren
die Kanoniker im frithen Mittelalter Ménche.® Unter den Sorores in
Monasteriolo sind die Nonnen von Miinsterlingen zu verstehen,
deren Kloster Bischof Gebhard III. von Konstanz (1084-1110) ge-
griindet hat. Die Fratres in monasterio S. Georgii kénnen sowohl
die Monche von Stein am Rhein gewesen sein, deren Kloster 960-
1007 ins Leben gerufen wurde, oder dann die Bewohner der Abtei
St. Georg im Schwarzwald, deren Griindung auf 1083 zuriickgeht.?

8 Kirchner Joachim, Scriptura Latina Libraria, 1955, Taf. 43.

1 Ringholz O., Geschichte des Benediktinerstiftes Einsiedeln 1 (1904) Taf. 1. Bruckner
A., Scriptoria medii aevi Helvetica 5 (1943) 171.

5 Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956) 23.

¢ Wollasch J. in Deutsches Archiv fiir Erforschung des Mittelalters 17 (1961) 433-435
mit Karte.

" Vgl. Tiichle H., Lebensraum und Lebenskreis der sel. Irmengard, 1966, S. 8-9.

8 Zoepfl Fr., Das Bistum Augsburg und seine Bischofe im Mittelalter, 1955, S. 43.

¥ Germania Pontificia II. 1 S. 199 (St. Georg im Schwarzwald), I1. 2 S. 25 (Stein am
Rhein). Lexikon fiir Theologie und Kirche 7 (1962) 688 (Minsterlingen).

99



Es scheint auch, daB der Katalog nicht vor ca. 1100 kompiliert
wurde.

Da in unseren Landen die Confraternititen erst um 800 began-
nen, wird man das 9. Jahrhundert als frithesten Termin, das 11.
Jahrhundert als spatesten Zeitansatz fiir die Verbindung zwischen
dem ratischen Frauenkloster und der Steinachabtei ansehen kon-
nen. Um 1100 herum wird die Confraternitit kaum entstanden
sein, denn damals war das Nonnenkloster schon desorganisiert.
Man wird aber eher das 9. Jahrhundert in Betracht ziehen, denn
damals erlebten, wie schon bemerkt, die meisten der im Katalog
genannten Kloster ihre Bliitezeit. Dann ist es auch wahrscheinlich,
daB die Gallusabtei damals nicht nur Cazis, sondern auch Mistail
zu einer Confraternitat einlud. Gazis und Mistail gehoren ja geo-
graphisch und auch als Schwesternkonvente zusammen.

Im Katalog der sanktgallischen Verbriiderungen steht freilich
Mistail am Schlusse, fast als ob man das tief in den Biindnerbergen
gelegene und jetzt schon nicht mehr bedeutende oder schon auf-
gehobene Kloster vergessen hitte. Es kann aber auch sein, dal man
dessen Liste zunédchst nicht fand oder doch nicht deuten konnte.
Die fiinf letzten Kloster, die der Conspectus angibt, waren folgende:
Schanis (gegrindet Anfang 9. Jahrhundert), Waldkirch bei Etten-
heim im Breisgau (gegr. vor 994), St. Stephan in StraBburg (gegr.
um 720), Essen (gegr. 852 von Bischof Alfrid), endlich Mistail.®
Wie ersichtlich ist, liegt weder eine chronologische noch eine geo-
graphische Aufzéhlung vor, was nicht tiberrascht, nachdem ja in
der ganzen Liste Monche, Kanoniker und Nonnen durcheinander
gekommen sind. Wir kénnen daher fiir die Anfinge von Mistail
daraus keinen Schluf3 ziehen. Mistail kann nicht von Essen gegriin-
det worden sein, weil es ja alter ist.*

10 Die Daten iiber die Kléster sind in MGH Libri. Confr. 8. 144 in den Anmerkungen
angegeben, dazu Hauck A., Kirchengeschichte Deutschlands 3 (1920) 1020 (Wald-
kirch), und Lexikon fiir Theologie und Kirche 1 (1957) 1015 (St. Stephan in Straf-
burg bzw. Attala).

1t Fiir die innere Struktur von Mistail liegen keine Nachrichten vor. Wir werden cine
ahnliche annehmen wie bei Cazis, am Anfang eine vielleicht mehr monastische Le-
bensordnung, dann aber eine ausgesprochene Art der Kanonissen. Vgl. Hlawitschka
E. in Zeitschr. f. d. Geschichte des Oberrheins 108 (1960) 442.

100



3. Die Aufhebung des Frauenstiftes

Die Auflosung des karolingischen Reiches fiigte auch den Klo-
stern manchen Schaden zu. Nicht vergebens vermissen wir oft um
900 herum in den Listen der Kloster die Namen der Obern.! In
wirtschaftlicher Hinsicht ist uns die schon bekannte Urkunde Konig
Heinrichs I. vom 3. November 926 lehrreich, in der der Sachsen-
herrscher dem Bischof Waldo von Chur den Ort Almens schenkte.
Doch sollte er nach dem Ableben des Churer Oberhirten zwischen
Cazis und Mistail geteilt werden.? Das spricht wahrlich nicht fiir
den wirtschaftlichen Reichtum der beiden Frauenstifte.

Wie in 6konomischer, so war die Zeit auch in geistiger Hinsicht
wenig glinstig. Zwar wissen wir iber die innere Struktur von Mistail
nichts, konnen aber wohl schlieBen, daf3 es gleich oder ahnlich wie
Cazis nach anfanglich wohl unsicheren Regeltraditionen zu einem
reguliren Kanonissenstift wurde, aber sich dann gegen Ende des
11. Jahrhunderts zu einem Sakularkanonissenstift entwickelte.
Wenn wir bedenken, dal3 die Kirche seit 1073 die Reform Gre-
gors VII. erlebte, um dann im Wormser Konkordat 1122 den
grundsatzlichen Sieg zu erringen, so begreift man, warum frei-
weltliche Kanonissen in den Augen strenger Kirchenminner und
vor allem in den Augen des Bischofs Adalgott von Chur
(1151-1160), eines Schiilers des hl. Bernhard, keine Berechtigung
mehr zu haben schienen.®? Dal} solche Institutionen aus ihren
Zielen her auch einen Sinn haben, zeigten dann dhnliche Griin-
dungen, angefangen von den Beginen in der zweiten Halfte
des 12, Jahrhunderts bis zu den Sikularorden des 20. Jahrhun-
derts.

Doch war der Churer Cisterzienserbischof nicht der erste, der
eingriff. In einer Urkunde von 1154 zugunsten des Pramonstraten-
serklosters St. Luzi in Chur berichtet er selbst, dal3 seine drei Amts-
vorganger, also die Bischéfe Wido (1096-1122), Konrad I. (1123-
1144) und Konrad II. (1145-1150), die Nonnen von Mistail ver-
trieben hatten.* Daraus ergibt sich, dal3 Bischof Wido der erste war,

' Jahresbericht der Hist.-antiquar. Ges. von Graubiinden 61 (1931) 89-92, 94-95.
* BUBI. S. 81 Nr. 99. Dazu Poeschel II1. 83-84.

® Uber Bischof Adalgott Analecta Sacri Ordinis Cisterciensis 160 (1960) 92-119.

* BUBI. S. 240 Nr. 330: eiectis inde monialibus.

101



der die Religiosen entfernte, was seine Nachfolger offenbar nicht
rickgangig machten. Der gleiche Bischof Wido war es auch, der
auf dem Septimer ein bischofliches Hospiz errichtete.> Nach dem
Bericht nahmen die Churer Oberhirten dem Kloster den Hof Prada
weg, den sie teilweise fiir sich selbst beanspruchten, teilweise an
ihre Dienstmannen gaben. Auch das wird schon vom Bischof Wido
eingeleitet worden sein.

Nachdem dieser unsichere Zustand nun schon 30-50 Jahre an-
gedauert hatte, hielt Bischof Adalgott eine Reorganisation von
Mistail nicht fur giinstig (cum idem locus religioni minus esset
idoneus), nicht weil die geographische Lage fiir das monastische
Leben weniger geeignet wire, sondern weil nun einmal die In-
sassen entfernt worden waren (tum propter statum ipsius) und weil
auch das Vermogen durch die Dienstmannen groBtenteils gescha-
digt worden war (tum propter substanciam per manus militum ex
magna parte distractam). Es braucht nicht viel Phantasie, um sich
vorzustellen, was aus dem Klosterbesitz alles werden kann, wenn
keine Klostergemeinde dariiber wacht, sondern nur der Bischof, der
ja in Chur wohnte. Auch die Dienstmannen des Bischofs werden
sich auf dem fremden Gute wenig sparsam und riicksichtsvoll gezeigt
haben! Da sich nun dagegen doch das Gewissen des Volkes regte
und den dringenden Wunsch geltend machte, die Giiter sollten wie-
der in den Besitz der Religiosen kommen, mithin dem urspriing-
lichen Zwecke wieder zugefiihrt werden, vergabte Bischof Adalgott
1154 den Hof in Prada und die Kirche St. Peter in Mistail, ausge-
mommen die Lehen der Dienstmannen, an das Pramonstratenser-
kloster St. Luzi. Dieser neuen Griindung sollten auch die Meierhofe
in Savognin und Latsch (Bergiin) zufallen, die offenbar friither auch
dem Kloster Mistail gehorten. Der bisherige Vogt tiber den Hof in
Prada erhielt ein Gut in Alvaschein, damit er nicht Forderungen an
St. Luzi stellen konne. Mit dieser urkundlichen Verfiigung von
1154 hatte der Churer Bischof das Kloster rechtlich und besitz-
mafig aufgehoben, nachdem es schon jahrzehntelang faktisch nicht
mehr existiert hatte. Bischof Adalgott betrachtete offenbar den Fall

5 Necrologium Cuirense ed. W. v. Juvalt 1887 S. 49. Uber Bischof Wido sieche Meyer-
Marthaler E. in: Aus Verfassungs- und Landesgeschichte, Festschrift Th. Mayer |
(1954) 183-203.

102



als hoffnungslos, ganz im Gegensatz zu Cazis, wo er eine Reform
fiir moglich hielt und auch durchfiihrte.®

Am 27. November 1156 nahm Papst Hadrian IV. das Kloster
St. Luzi in seinen Schutz und bestatigte ihm seine Besitzungen, un-
ter denen ausdriicklich jedoch nur der Hof Prada und dessen Peters-
kirche aus dem Erbe des Klosters Mistail genannt werden.” Im fol-
genden Jahre 1257 bestatigte Erzbischof Arnold von Mainz die
Schenkungen, die Bischof Adalgott dem Kloster St. Luzi iibergab,
wobel aber nicht nur der Hof Prada und die Kirche St. Peter, son-
dern auch die Hofe in Savognin und Latsch (Bergiin) erwiahnt
werden.® Von dem Churer Pramonstratenserkloster ging der Besitz
am 16. August 1282 tauschweise an Bischof Konrad von Belmont
tiber. Der Wechsel sollte so sein, daf3 die Kirche in Prada (ecclesia
in Pradis),deren Patronatsrecht dem vorgenannten Kloster zustand,
mit den zwei Hofen in Savognin und in Prada (in Pradis), die die-
ser Kirche gehorten, mit allem Zubehoér und jeglichen Rechten in
Zukunft unserer Churer Kirche eingegliedert sein sollen.» Der Hof
in Latsch (Bergiin) ist hier nicht genannt.®

Am gleichen Tage, dem 16. August 1282, verpflichtete sich der
Churer Bischof Konrad, «den Untergebenen der Kirche in Prada»
(subbitis ecclesie in Pradis), also den zur Kirche St. Peter in Mistail
gehorenden Glaubigen, anstelle von St. Luzi 50 Pfund zu zahlen.
Die Pramonstratenser von St. Luzi, die vorher Kirche und Hof be-
sallen, schuldeten namlich diese Summe den dortigen Gldaubigern
(in quibus predicti fratres ipsis creditoribus sunt et fuerant obligati).
Es hatte sich dort keine Pfarrei gebildet, weshalb auch von keinen
Pfarrgenossen die Rede ist, sondern es handelte sich nur um die dort
auf dem Hofe wohnenden Leute.'® Die Kirche scheint dann aus
den Handen des Bischofs schon im 14. Jahrhundert in den Besitz
der Gemeinde Alvaschein gelangt zu sein, denn ein Indulgenzbrief
fiir St. Peter wird 1397 auf Antrag der Leute von Alvaschein ge-
geben. Damals fand auch eine Neuweihe der Kirche mit zwei

® Alles in Urk. 1154 in BUB I. 240 Nr. 330. Uber die Mitschuld der Churer Bischofe
am Untergang von Mistail auBBerte sich Can. R. Staubli in Biindner Tagblatt zum
16. Dezember 1967.

" BUBI. S.247 Nr. 336.

¢ BUBI. S. 249 Nr. 337.

® BUB III. S. 6466 Nr. 1111.

1 BUB III. S. 67 Nr. 1112.

103



Altaren statt. Die Kirche fand ja insofern das Interesse der Leute
von Alvaschein, als diese ihre Toten dort bis 1679 begruben.!!
Rechtlich abgetrennt hat sich Alvaschein und mit ihm Mistail von
der Urpfarrei Tiefenkastel erst 1739. Seit diesem Jahre also hatte
auch Mistail keine kirchenrechtlichen Beziehungen mehr zu der alt-
ehrwiirdigen Kirche von Tiefenkastel,die einst das erste christliche
Zentrum im Albulagebiet war.

Verzeichnis der abgekiirzten Literatur

Aug. = Reichenauer Verbriderungsbuch in der Ausgabe von Piper.

Buchner = Gregor von Tours, Zehn Biicher Geschichte, lateinisch und
deutsch, herausgegeben von Rudolf Buchner. 2 Binde, ohne
Jahresangabe.

Bruckner = W. Bruckner, Die Sprache der Langobarden. 1895.

BUB = Bundner Urkundenbuch ed. E. Meyer-Marthaler und F. Perret
1 (1955} &

Clavadetscher, Reichsgut = Otto P. Clavadetscher, Das Schicksal von Reichs-

gut und Reichsrechten in Rétien. Vierteljahresschrift fiir Sozial-
und Wirtschaftsgeschichte 54 (1967) 46-74.

Fab. = Pféferser Verbriidderungsbuch in der Ausgabe von Piper.

Firstemann = F. Forstemann, Altdeutsches Namenbuch, Bd. I, Personen-
namen, 1900.

Huber = K. Huber, Les éléments latins dans 'onomastique de I’époque

carolingienne. Vox Romanica 23 (1964) 239-250.

JHGG = Jahresberichte der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von
Graubtnden 1878 fI.

Lieb = Hans Lieb, Lexicon Topographicum der rémischen und frith-
mittelalterlichen Schweiz, Bd. 1, Siid- und Ostschweiz. 1967.

Necrologia 1I. = MGH Necrologia 2 (1890). Totenbuch von St. Peter in

Salzburg.

Piper = MGH Libri Confraternitatum ed. Paul Piper 1884.

Poeschel = FErwin Poeschel, Kunstdenkmiler des Kantons Graubiinden,
Bd. 1-7 (1937-1948).

Ratische Pfarreten = Miiller Iso, Die ratischen Pfarreien des Frithmitelalters
Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 12 (1962) 449-497.

Sang. = St. Galler Verbriiderungsbuch in der Ausgabe von Piper.

Valentini = Codice necrologico-liturgico di S. Salvatore o S. Giulia In
Brescia, ed. A. Valentini, 1887.

Wartmann = Urkundenbuch der Abtei St. Gallen, ed. H. Wartmann 1

(1863); 2 (1866).

11 Poeschel II. 266-267.

104



Register

Adalgott, Bischof 17, 93, 101-103

Alban hl. siehe Sils

Almens 90, 101

Alvaneu 54-55

Alvaschein 44, 47-48, 103104

Ambrosius hl. siehe Tiefenkastel und
Via Mala

Andreas hl. sieche Chur und Ruis

Antonius Eremita hl. sieche Mathon,
-St. Antonien und Zernez

Arnold, Bischof von Mainz 103

Asinio, Bischof 3, 45

Balzers-Mals 32

Benediktinerregel 17, 69-70, 99-100
Bergiin 55

Berthrada 9-10

Bivio 61

Blasius siehe Tinzen

Bludenz 90

Brienz-Surava 51-52

Bruschius K. 65-66

Calixt hl. siehe Brienz und Wergenstein
Campell U. 17, 66

Casaccia 24

Cassian hl. siche Lenz und Sturvis

Casti 43

Cazis

- St. Martin 37, 92

- St. Peter (Kloster) 17, 32, 62-93, 100-
101, 103

Abtissinnen: Calumniosa 71-72, Imma
(?) 91, Judentha 91-92, Oportuna 71-
72, Vespula (?) 66-68, Waldrada 71
Schwestern (monachae):

Agilinda I 74

Agilenda IT 74, 80

Agilenda IIT 74, 80

Agina 80

Aurelia 84

Aurevera 75-76

Baltrud 80

Basilia I 78

Basilia IT 78, 86

Benedicta 83

Bona 81

Columba I 73-74

Columba IT  73-74, 82

Echila 78

Elisabeth 78-79

Egiburga 80

Exuperia 73

Flavia I 77

Flavia I 77, 86

Gotelinda 80

Januaria 73

Industria 86

Maria 81
Materna 76
Maxantia 82
Otarda 77
Passiva 82
Rachel 76
Reginelda 86
Rosinda 84
Salvia 79

Teuperga 85

Ursicina (?) 6668
Ursicina I 74-75.
Ursicina 1T 74-75, 80
Ursicina 11T 74-75, 87
Valentia 87

VigiliaI 75

Vigilia IT 77

Vigilia IIT 77
Winigunda 74

Chur
~ Bistum 3, 32-36 ; Domkapitel 9-10, 20, 58;

Grabkammer bischofliche 5; Schreib-

schule 21; Welschdorfli 30-36

Kirchen: Andreas 6, 15-16, 33-34 (iden-
tisch mit St. Luzi); Felix und Regula 7,
9-11, 34, 36; Florin 7, 11, 36; Hilarius
21-25, 36; Johann Baptist 11-12, 36;
Laurentius 5-7, 22, 36; Lucius 3, 7, 9,
11-21, 35-36; 101-103; Maria (Dom)
3-5, 34, 36; Martin 7-9, 22, 30, 36;
Peter 31-36; Salvator 25-30, 33, 36;
Stephan 5, 15, 18, 36.

Clugin 32

Columban hl. siehe Spiez
Columban hl. siche Sagens
Comander Joh. 17

Como 3, 5, 32

Conters 57

Cosmas und Damian hl. siche Mons

Disentis 8, 32, 71, 75, 94, 96
Divisio (806) 8, 10, 22, 87
Domleschg 37, 44

Donatus hl. siehe Obervaz

Emmeran hl. siehe Regensburg
Episcopina 63-66
Ems 26, 33

Faremoutier 89
Feldkirch 32
Felix und Regula hl. siehe Chur

105



Ferrera-Cresta 43

Filisur 55

Florin hl. siehe Chur und Marmels
Flums 6, 30

Fridolin hl. siehe Chur (Hilarius)
Friedhofe 46-47, 104

Gallus hl. siche Bivio und Medels
Gaudentius hl. siehe Casaccia und Miihlen
Georg hl. siehe Riziins und Salux

Glarus 23

Grabs 5

Hadrian IV. 103
Heinrich I. Kénig 90
Hilarius hl. siehe Chur (Hilarius)

Hochrialt 37, 92
Hunfrid Graf 10, 69
Jenaz 33

Igis 48

Ilanz 8, 74

Impetinis 44

Jodokus hl. siehe Filisur

Johannes Baptista siehe Chur, Disentis
(Pfarrei), Hochrialt, Mdistair, Somvix,
Stuls

Julier 34, 43, 61

Kanonissen 17, 89-90, 100. Vgl. 69-70

Konrad I., Bischof 101-102

Konrad II., Bischof 101-102

Konrad von Belmont, Bischof 103

Kreuz-Reliquien siche Sackingen

Laurentius hl. siehe Chur, Flums, Paspels,
Reams, Schaan, Untervaz

Latsch (Bergiin) 55, 102-103

Lenz 50-51

Lohn 41, 43

Lucius hl. siehe Chur, Schiers, Schmitten

Lukmanier 61-62, 96

Magdalena hl. siehe Stiirvis

Maienfeld 10

Mailand 4-5, 32, 45

Maria hl. siehe Chur, Lenz, Lukmanier,
Sagens, Sturvis

Marmels 61

Martigny 35

Martin hl.  siehe Cazis, Chur, Disentis,
Ilanz, Savognin, Truns, Zillis

Mathon 39-40, 43

Mauritius hl. siehe Alvaneu

Medels (Cadi) 61-62

Michael hl. siehe Savognin

106

Mistail (Prada)
93-104

Mons 44, 48-49

Mihlen 61

Miistair 51, 53-77, 94, 97

17, 32, 46-50, 69, 90,

Namen frithmittelalterliche 87-88
Nikolaus hl. siehe Latsch und Prisanz

Obervaz 52-53
Otmar hl. 7, 64, 71
Otto I. Konig 6, 9, 22, 90

Pankratius hl. siehe Tinzen

Paschalis, Bischof 64-66

Paspels 6, 37

Paulus hl. siehe Réziins und Petrus hl,

Petrus hl. siehe Bergiin, Cazis, Chur, Ems,
Mistail, Septimer

Pfifers 10, 17, 18, 20, 25-27, 30, 42, 45,
49, 73, 75, 89, 95 u. passim.

Poitiers siehe Chur (Hilarius)

Prasanz 59

Rizins 37

Reams 6, 57

Regensburg 13-14

Reichenau Kloster 67-68, 77, 88-89, 9,
98 und passim.

Regula hl. siehe Felix hl.

Remis 32

Rheinwald 37, 43

Roflaschlucht 41

Rom 3, 5, 12-13, 27-28, 32

Ruis 15

Sackingen 23

Sagens 33, 73

Salegn 39, 41, 43

Salux 53-54, 59

Salvator siehe Chur und Sufers
Samaden 32

Sargans 46, 51

Savognin 57-58, 102-103
Schaan 5-6, 32

Schinis 69, 74, 83-84, 88
Schanfigg 33

Schiers 35

Schmitten 54-55
Schynweg 50, 96

Septimer 34, 43, 61-62, 97
Sils (Domleschg) 92

Sitten 32, 35

Somvix 95

Spiez 73

Spliigen 34, 37, 39, 42-43
St. Antonien (Prattigau) 40



St. Gallen 70 f., 87-88, 98-100 und passim.

Stephan hl. siche Chur, Tiefenkastel, Rofla-
schlucht

StraBburg 70, 88

Stiirvis  53-54, 39

Stuls 55

Sufers 30, 39, 41, 43

Taufers 60

Tello, Bischof 63, 68, 79 und passim.
Tiefenkastel 43-50, 93-96, 104
Tinzen 59-62

Trins 5, 46

Truns 8, 44

Ulrich hl. 12
Untervaz 6
Urban hl. siehe Spliigen

Via Mala 41

Victor, Bischof (ca. 720) 62-66
— Bischof (ca. 823) 69, 93

— Prises (ca. 720) 7, 10, 63
Vigilius, Bischof 75

Vincenz hl. siehe Spliigen

Waldo, Bischof 90-91, 93
Wergenstein 42

Wido, Bischof 61-62, 101
Wiesen 55

Zehntausend Ritter siche Conters

Zernez

40

Zillis 5, 34, 37-43, 90, 97

Zizers
Zrich

32-33
9-11, 27, 32

107






	Zur churrätischen Kirchengeschichte im Frühmittelalter

