
Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 91 (1961)

Artikel: Der Churer Pfarrer Saluz (1571-1645) und seine Kollegen und seine
Zeit

Autor: Berger, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Churer Pfarrer Saluz (1571—1

seine Kollegen und seine Zeit

von Pfarrer Dr. H. Berger



Inhaltsverzeichnis

1. Saluzens Vorfahren, seine Familie und seine Nachkommen 5

2. Saluz als Pfarrer in Seewis im Prättigau (1596-1606) 13

3. Saluzens Berufung nach Chur (1606) und die damaligen kirchlichen Zustände

in Ghur 17

4. Saluzens politische Einstellung und sein Wirken zur Zeit der beginnenden

Bündner Wirren 22

5. Saluz und die kirchlichen Verhältnisse in Chur zur Zeit der Besetzung durch

Österreich 27

6. Saluz als Dekan 32

7. Saluz als Pfarrer in Chur 38

a) Saluz als Prediger 40

b) Saluz als Jugenderzieher 45

c) Saluz als Seelsorger 53

d) Saluz als Arzt 59

8. Saluz als Prediger in den Nachbargemeinden von Chur. 64

9. Saluzens Krafttaten 72

0. Saluz und seine Kollegen in Chur 77

a) Andres Lorez 77

b) Hartmann Schwarz 82

1. Saluzens Tod 92

2. Stammbaum 96

3. Schlusswort: Was bleibt? 98

4. Quellen- und Literaturverzeichnis 99



Ein Wort des Dankes

Wo man versucht, sich auf Grund handgeschriebener Quellen und ge-
druckter Literatur der Vergangenheit zuzuwenden, ist man auf den Beistand
vieler angewiesen. So möchte ich all diesen stillen Helfern herzlich danken.
Besonders ausgiebig benutzte ich die Ratsprotokolle im Stadtarchiv, die Kir-
chenbücher aufdem Zivilstandsamt und die Quellen im Bischöflichen Archiv.
Aber auch durch die reiche Literatur auf der Kantonsbibliothek wurde mir
manche Anregung zuteil, sowie auch durch die Quellen im Staatsarchiv.

Es war mein Anliegen, ein einigermassen abgerundetes Lebensbild über
Saluz zu bieten. Das beigegebene Bild über ihn lässt uns seine Person etwas
plastischer erscheinen. Das andere Bild mit der alten Martinskirche mag uns
in Erinnerung rufen, dass Saluz in diesem Gotteshaus den Menschen zuge-
sprochen hat. Den Herren Apotheker Truog, Prof. Masüger, a. Baumeister
Trippel und nicht zuletzt Herrn Bischofberger danke ich herzlich für die
Überlassung der beiden erwähnten Bildplatten.

Ein besonderer Dank aber gebührt der Historisch-Antiquarischen Gesell-
schaft, die den Druck dieser Arbeit freundlicherweise übernommen hat.





I. Saluzens Vorfahren, seine Familie und seine Nachkommen

Wenn man dem Leben von Pfarrern, die in früheren Jahrhunderten ge-
wirkt haben, nachgehen will, muss man sich damit abfinden, dass manch-
mal nicht viel herauszubringen ist. Oft kann man nicht einmal das Geburts-
jähr erfahren. Sehr oft kennt man die Namen der Eltern nicht. Was man
dann aber meistens weiss, ist der Eintritt in die Synode (also das Jahr) und
das nachherige Wirken (wenigstens zum Teil). Der verstorbene Dekan J. R.
Truog hat eine grosse Arbeit geleistet, indem er aus allerlei Registern Zu-
sammenstellungen geschaffen hat, die heute ein Arbeiten stark erleichtern.
Aber wo man Einzelpersonen nachgeht, muss es selbstverständlich das An-
liegen sein, mehr herauszubringen, als wasTruog mit seinen Registern leisten
konnte.

Wenn wir in dieser Arbeit Georg Saluz nachgehen, hat das seinen beson-
dern Reiz. Denn es lässt sich einwandfrei nachweisen (was ich bei Aufnahme
meiner Arbeit nicht wusste), dass Georg Saluz ein Enkel des bekannten
Bündner und Churer Reformators Philipp Gallicius ist. Es ist darum wohl
am Platz, zunächst einmal einzugehen auf diesen Reformator Gallicius
und dann über seine Söhne die Linie zu Georg Saluz zu ziehen.

Philipp Gallicius^ wurde 1504 zu Puntwila bei Taufers geboren. Seine
Eltern hiessen Adam Saluz und LTsulaGallicius. Damaligem Brauch gemäss
nannten sich Söhne oft nach der Mutter, indem sie den eigenen Vornamen
vor den Geschlechtsnamen der Mutter setzten. Damit hatte also der Sohn
von Adam Saluz und Ursula Gallicius den Namen Philipp Gallicius. Schon

1524 amtete dieser Philipp Gallicius als Kaplan, also als katholischer Geist-
licher, bei seinem Grossoheim, Dekan Bursella, in Camogask. 1526 nahm er
zusammen mit Comander am Religionsgespräch zu Ilanz teil, wurde des-

wegen aus Camogask verwiesen, aber kurz nachher durch die Ilanzer Artikel
wieder straffrei erklärt. Dann betreute er als Pfarrer, nachdem er sich also
der Reformation zugewendet hatte, Lavin. Diese Gemeinde trat dann 1529
(wie das benachbarte Guarda) zum neuen Glauben über. Aber selbst refor-
mierte Gemeinden ertrugen es oft nicht, dass ihre Geistlichen heirateten. Das
zeigte sich auch in Lavin unter Gallicius. Gallicius ehelichte eine Ursula
Campell und musste darum 1531 Lavin wieder verlassen. In der Folgezeit
übte er sein Pfarramt in Langwies aus. Daselbst blieb er bis zum Jahre 1537.
Dann zog er nach Scharans. 1540 wirkte er für einige Monate in Malans.
Dann kehrte er wieder nach Lavin zurück, wo man nun scheinbar nichts
mehr gegen die Verehelichung Geistlicher einzuwenden hatte. In Lavin blieb
Gallicius (ausser einem kurzen Unterbruch von 1542-1544, wo er in Chur an
der Nikolaischule lehrte) bis zum Jahre 1550. In diesem Jahr wurde Gallicius
an die Regulakirche nach Chur berufen. Gallicius war schon früher bekannt
geworden durch die Unerschrockenheit anlässlich der Ilanzer Religions-
gespräche, durch die Mitwirkung bei der Schaffung der Synode (mit ent-

* Ich halte mich im folgenden an das Historisch-Biographische Lexikon, Bd. 3,
S. 382, sowie an Kind, Philipp Gallicius, und Schiess, Philipp Gallicius.

5



sprechenden Synodalgesetzen) und durch den Kampf gegen die sogenannten
Irrlehrer im Engadin und in den italienisch sprechenden Tälern Bündens.
In Chur blieb Gallicius bis zu seinem Tod (7. Juni 1566).

Philipp Gallicius hatte eine grosse Zahl von Söhnen und Töchtern, die
sich dann wieder Saluz nannten (also nach dem Grossvater). Im Jahre 1533
wurde dem Pfarrer Gallicius in Langwies, wo die Familie manchmal in gros-
ser finanzieller Not lebte, Alexander geboren. Drei Jahre nachher, ebenfalls
noch in Langwies, erblickte Johannes Leo das Licht der Welt. Diesen Johan-
nes Leo müssen wir besonders im Auge behalten.

In die Scharanser Zeit fiel die Geburt des dritten Sohnes Josuah. Und
unmittelbar nach der erneuten Übernahme der Gemeinde Lavin 1540) ge-
seilte sich zu den drei Genannten nochmals ein Brüderchen, Philippus ge-
heissen. Der fünfte und letzte der Söhne hiess Gideon, der 1548 in Lavin den
Kreis der Knaben abrundete, während wir die Töchter Maria, Ursula und
Anna übergehen können.

Im Jahre 1566 wütete in Chur eine schwere Pest, die auch unerbittlich
hineingriff in die Familie von Pfarrer Gallicius. Gallicius selber gehörte zu
den ersten Opfern. Kurz nachher starb seine Frau, die ihren Gatten wohl
gepflegt hatte und dann angesteckt worden war. Im gleichen Jahr starb in
Flims (auch an der Pest) der Sohn Philippus, der dort als Pfarrer amtete-,
und ein Jahr später, also 1567, schied in Schiers Alexander, der vorher in
Thusis gewirkt hatte, aus diesem Leben."

Somit waren nach 1567 noch am Leben: Johannes Leo, Josuah und Gi-
deon. Von Josuah wissen wir nicht, was mit ihm geworden ist. Gideon, der

Letztgeborene (1548), zählte beim Tod seines Vaters achtzehn Jahre. Pon-
tisella, der an der Nikolaischule in Chur lehrte, verwendete sich für diesen
Gideon an der Zürcher Theologenschule. Der elternlos gewordene Jüngling
wurde in diese Schule aufgenommen und konnte sich so dem Theologie-
Studium zuwenden. Diesen 1548 geborenen Gideon treffen wir aber nicht
nur als Studenten in Zürich, sondern auch in Basel.'' Gideon wurde 1575® in
die Synode aufgenommen. Dann entschwindet er uns wieder, bis wir ihn
1586, als er bereits 40 Jahre zählte, erstmals in einer Bündner Gemeinde, und
zwar in Luzein, antreffen. Nachher wirkte er von 1590-1593 in Jenins und
schliesslich von 1593-1638 in Avers.® Gideon war der Grossvater des be-

kannten Unterengadiner Pfarrers Jon Pitschen Saluz (1595-1662). Er war
aber keinesfalls der Vater von Georg Sa'uz.

Somit bleibt noch Johannes Leo. Derselbe wurde 1565, also recht spät,
mit neunundzwanzig Jahren, ordiniert.' Er wirkté für ein paar Monate in

2 Philippus kam 1564 in die Synode (Truog, Bündner Prädikanten, S. 7) und wirkte
dann in Flims (Truog, Pfarrer, S. 83).

® Die evangelischen Pfarrer der Gemeinde Thusis, S. 4; Thöny, Schiers, S. 28.
3 Die evangelischen Pfarrer der Gemeinde Thusis, S. 4; Thöny, Schiers, S. 284

Truog, Pfarrer, S. 226; Wackernagel, Matrikel Basel, Bd. 2, S. 83,
* Truog,Bündner Studenten in Basel, S. 102 ;Wackernagel, Matrikel Basel, Bd.2, S. 197.
* Truog, Bündner Prädikanten, S. 8; Tina Truog, Familiennotizen, S. 50.
® Truog, Pfarrer, S. 119.
' Truog, Bündner Prädikanten, S. 8; Truog, Pfarrer, S. 56.

6



Davos. 1565 übernahm er die Gemeinde Jenaz® (zusammen mit Fideris und
Furna).

Nach CampelP und Rosius a Porta starb nur ein Sohn des Gallicius,
nämlich Gideon, nicht während der Pestzeit der Sechziger Jahre. Daher
konnte man die Linie zu Pfarrer Georg Saluz nie sicher ziehen. Nun aber
zeigt es sich, dass eben Campell und Rosius a Porta und alle, die auf diesen
beiden fussen im Unrecht sind. Denn ausser Gideon blieb auch Johannes Leo
am Leben. Und er nun war (und dies kann einwandfrei als erwiesen gelten)
der Vater von Georg Saluz. Über diesen Johannes Leo berichtet Truog in
seinem Heimatbuch über Jenaz: «Dieser zweite uns bekannte Jenazer Prä-
dikant war Johannes Leo Saluz von Lavin, geboren am 2. Februar 1536 als
Sohn des Reformators Philipp Gallicius. Johannes war 1565 in die Synode
aufgenommen worden und wurde nach kurzem Aushilfsdienst zu Davos-
Platz nach Jenaz berufen. Hier blieb er bis zum Jahr 1582 V»

Pfarrer Saluz scheint sein Pfarrhaus in Jenaz geliebt zu haben. Dieses da-
malige Pfarrhaus, das heute zum gewöhnlichen Bauernhaus geworden ist,
früher aber auch die Schule in sich enthielt, ist beschrieben bei Konz. Auch
Truog hat sich die Mühe genommen, den Inschriften, die auf diesem ein-
stigen Pfarrhaus noch heute sichtbar sind, etwas nachzugehen. Diese In-
Schriften sind für uns insofern interessant, als sie nun eben aufJohannes Leo
Saluz, den Vater von Georg Saluz zurückgehen.

An der Hauswand sind zunächst zwei Sprüche. Der eine lautet: «Hab
Gott lieb ob allen Dingen, so mag dir nit mislingen.» Der Spruch passt gut
für einen Pfarrer, erinnert er doch an jenes Pauluswort: «Wir wissen aber,
dass denen, die Gott lieben, alle Dinge zum besten dienen» (Römer 8, 28).
Der zweite Spruch, der an der gleichen, vordem Hauswand, rechts vom eben
angeführten Spruch steht, enthält unter dem Lateinischen die deutsche Über-
Setzung. «Vela fatis pando - ich lass es Gott walten». Wollte man es etwas
wörtlicher wiedergeben, würde die Übersetzung etwa lauten : « Ich lasse das
Schiff vom Schicksal treiben.»

Mit etwas ungelenker Hand hat Saluz weiter an die Wand die Wappen
der drei Bünde angebracht. Auch sind ein Kreuz (links vom letzterwähnten
Spruch) und eine Hand (rechts vom letzterwähnten Spruch) an die Wand
gezeichnet sowie die Jahreszahl 1575 mit der Unterschrift von Saluz. Kreuz
und Hand sind selbstverständlich als christliche Symbole gemeint: Gott,
der vergibt, und Gott, der seine Hand über uns hält! Nun wäre es freilich
etwas voreilig, wollten wir aus den angebrachten Sprüchen und Zeichnun-
gen etwas über den Charakter von Johannes Leo Saluz herauslesen. Für
einen Pfarrer, der sein Pfarrhaus verzierte, ergab es sich von vornherein,
Glaubensworte und religiöse Symbole an die Wand zu bringen (und das
Ganze zu unterzeichnen).

® Truog, Pfarrer, S. 56 und 99; Wackernagel, Matrikel Basel, Bd. 2, S. 86.
° Vgl. Tina Truog, Familiennotizen, S. 50 (Bleistiftnotiz),

a Porta, Historia Reformationis, Bd. i, S. 430." Truog, Jenaz, S. 145.
** Konz, Bauernhäuser, S. 61.
" Truog, Jenaz, S. 145.

7



In diesem Pfarrhaus zu Jenaz wurde nun also im Jahre 1571 Georg Saluz
als Enkel des Philipp Gallicius und als Sohn des Johann Leo Saluz gehörend*
Weiter freilich wissen wir über die Jugendzeit von Georg Saluz nichts oder
doch fast nichts. Wir kennen den Namen der Mutter nicht sicher, wissen
auch nicht, ob Saluz Geschwister gehabt hat. Das ist freilich unwahrschein-
lieh, ist doch in allem, was über Georg Saluz zu finden ist, nirgends auch

nur der geringste Hinweis auf einen Bruder oder eine Schwester.
Nach Tina Truog*® wurde Georg Saluz in Seewis geboren und erzogen.

Das kann nicht stimmen. Vielleicht aber hat Tina Truog recht, wenn sie ver-
mutungsweise äussert, dass die Mutter von Georg Saluz eine Salis von See-

wis gewesen sein könne. Das würde dann auch noch besser erklären, warum
sich Saluz manchmal selber als Seewiser bezeichnete.*®

Auch Pfarrer haben Fehler. Wer als Pfarrer von sich behaupten würde,
er sei doch so ziemlich frei davon, der hätte den allergrössten Fehler, näm-
lieh den der falschen Selbstherrlichkeit. Darum nehmen wir es dem Vater
von Georg Saluz doch nicht von vornherein allzu übel, wenn auch er nicht
fehlerfrei war. Freilich scheint es so gewesen zu sein, dass er über sich selber
doch etwas zu wenig bestimmte und sich selber zu wenig in der Hand hatte,
zeigte er sich doch vor allem immer wieder sehr schwach dem Alkohol gegen-
über. So schreibt denn Truog über Johannes Leo Saluz: «Gerade in allen
Stücken ist er jedoch kein Muster gewesen, denn 1575 wurde er von der

Synode scharf getadelt wegen Trunk, Leichtsinn und Hochmut.»*'
Damit hatte er also recht viele Fehler miteinander: Trunk, Leichtsinn

und Hochmut! Wenigstens das dritte, der Hochmut, hätte unbedingt weg-
bleiben sollen So müssen wir denn annehmen, der Sohn Georg Saluz habe
es in seinem Elternhaus in Jenaz nicht immer leicht und schön gehabt. Wer
weiss, wie viel Not in Trinkerfamilien sein kann, kann es begreifen, dass

Saluz schon verhältnismässig früh sein Elternhaus verliess. Zudem starb ja
sein Vater schon im Jahre 1582.

In den von Truog und Jecklin unter viel Zeitaufwand zusammengestell-
ten Studienregistern über Bündner Studenten in Zürich, Basel und Paris ist

Saluz nicht aufzufinden.*® Nun hat sich aber neuerdings auch Bonorand mit
diesen Fragen beschäftigt. Er ist dabei in der Zentralbibliothek in Zürich auf
einen Brief gestossen, den der Grüscher Pfarrer Jakob Cellarius (Keller) 1606

an den Zürcher Professor J. W. Stucki schrieb. Darin übermittelt er diesem
einen Gruss seines einstigen Schülers Saluz.*®

" Valèr (Stadtrat, S. 103, Anmerkung 1) bestreitet zu Unrecht, dass Georg Saluz
ein Enkel von Philipp Gallicius war. - Blösch (Reformierte Kirchen, Bd. i, S. 396) macht
Georg Saluz irrtümlicherweise zum Sohn des «1573 (statt 1566!) verstorbenen Refor-
mators Gallicius».

is Tina Truog, Familiennotizen, S. 50.
1« Vgl. S. 10.

" Truog, Jenaz, S. 146.
1® Truog, Bündner Studenten in Basel; Jecklin, Bündner Studenten am Collegium

humanitatis in Zürich ; Jecklin, Bündner Studenten an der Pariser Universität.
Bonorand, Bündner Studierende, S. 107; Zentralbibliothek Zürich Ms. F 38,

S. 97.

8



Schon diese eine Stelle (für 158g) ist Reweis genug dafür, dass Saluz (wie
es bei den meisten angehenden Theologen der Fall war) wenigstens für kurze
Zeit an einer auswärtigen Theologenschule studierte. Bonorand (in seinen
Forschungen über das Bildungswesen) kann darum geradezu sagen: «Wohl
alle Bündner Theologen haben in Zürich, Basel oder Genf studiert.»'^ Zu-
dem kamen die angehenden Pfarrer, bevor sie eine eigene Gemeinde über-
nahmen, meist für einige Zeit zu einem ältern Gemeindepfarrer, der sie in
den Studienfächern unterwies und sie zugleich auch ins praktische Pfarramt
einführte.

Dass Saluz wirklich in Zürich studierte, zeigt auch ein Ratsprotokoll aus
dem Jahre 1615. Damals wirkte Saluz bereits als Pfarrer in Chur. Und da-
mais wurde ihm durch einen Vagabunden der «Muoshafen in Zürich» vor-
geworfen.^ Der betreffende Vagabund, auf den wir bei anderer Gelegenheit
nochmals zurückkommen, wurde dann gewarnt. - Nun, was war dieser
Mushafen? Der Mushafen war bestimmt für arme Studenten. Diese konnten
jeweils morgens «Mus und Brot» in Empfang nehmen. Darüber waren viele
Bündner Studenten sehr froh. Gerade auch die Pfarrerssöhne, die - wie Sa-
luz - studieren wollten, lebten manchmal in finanzieller Not; denn die Pfar-
rer Bündens waren sehr schlecht gestellt. Etwas unangenehm für die armen
Studenten war nun freilich, dass sie zusammen mit den Armen von Zürich
«zum Mushafen» kamen und so dann eben gesehen wurden, wie es wohl
auch Saluz mit diesem Vagabunden ergangen ist.

Aber wichtig ist nun für uns das eine : Saluz hat, auch wenn die Register
nichts erwähnen^, 1589 in Zürich studiert. Im Jahre 1590, also mit neun-
zehn Jahren - das bildete damals keine Ausnahme - kam Saluz bereits in die
Synode und unterwarf sich durch ein lateinisch gehaltenes Versprechen dem
Synodalgelübde.^ Im gleichen Jahre übernahm er seine erste Gemeinde,
nämlich Seewis im Prätigau, und ebenfalls 1590 trat er auch in den Stand
der Ehe, indem er sich mit Ursula Widmann aus Zürich verheiratete.^

Saluz war Bürger von Lavin. Das wird z. B. im Kirchenbuch von
Schuders (in der Einleitung zum Buch) ausdrücklich gesagt. («Gebürtig von
Lavin»)^. Daneben wird zu Unrecht auch Fetan als Bürgerort angegeben.^
Auch Ardez" wird als Heimat der Familie Saluz erwähnt. Ardez ist als

Hochgericht bekannt, zu dem auch Lavin gehörte. Wo Ardez als Heimat

Bonorand, Bildungswesen, S. 96.
Ratsprotokoll, Bd. 3, S. 162 f.
Die Register sind übrigens oft unvollständig (Bonorand, Bildungswesen, S. 96).

^ Synodalmatrikel, S. 117.
Der Name im Laviner Plan (Ursula Lorez) stimmt nicht. Tina Truog (Familien-

notizen, S. 57) sagt fälschlicherweise: «Den Geschlechtsnamen seiner Frau kennen wir
nicht.» Die Kirchenbücher zeigen eindeutig, dass Saluzens Frau eine Ursula Widmann
war.

Kirchenbuch Schuders, Bd. 2, S. i." Verzeichnis der Geistlichen der Martinskirche (Churer Wochenblatt 1843), S. 34;
Valèr, Geistliche an der Martinskirche, S. 68; Camenisch, Reformationsgeschichte,
S. 197.

" Historisch-Biographisches Lexikon, Bd. 3, S. 382 ; Tina Truog, Familiennotizen,
S. 41.

9



für Saluz genannt wird, wird also das Hochgericht als solches angeführt, statt
der darin liegenden kleinen Siedlung Lavin. Wieder andere behaupten, Saluz
sei von Seewis.®® Als Seewiser trug sich übrigens Saluz selber ins Kirchen-
buch Chur ein. « 1606 Georgius a Saluz, Lacupratensis Rhaeticus, electus est

inter pastores» (Georg Saluz von Seewis in Rhaetien, ist 1606 auserwählt
worden unter den Pfarrern).®® Warum konnte sich Saluz selber als Seewiser
bezeichnen? Nicht darum, weil er Seewiser Bürger war. Nein, als Seewiser

gab er sich an, weil er sich als Seewiser fühlte und weil möglicherweise seine

Mutter eine Seewiserin war. Zudem war ja Saluz im Prätigau, in Jenaz,
also in der Nähe von Seewis, aufgewachsen und wirkte dann während 16

Jahren als Pfarrer von Seewis. Damit wurde ihm das Prätigau und vor allem
Seewis, zur eigentlichen Heimat, worauf wohl sein Eintrag im Kirchenbuch
zurückging. Aus Liebe zu seinem Seewis ging Saluz übrigens später von Chur
aus jedes Jahr für kurze Zeit dahin in die Ferien, und zwar ins Bad Ganey.®"

Saluz hatte im ganzen sieben Kinder. Die Churer Kirchenbücher erwäh-
nen zunächst einmal einen Georg Saluz, der sich 1624 einer gewissen
Emerita Füssli aus Zürich verheiratete.®* Dieser Georg Saluz, auch einfach
als Lieutenant Georg bekannt, hatte mindestens vier Knaben und drei Mäd-
chen. Die Knaben waren: Hans Jürg (1626)®®, Christof und Herther als

Zwillinge (1630)®®, Daniel (1636)®*. Die Mädchen hiessen: Anna (1627)®®,

Ursula (1632)®®, Magdalena (1634)®'. 1635 starb eines der Kinder®®, wohl
Magdalena. Darum fehlt sie im Laviner Verzeichnis.

Bekannter als Georg wurde Johann, genannt nach dem Grossvater, wäh-
rend Georg nach dem Vater genannt wurde. Johann, der Major, machte
sich einen Namen als Profektrichter (1639), Stadtvogt (1644) und Mitglied
des Kleinen Stadtrates (1637).®® Johann, der 1669 starb,*® verheiratete sich

mit einer Margreth Fest(e). Ihre Kinder waren Ursula (1618)**, Margreth
(1624)*®, Elisabeth (1627)*®, Maria Magdalena (1628)**, Johannes (1630)*°,

28 Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 2, S. 369 («aus dem Prättigau stammend»);
Historisch-Biographisches Lexikon, Bd. 6, S. 22 (auch Lavin genannt) ; Camenisch, Re-

formationsgeschichte, S. 197 (Seewis neben Fetan aufgeführt).
2® Kirchenbuch Bd. 2, S. 5.
8® Saluz, Ganey, o. S.

Kirchenbuch Bd. 3, S. 13.
" Kirchenbuch Bd. 3, S. 23.
88 Kirchenbuch Bd. 3, S. 48 (Herter fehlt im Laviner Verzeichnis).

Kirchenbuch Bd. 2, S. 45.
88 Kirchenbuch Bd. 3, S. 32.
8® Kirchenbuch Bd. 3, S. 68.
3' Kirchenbuch Bd. 3, S. 85.
88 Kirchenbuch Bd. 3, S. 96.
3® Valèr, Stadtrat, S. 103.

Kirchenbuch Bd. 6, S. 73.
Kirchenbuch Bd. 2, S. 20.

*2 Kirchenbuch Bd. 2, S. 28. Im Laviner Plan ist fälschlicherweise eine Magdalena
(statt einer Margreth) genannt.

48 Kirchenbuch Bd. 2, S. 32.
44 Kirchenbuch Bd. 3, S. 35. Im Laviner Verzeichnis nur Maria (nicht Maria

Magdalena) genannt.
" Kirchenbuch Bd. 3, S. 44.

10



Glaudia (1632)*®, David (1634)*'. David freilich starb dann schon im Jahr
1635.*® Auch für 1623 ist ein Sohn genannt, der bald starb, dessen Taufe
nirgends aufzufinden ist.*®

Der dritte Sohn von Georg Saluz, Daniel, der 1664 starb, verheiratete
sich 1626®® mit Agta (Agatha) Clauw, die ihrem Gatten 1647 kinderlos®*
entrissen wurde.

Pfarrer Saluz hatte aber auch etliche Töchter. Wenn auch in Chur noch
andere Familien mit dem Namen Saluz vorkamen, liegt einwandfrei fest,
dass eine Magdalena"®, die sich mit Pfarrer Hartmann Schwarz verheiratete,
eine Tochter des Stadtpfarrers Saluz war. Nur darum kann Schwarz immer
wieder als Schwiegersohn von Saluz angeführt werden.®® Von dieser Magda-
lena Saluz hatte Hartmann Schwarz, der bei Saluzens Tod 1645 seinem
Schwiegervater in Chur als Antistes nachfolgte (wie wir noch sehen werden),
einen Sohn namens Jörg®*, der 1631 getauft wurde. Dieser Jörg Schwarz
ergriff später, wie sein Vater Hartmann Schwarz, und wie auch sein Gross-
vater Georg Saluz, dem er nachbenannt wurde, den Pfarrerberuf. Nachdem
er 1652 in die Synode aufgenommen worden war,"® übernahm er die Ge-
meinden, in denen früher sein Vater gewirkt hatte. So übte er seinen Pfarr-
beruf von 1654-55 in Malix und von 1655-1669 in Parpan aus. 1670 folgte
er seinem Vater nach Chur und betreute bis zu seinem Todesjahr 1678 die
Regulakirche.®®

Freilich schenkte Magdalena Saluz ihrem Gatten Hartmann Schwarz
nicht nur im Jahre 1631 den Sohn Jörg, sondern es war den beiden schon
1619 ein Knabe namens Georg geboren worden. Der starb aber mit zehn
Jahren, nämlich 1629, zu Malix. wo damals Pfarrer Schwarz tätig war, an
der Pest.®'

Aber Hartmann Schwarz verlor durch den Tod nicht nur seinen ersten
Sohn, sondern schon 1634 auch seine Lebensgefährtin.®® Im gleichen Jahre
verheiratete er sich dann wieder mit einer gewissen Maria Flisch."®

Kirchenbuch Bd. 3, S. 59." Kirchenbuch Bd. 3, S. 91.
Kirchenbuch Bd. 3, S. 94.
Kirchenbuch Bd. 3, S. 2.
Kirchenbuch Bd. 3, S. 30.

** Kirchenbuch Bd. 3, S. 141. Das Laviner Verzeichnis gibt fälschlicherweise einen
Daniel als Sohn an. Das Gleiche gilt für Tina Truog, Familiennotizen, S. 61 («Fähndrich
Daniel Saluz»). Der Name im Laviner Verzeichnis (Agathe Lauer statt Agathe Clauw)
geht auf einen Lesefehler zurück. Das gilt auch wieder für Tina Truog, Familiennotizen,
S. 61.

Magdalena fehlt im Laviner Verzeichnis und auch bei Tina Truog, Familien-
notizen, S. 63.

® Vgl. z. B. S. 78.
Kirchenbuch Bd. 3, S. 53.
Jörg studierte 1648 in Basel (Truog, Bündner Studenten in Basel, S. 102), bevor

er 1652 in die Synode kam (Truog, Prädikanten, S. 20).
Truog, Pfarrer, S. 130.
Kirchenbuch Bd. 2, S. 22.
Kirchenbuch Bd. 3, S. 82.
Kirchenbuch Bd. 3, S. 85.

I I



Eine zweite Töchter von Pfarrer Saluz, Catharina, verheiratete sich nach
dem Laviner Verzeichnis mit «Pfr. Franz Schwarz, Antistes». Das ist natür-
lieh ein Irrtum. Dieser Irrtum findet sich auch bei Tina Truog.®" Franz
Schwarz, in den Kirchenbüchern Franzisch oder Franzischg genannt, kam
aus einer bekannten Apothekerfamilie und war nicht Pfarrer und damit
auch nicht Antistes. Das ist eine Verwechslung mit dem vorhin genannten
Pfarrer Antistes Hartmann Schwarz, der eben mit Magdalena verheiratet
war. Franzischg Schwarz und Catharina Saluz heirateten im Jahre 1636.®
Auch Franzischg Schwarz und Catharina Saluz hatten einen Sohn namens
Jörg, den sie also wieder nach dem Grossvater nannten. Dieser Jörg wurde
1650 geboren und getauft.®®

Im Laviner Verzeichnis ist unter Saluzens Töchtern weiter eine Elisa-
beth genannt. Die Kirchenbücher bestätigen dies. Elisabeth Saluz verhei-
ratete sich 1625 mit Johannes Sardusch Troll®®, im Laviner Verzeichnis ein-

fach Hauptmann Troll genannt. Es wurden ihnen etliche Kinder geschenkt,
und zwar: Hans Jakob (1626)®*, Anton (1628)®®, Hansjörg (1629)®®. Dieser
Hans Jörg starb aber schon 1634®', nachdem der Vater den Seinen schon

1632 entrissen worden war.®®

Eine vierte Tochter von Saluz hiess Ursula, die sich 1626 mit Daniel Sto-

rer verheiratete.®® Auch sie hatte eine grosse Zahl von Kindern, die wir der

Vollständigkeit halber wieder anführen wollen. Es sind: Hans Simon (1628)'®,
Ursula (1630)", Maria Magdalena (1633)'®, Ursula (1635)'®, Daniel (1640)''',
Anton (1643)'®, Elisabeth (1647)'® und Catharina (1654)."'

So ergibt sich also : Georg Saluz hatte drei Söhne (Johann, Georg, Da-

niel) und vier Töchter (Magdalena, Catharina, Elisabeth und Ursula).'®

Tina Truog, Familiennotizen, S. 57.
" Kirchenbuch Bd. 3, S. 102.

Kirchenbuch Bd. 3, S. 151. Im Laviner Verzeichnis ist Jörg nicht angeführt.
" Kirchenbuch Bd. 3, S. 17.

Kirchenbuch Bd. 2, S. 31.
Kirchenbuch Bd. 3, S. 33.
Kirchenbuch Bd. 3, S. 40.
Kirchenbuch Bd. 3, S. 84.

68 Kirchenbuch Bd. 3, S. 78. Im Laviner Verzeichnis ist von all diesen Kindern
irrtümlicherweise nur eine Esther angeführt.

Kirchenbuch Bd. 3, S. 30. Es war eine Doppelhochzeit in der Familie Saluz:
Daniel Saluz-Agta Clauw, Daniel Storer-Ursula Saluz.

Kirchenbuch Bd. 2, S. 35.
Kirchenbuch Bd. 2, S. 38. Diese Ursula starb, weshalb ein später geborenes

Mädchen wieder diesen Namen bekam.
'2 Kirchenbuch Bd. 2, S. 41.
" Kirchenbuch Bd. 2, S. 45.
** Kirchenbuch Bd. 2, S. 50.

Kirchenbuch Bd. 3, S. 131.
'6 Kirchenbuch Bd. 2, S. 64.
" Kirchenbuch Bd. 2, S. 91.

Im Laviner Verzeichnis und bei Tina Truog (Familiennotizen, S. 57) fehlt Mag-
dalena. Im allgemeinen muss ausdrücklich gesagt sein, dass dieses Laviner Verzeichnis

nur dort Gültigkeit beanspruchen darf, wo die Angaben durch Kirchenbuchangaben
bestätigt werden. - Valèr, Geistliche an der Martinskirche, S. 76, gibt nur zwei Söhne

12



Von Johann Saluz hören wir immer wieder als Ratsherr. Georg Saluz
wird im Zusammenhang mit seinem Vater als Arzt (bei der Behandlung von
Frau Oberst Guler) ausdrücklich als Sohn des Pfarrers Saluz angeführt.
Und der dritte schliesslich, Daniel, hat in die gedruckte Abdankungsrede
seines Vaters den 1659 erfolgten Tod seiner Mutter eingetragen und seine
Unterschrift dazu gesetzt: «Daniel Saluz, der eitere»®® (gegenüber einem
jüngern Daniel Saluz, einem Enkel des Verstorbenen).

Wir dürfen wohl annehmen, dass Saluz mit seiner grossen Familie, mit
seinen Kindern, Enkeln (und später auch Urenkeln)®* viel Freude haben
durfte. Gerade auch in der Abdankungsrede wies Pfarrer Lorez darauf hin,
wie viel den Eigenen durch den Tod des Vaters, Grossvaters und Urgross-
vaters genommen worden sei. Ursula, geborene Widmann, überlebte ihren
Gatten, der 1645 starb, um volle vierzehn Jahre. Pfarrer Lorez schrieb da-
mais ins Kirchenbuch: «Den 23. (Dezember) hora semisexta vespertina
starb mein liebe Frau schwiger Ursula Widmann, Georg von Saluz, decani
und pfarrherrn zu St. Martin, vidua. Sepulta fuit 24. Dez. Dixit Dominus
Andreas Lore tus. »®^

Der bereits erwähnte Sohn Daniel trug dabei auf die innere Deckelseite
der Abdankung die Worte ein: «Anno 1659 den 23. dezember, ist von be-
schrybenen herrn vaters seeligen ehelyche husfrauwe, unsere-liebe frauwe
muotter Ursulla Salutzj, geborene Widemanni, in Gott entschlaffen, mor-
gens des am heylligen abend in des herren vaters seeligen grab bestattet wor-
den. Gott verlyche inen ein frölliche uferstentnus. Und uns allen ein seelliges
nachkommen. »®®

2. Saluz als Pfarrer in Seewis im Prätigau
(1590-1606)

In Graubünden setzte sich die Reformation auf ganz eigene Weise durch.
Sobald in einer Gemeinde die Mehrheit reformiert war, wurde den Refor-
mierten die Kirche zugesprochen. Das Prätigau wurde verhältnismässig früh
protestantisch. Campell berichtet um 1570, Seewis habe als einzige Ge-
meinde des Prätigaus noch den alten Glauben behalten.* Auch Camenisch^
weiss keine Antwort auf die Frage, warum die Seewiser mit der Einführung
des neuen Glaubens so lange warteten. Der Grund kann nicht darin liegen,
dass Seewis abgelegen war, traten doch andere ebenso abgelegene Gemein-

von Saluz an (Johann und Georg). Die Angaben sind also zu ergänzen durch Daniel und
die Namen der Töchter.

" Vgl. S. 59.
Lorez, Abdankung Saluz. Die obige Notiz findet sich auf dem Deckel der in der

Kantonsbibliothek vorhandenen Ausgabe.
Lorez, Abdankung Saluz, S. 25.
Kirchenbuch Bd. 6, S. 44
Es handelt sich auch wieder um die Ausgabe in der Kantonsbibliothek.

* Campell, Rätische Geschichte, Bd. i, S. 159.
* Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 249.

*3



den viel früher zur Reformation über. Aber möglicherweise fehlte lange Zeit
die treibende Kraft. Vor allem fehlte der Geistliche, der die ganze Gemeinde
zum neuen Glauben hinüberzog, wie das sonst in vielen Gemeinden Bündens
der Fall war.

Aber ganz unberührt von der Reformation konnte doch auch Seewis
nicht bleiben. Es war im Jahre 1581, als sich die ersten reformfreundlichen
Strömungen in der Gemeinde zeigten.® Erwähnt werden besonders Haupt-
mann Ulrich Buol, Ammann Kaspar Michel und dessen Söhne, sowie Chri-
stian Bärtsch, die sich offen zu ihrer protestantischen Uberzeugung bekann-
ten, und den Maienfelder Pfarrer Chesel zu einer Hochzeitspredigt nach
Seewis kommen liessen. Niemand legte diesem evangelischen Geistlichen
Hindernisse in den Weg. Daraus ist ersichtlich, dass die Seewiser innerlich
der Reformation nicht einfach abgeneigt waren, auch wenn der eigentliche
Umschwung nur langsam vollzogen wurde.

Neben Chesel aus Maienfeld'', der bloss eine einzelne gottesdienstliche
Handlung vornahm, wird auch der Nachfolger von Chesel in Maienfeld,
Johannes Gantner, für Seewis erwähnt. Er predigte an einem hohen Festtag
in Seewis. Johannes Gantner wirkte in Maienfeld von 1586-1596®. Seine

Gastpredigt in Seewis fand also zwischen 1586 und 1590 statt; denn 1590
kam bereits in der Person von Georg Saluz ein eigener protestantischer Pfar-

rer nach Seewis. Von da an waren daher weitere Vertretungen von auswärts
nicht mehr nötig.

Diese angeführte Festtagspredigt von Johannes Gantner wurde «cum
applausu»® aufgenommen. Gantner wird übrigens auch sonst als guter Pre-

cliger gerühmt.' Es handelt sich bei Gantner um den bekannten früheren
Churer Pfarrer, der von 1566 bis 1570 an der Regulakirche wirkte,® dann
aber für sechzehn Jahre (1570-1586) aus der Synode ausgeschlossen wurde
und also in dieser Zeit nicht amten durfte.®

Man spricht gerne von der guten alten Zeit. Aber wenn man das Leben

von Pfarrer Johannes Gantner durchgeht, kann man innerlich nicht unbetei-

ligt bleiben und möchte sich auflehnen gegen die Ungerechtigkeit, die ihm
widerfuhr. Inwiefern hatte dieser Gantner sich verfehlt, dass die Synode ihn

nicht mehr in ihren Reihen haben wollte? Er hatte in Chur Stellung genom-
men für den angefeindeten Widertäufer Frell. Nicht dass Gantner selber

Widertäufer war. Aber er war der Uberzeugung, dass auch anders Denkende
Christen sein können. Und darum begehrte er, man möge die Widertäufer
nicht verfolgen. So sprach er es ausdrücklich aus, man solle die Widertäufer
«nit ausreuten, sondern unter dem Korn aufwachsen lassen».'® Wir können

® Pieth, Seewis, S. 16; Sulzberger, Reformation Graubündens, S. 83.
* Chesel (auch Kesel geschrieben) war in Maienfeld von 1580-1586 (Truog, Pfar-

rer, S. 123).
® Truog, Pfarrer, S. 123.
® a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 83.
' Ardüser, Rätische Chronik, S. 212.
® Truog, Pfarrer, S. 38.
® Truog, Bündner Prädikanten, S. 7; Historisch-Biographisches Lexikon, Bd. 3>

s. 391-
Valèr, Geistliche an der Martinskirche, S. 61.

14



uns vorstellen, dass auch kollegiale Eifersucht gegen den tüchtigen Prediger
im Spiele war und dass zudem die Behörden, die ja von Widertäufern und
ihren Gesinnungsfreunden oft angegriffen wurden, Gantner nicht schätzten.

Später sahen dann freilich die Churer ihr Unrecht ein, das sie Gantner
zugefügt hatten. Darum wurde Gantner wieder nach Chur, gewählt, und
zwar an die Martinskirche. Da wirkte er nach seiner Wiederaufnahme in dis
Synode von 1596 bis 1605/1 anerkannt und angesehen. Ardüser sagt über
Johannes Gantner: Er «hat sin predigampt bis in sin alter und absterben
mit demuot, frommkeit, gottseligkeit und guotem verstant wol ziert».

Noch vor Gantner hatte sich Pfarrer Konrad Winter, der von 1582 bis
1584U Grüsch betreute, für die reformierten Seewiser eingesetzt. Wenn Pieth"
und a Portai® davon sprechen, dass auf Winter dann Saluz Seewis versorgt
habe, ist dem nur bedingt zuzustimmen. Saluz kam ja erwiesenermassen erst
1590 nach Seewis. Winter aber hatte Grüsch bereits 1584 verlassen, um in
Dusnang seinen Dienst zu tun. 1590 kehrte er wieder nach Bünden (St. An-
tönien) zurück.1®

Eben diese unregelmässige Betreuung der reformierten Seewiser wird
hauptsächlich Schuld daran gewesen sein, dass der neue Glaube nicht
schneller die ganze Gemeinde erfasste. Es war darum höchste Zeit, dass die
Seewiser 1587 von der Synode für ein Jahr einen reformierten Pfarrer ver-
langten.11 Wenn Camenisch irgendwie verwundert feststellt/® dass sich unter
den Vorgeschlagenen Winter nicht befand, geht das eben darauf zurück,
dass Winter bereits in Dusnang tätig war. Der für ein Jahr gewünschte Pfar-
rer kam dann freilich doch nicht nach Seewis, obwohl er durch die. Synode
in der Person von Caspar Martinus bereits bestimmt worden ward®

Vielleicht erwies sich die Zahl der Protestanten in Seewis für einen eig-
nen Pfarrer doch noch als zu klein. Vielleicht auch sagte man sich, ein Nach-
barpfarrer könne die Gemeinde betreuen. Aber bis 1590 wurde dann die
Situation doch anders. Die Mehrheit der Gemeinde war reformiert gewor-
den. Und darum konnte man 1590 auch einen eignen protestantischen Pfar-
rer anstellen und die Dorfkirche in Besitz nehmen.

Der Pfarrer, der nun von 1590 an in Seewis bestimmend wurde, war Pfar-
rer Georg Saluz. Er blieb von 1590 bis 1606 in Seewis/" Saluz erntete für sein
Wirken in Seewis von a Porta ungeteiltes Lob/® 1606 wechselte er an die
Martinskirche von Chur über/^

" Truog, Pfarrer, S. 38.
Ardüser, Rätische Chronik, S. 212.
Truog, Pfarrer, S. 90." Pieth, Seewis, S. 16.
a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 83.
Truog, Pfarrer, S. 90." Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 249.
Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 249." Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 250.
Sererhard, Einfalte Delineation, III, S. 90, hat nicht recht: Saluz habe «auf See-

wis circa drei Jahr gepredigt».
a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 83.

** a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 83.

15



In der äussern Durchführung der Reformation in Seewis hatte Saluz
weise Zurückhaltung gezeigt. Es heisst von ihm ausdrücklich, er habe nur
«die ofenbahrste Papisterej» bekämpft.^ Die Angabe im «Verzeichnis der
Geistlichen an der Martinskirche Chur»" stimmt also nicht, wenn es dort
heisst, Saluz habe «den Leuthen das Papstthumm gänzlich aus dem herzen»
genommen. In Wirklichkeit kam die Reformation in Seewis erst unter dem
Nachfolger von Saluz, unter Michael Glarner^, zu ihrem Abschluss. Michael
Glarner trat 1604 in die Synode und wurde später aus der Bündnerischen
Pfarrerschaft ausgeschlossen.^

Dieser Pfarrer Glarner liess beispielsweise erst 1609 die «geschnitzten und
bemalten Bilder und Tafeln»'" aus der Kirche entfernen und nach St. Gal-
lenkirch im Montafun verkaufen.

Saluz aber hatte, da die Zahl der Pfarrer immer zu klein blieb, nicht nur
Seewis zu betreuen, sondern auch gewisse Nachbargemeinden. So besorgte
er von 1590 bis 1602 auch Grüsch,^ bis dann 1602 Grüsch durch den Pfarrer
von Fanas versehen wurde.^ Von 1593 bis 1597 predigte Saluz wohl einige
Male auch in Schuders. Sicher verbürgt ist seine erste Predigt in Schuders
am Ostermontag 1593.®" Im Schuderser Kirchenbuch heisst es diesbezüglich:
Saluz predigte «das reine Wort Gottes zur gesegneten Stunde. Die Wahr-
heit erlangte Beifahl».®* Auf diese erste protestantische Predigt hin musste
der Messpriester Schuders verlassen.^

Weil Saluz freilich neben Seewis und Grüsch Schuders nicht ausreichend
betreuen konnte, sorgte er dafür, dass noch andere Pfarrer daselbst einspran-
gen. Am Himmelfahrtstag 1593 predigte Pfarrer Andres .Nier aus Davos in
Schuders. Dieser Pfarrer Nier wurde dann 1597 nach Schiers gewählt und
besorgte in den kommenden Jahren Schuders neben Schiers regelmässig.^

So hatte also Saluz in seiner Seewiser Zeit viel zu tun. Und doch fiel ihm
scheinbar der Abschied von Seewis im Jahre 1606 schwer. In der Folgezeit
besuchte er das Bad Ganey bei Seewis jedes Jahr. Er schreibt selbst, er «hab
dis bad 52 jähr practiciert».^

Seewis führte übrigens seinen lateinischen Namen von diesem Bad (See).
Hiess doch Seewis früher Lacupratum. Sererhard schreibt in seiner Schrift
«Einfalte Delineation»: «Seewis, lateinisch Lacupratum, führt seinen Na-
men von einem See, der ein Stündlein hinder Seewis gegen Malans ge-
legen ».®®

23 Kirchenbuch Schuders Bd. i, S. i.
« BM 1896, S. 283.
" Pieth, Seewis, S. 16.
26 Synodalmatrikel, S. 125, mit der Notiz: «Exclusus est».
2^ Pieth, Seewis, S. 16.
2® Truog, Pfarrer, S. 201 und 90.
23 Truog, Pfarrer, S. 61 und 90.
3® Kirchenbuch Schuders Bd. 1, S. 1

31 Kirchenbuch Schuders Bd. 1, S. 1.
32 Kirchenbuch Schuders Bd. 2, S. 1.
s® Kirchenbuch Schuders Bd. I, S. 2; Kirchenbuch Schuders Bd. 2, S. 1 ;

Truog, Pfarrer. S. 235.
Saluz, Bad Ganey, o. S.

33 Sererhard, Einfalte Delineation, III, S. 49.

16



3- Saluzens Berufung nach Chur (1606)
und die damaligen kirchlichen Zustände in Chur

Zunächst einmal ist festzustellen, dass Saluz nicht 1605 von Seewis nach
Chur kam, sondern 1606. Wenn gewisse Historiker das Jahr 1605 anführenJ
so geht das darauf zurück, dass Gantner an der Martinskirche 1605 starb
und dann ersetzt werden musste. Aber der direkte Nachfolger von Gantner
war nicht Saluz, sondern Dr. Florenius, der freilich nicht fest gewählt war.
Florenius kam aus Böhmen, war noch ein unbeschriebenes Blatt und wollte
sich nur auf Drängen hin auf das Bündnerische Synodalgelübde verpflichten
lassen.- Das wäre einerseits nicht einmal so verwerflich, zeugt doch diese Tat-
sache dafür, dass Florenius sich und andern nichts Falsches vormachen wollte
und auch nicht um einer Stelle willen zu irgendeinem Bekenntnis, das ihm
nicht entsprach, «ja» sagte. Aber Florenius zeigte sich nicht nur von der
guten Seite. Er war ausserordentlich unzuverlässig als Pfarrer an der Martins-
kirche, so dass der Rat am 23. Mai 1606 zwischen Florenius an der Martins-
kirche und Pontisella an der Regulakirche einen Tausch vornahm. Fis heisst
im diesbezüglichen Ratsprotokoll: «Dieweil der herr Florenius nit mag
lychtpredig versechen noch zu St. Martin die ehe insegnen, tauffen, und aber
der herr Pontisella sich gutwillig annerbüth, solches alles zu versechen, so
will man es dem herr Pontisella befelchen, solches zu verrichten, also die ein
tag predigen, lychpredigen, tauffen, die ehe insegnen und das heilig nacht-
mal verrichten. Und damit die nachpredigen® nit abgangint, will man
den herr Florenius zu St. Regula Verrichten lassen.»®

Freilich mit Johannes Pontisella, der aus der bekannten Churer Lehrer-
familie an der Nikolaischule stammte und seit 1574 zusammen mit dem Sohn
des Reformators Comander, mit Johannes Gomander, an der Regulakirche
gewirkt hatte,® ging es dann an der Martinskirche doch auch nicht. Seine
Predigten wurden gar nicht geschätzt, und die Leute.wollten darum nicht
mehr zur Kirche. «Von ihm wird gesagt, dass er den Mauern und Stühlen
gepredigt habe, weil die Leute nicht in die Kirche gehen wollten.»® Und im
Kirchenbuch steht eine ähnliche Notiz: «Homines intrare noluerunt ad eius
conciones» (die Leute wollten nicht zu seinen Predigten kommen).' So
wurde dann Pontisella bald wieder als Pfarrer der Martinskirche abgesetzt.
Er wirkte höchstens ein paar Monate dort.® Darum wollte man nun mög-
liehst bald einen anderen Pfarrer für die Martinskirche wählen.

Und dieser neue Pfarrer war nun eben Georg Saluz, der von Seewis nach
Chur übersiedelte und etwas von dem wieder gutzumachen versuchte, was

* Z. B. Pieth, Kirchgemeinde Chur, S. 14.
* Truog, Bündner Prädikanten, S. 14 und 15; Synodalmatrikel, S. 127 und 133.
® Das sind die Spätpredigten.
* Ratsprotokoll Bd. 3, F. 143.
® Truog, Pfarrer, S. 38 f.
® Verzeichnis der Geistlichen an der Martinskirche, Churer Wochenblatt 1843, S. 34.
' Kirchenbuch Bd. 2, S. 5.
® Ardüser, Rätische Chronik, S. 212, spricht fälschlicherweise davon, dass Ponti-

sella zwei Jahre in Chur gewesen sei, was niemals stimmen kann.

17



dem an sich eifrigen Pontisella nicht gelungen war. Es ist zwar sonderbar, wie
dieser abgesetzte Pontisella auch nachher noch nicht bescheiden wurde, son-
dern Predigten im Druck herausgab und den ziemlich selbstbewussten Disti-
chon für seinen Grabstein bestimmte (er starb 1622): «Pontisella starb als

der letzte seines Geschlechts ; froh war die Curie darob, traurig darüber war
Chur. »® Saluz war bescheidener, obwohl er schon bei seinem Amtsantritt in
Chur im «predigampt hochberümpt» war. Als Pfarrer der Martinskirche
nahm Saluz den Titel Antistes an. Er galt also für die Stadt als erster Pfarrer
und wohnte im Antistitium. Diese Überordnung des Pfarrers an der Martins-
kirche gegenüber dem Amtskollegen an der Regulakirche und andern Chu-
rer Geistlichen zeigte sich bis in die Abdankungen. In Chur waren die
Bräuche des Läutens und des Tragens der Leiche ganz abhängig vom Stand
der verstorbenen Persönlichkeit. Zu den Vornehmsten rechnete man die

Bürgermeister, die Pfarrer der Martinskirche, die Dekane der Synode und
die Bundeshäupter. Wenn einer von ihnen direkt vom Amt wegstarb, läutete
die grosse Glocke der Martinskirche. Dabei machte man beim Bürgermeister
und beim Antistes noch die Ausnahme, dass bei ihnen auch die Glocke der
Regulakirche angezogen wurde. Der Pfarrer der Regulakirche aber gehörte
erst zur zweiten Gruppe und war den im Ruhestand gestorbenen Amtsper-
sonen gleichgestellt. Das wurde auch wieder in der Läute- und Tragordnung
sichtbar. Bei Abdankungen für Verstorbene dieser zweiten Gruppe wurde
nur mit der sogenannten Mittagsglocke geläutet. Zu der dritten Klasse ge-
hörten dann vor allem die übrigen Herren des Rats, in die vierte der Frei-
prediger der St. Regulakirche, und in die fünfte schliesslich allerlei Offiziere."
Und dann, ja erst dann. kamen noch die gewöhnlich Sterblichen.

Es gibt das bekannte Wort: «Im Tod sind alle gleich.» Aber nicht ein-
mal dieses Wort stimmt immer. Die alten Begräbnisordnungen auf alle Fälle
zeigen uns, dass man auch über den Tod hinaus die Unterschiede zwischen
Vornehmen, Führenden einerseits, und Einfachen, Geführten andererseits
machte. Eigentlich hätte man erwarten dürfen, dass gerade die Pfarrer dar-
auf gedrungen hätten, ihr Vorrecht bei der Bestattung aufzugeben. Denn ge-
rade die christliche Religion will ja, dass wir Menschen uns einfach als Kin-
der des einen himmlischen Vaters fühlen. Damit aber stehen nicht einzelne
über andern.

Sehr typisch ist, dass der Freiprediger an der Regulakirche erst in der
vierten Klasse aufgeführt wird. Der Freiprediger, der erstmals zur Zeit von
Saluz (in der Person von Hartmann Schwarz) erwähnt wird, musste dem
Pfarrer an der Regulakirche helfen, Vertretungen in Nachbargemeinden
übernehmen und den Schulen vorstehen.

Der Churer Antistes, unmittelbar neben dem Bürgermeister stehend, galt
also nicht wenig in den frühern Jahrhunderten. Und es war darum nicht
selbstverständlich, dass man dazu einen an sich noch unbekannten Pfarrer

® Valèr, Geistliche an der Martinskirche, S. 67.
Ardüser, Rätische Chronik, S. 213.
Caminada, Friedhöfe, S. 172 f.

18



von Seewis her nach Chur holte. Wenn man dazu gerade Georg Saluz aus-
erkor, lag darin wohl noch eine gewisse Anerkennung gegenüber der Familie
Saluz als solcher. Damit wurde auch der Grossvater von Saluz, Philipp Gal-
licius, geehrt. Darauf geht es wohl auch zurück, dass Georg Saluz mit seinen
Söhnen schon 1606 das Churer Bürgerrecht bekam. So konnte also Saluz
unter guten Voraussetzungen seine Arbeit in Chur beginnen, und er durfte
denn in Chur im Laufe der Zeit viel Freude erleben.

Der erste Mitarbeiter von Saluz war der von der Martinskirche an die
Regulakirche zurückversetzte, bereits erwähnte Paul Florenius, der bis zu
seinem Todesjahr (1615) seinen Dienst tat." Der zweite Kollege für Georg
Saluz hiess Jodocus Gantner, ein Sohn des bereits genannten Gantner. Er
wirkte - freilich mit Unterbrüchen - von 1616 bis 162 2 an der Regulakirche."
Jodocus Gantner, der zum Teil in Basel studiert hatte" und 1607 in die
Synode kam", zeigte sich sehr pflichtbewusst und war wesentlich beteiligt
bei der Einführung der Reformation in Churwalden. Daraufwerden wir spä-
ter zurückkommen. Er soll zeitweise auch in Churwalden gewohnt haben.
Aber nun war nicht nur das Wirkungsfeld von Pfarrer Gantner (Chur und
Churwalden als gleichzeitig anvertraute Gemeinden!) zerrissen, sondern
auch sein Inneres. Er kam schliesslich mit sich nicht mehr zurecht und nahm
sich selber das Leben, indem er sich aus dem Fenster seines Pfarrhauses in
Chur zu Tode stürzte.

Der katholische Kirchenhistoriker Fetz" nimmt das zum Anlass, über
Gantner in liebloser Weise herzufallen. Fetz weiss scheinbar nichts davon,
dass auch Geistliche, und zwar beider Konfessionen, von Schwermut befal-
len werden können. So schreibt er: «Dem Prädicanten Gantner wurde es

allmälig unheimlich und ungeheuerlich im alten Klosterthurme (in Chur-
walden) ; er sah und hörte überall schreckliche Gespenster und böse Geister ;

Gottes Fluch traf sein Feld und Vieh. - War's Aberglaube oder Verzweif-
lung? Nach dreieinhalb qualvollen Jahren verliess er Churwalden; aber
selbst nach St. Regula, wo er wieder angestellt worden, verfolgten ihn die
bösen Geister und peinigten ihn grausam. Darob in Wahnsinn geraten,
stürzte er sich aus einem Fenster seiner Wohnung zu Chur und fand einen
unseligen Tod.»

Nach dieser nicht sehr taktvollen Ausführung weist Fetz" auch noch hin
auf eine Churwaldner Volkssage, wonach der Tod von Gantner in Churwal-
den erfolgte. Er sei von bösen Geistern und vom Teufel verfolgt worden und
sei schliesslich «aus dem Fenster der grossen Klosterstube im 2. Stocke gegen
den Rabiusa-Bach gesprungen und habe den Hals gebrochen. Seit dieser
schrecklichen Begebenheit habe kein Prädicant im Kloster wohnen wollen».

Fetz weiss selber, dass diese letzten Angaben nicht stimmen, schon des-

Fetz, Wirren, S. 62 f." Fetz, Wirren, S. 62 f.
** Truog, Bündner Studenten in Basel, S. 98.

Synodalmatrikel, S. 126.
" Fetz, Wirren, S. 62 f.
"•Fetz, Wirren, S. 62 f.

19



halb nicht, weil eben Gantner in Chur - und nicht in Churwalden - starb.
Aber Fetz hat eine rechte Freude daran, Gantner (und damit will er die Pro-
testanten an sich treffen) blosszustellen und sich über ihn im geheimen lustig
zu machen. Es gibt aber Geschehnisse, vor denen man besser stillsteht und
Gott dafür dankbar ist, dass man nicht auch solch innere Qualen durch-
machen muss, ohne zu wissen, wie man ihrer Herr wird.

Das ist freilich nicht zu bestreiten: Während Gantner innerlich zerrissen

war, war Saluz eine durch und durch ausgeglichene Persönlichkeit. Und die-
ser Saluz bestimmte denn auch weithin das kirchliche Leben in Chur wäh-
rend der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts.

Die Reformierten in Chur hatten zu der Zeit drei Kirchen, die ihnen ge-
hörten: Die grosse Martinskirche als Hauptkirche, die Regulakirche als

Nebenkirche und die Filialkirche in Masans, betreut vom Pfarrer der Re-
gulakirche.

Die Martinskirche war wohl in der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts
gebaut worden.Durch den Brand von 1464" wurde sie vernichtet, kurz
darauf aber wieder aufgebaut. Als Baumeister wirkte Stefan Klain, der die
Kirche bis 1491 fertigstellte und ein Jahr darauf starb. Die Martinskirche
kam dann bei der Einführung der Reformation an die Neugläubigen, und
Comander wurde der erste reformierte Prediger dieser Kirche.^

Im Jahre 1613 kam übrigens eine grosse Orgel aus Augsburg in die Mar-
tinskirche (mit 565 Pfeifen).^ Eine solche Orgel bedeutete insofern etwas
Aussergewöbnliches, als seit der Reformation die Orgeln in den reformierten
Kirchen keine Daseinsberechtigung mehr hatten. Man beliess in den Got-
teshäusern nur noch die Kanzel, von wo aus das Wort verkündigt wurde,
und vergass dabei, dass die Seele des Menschen doch auch durch die Königin
der Instrumente, durch die Orgel, angesprochen werden kann. So dürfen
wir denn als Churer fast ein bisschen stolz darauf sein, dass unsere refor-
mierten Vorfahren diesbezüglich vorangingen und im 17. Jahrhundert denn
auch schon verschiedene Organisten anstellten,'^ die zugleich an der Nikolai-
schule Unterricht in Gesang und Musik erteilten.

Neben der Martinskirche kam vor allem auch der Regulakirche^ am
Untern Tor eine nicht geringe Bedeutung zu. Über die Entstehung dieser

Regulakirche besteht Unklarheit. PietlV vermutet, auch die Regulakirche
sei, wie die Martinskirche, im 8. Jahrhundert erbaut worden' und sei dann,
seit dem 12. Jahrhundert, nicht mehr bloss als Kapelle, sondern als Pfarr-
kirche gebraucht worden. Weil diese Kirche sehr baufällig geworden war,
wurde auch sie renoviert, und der Churer Baumeister Balthasar Bilgeri

Pieth, Kirchgemeinde Chur, S. 2 f.
1464 brannte mit Ausnahme des Hofes sowie des Nikolaiklosters und des St. Luzi-

klosters fast die ganze Stadt nieder.
2° Vgl. die Arbeiten über Comander von W. Jenny.
21 Poeschel, Kunstdenkmäler, Bd. 7, S. 235 f.
22 Pieth, Kirchgemeinde Chur, S. 22.

Nach Nüscheler (Gotteshäuser, 1. Heft, S. 50) u. a. «Einst ein Klösterlein».
Pieth, Kirchgemeinde Chur, S. 7. Ähnlich Poeschel, Kunstdenkmäler; Bd. 7,

S. 248 f.

20



konnte die renovierte Kirche im Jahre 1500 wieder ihrer Bestimmung über-
geben. Es liegt auf der Hand, dass die Katholiken betroffen waren, als auch
diese renovierte Kirche nach der Einführung der Reformation den Prote-
stanten der Stadt zugesprochen wurde.

Nicht vergessen dürfen wir die Filialkirche, also die Tochterkirche von
St. Regula, nämlich die Kirche in Masans, zu der ursprünglich ein Kran-
kenhaus gehörte, das sogenannte Leprosenheim. Die Aussätzigen und auch
andere Kranke (zum Beispiel Pestkranke), die in dieses Spital bei der Kirche
Masans kamen, hatten somit Gelegenheit, in dem unmittelbar ans Spital
angebauten Kirchlein in ihrer Not Gott zu suchen und um Hilfe anzurufen.
Arnold NüscheleH® sagt in bezug auf dieses Masanser Kirchlein: «Hier war
schon in frühen Zeiten ein Sondersiechen- oder Pesthaus, auch zur Auf-
nähme fremder Kranken gestiftet und mit Einkünften dotiert.» Weil das

Spital, das ans Masanserkirchlein angebaut war, schon früh Pestkranke und
andere Kranke aufnahm, wurde das Kirchlein dem Heiligen Sebastian, dem
Pestheiligen, geweiht. Das Spital wurde im 13. Jahrhundert gebaut. Darum
vermutet man, auch die Gründung der Masanserkirche falle in diese Zeit.^®

Nach Sererhard befand sich in Masans auch ein Kapuzinerkloster: «Das
Kapuziner Klösterli jenseits Masans soll an dem Platze gestanden haben,
der heut zu Tage noch den Namen Münchenboden führt, so nun in ein
Schenkhaus verwandelt worden.»"

Den Katholiken blieb damit allein die Kathedrale, die Kirche St. Luzi
und das Nikolaikloster. Dieses kam dann im Jahre 1653 auch an die Stadt.
Mit Wehmut mögen die wenigen Katholiken, die es nach der Reformation
in Chur noch gab, auf ihren einstigen Besitz gesehen haben. Deshalb hofften
sie, bei passender Gelegenheit, das heisst beim Einzug der österreichischen
Truppen zur Zeit der Bündner Wirren, alle Gotteshäuser wieder zurückzu-
bekommen. Dabei übersahen sie freilich, dass die Churer fast alle reformiert
geworden waren und dass damit nach alten Rechten (Ilanzer Artikel!) die
Kirchen der stärkern Partei gehörten.

Wenn man in alten Urkunden liest, stösst man oft noch auf eine andere
Kirche, auf die Scalettakirche. Eigentlich war es freilich nicht eine wirk-
liehe Kirche, sondern ein sogenanntes «Totenhaus», in welchem die Ab-
dankungsreden gehalten wurden. Der Pfarrer des betreffenden Sprengeis
hatte dabei die Abdankungen zu übernehmen. Dabei traf es für Saluz, da in
seinem Sprengel viele vornehme Familien, auch Aristokratenfamilien, wohn-
ten, nicht selten politisch führende Persönlichkeiten aus ganz Bünden. Der
Pfarrer der Regulakirche anderseits hatte gewissermassen für die einfacheren
Bürger seine Abdankungen zu machen. Es scheint im übrigen auch sonst,
dass Saluz unter den politisch führenden Persönlichkeiten angesehen war.

Bis zum Jahre 1529'^® waren die Verstorbenen bei ihren Kirchen bestattet
worden, also auf dem Friedhof bei der Martinskirche und bei der Regula-

Nüscheler, Gotteshäuser, i. Heft, S. 51.
Vgl. Poeschel, Kunstdenkmäler, Bd. 7, S. 253." Sererhard, Einfaltc Delineation, I, S. 7 und 121 (Anmerkung 6)
Poeschel, Grabdenkmäler, S. 10.

21



kirche. Dass bei der Martinskirche ein Friedhof lag, weiss man schon lange.
Aber auch zur Regulakirche gehörte ein Friedhof. Farner-" schreibt: «sE
befand sich eine Friedhofanlage bei ihr, wie gelegentlich dort abgedeckte
Gebeine und besonders eine aus der zweiten Flälfte des 15. Jahrhunderts
stammende Begräbnisordnung. dartun.» Farner stützt sich dabei auf
Bischof Caminada.®"

Poeschel erwähnt als Kuriosum, dass in Ghur seit 1529 «der Gottesacker
nicht an ein kirchliches Gebäude angegliedert war»." «Im Scalettafried-
hof», so sagt er,32 «stand nur ein kleines Totenhaus ohne jede sacrale Be-

Stimmung. In keiner Schweizer Stadt wurde. diese Abtrennung des

Totenackers von einem kirchlichen Gebäude so rasch und entschieden voll-
zogen wie in Chur.»

Auf dem Scalettafriedhof wurden nur die Protestanten bestattet. Die
Katholiken kamen auf den Hof. Freilich gab es auch schon damals Ausnah-
men. So wurde 1642 für einen Urba(n) Mittenberger, der katholisch war, ge-
wünscht, dass man ihn, «weil er ein alter Burger gewesen», auf dem Sca-

lettafriedhof begraben möge. Das geschah dann schliesslich auch.®®

Der Scalettafriedhof tat seinen Dienst bis 1862.®* Seither ist für die refor-
mierten Churer (neben dem Krematorium und dem Friedhof Masans) der
Daleufriedhof zur wichtigsten Begräbnisstätte geworden.

4. Saluzens politische Einstellung und sein Wirken zur Zeit der
beginnenden Bündnerwirren

Der Dreissigjährige Krieg (1618-1648) zeigte seine Auswirkungen auch
auf Bünden, weil unser Land für die verschiedenen Parteien sehr wichtig war.
Im grossen und ganzen kann man sagen, dass die Katholiken zu Spanien-
Österreich hielten, und dass die Reformierten mehr auf der Seite von Frank-
reich-Venedig standen. Was wir hier allgemein aussprechen, gilt im beson-

dern für die Geistlichen der beiden Konfessionen. Die Katholiken waren
darum, wie wir noch sehen werden, gar nicht unzufrieden, als 1621, 1622

und 1629 die Österreicher unter drei Malen in unser Land drangen. Und
die Reformierten wiederum begrüssten es, als die Österreicher in den Dreis-

sigerjahren durch die Franzosen zurückgedrängt wurden.
Begreiflicherweise stand darum der Bischof, der freilich meistens in die-

ser Zeit landesabwesend war, auf der spanisch-österreichischen Seite, wäh-
rend die führenden Prädikanten der reformierten Synode ganz zu Frank-
reich-Venedig hielten. Dabei gab es freilich überall Ausnahmen. Und eine

29 Farner, Kirchenpatrozinien, S. 95.
s® Caminada, Friedhöfe, S. 169.

Poeschel, Grabdenkmäler, S. 11.
Heutiger Stadtgarten, früher ausserhalb der Stadtmauer gelegen.

22 Caminada, Friedhöfe, S. 180 f.
2* Pieth, Kirchgemeinde Chur, S. 5.

22



solche Ausnahme bildete auch Saluz. Saluz war zwar nicht ein Mann, der
sich allzu sehr mit Politik abgab. Aber er hatte das (sicher nicht unberech-
tigte) Gefühl, dass etliche übereifrige Prädikanten allzu einseitig für Frank-
reich-Venedig gegen Österreich-Spanien eingestellt waren. Auch wenn sich
Saluz der österreichisch-spanischen Partei gegenüber zurückhaltend ver-
hielt, wurde doch bald durch seine Berufskollegen behauptet, er halte es mit
Österreich-Spanien und mit den Führern dieser Partei, mit den Brüdern
Planta. Saluz wurde deswegen auf der Synode von Bergün (im April 1618)
nicht mehr wie früher als Dekan gewählt.* An seine Stelle kam als Leiter der
Synode der junge, fanatische Alexius, der im Geiste Calvins dem reformier-
ten Glauben überall zum Durchbruch verhelfen wollte und auch die ganze
Politik diesem Ziel Untertan machte.®

An sich galt Caspar Alexius, der in Genf eine Professur bekleidet hatte,
und nun in Sondrio, im Veltlin, als Pfarrer wirkte, als sehr kluger Mann. Auf
seiner Seite standen viele jüngere Prädikanten, vor allem auch GeorgJenatsch
aus Berbenno, Blasius Alexander aus Traona und Bonaventura Toutsch aus
Morbegno, die also alle im Veltlin tätig waren. Zu ihnen gesellte sich zum
Beispiel auch der nicht mehr so junge Pfarrer von Ilanz, Stefan Gabriel, «da-
mais einer der Ersten des Grauen Bundes, bereits 25 Jahre im Amte», der
sich das «volle Zutrauen seiner Pfarrkinder erworben hatte.®»

Diese Geistlichen (im ganzen werden neun namentlich erwähnt) nahmen
auf der Bergüner Synode einseitig Stellung gegen die spanisch-österreichi-
sehe Partei und ihre Führer, die Brüder Planta. Zu den Plantafreunden
wurde, wie gesagt, auch Saluz gerechnet, der freilich ein sehr milder und ge-
mässigter Anhänger der spanisch-österreichischen Partei war. Er teilte ein-
fach die Überzeugung, dass es Bünden zum Vorteil gereiche, wenn es sich
nicht allzusehr an Venedig-Frankreich binde. Camenisch schreibt dies-
bezüglich über Saluz*: «Übrigens gab es auch Geistliche, deren Herz ganz
sicher patriotisch schlug und die dem evangelischen Glauben aus innerster
Uberzeugung anhingen, wie der genannte Churer Pfarrer Saluz. die die
spanische Politik als für das Vaterland erspriesslicher als die französisch-
venetianische betrachteten. »

Ahnlich äussert sich der sachliche Historiker Sprecher. «Da Georg Sa-
luz. ,,ein Mann reifen Urtheils, welcher Hitzköpfe nicht liebte, sozusagen
als ein Freund Plantas betrachtet wurde, so wurde Caspar Alexius. zum
Präsidium der Versammlung berufen.»®

Auf der Bergüner Synode wurde Saluz mit andern aus der Synode aus-
geschlossen. «Vorerst wurden einige des Hispanismus (wie man die Neigung
zu Spanien nannte) verdächtige Geistliche mit Berufung auf ein Synodal-

* Sprecher, Historische Beschreibung, S. 77.
* Valèr, Geistliche an der Martinskirche, S. 71, nennt als Leiter der Synode (un-

genau) Jenatsch und Alexander.
® Truog, Synode, S. 47.
* Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 555, Anm. 2.
® Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 1, S. 70. Die Angabe von Camenisch (Refor-

mationsgeschichte S. 555, Anm. 1), wonach Alexius den Churer Antistes Georg Schwarz
(statt Georg Saluz) ersetzte, ist natürlich eine Verwechslung.

23



gesetz excludiert, welches den Geistlichen einschärfte, allen spanischen Ma-
chinationen sich zu widersetzen. »®

Die Bergüner Synode vorn Jahre 1618 fand im August des gleichen Jah-
res die folgerichtige Fortsetzung auf dem Thusner Strafgericht. Die neun
bereits erwähnten protestantischen Geistlichen, unter ihnen auch Jenatsch,
zeigten ziemlich wenig von humanistischer Bildung und sprachen nicht nur
zahlreiche Urteile gegen die Gegner aus, sondern Hessen auch den Erzprie-
ster von Sondrio, Nikolaus Rusca zu Tode foltern und den Bergeller Johann
Prévost hinrichten.'

Die Brüder Rudolf und Pompejus Planta als Häupter und Führer der

spanisch-österreichischen Partei wurden als Landesabwesende zum Tode
verurteilt. Viele andere, die es angeblich mit den Brüdern Planta oder mit
dem aus Bünden geflüchteten Bischof hielten, wurden mit Bussen belegt.
Das galt zum Beispiel auch für den Geschichtsschreiber Fortunat von Ju-
valta und eben auch für Georg Saluz.® Saluz hatte 200 Gulden® zu bezahlen.
Auch die Stadt Chur selbst, die immer wieder des Hispanismus verdächtigt
war, wurde mit 20 000 Florentinischen Gulden gebüsstd®

Vor allem nahm es die Synode, Saluz und auch der Stadt Chur übel, dass

Saluz die Äusserung von Churern weitergab, man sähe in der Stadt lieber
Teufel als Prädikanten. Auch soll die Stadt von Saluz verlangt haben, mit
den Pfarrern nicht mehr Gemeinschaft zu haben."

Vor allem die eifrigsten unter den Prädikanten suchten am «widerspen-
stigen» Saluz nach Fehlern. Sie behaupteten von ihm, «er hätte in vertrau-
lichem Gespräche mit Simon Rigett, Schenkwirt, geäussert, die Mailändi-
sehen Capitulationen vom Jahre 1617 gefielen ihm gar nicht übel, wenn sie

wirklich so lauteten».*® Die Mailänder Kapitulationen, die hier genannt
sind, sind selbstverständlich in spanisch-österreichischem Sinn, so dass man
also Saluz wegen der für diese Partei ausgesprochenen Anerkennung weiter
belasten wollte.

Auf dem Churer Strafgericht im Jahre 1619 (im Januar), das dem Straf-

gericht zu Thusis «straks» zuwiderlief, kam die Angelegenheit mit dem

Schenkwirt Rigett zu Chur nochmals zur Sprache. Der Schenkwirt Rigett
war vor dieses Strafgericht geladen worden und sagte dort, Saluz hätte zu

seinen anerkennenden Worten über die Mailänder Kapitulationen «noch

hinzugefügt, seiner Meinung nach könne man dem Spanier nicht trauen,
auch rathe er nicht zum Abschluss des Vertrages, sondern lediglich dazu, mit

jedermann gute Nachbarschaft zu haltend®»
® Moor, Geschichte Currätien, 2. Bd., 1. Abtg., S. 350; auch Pfister (Jenatsch, S. 53)

wird Saluz gerecht.
' Für die allgemeinen Tatsachen aus der Bündnergeschichtc vgl. Pieth (Bündner-

geschichte).
® Haffter, Jenatsch, S. 57; Gamenisch, Reformationsgeschichte, S. 548.
' a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 265. Porta redet von 200 Kronen, nicht

von 200 Gulden. Ein gleiches gilt z. B. von Sprecher, Donna Ottavia, Bd. I, S. 142.
Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 265.
Zentralbibliothek Zürich, Msc. B. 252, S. 135; Pfister, Jenatsch, S. 441.
Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 1, S. 97.
Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 1, S. 97.

24



Man sieht also aus dieser kurzen Verhörsnotiz, dass Saluz gar nicht etwa
einseitig zu Spanien-Österreich hielt. Aber für die Prädikanten wie Alexius,
Jenatsch usw. genügte es schon, der Gegenpartei zugerechnet zu werden,
wenn man nicht der französisch-spanischen Partei angehörte.

Auf diesem Beitag vom Januar 1619 in Chur wurden die gegen Saluz
gefällten Urteile von Thusis wieder aufgehoben.*'® Im übrigen hatte man,
wie wir schon andeuteten, über Saluz im Jahre 1618 nicht nur eine Busse

ausgesprochen, sondern ihn auch aus der Synode ausgeschlossen.*®
Aber eben, gerade im Jahre 1619 durfte nun Saluz erfahren, dass seine

Freunde, vor allem in Chur, zu ihm hielten. Und er hatte solche Freunde
nicht nur auf reformierter, sondern auch (was zufolge seiner politischen Ein-
Stellung begreiflich war) auf katholischer Seite. So kann Sprecher schreiben :

«Viele in Bünden, darunter auch Katholiken, hiessen ihn in seinem Amte
verbleiben. »*®

Auf dem Churer Strafgericht vom Mai 161 g, auch wieder gegen die Be-
Schlüsse von 1618 gerichtet, wurde Saluz ausdrücklich wieder von den gegen
ihn gerichteten Strafen freigesprochen.*'

In sachlichem Sinn, ohne den einseitigen Fanatismus, wurde im Jahre
1619 die Synode von Zuoz durchgeführt.*® Dabei mussten sich die Pfarrer
auch mit dem oft gegen sie vorgebrachten Begehren befassen, sie sollten sich
nicht in die Politik einlassen. Dieses Verlangen war sicher nicht unberech-
tigt. Nur muss wirklich ganz klar und deutlich gesagt werden, dass man sich
auf katholischer Seite auch ganz in die Politik einliess. Darum hatten die pro-
testantischen Geistlichen doch nicht nur Unrecht, wenn sie nicht einfach
bereit waren, den Gegnern das Feld zu überlassen. So wurde denn auf der
Synode von Zuoz klar Stellung genommen gegen die neun fanatischen Geist-
liehen, die zu Bergün und Thusis ihre Urteile ausgesprochen hatten. Sie

mussten sich vor einem weltlichen Gericht verantworten und bis zur nächsten
Synode sauber dastehen. Die Haupträdelsführer Jenatsch und Alexander*®
wurden in ihrem Amt eingestellt. Aber eben, auch wenn man zu Zuoz auf
der Synode Fehler zugab, die Fehlbaren strafte und sie dem Gericht über-
wies, von der Politik an sich durfte nach Ansicht der Synode die Geistlichkeit
doch nicht einfach ausgeschlossen werden. Man betonte, in Gottes Wort sei
nicht verboten, sich des Vaterlandes in Treue anzunehmen.

Dass die Synode von Zuoz einen so gemässigten Kurs einschlug, lag nicht

** Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. i, S. 100.
Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 1, S. 97." Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 1, S. 97. Diese gleiche Sympathie gegen-

über Saluz von katholischer Seite her hatte sich schon im Jahre 1607 gezeigt, als Basel-
gia, angeblich wegen Landesverrat, in Chur hingerichtet wurde und Saluz ihn zur
Richtstätte begleitete und möglicherweise auch tröstete (Mohr, Geschichte Currätien,
2. Bd., I. Abtg., S. 305; Anhorn, Püntner Aufruhr 1607, S. 116). Katholische Kirchen-
historiker, wie Fetz (Wirren, S. 29), bestreiten zwar, dass der katholische Baselgia Saluz
als Tröster gewünscht habe.

" Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. i, S. 100.
Truog, Synode, S. 48." Truog, Synode, S. 48.
Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. 268 f.

25



zuletzt auch darin, dass viele Bündner die Vorgänge des Jahres 1618 be-

dauertet^. Vor allem gab es nicht wenige, die sich auch der Synode gegen-
über für Saluz einsetzten, so dass a Porta^ sagen kann, es kämen viele Briefe
aus Chur herangeflogen, die gegen die Prädikanten, die zu Thusis bestim-
mend gewesen waren, gerichtet seien.

Doch auf das ruhige Jahr 161g folgte 1620 wieder der Rückschlag ganz
im Sinn von 1618. Es war dies der Fall auf dem sogenannten Strafgericht von
Davos, das im Juni 1620 zu Ende ging. Auf diesem Strafgericht wurde Saluz
wieder gebusst, und zwar wieder mit 200 Gulden. Es wurde ihm vorgewor-
fen, er habe öffentlich erklärt, «einige Predicanten seien Landesverräther»J*
Saluz liess diese Anklage nicht einfach auf sich beruhen und wandte ein, «er
habe nicht so gesprochen, sondern gesagt: ,Ich kenne keine Verräther,
fürchte aber, dass einige Predicanten durch Handlungen, welche nicht ihres

Amtes sind, uns noch um die Freiheit des Vaterlandes bringen werden'».^
Wir können in solchen Äusserungen von Saluz nichts sehen, was das radi-

kale Vorgehen gegen ihn rechtfertigen würde. Aber eben, man muss wohl
zugeben, dass man heute, da man von den damaligen Ereignissen Abstand
hat, anders urteilt. So wird man es auch nicht begreifen, dass Saluz im Jahre
1620 auf der Synode von Malans (ausdrücklicher als in Bergün) nochmals
aus der Synode ausgeschlossen wurde. Er durfte also nicht mehr als Pfarrer
wirken. Es heisst freilich in dem diesbezüglichen Urteil: «So er sich aber in

die Zeit besserte, solle er gnad finden.»^
«Besserung» zeigte zwar Saluz in der folgenden Zeit nicht. Er war ein

zu gerader Mann, um sich gegenüber gleich untreu zu werden. Aber die Be-

Schlüsse der Synode gegen Saluz erwiesen sich als nicht durchführbar. Kurz
nach der Synode von Malans, am 23. Juli 1620, wurde «am morgen. umb

6 uhr vor klein und grossen rhätten (der) statt Chur decretiert, dz obschon

Herr Georg von Saluz von einem ehrwürdigen capitel uff ein jar lanng von

sinem kirchendienst usgeschlossen», er doch weiterhin im Amt bleiben und

an der Martinskirche predigen sollet®
Der Rat berief sich für diesen Entschluss darauf, dass zufolge der Ein-

Stellung von Saluz in seinem Amt «an unserm kirchganng nit wenig abbruch

gespürt worden» seU' Darum solle Saluz wieder predigen. Er selber dürfe

dafür nicht zur Rechenschaft gezogen werden. Es geschehe im Auftrag des

Rates. Die Zeiten seien unruhig, und darum dürfe gerade in solchen Zeiten

der Einzelne nicht einfach dem Schicksal preisgegeben werden. Die Übung
«des gemeinen gebets unnd verhör (Anhören) der heiligen wort Gottes»
dürfe keinen «abbruch» erleiden.

a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 276.
22 Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 1, S. 123.
2® Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 1, S. 123.
2* Anhorn, Graw Pünter Krieg, S. 57.
2® Ratsprotokoll Bd. 3, F. 181.

Ratsprotokoll Bd. 3, F. 181.

26



5. Saluz und die kirchlichen Verhältnisse in Chur zur Zeit der
Besetzung durch Österreich

Graubünden war zerrissen. Das- zeigte' der Veltiiner Mord vomJahre 1620.
Das zeigte auch die Ermordung von Pompejus Planta durch Jürg Jenatsch
(Februar 1621). Und das zeigten schliesslich die Österreicher Einfälle in
Bünden in den Jahren 1621, 1622 und 1629. Die erste Invasion erfolgte ge-
gen Ende des Jahres 1621. Die katholischen Bündner empfingen dabei die
katholischen Österreicher als ihre Retter. «Der Bischof begrüsste unter den
gegebenen Verhältnissen die Österreicher als Retter in der Not. Darum be-
glückwünschte er am 11. November den Erzherzog Leopold zum Siege. Zu-
gleich bat er ihn um die Wiedereinsetzung in die vorigen Güter und
Rechte. ».* Die protestantischen Bündner mussten sich im Januar 1622
den sogenannten Mailänder Artikeln® unterwerfen. Danach wurden das

Münstertal, das Unterengadin, Davos, das Prätigau, das Schanfigg und Bei-
fort von Graubünden getrennt und Österreich ausgeliefert. Das übrige Bün-
den galt mehr oder weniger als österreichische Militärprovinz. Chur und
Maienfeld mussten während zwölfJahren die kaiserlichen Besatzungen be-
halten.

Am Palmsonntag 1622 aber erhoben sich die Prätigauer und Hessen

ihren Zorn nicht zuletzt am Obersten Kapuziner-Pater Fidelis von Sigma-
ringen aus. Sie erschlugen ihn vor der Kirche in Seewis. Unmittelbar vorher
hatte er daselbst eine Predigt gehalten. In dieser Predigt benahm sich übri-
gens Pater Fidelis etwas sonderbar. Er ermahnte «männiglich zu beichten»
und «falls sie nicht folgen wollten, er den Staub ab seinen Füssen zum
Zeugnis am jüngsten Gericht wider sie schütteln wolte. Und auf Befragung
etlicher der Fürnemmsten, ob sie beichten wolten, sie es aber rund abge-
schlagen, sein Holzschuh auf der Cantzel abgezogen und sie zusammen ge-
klapt, den Staub über sie ausschüttelnd».®

Dieser aus Not ergriffene Kampf gegen die Österreicher, der die Unter-
Stützung der Eidgenossen.fand, blieb nicht aufs Prätigau beschränkt. Er
fand seinen Fortgang unter anderm in Gefechten bei Fläsch und in der Mo-
linära bei Zizers, wo die Österreicher besiegt wurden. Eine kleine Episode
berichtet davon, wie ein feindlicher Hauptmann bei Igis in der Molinära
gefangen wurde, und wie zwei seiner Diener durch «Johann Saluz, des

Curer Stadtpfarrers Sohn», und Stefan Manz erschlagen wurden.*
Diesem Johann Saluz werden wir noch mehr begegnen. Er kam später -

wie wir schon anführten - in den Churer Rat und spielte auch sonst in Bün-
den eine nicht geringe Rolle. Schliesslich wurde er sogar zum Stadtvogt er-
nannte

' Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. 278.
" Fetz, Wirren, S. 123.
* Anhorn, Wiedergeburt, S. 101.
I Mohr, Geschichte Currätien, 2. Bd., 2. Abtg., S. 685.
® Vgl. S. 10.

27



Aber trotz dieser siegreichen Gefechte gegen Österreich dauerte die Frei-
heit Bündens nicht lange. Es kam im gleichen Jahr 1622 zu einer zweiten
Invasion der Österreicher, die ihren Niederschlag im sogenannten Lindauer
Vertrag® fand. Dieser Lindauer Vertrag entsprach im wesentlichen den im
Januar erstellten, dann aber während der kurzen Freiheit aufgehobenen
Mailänder Artikeln. Der Bischof tat alles, um im Sinn der Mailänder Artikel
und des Lindauer Vertrags die Rekatholisierung in Bünden durchzusetzen.
Das galt ihm mehr als ein von aussen unabhängiges Bünden. Und so waren
es denn die Österreicher, die in den Zwanzigerjahren auf Wunsch des Bi-
schofs wesentlich in Bünden bestimmten. Von 1624 bis 1629 bekam dann
Bünden wieder mehr oder weniger die Freiheit, weil die Franzosen sich ge-

gen die Österreicher weithin durchsetzen konnten. Aber dann kamen die
Österreicher im Jahre 1629 neuerdings in unser Land und lenkten wieder
für drei Jahre das Geschehen.

Zur Zeit, da die Österreicher in Bünden massgebend waren, mussten viele

protestantische Geistliche ihre Gemeinden verlassen und wirkten zu der Zeit
teilweise im Unterland. Das galt zum Beispiel für den Ilanzer Prädikanten
Stefan Gabriel, der nach Zürich-Altstetten kam, und für Hartmann Schwarz.
Das Schicksal von Hartmann Schwarz interessiert uns besonders, da er später
einige Zeit mit Antistes Saluz an der Churer Schule tätig war und schliesslich
der Nachfolger von Saluz als Antistes wurde. Hartmann Schwarz tauchte
auch überall im Kampf gegen die Österreicher in Bünden auf und war dabei
als entschiedener und klarer Feldprediger sehr geschätzt. Dies war zum Bei-

spiel der Fall vor Maienfeld. Dort versuchte er nicht nur die Soldaten, son-
dern auch die Maienfelder Bevölkerung selbst zu trösten. Er wies sie auf die

Gerechtigkeit ihrer Sache hin.' Aber auch an bewaffneten Auseinander-
Setzungen beteiligte sich Pfarrer Schwarz und erwies sich auch hier als

Feuergeist. Überall, wo Einsatz verlangt war, stand er zur Sache.® Es liegt
auf der Hand, dass ein solch feuriger Kämpfer, wie Hartmann Schwarz einer

war, vor den Österreichern fliehen musste. So wirkte denn Hartmann
Schwarz in den schwerenJahren 1623 bis 1626 in Gais im Kanton Appenzell.
Dort wurde er dann vom Maienfelder Pfarrer Anhorn abgelöst.

Saluz und sein Amtskollege an der Regulakirche, die beide still und

ruhig ihr Amt ausübten, konnten während der Österreicher Einfälle mehr
oder weniger unbehelligt in Chur bleiben, mussten also die Stadt nicht
verlassen.® Dass man gegen Saluz weiter nicht vorging, hing natürlich damit

® Fetz, Wirren, S. 347.
' Mohr, Geschichte Currätien, 2. Bd., 2. Abtg., S. 688.
® Mohr, Geschichte Currätien, 2. Bd., 2. Abtg., S. 758.
® Das zeigt auch die Tatsache, dass die Taufeintragungen im Kirchenbuch (Bd. 2)

auch 1622, 1623, *6:24 usw. (mit Ausnahme vom Mai 1622) nicht unterbrochen sind.

Die Angabe z. B. in Pieth (Bündnergeschichte S. 213) fürs Jahr 1624 stimmt nicht: «in
Chur predigte Antistes Georg Saluz wieder zu St. Martin, St. Regula. » Saluz lei-

tete im übrigen Geldbeträge aus dem Unterland weiter (Stadtbibliothek St. Gallen.
Ms. 108 F. 44 und 45)

28



zusammen, dass er sich eben in seinen politischen Ansichten nicht gegen
Österreich gestellt hatte und dass zudem die Stadt Chur den Katholisie-
rungsbestrebungen hart widerstand. Man hätte es kaum wagen können, die
Churer Pfarrer zu vertreiben. - Wohl wurden immer wieder Versuche ge-
macht, auch in Chur das zu erreichen, was man andernorts zustande brachte.

Es war der Domprobst Zoller, der im Namen des Domkapitels am 30. Ok-
tober 1623 vor dem Churer Rat erschien und im Geist der Mailänder Artikel
und des Lindauer Vertrags die Martins- und Regulakirche zurückverlangte.
Camenischio trifft das Rechte, wenn er solche Begehren des Bischofs, wie
auch deren Unterstützung durch den Nuntius Scappi (in den sogenannten
Scappischen Artikeln)" der ärgsten Reaktion bezichtigt. Da die Churer
keineswegs gewillt waren, ihre beiden Kirchen (St. Martin und St. Regula)
abzutreten, ersuchte der Stadtrat den Bischof um Geduld und schickte eine
Abordnung nach Innsbruck. Diese Abgeordneten betonten : Die beiden Kir-
chen St. Martin und St. Regula gehörten den Protestanten zu recht. Die
ganze Stadt sei ja seinerzeit zur Reformation übergetreten, und darum seien,
den alten Gesetzen gemäss, die Kirchen an die Reformierten übergegangen.
Übrigens verspreche auch der Lindauer Vertrag freie Religionsübung, was
aber bei Wegnahme der beiden Gotteshäuser illusorisch sei. - Die Katholi-
ken ihrerseits sagten: Die Martinskirche und die Regulakirche seien nicht
von den Reformierten erbaut worden, sondern vielmehr von den Katholiken,
wenn auch vor der Reformation. Ihnen komme darum das erste Anrecht
auf die Kirchen zu.

Scheinbar verstand man in Innsbruck die Anliegen der Protestanten und
war nicht willens, sich wegen dieser Angelegenheit allzu sehr aufs Glatteis
zu begeben. Mayer, der Verfasser der an sich sehr gründlichen Geschichte
des Bistums Chur, erklärt resigniert: «Der Erzherzog und seine Organe ver-
hielten sich in der ganzen Restitutionsfrage passiv.

Auch die Erfolge von Nuntius Scappi, den wir bereits erwähnt haben,
waren nicht sehr gross. Wohl erlangte er das Versprechen auf die Wieder-
herstellung der Klöster St. Luzi und St. Nikolaid® Aber wenn er glaubte,
durch einiges Nachgeben wenigstens eine der beiden protestantischen Kir-
chen zurück zu bekommen," so täuschte er sich. Auch mit Gewalt war nichts
zu machen. Die reformierten Churer hielten jetzt in der Not zusammen. An-
horn schreibt: «Die burgerschafft hat sich auch zusammen gethan und sich
rund resolviert, den ersten pfaffen, der in eine oder die andere kirchen gehen
wolle, alsobald zu erschiessen, welche dapffere resolution die österreichischen
abgeschreckt, dass sie von ihrem begehren abgestanden.»1® So sehen wir:
Jede Partei schaute auf den eignen Vorteil. Aber es mag uns doch etwas mit

Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 559 f.
" Vgl. Fetz, Wirren, S. 350 f., sowie a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2,

S. 505 f.
" Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. 297 f.

Fetz, Wirren, S. 355 f.; Historia Religionis B, F. 182 f.
" Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. 298.

Anhorn, Wiedergeburt, S. 160.

29



Genugtuung erfüllen, dass unsere protestantischen Vorfahren die ihnen lieb
gewordenen Gotteshäuser nicht hergeben wollten.

Doch ganz ohne Erfolg blieben die Restitutionsbestrebungen des Bischofs
doch nicht. Es wurden von katholischer Seite, um das Wiedererstarken zu
demonstrieren, immer mehr Prozessionszüge durch die Stadt Chur veran-
staltet. Laut Mayerf® kamen in der Bittwoche 1623 dreizehn Prozessionen

vom Land in die Kathedrale. Wieder andere suchten am Himmelfahrtsfest
die Kathedrale auf. Am Feste Mariä Verkündigung 1624 zogen Bischof,
Domkapitel und Volk im Prozessionszug zur Dominikanerkirche St. Nikolai.

Andere Prozessionszüge wieder führten aufs Land, so zum Beispiel nach
Igis. Zugleich wurde dann ein Messpriester im bis anhin protestantischen
Igis eingesetzt; freilich musste er Igis bald wieder verlassen. Antistes Saluz
brachte vor allem auch diese Angelegenheit vor den Bundstag." '

Von den vorhin erwähnten Prozessionszügen vom Land in die Stadt er-
lange vor allem der aus Zizers, Untervaz und Trimmis besondere Bedeutung.
In den genannten Gemeinden wirkten drei Brüder Heusler als katholische
Geistliche, die alle sehr intolerant waren. Als dieser Prozessionszug am Brun-
nen bei der Stadtpforte vorbeizog, nahmen die dort stehenden Churer vor
dem vorüberziehenden Prozessionszug, das heisst vor dem Allerheiligsten,
die Hüte nicht vom Kopf. Da sprang ein Soldat oder Offizier unter die Leute
und schlug «erschröcklich» drein.*® Aber da die von Christus gelehrte Ver-
gebung oft nicht befolgt wird, nahmen die Angegriffenen auf dem Rückweg
des Prozessionszuges Rache und warfen aus einem Fenster ein Glas Wein auf
die Prozessierenden.

Vor allem wichtig für die katholische Kirche war und ist der Fronleich-
namstag. Darum wollte man denn am Fronleichnamstag des Jahres 1624
einen ganz besonders eindrucksvollen Prozessionszug veranstalten. Das Dom-
kapitel trug zuerst Bedenken, aber schliesslich entschloss man sich auf Zu-
reden des Kapuziner-Obersten Pater Alexius doch dazu. An der Prozession

nahmen, wie Mayer schildert sechs Kapuziner, zwei Dominikaner und das

Domkapitel teil. Das Allerheiligste, also das geweihte Brot, trug der Dom-
probst Zoller. Ihm folgte in vollem Ornat der Bischof. Etwa tausend Perso-

nen aus der Umgebung nahmen an dieser Prozession in guter Disziplin teil.
Um den Protestanten noch mehr Eindruck zu machen, zog der Prozessions-

zug unter Musikbegleitung und Gesang durch die Strassen der Stadt. Mayer
fährt fort: «Aus Neugierde machten auch die Protestanten Feiertag; alle

Plätze und Fensternischen waren mit Zuschauern angefüllt. »2° Dazu dürfen
wir füglich ein Fragezeichen hinsetzen oder wenigstens die Vermutung aus-

sprechen, dass dies nur einen geringen Teil der protestantischen Bevölkerung
betraf.

" Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. 301." Berger, Reformation Fünf Dörfer, S. 69 f.
Mappe 56, 3. März 1644 (Bischöfliches Archiv); Berger, Reformation Fünf

Dörfer, S. 68.
Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. 301 f.
Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. 302.

30



In seinem sehr verständlich geschriebenen Schriftchen «Geschichte der
Dompfarrei Chur» berichtet Simoneausführlich von den Kapuzinern, die
im Zusammenhang mit den Rekatholisierungsversuchen äusserst tätig wa-
ren. Sie kamen unter anderm auch nach Chur und wohnten im sogenannten
«Kratz» beim Schanfigger Tor, also noch auf Stadtboden. Mehrere Jahre,
vor allem solange die Österreicher in Bünden blieben, konnte man die Kapu-
ziner aus ihrem Heim nicht vertreiben. Das geschah dann aber um so inten-
siver im Jahre 1643. Da verlangte man, sie mögen das Stadtgebiet räumen.
Dass es dabei auch zu unschönen Äusserungen gegen die Kapuziner kam,
ist wohl kaum zu bestreiten. Nur darf man nicht vergessen : Auch die Kapu-
ziner waren oft äusserst agressiv und gingen nur darauf aus, dem Katholizis-
mus wieder zur Macht zu verhelfen. Der protestantische Pfarrer Dr. Albert
Frigg hat sich mit der Kapuzinerfrage in Bünden eingehend befasst, aber
leider seine Arbeit auf italienisches und rätoromanisches Sprachgebiet be-
schränkt, so dass also zum Beispiel Chur nicht mitbehandelt ist.^

Gerade die erwähnte Arbeit von Frigg offenbart den Übereifer und
Fanatismus der Kapuziner. Dadurch wurde natürlich die Kluft zwischen den
Konfessionen noch grösser. Anhorn, ein protestantischer Geistlicher der da-
maligen Zeit, zeigte sich auch nicht sehr friedfertig, wenn er schrieb^: «Je-
doch dummelten sich selbiger Zeit die Capuciner dapffer; lieffen allen thai-
ben durch berg und thai herumb, päbstler und pabsttumsgenossen zu ma-
chert. Sie vermahneten jederman, zu der schoss der römischen kirchen
widerzukehren und verhiessen güldene berg, fried, ruhe, reichthumb und
ehr, des papsts und keysers gnad von den himmel selbs allen denen, die umb-
kehren werden. Nun haben sie viel derjenigen, welche in Christo Jesu und
der himmlischen Wahrheit nicht wol gegründet waren, verführet. Der übri-
gen beständigkeit aber ist nun desto herrlicher und verrühmter gewesen.»

Als die Österreicher 1624 beim Einzug der Franzosen in unser Land zu-
rückweichen mussten, kamen für die Protestanten bessere Zeiten. Die prote-
stantischen Geistlichen, die zum Teil Bünden verlassen hatten, kehrten wie-
der in.ihre Gemeinden zurück. Aber dann fielen die Österreicher im Jahre
1629 zum dritten Mal in unsere Gebiete ein und hielten unser Land bis 1631
besetzt. Anhorn sagt diesbezüglich: «Anno 1630 hat sich widerumm ein
trübes wülklin erzeigt, so aber auch bald durch den wind Gottes vertrieben
worden. Der herr bischoff von Chur hatte das jus patronatus oder collatur -
recht über alle reformierte kirchen in dem ganzen Gotteshaus pundt ange-
sprechen».^ Damit verlangte er neuerdings die beiden protestantischen Kir-
chen von Chur zurück. Aber auch diesmal musste er nachgeben, da der Rat
ablehnend blieb.

Da im Jahre 1631 auf dem europäischen Kriegsschauplatz der Um-
Schwung zugunsten von Frankreich-Schweden gegen Österreich zustande
kam, zeigte sich in den folgenden Jahren die Auswirkung davon auch in

" Simonet, Geschichte der Dompfarrei Chur, S. 21 f.
** Siehe Literaturverzeichnis.
" Anhorn, Wiedergeburt, S. 162.

Anhorn, Wiedergeburt, S. 233.

31



Graubünden. Im Jahre 1635 eroberten die Franzosen das Veltlin zurück.
Damit wurde auch die Religionsfreiheit im Veltlin, die bis dahin unter-
drückt worden war, wieder aktuell. Darüber wollen wir aber im nächsten
Kapitel reden, hatte sich doch Saluz als Dekan auch mit diesem Problem zu
befassen.

6. Saluz als Dekan

Heutzutage präsidiert der Dekan die Bündner Synode. An seiner Seite
stehen zwei Vizedekane. Dazu kommen die Kirchenräte und die drei poli-
tischen Assessoren. Durch die Jahrhunderte hindurch hat sich das zum Teil
so erhalten, auch wenn die Bezeichnungen oft gewechselt haben. Truog be-

richtet darüber in seiner lesenswerten Schrift «Die Dekane und Assessoren
der evangelisch-rätischen Synode»*. Nachdem die Bündner Synode imjahre
1537 ins Leben gerufen worden war, bestimmte während der ersten Jahr-
zehnte der Antistes von Chur, also der Pfarrer der Martinskirche, das Ge-
schick der Synode. Ihm waren während der Synodaltage (aber nur während
dieser Zeit!) als Mitarbeiter und Helfer zwei Amtskollegen beigegeben, die
als Assessores ecclesiastici (kirchliche Beisitzer) bezeichnet wurden. Imjahre
1575 fand eine Neuerung statt. Der Dekan, also der Antistes von Chur, wurde
als «Minister synodi» bezeichnet. Neben den zwei für die Synode bestimm-
ten Assessores ecclesiastici erhielt er noch drei Dekane, das heisst aus jedem
Bund einen. Diese Dekane hatten wichtige Aufgaben. Sie mussten auf das

achten, was im Laufe des Synodaljahres in ihrem Gebiet im kirchlichen Le-
ben vorging. Zudem hatten sie beispielsweise Amtsbrüder, die ihrer Pflicht
nicht nachkamen, dem Minister synodi zu melden. Somit bestand nun für
die Zeit bis 1598 die Spitze der Synode aus sieben Mann, indem zu den Ge-

nannten (Minister synodi, zwei Assessores ecclesiastici, drei Dekane) noch
der Schreiber (Scriba) kam.

Aber schon 1598 gab es dann eine Änderung. Die drei Dekansämter wur-
den wieder abgeschafft, weil sie angeblich überflüssig waren. Doch kehrte

man dann bereits 1607 wieder zu diesen drei Dekansämtern zurück und liess

dafür in der Folgezeit die Assessores ecclesiastici ausfallen. In den Zeiten,
da die einzelnen Bünde je einen Dekan stellten, gab es also mit dem Haupt-
dekan, dem sogenannten Minister synodi, vier Dekane.^ 1643 aber fungiert-
ten wieder die Assessores ecclesiastici, zugleich aber blieben auch die drei
Bundesdekane im Amte.

Diese kurze Einführung war nötig, um das Folgende zu verstehen. Es ist

das Verdienst des bereits erwähnten Dekans Truog, uns Einblick in die frü-
heren Jahrhunderte der Synode gegeben zu haben. In der erwähnten Schrift
«Die Dekane und Assessoren der evangelisch-rätischen Synode» weist Truog
daraufhin: Für 1609-1614, 1616-1620 und für das Jahr 1627 liegen keine

Protokolle der betreffenden Synoden vor. Von 1621-1626 und von 1629-
1631 aber fanden keine Synoden statt. Somit haben wir gerade für unsere

Zeit viele Lücken.

* Truog, Dekane, S. 6 f.
* Truog, Dekane, S. n.

32



Georg Saluz wurde 1596 zum Nebendekan® und 1607 zum Assessor ec-
clesiasticus* gewählt. Das scheint der erste Schritt in sein Amt als späterer
Hauptdekan gewesen zu sein. Als Hauptdekan wirkte zu gewissen Zeiten,
da es wieder drei Dekane (statt vier) gab, der Dekan, in dessen Bund die
betreffende Synode durchgeführt wurde. Freilich hielt man sich bei der Zu-
teilung der Dekane zu einem Bund nicht strikte an die geographische Ein-
teilung des Landes. So konnte Saluz in den Jahren 1632, 1641 und 1642 De-
kan des Grauen Bundes sein.® Von 1633 bis 1638 amtete er als Dekan des

Gotteshausbundes.®
Als Leiter der Synode, also gewissermassen als Hauptdekan, wurde Saluz

für die folgenden Jahre, über die wir zum Teil kein Protokoll haben, gewählt :

1615', 1628, 1639, 1640 und 1642.®

Wir täuschen uns nicht, wenn wir Saluz als fähigen, ruhigen, überlegten
und sachlichen Dekan schildern, der sich zugleich dank seiner starken Per-
sönlichkeit verhältnismässig leicht durchsetzen konnte. Alles Überbordende,
Einseitige war ihm fremd. Er verstand es, auszugleichen. Aber dies nicht aus
einer Kompromisshaltung heraus, sondern dank des Vertrauens, das ihm
nach den Zeiten der Wirren wieder von allen Seiten her zuteil wurde. Auch
mit dem Stadtrat von Chur arbeitete Saluz sehr friedlich zusammen. Das
kann von seinem Nachfolger in Chur, von Hartmann Schwarz, nicht gesagt
werden.

An sich interessant, aber nicht sehr ertragreich für unser Thema (Saluz
als Dekan), ist die Durchsicht der lateinisch geschriebenen Synodalproto-
kolle. Da wird aufgeführt, wann die einzelnen Pfarrer an einer Synode gefehlt
haben, wer ein Amt bekommen hat, wer bestraft worden ist, welche Ge-
meinden einen Pfarrer gesucht haben usw. Die Berichte sind sachlich, kurz
und ohne ausschweifenden Kommentar.

So können wir denn den Synodalprotokollen nicht viel entnehmen, was
uns den Charakter von Saluz deutlicher werden lässt. Lange Zeit wurde
Saluz zusammen mit Hartmann Schwarz (meist für den Zehngerichtenbund)
und Stefan Gabriel (für den Grauen Bund) immer wieder als Dekan be-
stätigt, so 1633 (für 1634)®, 1636 (für 1637), 1637 (für 1638)**. 1632 gab
es vier Dekane.*® Auch unter ihnen finden wir Saluz.

Saluz, Schwarz und Gabriel wurden also immer wieder miteinander zu
Dekanen bestimmt. Das zeigt : Die drei arbeiteten gut zusammen. Die Synode

® Synodalprotokoll Bd. 1, S. 138.
* Synodalprotokoll Bd. 1, S. 192.
* Truog, Dekane, S. n.
' Truog, Dekane, S. 12.
' Valèr (Geistliche an der Martinskirche, S. 73, Anmerkung 4) glaubt (gestützt auf

das «Verzeichnis der Geistlichen an der Martinskirche», BM 1896, S. 285), Saluz sei
53. Lebensjahr, also 1624, Dekan geworden, was absolut unhaltbar ist. Damals gab

es ja gar keine Synoden.
® Truog, Dekane, S. 9.
° Synodalprotokoll Bd. 2, S. 45.

Synodalprotokoll Bd. 2, S. 59." Synodalprotokoll Bd. 2, S. 67.
" Synodalprotokoll Bd. 2, S. 38.

33



war mit ihnen also zufrieden. So war in diese Behörde wieder die Harmonie
eingekehrt, obwohl nun frühere' Gegner der Synode vorstanden. Man darf
nicht vergessen : Hartmann Schwarz und Stefan Gabriel hatten einst zu den

eifrigen Freunden von Alexius gehört und waren mitbeteiligt gewesen, als

Saluz 1618 und 1620 aus der Synode ausgeschlossen wurde.
Die erste Anbahnung für eine erneut erspriessliche und friedliche Zu-

sammenarbeit in der Synode ging übrigens zurück auf das Jahr 1627. Im
Jahre 1627 kamen die Prädikanten in Filisur zusammen. Es wurde dabei
festgestellt: Dem Churer Pfarrer Georg Saluz (neben andern) ist Unrecht
getan worden. Man muss Vergangenes vergessen und Saluz, der ein gelehr-
ter, gewichtiger und frommer Mann und sogar Leiter der Synode gewesen
ist, wieder annehmen, nachdem man ihn 1618 aus der Synode ausgeschlos-
sen hat. Seit 1620 sind wegen der Streitereien keine Synoden mehr abge-
halten worden. Aber inzwischen hat man sich mit gelehrten Männern, auch
aus der Zürcher Kirche, besprochen. Und nun soll auch in Bünden und in
der Bündner Synode wieder der Friede einkehren. Darum hat man auf den

27. Juni 1627 sine Synode einberufen und vor allem auch Saluz eingeladen.
(Dieser ist dann freilich nicht erschienen.

Auf dieser Synode von 1627 wurden dann Saluz, Hartmann Schwarz und
Stefan Gabriel für das kommende Jahr 1628 zu Dekanen gewählt. So war
der alte Streit überwunden, und Saluz leitete dann wirklich schon 1628 als

Flauptdekan die Synode. Hartmann Schwarz, neben Gabriel als Mitdekan,
wurde dabei ausdrücklich, zum Nachfolger des dem Zehngerichtenbund
angehörenden, aber inzwischen verstorbenen Pfarrers a Porta bestimmt."

Mehr Anerkennung konnte eigentlich von der Synode her dem Churer
Antistes Georg Saluz gar nicht zuteil werden, als dass man ihn schon wieder
zum Dekan machte und ihm zugleich den Schwiegersohn Hartmann Schwarz

an die Seite stellte. Von diesem Hartmann Schwarz wird übrigens ausdrück-
lieh erwähnt, er sei ein Mitarbeiter von Saluz in Chur. Damit ist seine Tätig-
keit als Leiter der Churer Schulen gemeint.

In den Dreissigerjahren, als die Synoden wieder regelmässig durchge-
führt wurden, zeigte sich in den Synodalverhandlungen wieder echte Einheit
und Harmonie. Saluz, Gabriel und Schwarz wurden einfach immer wieder
in ihrem Dekanatsamt bestätigt. Das ist ja Beweis genug für den friedlichen
Geist, der wohl vor allem von Saluz ausging. Etwas schwieriger freilich
wurde es dann wieder vom Jahre 1637 an. Da war die Frage des Veitlins
aktuell, wobei versprochen wurde, dass im Veltlin die reformierte Kirche
wieder ihr Daseinsrecht bekommen sollte. Das wurde dann aber scheinbar
durch die Politiker doch zu wenig entschieden vertreten. Aber auch in dieser

heiklen Situation zeigte nun die Synode ihre neugewonnene Harmonie und

Einheit und trat vor allem auch nach aussen hin ungeteilt und entschieden
auf.

So war denn Saluz wahrlich nach seinem mehrjährigen Ausschluss aus

der Synode wieder ein sehr anerkanntes Glied derselben geworden. Was auf

" a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 557.
a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 557.

34



der Synode zu Scharans im Jahre 1628 formuliert worden war, behielt seine

Gültigkeit: «Wenn zum Nachtheil der Ehre und des Ansehens Stephan Ga-
briels, Georgs Saluz, Jak. Ant. Vulpius und anderer Synodalglieder einst
etwas gesagt, gethan oder auch beschlossen worden sei, so decretire dermalen
die Synode, solches für immer der Vergessenheit anheimzustellen. Georg
Saluz sei von Allen für einen ausharrenden, getreuen Diener Christi zu hal-
ten, als der er sich immer gezeigt, und alle dem widersprc chenden Beschlüsse
seien aufgehoben und ungültig. »"

Es zeugt aber nicht nur für Saluz als Unterzeichner, sondern auch für den
guten Geist der Gesamtsynode, wenn sich diese 1634 mit dem Ersuchen an
die Bündner Behörden wandte, es solle ein jeder (und dazu gehörten nicht
nur die Protestanten, sondern auch die Katholiken) seine Religion ausüben
können. Es dürfe «keiner den andern an freyer Religion nit verhindern
noch darwider betrieben»."

Und eben dies sollte nun auch fürs Veltlin Anwendung finden. Es war
freilich nicht so einfach, hiefür zu einer befriedigenden Lösung zu kommen.
War doch seit dem Veltliner Mord vom Jahre 1620 der Hass daselbst noch
grösser geworden. Auch mischten sich nach dem Einzug der Franzosen wie-
der die ausländischen Mächte ein.

Aber nachdem die Franzosen in Bünden bestimmend geworden waren,
bekamen etliche führende Bündner Persönlichkeiten immer mehr das Gefühl,
man habe den Teufel mit dem Beelzebub ausgetrieben, und darum müsse
wieder eine klare Situation geschaffen werden. In dieser schweren Zeit nahm
Jürg Jenatsch die Zügel in die Hand, nachdem er schon längst die Bibel
mit dem Schwert vertauscht und jenen oft beschriebenen und kommentiei-
ten Glaubenswechsel vollzogen hatte.

Sicher ist eines: Wie Jenatsch in der Politik nicht einen geraden Weg
einschlug, so war er auch in seinem religiösen Leben nicht fest. Jenatsch sah

nur eines: Das Vaterland. Und um sein Vaterland zu retten, begann er nun,
als die Franzosen in Bünden waren, hinter dem Rücken des wertvollen, güti-
gen französischen Führers Rohan mit Österreich Bande zu knüpfen. Er ging
eigens mit einer Delegation nach Innsbruck und besprach sich dort darüber,
wie durch Österreich die Franzosen wieder vertrieben werden könnten. Den
französischen Ambassadeur aber liess er weiterhin im Glauben, er sei sein
treuer Freund.

So war also Jenatsch, der einst auf der Synode von Bergün im Jahre 1618
so hart gegen Saluz und andere vorgegangen war, nicht in jeder Beziehung
ein Vorbild. Während Jenatsch, der einst so feurige Calvinist, der mit Ale-
xius und seinen Freunden alles reformiert machen und den Staat der Kirche
unterwerfen wollte, seinen Glaubenswechsel vollzog, blieb sich Saluz inner-
lieh gleich. Immer zeigte er sich bedächtig, ruhig, diszipliniert.

Selbstverständlich bekam Jenatsch gerade wegen seiner charakterlichen
Unbeständigkeit immer mehr Feinde. Und als Saluz am 19. März 1637 über
Judas Ischarioth und seinen Verrat predigte, war es naheliegend, diese Pre-

Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. i, S. 582.
" Landesakten 18. März 1633 (Staatsarchiv Chur).

35



digt auf Jenatsch zu beziehend' Bertogg*® geht noch einen Schritt weiter
und betont, dass man schon damals die Gleichung gezogen habe : J J J J,
das heisst Jürg Jenatsch Judas Jscharioth

Es ist ja freilich manchmal so, dass Predigtbesucher zu viel aus gewissen
Worten und Themen des Prädikanten herauslesen, vor allem dann, wenn
es um kleinere persönliche Dinge des Alltags geht. Aber Saluz, der wie Je-
natsch seine Heimat liebte und darum sicher vom ganzen politischen Ge-
schehen stets berührt war, hat ohne Zweifel hie und da eine leise Andeutung
in obigem Sinn gemacht.

Das hat übrigens, wenn auch in Romanform, C. F. Meyer in seinem «Jürg
Jenatsch» übernommen, indem er von Amantia Sprecher schreibt: «Heute
kam sie eben aus der Wochenpredigt, weniger erbaut als in Zweifel versenkt,
denn der Pfarrer Saluz hatte über einen ausser der Reihenfolge liegenden
Text mit grosser Heftigkeit gepredigt, und über welchen schauerlichen Text
- den Verrat des Judas Ischariot, Matthäus am sechsundzwanzigsten! Er
hatte dadurch seine Zuhörer in grosse Aufregung versetzt, die sich ängstlich
nach dem Zielpunkte dieser Anspielung umsahen, und sich, sagte Fräulein
Amantia, fast wie seinerzeit die Jünger fragten: «Herr,wer ist es, der dich
verrät ?»*®

Saluz spielte in dieser erwähnten Predigt natürlich nicht nur auf den
politischen Verrat von Jürg Jenatsch an, sondern auch auf seinen, wenn wir
so sagen dürfen, religiös-konfessionellen Verrat, indem er eben der prote-
stantischen Kirche den Rücken kehrte, dabei freilich seine Familie im Pro-
testantismus beliess. An der Tatsache, dass hinter dem Glaubenswechsel von
Jenatsch nicht innere Uberzeugung, sondern allerlei politische Berechnun-
gen standen, kann auch die Feststellung von Mayer nicht hinwegtäuschen,^®
wonach Jenatsch erst katholisch wurde, «nachdem er sich zwei Jahre hin-
durch gründlich unterrichtet hatte».

Dass Saluz die Unbeständigkeit von Jenatsch wirklich rügen wollte, zeigt
übrigens auch die Abdankungsrede, die er im Jahre 1637 dem Obersten
Guler hielt. Dabei sagte er wörtlich : « Hütigs tags sind solche (gemeint sind
gute) regenten dünn gseyt. Aber vil sind deren leider, so Christum und das

vatterland umb 30 silberling übergeben mit Juda.»^
Nachdem Jenatsch mit Österreich-Spanien verhandelt hatte und fest

entschlossen war, die Franzosen wieder zu vertreiben, brachte er hinter dem
Rücken von Rohan anfangs 1637 die «Getreuen» im Hause des Bürger-
meisters Gregor Meyer in Chur zusammen, wo die Betreffenden zum Still-
schweigen verpflichtet wurden. Zu diesen Männern, die.sich.zum sogenann-
ten Kettenbund zusammenschlössen, gehörte auch Johann Saluz, der schon
mehrmals erwähnte Sohn von Pfarrer Saluz. Er hatte als Hauptmann lange
im Regiment von Jenatsch gedient. An sich ging es den Gliedern des Ket-

" Vgl. Pfister, Jenatsch, S. 334; Möhler, Kampf mit dem Drachen, S. 503.
Bertogg, Pcder Saluz, S. 55.

" Meyer, Jürg Jenatsch, S. 195 (III. Buch, Kapitel 7).
2° Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. 328.
2* Saluz, Guler, S. 43.

36



tenbundes ganz und gar um ihr Land. Und so verpflichtete sich denn jeder
durch Namensunterschrift, «die Sicherheit und Wohlfahrt des Landes mit
allen Mitteln wieder herzustellen».®®

Doch auch unter Menschen, die heilig versprechen, über etwas Still-
schweigen zu bewahren, gibt es solche, die das nicht fertig bringen. Zu die-
sen gehörten die paar Prädikanten und vor allem die Dekane, die ins Ganze
eingeweiht wurden,®® freilich nicht. Sie wurden darum wegen ihres Still-
Schweigens an der Synode von 1637 gerügt. Diese Rüge erging an Stefan
Gabriel (mit seinen beiden Söhnen Luzius und Fortunat), Georg Saluz,
Hartmann Schwarz, Jakob und Anton Vulpius und die beiden Brüder Jakob
und Andreas Gujan. Saluz und Vulpius erschienen nicht an der Synode,
indem sie sich wegen Unpässlichkeit schriftlich entschuldigten.®'' Die übri-
gen versuchten, ihr Stillschweigen in dieser Sache zu rechtfertigen, wobei
sie sich teilweise vom Verdachte der Österreich-Freundlichkeit nicht
ganz reinwaschen konnten. Aber freilich dürfen wir nicht übersehen: Den
obgenannten Geistlichen, von denen ja einige früher ganz für Frankreich-
Venedig eingestellt gewesen waren, ging es nicht in erster Linie um diese
oder jene Grossmacht, sondern ganz im Sinn des Kettenbundes einfach um
die Befreiung des Landes. Und es ist auch ganz klar, dass sie mit ihrer Hai-
tung den Verrat von Jenatsch an Rohan nicht rechtfertigen wollten und
dass sie auch sonst mit Jenatsch nicht einverstanden waren. Und war doch
Rohan als Hugenotte besonders auch bei den Bündner Protestanten ge-
schätzt und beliebt! Und wusste man doch von Jenatsch nun zur Genüge,
wes Geistes Kind er war!

Aber auch wenn nun etliche Prädikanten von Österreich-Spanien und
ihrer Intervention im Veltlin vieles erwarteten, sahen sie sich bald wieder
getäuscht. In diesem Sinn schrieben denn auch die Dekane an die Kollegen
über die bündnerischen Behörden. Diese hätten in bezug auf das Veltlin
wieder versagt. «Wir verliessen uns auf die grossen Versprechungen und
hoch und theuere Versicherungen der Regierungsräthe Gemeiner drei
Bünde. Allein man hat uns betrogen. »®®

Das war eine deutliche Sprache, mit der sich hier die Dekane an die Kol-
legen wandten. Und man hat das Gefühl, es sei hier Saluz nicht der eigent-
liehe Verfasser dieses Schreibens gewesen, sondern in erster Linie habe sich
der entschiedene und harte Hartmann Schwarz in solcher Weise ausgedrückt.

Die Dekane Saluz, Luzius Gabriel (namens seines kranken Vaters Ste-
phan)®® und Hartmann Schwarz erschienen am 17. April 1638 vor dem
bündnerischen Rat, «wo Saluz in sehr gewählter Rede sämmtliche Be-
schwerden vortrug».®' Er führte dabei aus: Wir Dekane sind nicht etwa
Feinde der Ruhe. Das ganz und gar nicht. Aber durch die Bundesmänner
sind wir Dekane versichert worden, dass man der reformierten Sache im

Pieth, Bündnergeschichte, S. 222.
Pfister, Jenatsch, S. 334; Haffter, Jenatsch, S. 306.

^ Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 2, S. 262.
Sprecher, Bündnergeschichte, S. 458.
Siehe Ragaz, Stefan Gabriel

" Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 2, S. 273 f.

37



Veltlin Gerechtigkeit widerfahren lassen will. Nun aber ist das nach den Ver-
trägen doch nicht der Fall, und darum sind nicht nur wir enttäuscht, sondern
ist auch das Volk unzufrieden. Es glaubt vielfach, wir Pfarrer hätten uns zu
wenig eingesetzt. Wenn wegen dieser Sache ein Aufruhr ausbricht, sind wir
nicht schuld daran.

Durch solch begeistertes Einstehen von Saluz und von seinen Mitdeka-
nen für die reformierte Sache-''' erkannte auch die Synode, dass Saluz für ihre
Anliegen der rechte Mann war. Auf der Synode vom Jahre 1638 wurde
darum Saluz (und mit ihm auch Vulpius) für die letztjährige Abwesenheit
von der Synode entschuldigt und wieder zum Dekan bestimmt.-®

Aber wo kein Wille ist, da ist auch kein Weg. Spanien-Österreich gaben
das Veltlin nicht einfach in jeder Beziehung frei, und so kam es denn aus-
drücklich zum «Ausschluss der protestantischen Religion aus dem Veltlin
und den Grafschaften».®®

So blieb denn dies als Resultat des sogenannten Mailänder Kapitulats
vom Jahre 163g: Das Veltlin kam wieder an Bündelt, Mailand hatte dabei
die Oberaufsicht. Die Ausübung der protestantischen Religion wurde unter-
sagt. - In diese Bestimmungen hatten sich wohl oder übel auch die protestan-
tischen Geistlichen Bündens zu fügen, besonders da die Räte ausdrücklich
betonten, dass sie letztlich zu befinden hätten und nicht die Prädikanten,
die die ganze Angelegenheit vors Volk und die Gemeinden zu bringen droh-
ten.®'

7. Saluz als Pfarrer in Chur
Saluz gehört zu den Pfarrern, die sehr lange in Chur wirkten. Er amtete

während 39 Jahren in der Kapitale Bündens. Ubertroffen wird Saluz dies-

bezüglich nur von drei Pfarrern, und zwar von Johann Jakob Vedrosi (1662-
1706), von Hartmann Schwarz (1617-1662) und von Andres Lorez (1623-
1670). Chur hatte also gerade im 17. Jahrhundert sehr getreue und anhäng-
liehe Pfarrer. Wahrscheinlich aber waren auch die Pfarrer mit den damali-
gen Churern zufrieden. Richtungskämpfe mit persönlichen Verunglimpfun-
gen gab es noch nicht. Die Leute schauten auch nicht im «Amtsblatt» nach,
ob ein.freigesinnter oder ein positiver Pfarrer predige. Das war eine schöne

Zeit. für den Pfarrer und für die Gemeinde
Aber eben, es war auch noch eine andere Zeit, und mancherlei Probleme,

die spätere Zeiten brachten, kannte man damals noch nicht. So wollen wir
denn nicht nur Vergangenem nachtrauern, sondern auch die Gegenwart
und die verschiedenen Ansichten in unsern heutigen Richtungen hinneh-

men, aber darob das Grosse-Ganze nicht übersehen, und vor allem nicht
streiten und selbstherrlich meinen, wir seien es nun gerade, die der letzten
Wahrheit auf den Grund gekommen seien. Wo wir etwas von dem wissen

28 Das zeigt sich auch in einem Brief, den die Dekane (im Jahre 1638) an die Syno-
dalen schickten (Bern, Staatsarchiv, B III 33/620), worin die Synodalen zur Wachsam-
keit aufgerufen werden.

28 Synodalprotokoll Bd. 2, S. 68 f.
88 Moor, Currätien, Bd. 2, Abtg. 2, S. 952 f.

Ratsprotokoll Bd. 4, S. 733.

38



und auch zugeben, kann es wohl am allerbesten möglich werden, däss man
sich gegenseitig versteht, auch wenn man nicht in allem gleich denkt und
glaubt.

Für das lange Ausharren der oben er-
wähnten Geistlichen in Ghur war vielleicht
aber doch auch das schöne Zusammenarbei-
ten der Pfarrer mitbestimmend. Nur sind die
Zahlen, die wir erwähnt haben, etwas vor-
sichtig aufzunehmen. So wird von Hartmann
Schwarz ein Wirken in Chur von 45 Jahrèn
angegeben. Dabei aber wird nicht in Betracht
gezogen, dass Hartmann Schwarz oft ortsab-
wesend war, so von 1623-1626 in Gais und
während vielen Jahren in Malix und Par-
pand Längere Zeit war Schwarz zudem nicht
Stadtpfarrer, sondern Freiprediger und Rek-
tor der Schulen.^ Anders ist es mit Pfarrer
Lorez, der wirklich während siebenundvier-
zigJahren in Chur, und zwar immer an der
Regulakirche, tätig war. In seinem Wirken
treffen wir ihn als Kollegen von Saluz, von
Schwarz und für einige Jahre auch noch von
Vedrosi. Dieser Pfarrer Vedrosi blieb auch
während 44Jahren in Chur und kannte wohl
wie Saluz, Schwarz und Lorez allerlei Un-
tugenden (und hoffentlich auch Tugenden)
derChurer. Und die Churerihrerseitswussten
sicher von diesen lange amtenden Geistlichen
auch nicht nur Vorbildliches zu berichten, sondern hatten auch allerlei
Schwächen an ihnen entdeckt.

Aus neuerer Zeit haben Pfarrer Peter Walser (1902-1938) und Pfarrer
Willy Jenny (1927-1962) am längsten ihren Dienst in Chur getan. Es liegt
tn der Arbeit an unserer Kirchgemeinde für einen Pfarrer manch Schönes,
aber doch auch manch Schweres. Oft darf man mit andern sich an irgend
einem beglückenden Ereignis, etwa an der Geburt eines Kindes oder einer
Trauung mitfreuen, oft aber fühlt man sich vom Schmerz mitergriffen, der
von Trauernden ausgeht, die ein liebes Eignes haben hergeben müssen. Aber
vielleicht liegt gerade darin das Schöne des Pfarrberufes. Man ist hineinge-
stellt in den Kreis anderer Menschen, erlebt so vieles selber mit und fühlt sich
daher innerlich mit andern verbunden.

Das war nun ausgesprochen auch der Fall bei Pfarrer Saluz, über den
wir einiges aus der Abdankungsrede, die ihm Pfarrer Lorez hielt, wissen.
Von Saluz heisst es da in bezug auf sein Wirken als Pfarrer in Chur: «Er hat

* Siehe S. 82 f.
* Vgl. Pieth, Kirchgem. Chur, S. 18 und 14, sowie Truog, Pfarrer, S. 38 und 40.

39



mit sonderm lob in der obern pfarrkirchen zu S. Martin in diser loblichen
gemeiner dreyen pündteri hauptstatt Ghur geprediget 39 jähr, in welcher
gantzer zeit ihm Gott so grosse gnaad und gesundheit verlyhen, dass er auch
in seinem hohen alter in allem, was dem kirchendienst zugehörig, niemalen
etwas wichtiges versäumen müssen. Ist sich wohl höchlich zu verwundern,
dass er bey so schwirigen Zeiten under so vilen trangsalen und gefarlichen
Verfolgungen (so auch ein grosser theil über ihne ausgangen) ein solches

grosses und gesundes alter erreichen mögen. Aber das war seine ihme von
Gott bestimpte zeit und stund.»®

Wir wollen nun im folgenden Saluz ein bisschen besser kennen lernen als

Prediger, als Lehrer, als Seelsorger und als Arzt.

aj aft
Leider sind von Saluz keine Predigten erhalten. Lange Zeit glaubte man,

im Kantonsarchiv eine von Saluz stammende Predigtsammlung zu haben.
Pfarrer Jenny"* hat nun aber einwandfrei nachgewiesen, dass dieser Predigt-
band nicht auf Saluz zurückgeht, sondern vielmehr auf den Churer Refor-
matoren Comander. Später wurde dann in diese Predigtsammlung vorn ein
Blatt eingeklebt, und eben auf dieses Blatt kam schliesslich von anderer
Hand der Eintrag: «Georgius à Salutz 1590» und darunter der auf grie-
chisch geschriebene Vers: «Ich vermag alles durch den, der mich stark
macht, Christus».

Jenny sagt zum erwähnten Predigtband: «Die Namenszeichnung
,Georgius à Salutz' stammt nicht von dem bekannten Churer Prädikanten
(1571-1645) selbst; sie muss später hinzugefügt worden sein. Doch ist an
einer Randglosse von Saluzens Hand nachzuweisen, dass das Manuskript in
seinem Besitz war. Es will auch fast scheinen, als sei er der letzte Leser des-

selben gewesen.»®
Mit unwidersprechbarer Gründlichkeit weist Jenny dann nach, dass die

im Band enthaltenen Predigten über das Lucas-Evangelium von Comander
stammen, so dass wir uns damit abfinden müssen, von Saluz keine Predigten
zu haben. - Aber nun sagen wir doch zu viel. Eine Predigt wenigstens ist von
Saluz erhalten, und zwar eine Abdankungspredigt. Und diese eine Abdan-
kungsrede kann uns doch einen guten Einblick in seine Predigtart geben.

Die erwähnte Abdankung von Pfarrer Saluz für Oberst Guler sticht an-
genehm von den sonst überschwenglichen Predigten der damaligen Zeit ab.

Saluz hat in dieser Predigt Guler nicht als Heroen geschildert, sondern als

gewöhnlichen Menschen mit seinen guten Seiten und seinen Mängeln.
Schon wenn man diese Predigt liest, kann man es begreifen, dass Saluz als

Prediger in Chur geschätzt gewesen ist, auch wenn er vielleicht etlichen zu

wenig süss und zu wenig sentimental war.
Die Leichenpredigt® für Oberst Guler ist von Saluz aufgebaut worden

nach 4. Mose 27, 12-17. Da wird erzählt, wie Gott den Moses auf den Berg

® Lorez, Abdankung Saluz, S. 26.
* Jenny, Churer Predigten, S. 89.
® Jenny, Churer Predigten, S. 89.
® Salüz, Guler, S. 35 f.

40



Abarim an der Grenze des Landes Palästina geführt hat, wie er ihm das
Land gezeigt hat, und wie er ihn zugleich aufmerksam gemacht hat auf
einige Fehler in seinem Leben.

Am einfachsten ist es wohl, wenn wir Saluzens Predigt hier kurz wieder-
geben und einiges wörtlich zitieren.

Der Tag von Gulers Beerdigung (so sagt Saluz) fällt zusammen mit dem
Gedenktag an die Bekehrung des Apostels Paulus. Diese Bekehrung des
Paulus hat seinerzeit vielen Menschen Segen gebracht. Aber über seinen
Tod sind dann wieder viele in Trauer versetzt worden. Und eben, solche
Trauer zeigt sich auch heute, da es gilt, von Oberst Guler Abschied zu neh-
men. Dies soll geschehen in zwei Teilen:
1. Wie und warum hat Gott dem Moses seinen Tod angekündigt?'
2. Wie hat Moses solches aufgenommen und sich darein geschickt?®

Gott hat dem Moses seinen Tod angekündigt. Moses hat das verdient,
denn während vierzig Jahren hat er sein Volk in Treue durch die Wüste ge-
führt. Dann aber ist an ihn das Wort ergangen: «Du musst sterben.» Das

mag verwundern. Denn eigentlich erwartet man, Gott hätte dem Moses
Gnade erzeigen und ihn ins Heilige Land einziehen lassen können. Aber weil
Moses in seinem Leben viel Schweres gehabt hatte, ist er an sich gerne ge-
storben. Damit hat Gott Moses, auch wenn der nicht mehr selber ins Heilige
Land hat einziehen können, seine Gnade erzeigt. - Im übrigen freilich hatte
auch Moses in seinem Leben mancherlei falsch gemacht. So ist denn sein vor-
zeitiger Tod doch auch irgendwie eine Strafe gewesen, aber doch nur eine
kleine Strafe. Denn nun ist Moses drüben in der Ewigkeit zu seinem Volk
versammelt worden. Daselbst ist ihm Vergebung zuteil geworden. «Min
diener Mose, ob du glich hie in zyt dis rütli wegen diner sünd empfindest,
soll es doch dir nit schaden an diner Seligkeit. Wil du dine sünd nit verhälest,
ruw und leid darüber trägst, miner gnaden begehrest, in min willen und
gricht ergibst, siehe, so solt ewig seelig sin by dinem volck und vättern. Ich
hab dine sünd verzigen umb des messias willen. Drumb bis getrost. »

Trost kann schon darin liegen, dass man sich bewusst wird, dass alle
Menschen sterben müssen. Das hat man zuzugeben: «Dass der tod syg der
weg alles fleisc.hes.» Darum sagt Paulus: «Es ist gesetzt allen menschen zu
sterben.» «Deswegen verschlüffen wir uns alle in das erdtreich wie das

regenwasser. » Auch die Patriarchen, Propheten, Apostel, ja selbst Christus,
smd gestorben. Darum sollen wir nichts besonderes für uns erwarten und
meinen, uns dürfe der Tod nichts anhaben.

Aber nun hat man sich vor dem Tod, auch wenn er über alle kommt,
doch nicht zu fürchten. Der Tod bringt nicht von Gott weg, sondern zu Gott
hin. Darum sagt Christus: «Unser fründ Lazarus schlaffet.» «Item das

döchterlj (gemeint ist die Tochter des Jairus) ist nit tod, sondern schlafft nur.»
Auch Stefanus, der Schächer, der arme Lazarus und Paulus haben zuver-
sichtlich dem Tod entgegengeblickt. Das dürfen auch die Sünder. Auch sie

' Saluz, Guler, S. 36-41.
® Saluz, Guler, S. 41-45.

41



brauchen sich vor dem Tod nicht zu fürchten, da Jesus um unserer Sünde
willen gestorben ist. Die Sünde ist damit besiegt. «Christus hat sie zerpülve-
ret. » - Doch auch wenn die Sünde vergeben wird, muss man sich vor ihr in
acht nehmen. Denn was man Böses tut, bleibt doch an einem haften. « Cain
wolte Gott auch eins über das aug geben, wie man spricht, aber er musste
hören: Dines bruders blut schreyt raach in himmel.» «Jonas versteckte
sich im understen theil des schiffs, meint Gott soll ihn nit wüssen, aber er

zücht ihn bym haar herfür.» So sieht Gott unsere Sünde immer, und wir
Menschen können nicht ohne Sünde sein. «Fürwar auch gschickte lüth ha-

bend fehler begangen; wann sy uf die waag des Herrn gelegt werden, sind

sy leichter als die ytelkeit selbs. Darumb o herr, gang nit in das gericht,
dann der mensch lebt nit, der bestan möchte vor dir.»

Aber wenn auch Moses nicht ohne Sünde gewesen ist, hat ihm Gott doch
die Gnade gewährt, einen Blick ins Heilige Land zu tun. Ein solcher Blick
ins Heilige Land, in die andere Welt, die Welt der Ewigkeit, ist laut der

Bibel auch, dem Stefanus und dem armen Lazarus gewährt worden. Noch
heute darf der Mensch dann und wann einen Blick hineintun ins Jenseits.
Aber er muss dafür ein Auge haben. «Der Glaub ist das aug, damit man
Gott inniglich anschauwet. »

Wichtig ist nun nicht unser irdisches Leben, sondern jenes ewige Leben.
Unser Leben führt hin in jenes andere Leben. «Canaan ich muss dich las-

sen, ich muss hinfahren min Strasse wol zu dem ewigen vatterland.» So sind

wir Menschen, wie David und wie Jakob (im Alten Testament), nichts ande-

res als Gäste auf Erden. «Deswegen die h. gschrifft unser leben verglicht dem

gras, blumen, dampf, dem lufft einer wasserblatern.» «Es ist gnug, wann
wir die welt gsechen hand und taulft sind, dannethin ist der beste tag bald

sterben.» Wenn wir gestorben sind, sind wir von den Mitmenschen bald

vergessen. «Die weit vergisset unser bald, auch unser ehren manigfalt.»
Aber nun geht es nicht nur (i. Teil) darum, wie und warum Gott dem

Moses seinen Tod angekünder hat, sondern auch darum, wie Moses die

Todesbotschaft aufgenommen und sich darein geschickt hat (2. Teil). Er ist

nicht erschrocken, dieser Moses, wie er von seinem Tod gehört hat. Er hat

nicht geweint wie jener König Hiskia im Alten Testament. Er hat auch Gott

nicht vorgerechnet, dass er «nüt schmälichs wider Gott geredt» oder dass

er «trüwlich vor Gott gewandlet» sei. Nein, Moses ist seinem Gott gehorsam

gewesen und hat sich einfach in dessen Willen gefügt.
So haben auch wir uns zu verhalten, wenn der Tod über uns kommt:

Willig sollen wir uns Gott unterwerfen und an jenes Wort Jesu denken: «0
vatter, ich will, dass alle, die du mir geben hast, sigend wo ich bin, damit sy

min ehr und herlichkeit sechend.» «Darum sollend wir dem willen des aller-
höchsten nit widerstreben.»

«Min zyt ist hie, sprach Jesus Christ,
Als er für mich wolt sterben.
Min zyt ist hie, sprich ich ein Christ,
Min fleisch soll jetzt verderben.

42



Freuw dich, min geist, spring uf min hertz.
Wirf alles zytlichs hinderwerts,
Und yl ins vatterlande. »

In dieses Vaterland sind auch Samuel und Moses gekommen, sie, die
beiden grossen Führer ihres jüdischen Volkes. Freilich, Anerkennung haben
sie, auch wenn sie.für das Volk das Beste wollten, nicht gefunden. Fleutigen-
tags sind solche treue Diener des Vaterlandes selten. Die Welt ist ihrer auch
gar nicht würdig. Darum, wenn man treue Männer in der Obrigkeit hat,
soll man sie anerkennen. «Deswegen man flyssig für thrüwe oberkeit betten
soll und sy ehren lebendig und todt.»

Das gilt nun gerade auch (so fährt Saluz schliesslich fort) für Oberst Gu-
1er, der für «unser kyrch, schulen und vatterlandt anderer Moses gsin» ist
und noch in seiner Krankheit Vaterland und Kirche in sein Gebet einge-
schlössen hat. Er «hat glichwol mit Mose das wahre globte land angschau-
wet im glauben. » Noch an der letzten Weihnacht hat er das Abendmahl ver-
langt, und dabei hat er ein echtes Bekenntnis seiner Sünden abgelegt. Und
schliesslich hat er sich an die Brust geschlagen und mit lauter Stimme ge-
sagt: «Jetzt, min Gott, lassestu dinen diener in friden fahren nach dinem
wort, dann mine äugen habend wahrhafft din heil gesechen und in min hertz
empfangen.» -

Soweit die Predigt von Pfarrer Saluz beim Tod von Oberst Guler. Diese
Predigt ist nachher mit einem ausführlichen Lebenslauf Gulers, geschrieben
vom nahen Verwandten Fortunat von Sprecher, in Druck erschienen. Sie ist
schlicht, die Predigt von Saluz, wohl aufgebaut und gut überlegt. Die Bibel-
stelle, die als Text dient, ist an sich sehr gegenwartsnahe ausgelegt, und auch
dort, wo Saluz nicht ausdrücklich von Guler spricht, denkt der Predigthörer
vielfach an ihn, weil sein Leben sich in manchem mit dem Leben von Moses-
berührt. Und am Schluss der Predigt kann es sich der Predigthörer wirklich
sagen: Pfarrer Saluz hat einen guten Text gewählt, wenn er Moses als Füh-
rer seines Volkes schildert und die Parallele zu Guler, der auch ein Volks-
führer war, den Zuhörer ziehen lässt.

Sehr zahlreich sind bei Saluz Bibelstellen angeführt. Bekannte Abschnitte
und Persönlichkeiten werden herangezogen. Andere, moderne Zitate, Ge-
schichten und Beispiele fehlen, werden aber in der Abdankungspredigt von
Saluz auch gar nicht vermisst. Denn die Beziehung zu Guler ist aus dem
Vollen geschöpft und sehr lebendig, persönlich gehalten, auch wo das aus-
drücklich auf seine Person Bezogene fehlt. Einfach, überlegt wie der Aufbau
ist, sind auch die einzelnen Sätze und Worte. Alles Schwärmen, Übertreiben
und Veridealisieren fehlt.

So dürfen wir Saluz schon aus dieser einen Predigt als tüchtigen Kanzel-
redner beurteilen, wenn wir uns auch bewusst sind, dass auch hier das Wort
Geltung hat: «Der Vortrag ist des Redners Glück.» Aber sicher ist Saluz
auch ein tüchtiger Redner gewesen, haben doch schon 1620 die Räte von
Ghur darauf hingewiesen, dass bei Ausfall von Saluz als Prediger der Churer
Kirche grosser Schaden zugefügt werde. Auch die Worte, die wir vorher von
Pfarrer Lorez wiedergegeben haben, zeigen, wie sehr Saluz als Prediger ge-

43



schätzt war. Auch im «Verzeichnis der Pfarrherren zu St. Martin in Chur»'
wird Saluz ein «unerschrockener Prediger» genannt.

Freilich, wenn man einen frühern Pfarrer als Prediger beurteilt, darf
man es nicht mit heutigen Massstäben tun. Die Predigtart hat sich in vielem
geändert. Aber verglichen mit andern Predigten der damaligen Zeit darf
wirklich die Abdankungsrede von Saluz als vorbildlich beurteilt werden.

Ein sonderbares Erlebnis in einem Gottesdienst hatte Saluz übrigens im
Jahre 1626J" «Um dise Zeit ist zu Chur in St. Martins Kirchen ein Hahn
vor der predig kommen, hat sich under die Ganzel gesezt, und als Herr
Georg angefangen zu predigen, hat der Hahn angefangen zu kreyen. Und
ungefehr mitten in der predig hat er aber ein mal und zu ausgang der predig
ein mahl gekreyt. Und als man aufgestanden, ist er dem Burgermeister
Gampser an ein bein gesprungen.» Wir können uns vorstellen, dass damals
die Churer an dieses Erscheinen eines Hahnes in der Kirche allerlei Gedan-
ken, wohl auch abergläubische, geknüpft haben. Schliesslich ist ja der Hahn,
wie wir ihn auf unsern Kirchen haben, das Symbol der Wachsamkeit. Und
wachsam mussten die Menschen schon damals sein. Wachsam gegen Ver-
suchung und Verführung, wachsam für ihren Glauben und ihre Uberzeu-
gung. Denn wenn auch die Österreicher um diese Zeit aus Bünden wieder
mehr zurückgewichen waren, die Gefahr an sich war ja noch nicht vorüber.
Und 1629 kamen wirklich die Österreicher wieder, die übrigens ihre Be-

Satzungen in Chur und Maienfeld gelassen hatten.
In unserer Zeit haben wir nicht mehr damit zu rechnen, dass auf einmal

in der Predigt in der Martinskirche ein Hahn zu krähen beginnt. Dazu sind
auch die nächsten Bauernhöfe zu weit von der Martinskirche entfernt. Zu-
dem würde wohl auch der Sigrist einem solch gefiederten Predigtbesucher
den Zugang verwehren. Das war früher scheinbar weniger der Fall. Beliess

Vnan doch, wie unsere Geschichte zeigt, den Hahn, der schon anfangs der

Predigt durch sein Krähen aufgefallen war, im heiligen Raum. Vielleicht
ging es dann gerade in diesem Gottesdienst einigen Predigthörern wie eine

Eingebung durch den Kopf : Wir Menschen dürfen die stumme Kreatur nie

vergessen, denn auch sie ist vom ewigen und grossen Schöpfer geschaffen
worden

Wenn wir vergleichsweise noch zum Schluss einen kurzen Blick hinwen-
den zur Predigtart des Nachfolgers von Saluz, zu Hartmann Schwarz, fällt
auf, wie derselbe die Churer mit seinen harten Angriffen immer wieder ge-
kränkt hat. Saluz hat wohl die Fehler der Churer und sicher auch die eige-
nen gesehen und vor sich selber zugegeben, aber er hat nicht alles auf die

Kanzel gebracht. Manchmal ist gerade im persönlichen, seelsorgerlichen
Gespräch diesbezüglich mehr auszurichten, als wenn man einfach die An-
gelegenheiten von einzelnen Gemeindegliedern vor die Gemeinde bringt.
Kann daraus doch der Klatsch entstehen: Wen hat er wohl gemeint?

Dass dabei freilich Saluz doch nicht gegenwartsfremde Predigten halten
wollte, zeigt uns die besprochene Abdankung. Das zeigt uns aber auch der

® Verzeichnis der Pfarrherren zu St. Martin, BM 1896, S. 283.
Anhorn, Graw-Pünter-Krieg, S. 512.

44



erwähnte Hinweis auf den Verräter Jürg Jenatsch.** Der war nach Saluzens
Überzeugung nicht nur gegenüber den Menschen, sondern auch gegenüber
Gott zum Verräter geworden.

Im übrigen wandte sich Saluz nicht nur in seinen Predigten und andern
Ansprachen an seine Mitchristen, sondern hie und da auch in einem Ge-
dicht, wie das damals vielfach Brauch war. So hielt er dem verstorbenen Gu-
1er nicht nur die Abdankungsrede, sondern widmete ihm zudem (wie übri-
gens auch Schwarz) ein Gedicht, und zwar in lateinischer Sprache. In die-
sem Gedicht sagt Saluz, die Herzen der Bündner seien durch den Tod
Gulers bedrückt, aber der Geist des Verstorbenen habe die himmlischen
Höhen als Heimstätte gefunden.*®

Der Jugend gehört die Zukunft Dieses Wort kannte ja wohl Saluz noch
nicht, wohl aber die Wahrheit dieses Wortes. Darum war denn Saluz sehr
bestrebt, sich für die Bildung der Jugend einzusetzen. In Chur war dazu Ge-
legenheit. Schon seit 1539 bestand in Chur, in den ehemaligen Räumen des

Nikolaiklosters, ein Gymnasium.*® In dieser Schule konnten sich Söhne aus
allen drei Bünden, soweit dies damals möglich war, eine rechte Bildung an-
eignen. Dass die Vorgänge in Bünden mit den folgenden Wirren in der ersten
Hälfte des 17. Jahrhunderts der Schule nicht förderlich waren, liegt auf der
Hand.

Im Jahre 1624 musste laut Lindauer Vertrag das Nikolaikloster dem
Bischof zurückgegeben werden. Dieser wollte im Nikolaikloster eine von
Jesuiten geleitete Mittelschule einrichten. Das scheiterte aber am Widerstand
der Dominikaner und Kapuziner sowie an der Abneigung der reformierten
Stadtbürger. Diese katholische Schule wurde dann auf den Hof verlegt und
wurde schliesslich zum sogenannten Kleinen Seminar, das bis ins 18. Jahr-
hundert als Gymnasium für den Klerus diente.**

Der Churer Antistes hatte bei Schulfragen ein wesentliches Wort mitzu-
reden. Schon 1614 versuchte Saluz, die Schule im Nikolaikloster in bessern
Gang zu bringen. Er verwandte sich für die Anstellung des bekannten und
gelehrten Pfarrers und Schulmeisters Dr. Malery von Sondrio.*® Doch zer-
schlug sich die Sache, und Dr. Malery kam nicht an die Nikolaischule. Er
wurde dann übrigens während des Veltliner Mordes im Jahre 1620 getötet.

Es stand also bereits 1614 an den Churer Schulen nicht in allem aufs
beste. Saluz musste dafür sorgen, dass die Schule «in bessern Gang komme».
Das gilt aber für die Jahre der Österreicher Einfälle und der damit verbun-
denen Rückgabe des Nikolaiklosters an den Bischof erst recht. In den Jahren
'632 und 1634 bestimmte der Rat, «es solle mit Anstellung des Schulwesens
beförderlichst fortgefahren» werden. Zu diesem Zweck hatten sich die Ge-

" Vgl. S. 35f." Robbi, Guler, S. 156.
Pieth, Geschichtliches über Chur, S. 293.

** Pieth, Bündnergeschichte, S. 240.
Bonorand, Bildungswesen in Graubünden, S. 86 f.

45



lehrten, die ja in den Schulsachen auf dem Laufenden waren, mit den Schul-
herren zu beraten, «wie man der sach ze hülf zur befürderung derselbigen
kummen möge».*® Auch hier wurde zweifellos vor allem an Saluz gedacht.
Aber die Zeiten waren so ungünstig, dass vorläufig einfach nichts zu machen
war.

Diese Notsituation betraf (vor allem seit 1624) freilich in erster Linie die

höhere Schule in Chur, das sogenannte Gymnasium. Die Primarschulen
konnten mehr oder weniger normal weitergeführt werden,^ besonders als die

Zeiten wieder ruhiger wurden. So gab es bereits 1632 wieder drei Primär-
klassen, und auch das Gymnasium kam wieder langsam auf. Es wurde ins

Spital, das beim heutigen Grabenschulhaus stand,verlegt. Hartmann
Schwarz wurde später (1634) als Rektor gewählt. «Dessen Rector soll sein

herr decanus Hartmann Schwartz, minister Malixiensis et Parponensis.»"
Im Jahre 1632 wünschte der Lehrer Fortunat von Juvalta, der die obge-

nannten drei Klassen der Volksschule zu unterrichten hatte, Gehaltserhö-
hung. Der Rat aber konnte sich zufolge der misslichen finanziellen Lage nicht
dazu entschliessen. Juvalta wurde damit vertröstet, dass bei weiterm An-
wachsen der Schülerzahl ein Mehreres für den Unterrichtenden abfallen
werde. «Es solle noch ein mahl, bis man sehen möge, wie die anzaal der

schuoleren vermehren werde, gewartet werden. So wolle man alsdan vorbe-
halten haben, allwegen nach gstaltsame der Sachen, ferner darin zu hand-
len. Und bis dahin so soll er allein dz schuolgelt von allen schuoleren, so in

allen 3 classen ze schuol gond, gemessen und empfahen mögen.
Dieser gleiche Juvalta blieb dann noch bis 1643 im Amt. Zu ihm kamen

andere Lehrer hinzu, zum Beispiel Tack.'^ Und unter anderm wurden auch
Pfarrer Hartmann Schwarz Lehrstunden übertragen.^ Aber scheinbar be-

kamen gewisse Stadtbürger das Gefühl, es würden zu viel Lehrer an der
Schule angestellt. So gab es 1643 «bey gemeiner statt ein gross gemürmel
wegen Überflusses der schulmeistern. weilen gmeine statt sich ziemlicher
massen beschwärdt mit so vil schuolmeistern».

Dem Druck der öffentlichen Meinung folgend wurde dann durch den

Rat am 30. Juni 1643 beschlossen, mit den Lehrern etwas abzubauen. Es

wurden zwei Lehrer entlassen. Fortunat von Juvalta, der bereits alt war, be-

kam ein Ruhegehalt. Hartmann Schwarz aber, der als Magister besonders
mit dem Gymnasium verbunden war, wurde ohne irgendeine Entschädigung
entlassen. Es war das sicher nicht nur böser Wille gegen Schwarz. Im Jahre
1636, als er nach Chur übersiedelt war, hatte man ihm «in betrachtung, dass

Jecklin, Denkschrift Schulwesen Chur, S. 13.
" Als Lehrer wird z. B. Hans Schwarz angegeben (Kirchenbuch Bd. 3, S. 52).

Poeschel, Kunstdenkmäler Bd. VII, S. 284; Kirchenbuch Bd. 3, S. 66: «Locus:
das spittal».

" Kirchenbuch Bd. 3, S. 66.

Jecklin, Schulgeschichte, S. 14.
Jecklin, Schulgeschichte, S. 15.
Vgl. Kirchenbuch Bd. 3, S. 66. Hier sind drei Lehrer angeführt: Schwarz, Ju-

valta, Tack (alle 1632 angestellt).

46



er sich mit grossen umstalten alher verfüegt», eine Zulage ausbezahlt.'^
Jetzt aber, 1643, gab man wohl irgendwie auch dem öffentlichen Missbeha-
gen nach und entliess Pfarrer Schwarz ohne Gehalt, um so die ewigen Kriti-
ker zum Schweigen zu bringen. Freilich mag bei einzelnen Ratsmitgliedern
Ablehnung gegen Pfarrer Schwarz vorhanden gewesen sein, wie wir dies bei
seiner Wahl zum Stadtpfarrer von Chur im Jahre 1645 noch sehen werden.
So wurde denn 1643 über Hartmann Schwarz beschlossen: «Derohalben so
solle dem hr. Hartman Schwartz, als welcher. gute pfrunden und derglei-
chen einkommens hat» Gelegenheit gegeben werden, «den fuoss weiter zu
setzen und den dienst zu begeben ».**

In der Folgezeit gab es scheinbar nur noch zwei Lehrer. Das eine war
ein gewisser Herr Josef, der der Lateinschule vorstand.-" Für die andere
Schule, die Volksschule, blieb vorläufig Melchior Capol im Amte, nachdem
er freilich ermahnt worden war, «den dienst fleissiger als bishero beschechen
(zu) verrichten, domit die liebe jugent nicht versaumbt werdent».^

Immer freilich scheint schon damals die Jugend nicht nur lieb gewesen
zu sein. So wird in den Aufzeichnungen des Klostervogtes am Nikolai-
gebäude, wo die Schulen zu Zeiten untergebracht waren, berichtet, dass

immer wieder Fensterscheiben ersetzt werden mussten. Auch waren Tür-
und Torschlösser, Stühle und Tische in den Schulzimmern oft defekt." Das
veranlasst Jecklin zur ironischen Bemerkung: «Es scheint beinahe, als ob
die Jugend des 17. Jahrhunderts an Wildheit nichts zu wünschen übrig ge-
lassen und der unserer Tage als Vorbild gedient habe.»^

Auch die Tatsache, dass in der Primarschule Knaben und Mädchen im
Jahre 1638 von einander getrennt wurden, lässt vermuten, dass man hoffte,
mit dieser Geschlechtertrennung mehr Disziplin und Ordnung zu bekom-
men.

Clavadetscher glaubt, dass man im Jahre 1638 die Trennung von Kna-
ben und Mädchen vornahm, weil die beiden Lehrer (es hatte nun also wie-
der zwei!) miteinander nicht gut auskamen.^ Eine Durchsicht der Ratspro-
tokolle zeigt wirklich, dass Streitereien unter den Lehrern an der Tages-
Ordnung waren. Die Knaben konnten in ihrem Schulhaus bleiben, die Mäd-
chen aber mussten mit ihrem Lehrer ausziehen und wurden oft durchPrivat-
lehrer in den Häusern unterrichtet. Man nahm also die Knaben wichtiger
als die Mädchen. Die Knaben, die zum Teil nach der Primarschule das
Gymnasium besuchten, sollten in geschlossenen Klassen den rechten Primär-
Schulunterricht gemessen können, während man die Mädchen eben eher
den Privatlehrern anvertraute. Solchen Privatunterricht übernahm unter
anderm auch der Pfarrer der Regulakirche, Andreas Lorez. Doch zeigen die

Ratsprotokolle Bd. 4, S. 519." Ratsprotokoll, Bd. 5, S. 159.
Vgl. zum Beispiel Kirchenbuch, Bd. 3, S. 113, wo «Herr Joseph, dem lateinischen

Schulmeister», eine Tochter getauft wird.
Jecklin, Schulgeschichte, S. 16.

" Jecklin, Schulgeschichte, S. 9.
Jecklin, Schulgeschichte, S. 9.
Clavadetscher, Stadtschule, S. 16.

47



Protokolle, dass das Schulehalten nicht seine Stärke war. Aus der Abdan-
kungsrede, die er 1645 dem verstorbenen Amtskollegen Saluz hielt, ist zu

entnehmen, dass Pfarrer Lorez eine sehr feine, weiche, sentimentale Person-

lichkeit war. Das wirkte sich wohl disziplinarisch im Unterricht nicht gut
aus. So wurde diesem Pfarrer Lorez erlaubt, «wenigstens bis Ende dieser

Fronfasten» die Schülerinnen zu behalten, trotzdem er «gemeiner Stadt

nit allain zue grossem schaden, sonder auch zu allerlei verursachender con-
fusion der jugend und Unordnung» beigetragen habe.®"

Doch die Verfügung vom Jahre 1638 auf Trennung der Geschlechter
hatte wohl noch einen weitern Grund. Da für Bünden, und damit auch für

Chur, wieder ruhige Zeiten gekommen waren, konnte der Unterricht wieder

allgemein und ordentlich durchgeführt werden, so dass die Zahl der Schüler

anstieg. Durch ' die Abtrennung der Mädchen von den Knaben war das

Raumproblem zwar nicht gelöst, aber doch wenigstens vereinfacht. Laut

Angaben von D. Cantieni®* waren die Mädchen 1638 zunächst im «Schul-
höfli», und zwar in einem Nebenraum, und dann im «Werkmeisterhaus»
(im «Süssen Winkel») untergebracht. 1639 kamen sie ins Stadtspital (heuti-

ges Grabenschulhaus) und 1641 in die Gegend des «Freithofs» (bei der

Martinskirche).
Der Privatunterricht, der neben der öffentlichen Schule immer mehr auf-

kam, brachte auch allerlei Schwierigkeiten. Dieser Privatunterricht war an

sich nur genehm, wo es an Räumen und Lehrern mangelte. Wo aber diese

Fragen wieder gelöst waren, nahm der Rat jeweils wieder Stellung gegen
den Privatunterricht. Doch waren dann die Lehrer nicht gleich bereit, ihre

Schüler aufzugeben. So kam es, wie die Ratsprotokolle zeigen, zu gar vielen

diesbezüglichen Reibereien und Unannehmlichkeiten. Im Jahre 1658 wurde
dem Organisten Rechsteiner, der auch viel Privatunterricht übernommen
hatte, geradezu mit Gefängnis gedroht, wenn er das «particular schulhalten»
nicht aufgebe.

Dass die Organisten für den Unterricht herangezogen wurden, war

eigentlich begreiflich. Aber eben, man wollte sie nicht in erster Linie als

Privatlehrer, sondern als ordentliche Lehrer an der Schule. Da spielten ja

der Musikunterricht und der Gesang eine wesentliche Rolle. So hatte man

schon 1641 den Organisten Vortisch®® als Lehrer in die Schule aufgenom-
men. Er hatte Musik zu erteilen und auch eine Lateinklasse zu übernehmen.
Hinter dieser Anstellung eines Organisten stand sicher auch wieder Antistes

Saluz. Von Saluz und andern Geistlichen wurde Vortisch denn auch vor

seiner Amtsübernahme geprüft.®'' Diese Prüfung ging befriedigend aus, wie

scheinbar auch die 1640 gegenüber Juvalta vorgenommene Examinierung
positiv verlaufen war.®® Es war unmittelbar vorher zur Diskussion gestanden,
ob Juvalta «tuglich seige, lenger (Schule) zu halten».

3° Clavadetscher, Stadtschule, S. 59." Unveröffentlichte «Heimatkunde von Chur» und mündliche Angaben.
32 Ratsprotokoll, Bd. 7, S. 104.
33 Gherbuliez, Musikgeschichte Graubünden, S. 83.
3* Ratsprotokoll Bd. 5, S. 15; Gillardon, Nikolaischule, S. 49.
35 Gillardon, Nikolaischule, S. 49.

48



Der 1641 in Ghur angestellte Organist hielt es freilich nicht lange aus.
Schon Ende 1641 bat er um Entlassung, wegen «zu geringen salari». Nun
wollte man aber den neugewonnenen Lehrer, der scheinbar seine Sache
recht machte, doch nicht so schnell wieder verlieren. Und so entschloss sich
denn die Behörde, ihm einen Zuschuss zu geben und ihn zugleich zu ermah-
nen, sich im übrigen etwas zu gedulden.®' Man erwartete also auch jetzt
wieder bessere Zeiten mit mehr Schülern, und damit mehr Fronfastengeld,
das heisst Einzahlungen durch die Schüler.

Aber trotz dieses Ersuchens verliess der Organist Vortisch unsere Stadt,
und 1642 wurde dann als Organist und Musiklehrer ein gewisser Butter-
farth angestellt.®'

Natürlich hatte auch die Churer Kirche, die ja mit der Schule durch
den Antistes ganz und gar verbunden war, ein Interesse daran, dass der
Organist der Schule erhalten blieb. Der kam dann mit Lehrerbesoldung
und Organistendienst an der Kirche doch zu einem ordentlichen Gehalt.
Für den Organistendienst allein hätte man ihn wohl nicht genügend ent-
löhnen können.

Nach dem Zustandekommen des Mailänder Kapitulats vom Jahre
1639 und dem Verbot der reformierten Konfession im Veltlin wurde selbst-
verständlich auch die protestantisch geführte Schule in Sondrio, die einem
Gymnasium gleichkam, für immer aufgehoben. Das nahm nun vor allem
Pfarrer Saluz zum Anlass, sich einzusetzen für eine noch besser geführte
Schule in Chur. In einem Brief an den Engadiner Amtskollegen Schucan
begehrte Saluz, dass die von ihm gewünschte Schule in Chur die in Sondrio
eingegangene Mittelschule ersetzen und fortführen sollte. Sie hatte vor allem
auch eine Pflanzstätte des evangelischen Glaubens zu werden.®®

Auch dieses Vorgehen von Saluz zeigt, dass die Churer Schule, auch
wenn sie seit den Zwanzigerjahren um vieles besser geworden war, doch nicht
voll befriedigte. Aber der Plan von Saluz kam vorläufig doch nicht zur
Durchführung. Erst nach dem Tod von Saluz, im Jahre 1653, da schon acht
Jahre der frühere Schulmann Hartmann Schwarz an der Martinskirche
tätig war, wurde der von Saluz gehegte Plan verwirklicht. Das Nikolai-
gebäude wurde dem Bischof gewaltsam entrissen, und die Räume wurden
nach 1660 als Schulzimmer ausgebaut.®® Dabei gab es freilich noch allerlei
Schwierigkeiten.

Für den Ausbau der Schule war man auf Spenden angewiesen. Und diese
Spenden gingen reichlich ein. Als erster eröffnete Pfarrer Schwarz den Rei-
gen der Geber mit dem bezeichnenden Ausruf: «Gott seige lob, der unsere
hertzen gerühret und willfährig gemachet, eine schöne schuol zu auffnehm-
nung seiner kirchen und des regiments auffzurichten». Ein anderer Spender,

Gillardon, Nikolaischule, S. 49." Cherbuliez, Musikgeschichte Graubündens, S. 83. Von 1643 an amtete Juvalta,
von 1651-1695 Rechsteiner als Organist in Chur.

Gillardon, Nikolauschule, S. 50 f.
** Jecklin, Materialien, Bd. 1, S. 410.

49



ein Jakob Planta, fügte den Wahlspruch bei: «Gott wolle selbst der lehrer
sein. »*®

Wer sich weiter mit der Schule zur Zeit der Reformation und Gegen-
reformation in Bünden befassen will, sei hier eindringlich auf die Dissertation
von Pfarrer Bonorand verwiesen: «Reformiertes Bildungswesen in Grau-
bünden». Darin geht Bonorand auch auf einigen Seiten auf unsere Churer
Schulen ein.^

Gerade auch Bonorand zeigt uns, wie in einzelnen Gemeinden Einzel-

personen das Schulwesen an die Hand nahmen und damit dem ganzen Land
einen Dienst taten. Und in Chur war nun eben vor allem Saluz dieser Mann,
der in der Stille hinter dem Werden und den Schwierigkeiten der Schule
stand. Weil der Antistes von Chur mit der Schule von vornherein verbunden

war, blieb diese begreiflicherweise ganz kirchlich orientiert. Der Religions-
Unterricht galt als Hauptfach. Dieser Religionsunterricht bestand vor allem

im Auswendiglernen des Catechismus. «Wenn der Schulmeister mit dem

langen Stock in der Hand das Signal zum lernen gab, so gieng das Plärren
in allen Ekken und Winkeln an.»^

Die Churer Jugend hatte einen eigenen Katechismus. Es war ein Kate-

chismus, den Saluz eigens für die Churer geschaffen hatte, der dann aber

auch sonst vielfach verwendet wurde. Die erste Ausgabe des Saluz'schen
Katechismus geht ins Jahr 1613 zurück.^ Dieser Katechismus sah folgender-
massen aus. Auf dem Titelblatt stand: «Catechismus, das ist kurtzer bericht
des christlichen glaubens fürnembster puncten nach dem Vorbild der heil-

samen unnd gesunden worten für die jugendt der statt Chur in alter freyer
Rhaetia durch Georgium Salutz, pfarrern daselbst.» Und dann folgt noch

eine Aufmunterung zum Lesen des Katechismus nach jenem Bibelwort:
«Kommet her ir kindlein, hörend mir zu, ich will euch die forcht des herrn

lehren. »

Der Saluz'sche Katechismus vomJahre 1613 bespricht zuerst auf zwanzig
Seiten die Zehn Gebote. Dann wird im zweiten Teil, auch wieder etwa auf

zwanzig Seiten, das Apostolische Glaubensbekenntnis ausgelegt, während

im dritten Teil, auf sechzehn Seiten, das Unser Vater erklärt wird. Auf

weitern acht Seiten wird das Abendmahl behandelt, worin auch die wesent-

liehen Unterschiede zur katholischen Messe angeführt sind. Und schliess-

lieh folgen noch Gebete. « Volgen schöne gebätt. So du betten wilt, red Gott

deinen herren also an.»
Im Jahre 1657, also zwölfJahre nach Saluzens Tod, wurde der Katechis-

mus neu aufgelegt, und zwar mit Schriftworten versehen. Jede Katechismus-

frage hatte nun nicht mehr bloss die dazu gehörende kurze Antwort, sondern

auch eine biblische Begründung. Eigenartig an diesem Katechismus ist, dass

nach Ausführung gemäss dem 1613 herausgekommenen Katechismus
schliesslich auf vierzig Seiten nochmals eine kurze Zusammenfassung ge-

Jecklin, Schulgeschichte, S. 19 f.
Bonorand, Bildungswesen in Graubünden, S. 105 f.

*2 P. Saluz, Geschichte der Schule, S. 99.
" Zentralbibliothek Zürich ; in Chur nicht vorhanden.

50



geben wurde. Somit hatte man die Fragen und Antworten also auch in ge-
drängter Form.

Dass schliesslich der Katechismus 1681 noch ein drittes Mal gedruckt
wurde (herausgegeben vom damaligen Antistes der Martinskirche, Pfarrer
Vedrosi), zeugt für die Wertschätzung, die dem Saluz'schen Katechismus
entgegengebracht wurde. Man begreift diese Neuauflage des Saluz'schen
Katechismus, wenn man in Sererhard'''' liest, dieser Katechismus sei «in fast
allen bündnerischen Kirchen üblich». Auch Camenisch kommt in seinem
Artikel über die Erbauungsbücher auf den Saluz'schen Katechismus zu
sprechen.''®

An sich ist es sehr interessant, den Saluz'schen Katechismus noch etwas
näher zu betrachten. Saluz versucht, in einfachen Fragen und Antworten
die Glaubenslehren dem Menschen, dem jungen wie dem alten (denn der
Katechismus wurde auch den Erwachsenen in der Martinskirche ausgelegt),
nahe zu bringen. In der heutigen Zeit ist man freilich zu recht - wie mir
scheint - vom blossen Auswendiglernen der Religion abgekommen. Das Le-
ben ist zu vielgestaltig und in manchem zu problematisch, als dass man sich
einfach mit einer Frage und der dazu gehörenden Antwort begnügen könnte.
Gott bleibt für uns Menschen in manchem der Unbekannte, Unergründ-
liehe, Wunderhafte. Dass er sich uns daneben auch als Vater der Liebe zeigt,
ändert nichts an der Tatsache, dass der Katechismus als solcher überlebt
ist. Einfach gesagt, könnte man es so formulieren : Nicht auswendig, sondern
inwendig! Die sittlichen Zustände der damaligen Zeit zeigen denn auch,
dass mit auswendig gelernter Religion, wenn sie nicht in die Herzen dringt,
nicht viel gewonnen ist.

Im übrigen ist es wohl ohnehin verfehlt, jungen Leuten Religion lieb zu
machen, indem man sie zwingt, widerwillig immer nur auswendig zu lernen.
Schon der spätere frei denkende Religionslehrer an der Kantonsschule in
Chur, Peter Saluz, hat 1807 geschrieben: «Was den Lehrern viele Unan-
nehmlichkeiten und den Kindern in allen Klassen grosse Mühe verursacht
und ihnen manche Bestrafung zuzieht, ist das Auswendiglernen des Kate-
chismus und der bei jeder Frage stehenden Zeugnisse. Die eingeführte
Übung erfordert, dass alle Schulkinder dieses Buch ganz auswendig lernen,
ein für die Lehrer und Kinder saures Geschäft...» « Ich glaube aber, dass

man den Kindern hierin zum Theil Unrecht thue, und dass ein Ursache des

Widerwillens auch mit dem zu Chur seit anderthalb Jahrhundert einge-
führten K atechismus selbst liege. »*®

Wir müssen von heutigen pädagogischen und psychologischen Erkennt-
nissen her wohl diesem Religionslehrer an der Kantonsschule Chur recht ge-
ben. Er ist seiner Zeit vorausgegangen, denn andernorts wurde auch um
1800 herum der Katechismus noch überall gepriesen als einzige Möglichkeit,
die Kinder hinzuführen zur Religion. Aber die Wirklichkeit zeigt, dass Kin-
der der Religion gar nicht abgeneigt sind, wenn sie in der ihnen entspre-

** Sererhard, Einfalte Delineation, III, S. 90.
Camenisch, Erbauungsbücher, S. 30.
P. Saluz, Geschichte der Schule, S. 117.

51



chenden Weise an sie herangetragen wird. Welches Kind liebt nicht die bib-
lischen Geschichten, wenn sie anschaulich geschildert sind? Und welches
Kind lässt sich nicht ansprechen von Beispielen aus dem Leben?

Auch der erwähnte Peter Saluz sagt : « Ich habe öfters bemerkt, dass die
gleichen Kinder, die nur mit Widerwillen an ihren Catechismus gehen, doch
Gellertsche Lieder, biblische Stellen, die man ihnen vorher erklärt hat, und
biblische Erzählungen, mit Freuden lernen.»^

Neben der Katechismuslehre galten im 17. Jahrhundert in den Schulen
auch Rechnen, Schreiben, Musiktheorie und Gesang als wesentliche Fächer.
Der Gesang war selbstverständlich auch ganz auf die Kirche eingestellt. Auch
die Musiktheorie stand um der Kirche willen im Lehrplan. Und um die
Schule ständig in Kontakt mit der Kirche zu behalten, waren die Kinder
auch verpflichtet, am Donnerstagvormittag und am Sonntag zum Gottes-
dienst in der Martinskirche zu erscheinen. Dies wurde noch 1706 in der da-

maligen Schulordnung ausdrücklich verlangt.^
«Wann die Knaben am Sonntag und Donnerstag vor der Predigt bey

dem ersten (Glocken) Zeichen in die Schul kommen, soll ein jeder stracks in
sein Class und Ort sietzen, nicht in den Gängen herumlaufen, oder vor der
Schul auff der Gassen stehen bleiben, sondern allweg ein Capitel oder zwey
aus dem neuen Testament, oder so viel Psalmen lesen, die übrigen in der
Stille zulossen. Die Ubertretter dieses Gesatzes sollend von den in der zeit
hierzu bestellten Praeceptoribus aufgezeichnet und folgends abgestraft
werden. »

Im Jahre 1747 wurde ausdrücklich gesagt, dass die Lateinschüler «in
ihren Mänteln in die Kirche und Schulen zu gehen» hatten. Zu zweit hatten
sie sich einzustellen, die besten voran. Dann ging der Zug in die Kirche.
Während des Gottesdienstes nahmen die Schüler einen bestimmten Platz ein,

wo sie beaufsichtigt waren.^
Der ganze äussere Schulbetrieb war also disziplinarisch genau geregelt.

Überhaupt war man den Schülern gegenüber hart. Vielleicht wurde gerade
darum der bekannte Rutengang, der an sich das schönste Vergnügen für die

Schüler bildete (unserer heutigen Maiensässfahrt zu vergleichen), abge-
schafft. Da ging man einen Tag hinaus in den Wald und suchte Ruten zu-

sammen. Diese Ruten übernahm der Lehrer, der sie während des Jahres ge-
brauchte. Und wie wir wissen, gebrauchte er sie viel. Das Schlagen war da-

mais die eigentliche Erziehungsmethode. Im Jahre 1656 hörte dieser Ruten-

gang auf, wie Clavadetscher schreibt, indem er dem «jede Lustbarkeit ver-
bietenden Regiment der Kirche zum Opfer» fiel."" Möglicherweise freilich
war für Pfarrer Schwarz, der damals dieses «in die rhuotten ze gon» ein-

stellte, ein anderer Grund massgebend, sich gegen diesen alten Brauch zur
Wehr zu setzen. Vielleicht hoffte er, die Lehrer manchmal in Verlegenheit
zu bringen, wenn dieser Rutengang wegfiel und die Lehrer dann keine Ru-

" P. Saluz, Geschichte der Schule, S. 118.

" Clavadetscher, Churerschule, S. 28.
Clavadetscher, Churerschule, S. 28 f.
Clavadetscher, Churerschule, S. 17.

52



ten zur Hand hatten, wenn sie dreinschlagen wollten Sollte das für Schwarz
der Grund zum Aufgeben des Rutenganges gewesen sein, so sind wir ihm
nicht einmal bös!

Seelsorge ist etwas ganz Persönliches. In der katholischen Kirche spielt
das Amtsgeheimnis des Priesters eine wesentliche Rolle. Aber ein Gleiches
gilt auch für den protestantischen Geistlichen. Es ist für ihn, wo er sein Amt
ernst nimmt, geradezu selbstverständlich, dass er Dinge, die ihm im Ver-
trauen gesagt werden, nicht weitergibt. Darum ist es denn auch begreiflich,
dass wir über Saluz als Seelsorger vorerst nicht gut im Bild sind. Zudem wa-
ren früher Hausbesuche und Aussprachen mit Gemeindegliedern, wie solche
heute zu recht immer mehr aufkommen, nicht Brauch. Da kam der Pfarrer
eigentlich nur bei Amtshandlungen in eine Familie oder wo er durch die
Behörde wegen Schwierigkeiten irgendwelcher Art dazu aufgefordert wurde.

Seit dem Jahre 1545 existierte in Chur eine Kirchenordnung^, wonach
ein Sittengericht von sieben Mann und zwei Geistlichen ehegerichtliche und
sittenpolizeiliche Befugnisse innehatte. Diese Kirchenordnung blieb bis 1760
in Kraft, so dass sie also auch zur Zeit von Saluz ihre Gültigkeit hatte. Die
Sieben hatten die Aufgabe, gegen alle einzuschreiten, die sich «durch schwö-
ren, trinken und durch das tragen von zerhauenen Kleidern versündigten».
Mit andern Worten: Es war damals nicht erlaubt, sich einfach dem Trinken
hinzugeben, um so im Alkohol die oft düstere Gegenwart zu vergessen.
Auch gegen das Schwören wurde Stellung genommen, vor allem weil das
Schwören damals vielfach sehr leichthin und sehr leichtsinnig geschah. Und
dass auch das «tragen von zerhauenen kleidern» nicht geduldet wurde,
zeigt erst recht, wie der Geist der strengen Reformation, wie dies in Zürich
und vor allem in Genfder Fall war, auch in. Bünden nicht ohne Einfluss blieb.
Wenn man heutzutage alle Frauen, die zerhauene, das heisst leichte Kleider
tragen, bestrafte, würde es ziemlich viele treffen! Aber damit würde man
doch all das Böse, das im Verborgenen getan wird, nicht erfassen. Und eben
darum ist es wohl ganz in Ordnung, wenn man heutzutage diesbezüglich
grosszügiger ist und es den Einzelnen überlässt, wie sie sich verhalten wollen.
Natürlich muss dabei die Anständigkeit gewahrt bleiben.

Wo Menschen sich mit Schwören, Trinken und in der Bekleidung ver-
gingen, wurden sie zunächst einmal ermahnt. Nützäe das nichts, so musste
gegen Fehlende vorgegangen werden. Das galt für öffentlichen Ehebruch
und Hurerei, für Zuhälterei und Personen, die beim Verkuppeln mithalfen.
Man sieht also: Die Laster, die es heute gibt, aber eher in Grossstädten als

in «harmlosen» Kleinstädten wie Chur, waren damals auch in Chur nicht
selten. Es ist also wohl auch hier nicht am Platz, einfach unsere «unsittliche
Gegenwart» jener «harmlosen und sittenstrengen Vergangenheit» gegen-
überzustellen.

Bestraft wurden damals auch die öffentlichen Wucherer, womit man
Menschen meinte, die mehr als fünf Prozent Zins nahmen. Auch diese For-

Zizerser Band, 9. Mai 154g (Stadtarchiv Chur); Valèr, Stadtrat, S. 176.

53



derung, Menschen, die zu viel Zins beim Geldverleihen verlangten, zu be-

strafen, mag zuerst überraschen. Aber es zeigt sich auch in dieser Verfügung
die Verantwortung gegenüber dem Mitmenschen. Man soll als Christ nicht
auf Kosten anderer leben, sondern diesen andern helfen

Aber erst recht eigenartig mutet uns die Verfügung an, wonach jeder
Bürger verpflichtet war, die Kirche zu besuchen. Sonst wurde er verwarnt
und bestraft. Wenn wir heutzutage alle verwarnten und bestraften, die die
Kirche nicht besuchen, wir bekämen wohl für Chur ein ziemlich namen-
reiches Register für säumige Menschen! Und vielleicht würden sie dann
sagen: «Zu Zeiten, da Saluz als Pfarrer tätig gewesen war, wären wir schon
auch in die Kirche gegangen, aber unsere heutigen Pfarrer... »

Zur Zeit der Reformation und auch der Gegenreformation gab es übri-
gens für fehlbare und sündige Menschen noch eine ganz besondere Strafe.
Die Betreffenden wurden vom Abendmahl ausgeschlossen. Das Hess damals
keiner gerne von sich sagen, denn damit war er irgendwie von der Gemeinde,
und zwar nicht nur von der kirchlichen, sondern auch von der bürgerlichen,
ausgeschlossen. Wenn man heutzutage Fehlbare vom Abendmahl aus-
schlösse, würden gar viele antworten: «Ach, ich gehe ohnehin nicht zum
Abendmahl». Nun sind wir freilich weit davon entfernt, die Christlichkeit
eines Menschen einfach nach seinem Abendmahlsbesuch zu beurteilen. Aber
das darf doch wohl gesagt sein: Wer sich dem Abendmahl nicht ganz ent-
fremdet, zeigt damit, dass er mit der Kirche, mit der Religion, mit dem
Christentum in Verbindung bleiben will. Er anerkennt damit, dass in sym-
bolischen Handlungen ein Sinn liegen kann.

Die angeführte, also unter Saluz noch gültige Kirchenordnung, verlangte
dreimalige Verwarnung der Fehlbaren. Die Sieben sprachen zuerst mitein-
ander über all das, was eventuell an einzelnen Menschen zu rügen war. Und
dann verwarnte einer von ihnen den oder die Fehlbaren «freundlich und

christenlich». Nützte diese Verwarnung nichts, so bestimmten die Sieben
«zwei us inen und so es inen gefallt einen wedern pfarrherrn», und dann

erfolgte, bereits eindringlicher, die zweite Verwarnung. Also zu den von den

Sieben ausgelesenen Warnern konnte der eine der beiden Pfarrherren (von
der Martinskirche oder von der Regulakirche) mitgenommen werden.^ Auch
der Pfarrer der Regulakirche konnte also solche Funktionen übernehmen. Er

sollte als Pfarrer des untern Pfarrkreises zu den Leuten seines Sprengeis selber

gehen. Wehn auch diese zweite Verwarnung nichts nützte, wurde der Ange-
klagte vor die Sieben und die beiden Pfarrer zitiert. Man erwartete, dass so

auch grössere Sünder klein würden. Aber es gibt immer Unbelehrbare. Und
diese wurden dann dem Bürgermeister, dem Stadtvogt und dem Rat zur Be-

strafung übergeben. Der Bürgermeister hatte die Pflicht, wenigstens einmal

im Monat die Sieben mit den beiden Pfarrern zusammenzurufen und sich

zu erkundigen, ob jemand etwas von fehlbaren Menschen wisse.

Man mag es in unserer Zeit bedauern, dass die Sitten so viel loser gewor-
den sind und dass dieses Sittenkollegium nicht mehr besteht. Aber das ist

" Vgl. S. 18

54



wohl nicht nur zu bedauern. Es ist vielleicht besser so. Denn man kann sich
vorstellen, zu welchem Pharisäergeist das Auskundschaften der Fehlenden
und das Zitieren vor die Behörde führen musste. Die öffentlichen Sünder
wurden damit gebrandmarkt, und vielleicht sassen Menschen als Richter
über ihnen, die geheime Sünden auf dem Gewissen hatten, die viel ärger
waren. - Es ist gut, wenn wir Menschen daran denken, dass nicht wir als
Richter über unsere Mitmenschen aufgerufen sind, dass vielmehr Gott sich
das vorbehält. Er, der allein hineinschauen kann in unsere Herzen! «Der
Mensch sieht, was aussen ist, Gott aber sieht das Herz an», heisst es schon
im Alten Testament.

Da Saluz und auch Lorez laut den Ratsprotokollen nur selten als An-
kläger vor Gericht standen, dürfen wir annehmen, dass sie beide in Ghur nicht
in erster Linie Richter sein wollten, sondern vielmehr Seelsorger. Sie be-
kamen dann freilich 1640 eine Rüge von der Synode. Es wurde den Churer
Pfarrern gesagt, dass in Chur die Sittenordnungen zu wenig beachtet werden
und dass gerade Chur das nötig hätte.^

Im übrigen aber darf auch hier nicht vergessen werden, dass ein rechter
Pfarrer nicht alles, was er von seinen Pfarrkindern wusste, vor den Rat
brachte, sondern vielmehr versuchte, mit den Betreffenden persönlich zu
reden. Da konnte er hinweisen auf das Kreuz und die Sündenvergebung.
Und dadurch konnte mancher innerlich wieder freier und glücklicher wer-
den. - Übrigens hat gerade die Frage, ob "die Pfarrer die Fehlbaren, die sie

kannten, dem Rat melden mussten, später (unter Pfarrer Schwarz) zu unan-
genehmen Auseinandersetzungen geführt. Schwarz hat darauf bestanden,
sich auch dem Rat gegenüber aufs Amtsgeheimnis berufen zu dürfen. Das
gab aber der Rat nicht zu. Schliesslich bekam aber dann Schwarz, wie wir
später noch sehen werden, doch recht, indem sich die Synode in seinem Sinn
äusserte.

Im übrigen ging man in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts nicht nur
gegen die oben genannten Fehler der Churer vor, sondern auch gegen das
Tanzen. Auch das erinnert an Calvin und seine Stadt Genf. Aber eben, was
ist die Folge, wenn man gar zu rigoros dreinfahren vyill Die Folge ist, dass

man sich in solchen Dingen nicht durchsetzt und dass dann schliesslich auch
schwerere Vergehen nicht abgeschafft werden können. So konnten denn die
Behörden immer wieder Stellung nehmen gegen das Tanzen und sogar Tan-
zende mit Geldbussen bestrafen, es wurde eben doch getanzt

Nach dem Dreissigjährigen Krieg, also nach 1648, als Saluz bereits drei
Jahre tot war, wurden die Sittengebote noch strenger. Man sah den Krieg
als Gottes Strafe für die menschlichen Sünden an, und nun wollte man durch
em sittlich einwandfreies Leben Gott wieder gnädig stimmen. Das ist an sich
nicht protestantisch gedacht, aber menschlich begreiflich. Aber nun zeigen
gerade diese Sittengebote nach 1648, dass man die vernünftige Grenze sehr
oft überschritt, indem alle Lustbarkeiten, wie etwa Besuch von Schauspielen
und Maskeraden verboten wurden.®**

** Truog, Synode, S. 98.
Jecklin, Denkschrift Schulwesen Chur, S. 59.

55



Auch der Sonntag, vor allem die Gottesdienststunde, musste streng inne-

gehalten werden. 1663 wurde dem Torwärter Stefan Fiffel vorgeworfen,
«dass er under werender predig das thor (metzgertörli) geöffnet und ein

mann mit zwei geladnen rossen auss gelassen; also ist er ins narrenhüsslin
erkent, jedoch auf instendig anhalten und begehren und weilen ein grau-
samme kälte eingefallen, entlassen worden».®®

Nicht erlassen wurde dann aber eine andere Strafe, die den Organisten
der Kathedrale betraf. Von ihm wird berichtet: «1639 nimt Andreas, der

orgalist vom Hof, am Abendgebet in der Martinskirche in betrunkenem Zu-
Stande teil. Er lässt bei diesem Anlass Schmachworte gegen den Pfarrherrn
Georg Saluz hören. Man nimmt ihn gefangen' und züchtigt ihn körperlich.
Nach längerer Gefangenschaft wird er zum Freistein auf der Grenze gegen
den Hof geführt. Er muss schwören, sich an niemand zu rächen, weder mit
Worten noch Taten, und wird von der Stadt und ihrem Gebiet verwiesen.»®'

Aber wenn wir nun von unserm heutigen Standpunkt her meinen, die

damalige Sittenordnung sei zu streng gewesen, so war der Nachfolger von

Saluz, nämlich Hartmann Schwarz, anderer Meinung. Er wollte schon, in

seinem ersten Jahr, da er als Antistes amtete, also 1645, eine Änderung der

Sittenordnung erzwingen, und zwar eine Verschärfung. Als er beim Rat aber

nicht auf Gegenliebe für seine Pläne stiess, brachte er es am folgenden Sonn-

tag auf die Kanzel der Martinskirche. Er hat dabei «ein ehrsamme oberkheit
und gmeine statt dermassen verächtlich, pfäfflieh und seharff gescholten, ge-

schmächt und also tractiert, dass nit gnug kan gsagt werden, als wan in der

statt Chur weder erbarkheit, zucht, gerechtigkeit were, sonder vil mehr alle

schandt, unzucht, unehrbarkheit und üpigkheit ohne scheuchen, dergleichen
an keinem anderen ort nit beschehe und zue finden».®'

Dem äusserst sittenstrengen Schwarz gegenüber, der nicht von ungefähr
1618 zum Kreis um Alexius gehört hatte und mit seinen Freunden bestrebt

war, ganz Bünden reformiert zu machen und den Geist Calvins durchzu-

setzen, wurde vom Rat erklärt, die bisherigen Satzungen seien in Ordnung,
auch das Kirchenwesen solle nicht geändert werden. Als Mittelsmann zwi-

sehen Rat und Pfarrer Schwarz, die gar nicht gut aufeinander zu sprechen

waren - wie wir bei der Behandlung der Wahl von Pfarrer Schwarz noch

sehen werden -, wurde der bekannte Dr. Fortunat Sprecher bestimmt. Man

berief sich bei der Verteidigung der alten Ordnungen ausdrücklich auch auf

Saluz,®® der ja als Vorgänger und Schwiegervater von Schwarz keine dies-

bezüglichen Neuerungen gewünscht hatte. Auch hier zeigt sich also Saluz

als der ausgeglichene Pfarrer, der wusste, dass auf unserer Erde unvollkom-
mene Menschen leben, von denen man nicht Vollkommenes erwarten darf.

Manchmal freilich konnte schon damals die Sittenordnung Konflikte und

schwierige Probleme schaffen. Im Jahre 1631 wollte sich ein gewisser Josef

Grest mit einer nahen verwandten Frau verheiraten.®' Zuerst wurde durch

" Ratsprotokoll Bd. 8, S. 353; Valèr, Stadtrat, S. 173.
Valèr, Stadtrat, S. 183.

•" Ratsprotokoll Bd. 5, S. 350.
s® Ratsprotokoll Bd. 5, S. 351.

Ratsprotokoll Bd. 4, S. 110; Valèr, Stadtrat, S. 170 f.

56



den Rat beschlossen, «weil dies gegen alles göttliche und weltliche recht sei,
sölte derwegen solche ehe gäntzlich entkräftiget und ufgelöst» sein. «Sy söl-
lend auch von keinem geistlichen nit zusammen geben werden.» Wenn sie
anderswo heiraten würden, soll ihnen «allhier ze wonen gantz und gar ver-
botten sein». Schliesslich aber behaupteten die beiden, sie hätten nicht ge-
wusst, dass Verwandtenehen verboten seien. Und was tat nun der Rat? Er
gab nach, beteuerte aber, dass dies eine Ausnahme sei. Und so kamen denn
die beiden doch zusammen. Die rechtmässige Ehe wurde also wohl auch vom
Sittengericht einem unrechtmässigen Zusammenwohnen vorgezogen."®

Aber nicht nur in solchen Gerichtsfällen hatte also der Antistes (neben
Lorez) mitzureden, sondern auch, wo es darum ging, Armen zu helfen.
Schon früh nahm man sich der Armen an. So existiert ein im Jahr 1622 be-

gonnenes Verzeichnis mit Vermächtnissen für Bedürftige. Das Buch heisst
das Goldene Buch. Es enthält die Namen «aller derjenigen gottseligen ehren-
persohnen, namen und zuenammen, so uss ihrem christlichen eyffer etwas
testiert»."*

1656, also zur Zeit, da Hartmann Schwarz als Antistes tätig war, be-
schloss der Rat nach dem Tod eines gewissen Jagli Prorzen, die bisherige
Unterstützungssumme nun seiner Schwester, einem armen «presthaften
weib» zukommen zu lassen."®

1662 wird vom Rat ein Blinder genannt, der in die Kirche geführt werden
soll. «Weilen der Hans Rauber das gsicht verlohren, und. Selbsten die
kirchen nit besuchen kan, so soll dem jenigen, so ihne in die kirchen füert,
für jedes mal fl. 6 besoldet werden."®»

1699 verfügte der Rat, der Tochter des verstorbenen Ratsherren Gamser,
einer gewissen Menga, weil sie «alt und unvermögend» war, wöchentlich
fünf Batzen zu geben."*

Aber wie wir schon erwähnt haben, gehörte zu den seelsorgerlichen Auf-
gaben von Saluz nicht nur die Rüge gegen Gesetzesübertreter sowie die Hilfe
gegenüber Armen, sondern auch die seelsorgerliche Betreuung der ihm an-
vertrauten Kirchgenossen. Aber gerade hier müssen wir uns mit wenigem
begnügen, weil - wie gesagt - die Seelsorge eines Pfarrers nicht nach aussen
treten soll. Und ich meine, wo sie doch nach aussen tritt, wo Pfarrer und
andere darüber reden, da hat die seelsorgerliche Betreuung bereits versagt.

Sehr rücksichtsvoll und damit seelsorgerlich geschickt benahm sich Saluz
1615, als ein Luzi Hosang, ein Vagabund, ihm den «Muoshafen zu Zürich»
vorwarf. Der Rat wollte Luzi Hosang deswegen bestrafen, sah aber dann davon
ab. Man nahm Rücksicht auf Saluzens «fürbitt und auch das er ettliche tag
m der nüwen sowol alten kyrchen glegen». Luzi Hosang wurde vom Rat
entlassen mit der Drohung, wenn er sich nicht bessere, komme er ein drittes
Mal ins Gefängnis."®

Vgl. dazu S. 74 f.
" Valèr, Stadtrat, S. 155.

Ratsprotokoll Bd. 7, S. 17; Valèr, Stadtrat, S. 174." Ratsprotokoll Bd. 8, S. 212." Valèr, Stadtrat, S. 174 f. •

" Ratsprotokoll Bd. 3, F. 162.

57



Als typischer Seelsorger zeigte sich Saluz, indem er 1636 dem Obersten
Guler auf seinen Wunsch hin das Abendmahl ins Haus brachte. Dieses
Abendmahl wurde von Guler «mit höchster Andacht, Würde und Trost»
empfangen. Ja, Saluz sagt in seiner Abdankungsrede von Guler - und er
durfte es sagen, weil sich Guler selber, etwa seinem Schwiegersohn Fortunat
Sprecher gegenüber so geäussert hatte -, dass Guler ein Südenbekenntnis ab-

gelegt und dass er dann getröstet durch das Heilige Abendmahl sich seinem
Gott übergeben habe.®"

In geschickter Weise hat auch Sprecher in seinem Roman «Die Familie
de Sass» Saluz als Seelsorger geschildert.®' So klagt eine Tochter dem im
Haus anwesenden Pfarrer und Arzt Saluz, dass das Kind Nina durch die

Krankheit (es ist zur Pestzeit!) ganz entstellt sei. «Kommet doch eilends

herab, ehrwürdiger Herr Nina hat sich also verändert. O lasset sie nicht
sterben.» - «Das stehet in Gottes Hand», antwortete der Antistes. «Wir ver-
mögen uns da nichts. Sind wir doch nur des Herrn schwache, unwissende

Handlanger. »
So bewährte sich also Saluz als treuer Seelsorger. Er ging auf die Nöte

der Kranken ein. Und er versuchte nicht nur als Arzt, sondern eben auch als

Pfarrer den Menschen, mit denen er zu tun hatte, zu helfen. Er machte sie

darauf aufmerksam, dass Gott als Vater über allem steht und dass uns

Menschen nichts anderes bleibt, als uns diesem Gott zu unterwerfen.
Aber nun heisst Seelsorge treiben nicht nur Menschen Trost geben. Seel-

sorge ist etwas Vielgestaltiges. Die Menschen, an denen Seelsorge geübt wird,
sind verschieden. Darum darf man an sie nicht einfach mit einer festen seel-

sorgerlichen Methode herantreten, sondern muss versuchen, sich den Men-
sehen anzupassen. Dabei heisst anpassen freilich nicht, mit den Sündern
sündigen und mit den Fluchern fluchen. Anpassen heisst in dem Sinn nur, als

Mensch vor den Mitmenschen hintreten und ihn zunächst einmal verstehen
wollen. Seelsorge im Geist Jesu drängt sich niemals auf. Sie ist zurückhal-
tend. Und ich möchte sagen: Sie ist scheu. Wichtig ist nicht immer nur, was

der Seelsorger sagt. Wichtig ist vielmehr oft, was der Hilfesuchende aus-

spricht. Erst dann ist es möglich, in ein Gespräch zu kommen, das tiefer dringt.
Aber auch ein guter Seelsorger, wie Saluz einer war, muss sich ständig be-

wusst bleiben: Der letzte Trost hat für den Suchenden von Gott dem Vater
und Jesus zu kommen. Kreuz und Auferstehung, das heisst Karfreitag und

Ostern, können in jedes Dunkel Licht bringen. Und wenn auch die Psy-

chiatrie viel Wertvolles leistet, die kirchliche Seelsorge, die auf Trost und

Vergebung und Hilfe von Gott her ausgerichtet ist, wird ihren Wert behal-

ten, solange es Menschen gibt, die mit sich nicht zufrieden sind. Und wer

wollte mit sich immer zufrieden sein! Wer das von sich sagte, wäre ein

Pharisäer. «Wer ohne Sünde ist, werfe den ersten Stein», hat Jesus zu den

Pharisäern gesagt. Und dann haben nicht einmal die Pharisäer den Stein

geworfen. Wollen wir ihn werfen?

Saluz, Guler, S. 44 f.
Sprecher, Familie de Sass, S. 241.

58



dJ »Sate te ztei

Saluz war nicht nur Pfarrer, sondern auch Arzt, genauer Chirurg. Nicht
dass er Medizin studiert hat. Das ist ganz ausgeschlossen, ist doch der 1571
geborene Saluz schon 1590 in die Synode gekommen, wobei er im gleichen
Jahr (in Seewis) das Pfarramt antrat, um dann (1606) nach Chur überzu-
siede n. Und doch wird Saluz immer wieder als Arzt erwähnt. Wir weisen
hier nur auf einiges hin. In der Abdankungsrede für Saluz sagt Pfarrer Lorez :

«Der nammen (gemeint ist der Name von Saluz) ist erschallen in vil lender.
Dann er sich mit predigen und treffenlichen rähten in artzneyen dermassen
verrühmt gemacht, das auch vil auslendische völcker beyder religionen gern
mit-ihm zethun und seiner hilff gebraucht habend.®®»

Und im «Verzeichnis der Geistlichen an der Martinskirche»®® heisst es.
Saluz sei «in der Medicin und Chirurgie ein guter Practicus» gewesen.

Unter den Krafttaten von Saluz wird erzählt, dass einmal fünf maskierte
Kerls des Nachts ins Pfarrhaus eindrangen. «Als sie nun im Trinken waren,
wollte sich einer von diesen Masquen um ihn etwas zutäppisch machen, er
aber ergreift denselben mit siner Hand bey dem Arm, und setzte ihn wieder
auf den Bank, mit einem solchen Nachdruck, dass diesem Menschen nur
bloss von dem Druck seiner Hand ein Arm entzwey gebrochen worden. Der
Herr Obrist Pfarrer springt schnell um sein Schwerdt, und bezeiget dieser
säubern Compagnie, welcher er grad anfangs angesehen, welcher Haaren
sie seyen, wann sie nicht still sitzen, soll keiner mit dem Leben davon kom-
men. Was geschiecht? Diese Gesellen wurden von der Forcht und dem bösen
Gewissen geschlagen, dass sie alle zitterten, und sich keiner regen dorfte, und
mussten sie sich ihme zu erkennen geben, worauf er ihnen einen scharfen
Text gelesen, und sie lassen gehen. Den aber, dem er den Arm gebrochen,
behielt er im Haus und curierte ihn selbsten, dann er war ein guter Wund-
arzt. »

Aber nicht nur in solchen Situationen zeigte sich Saluz als tüchtiger
Helfer an Kranken. Im Jahre 1634, als die Frau des Obersten Guler «nach
vollendeter predigt wider nach Haus wollen, ist sie vor dem Metzgerthor,
nach bei dem Fussstäg, geschlippft (dann es wägen rägens und darauf ervolg-
ter gfrost glatzend und schlipfrig war), hatt durch ein fahl die zuschinen des

rächten beins brochen, und das ander bein aus selbigen Schenkel bei dem
knoden ausgestossen und dislogirt. Nachdem man sie wider nach haus bracht,
hat sie Herr Georg Salutz, pfarrherr zu St. Martin, sampt seinem söhn, Herr
Lieutenant Georgen, mit einziechung. zemmenrichtung und Überschlag ver-
sorget und gebunden.»'*

Culer, der das selbst berichtet, lässt durchblicken, dass Saluz etwas
konnte. Hätte Guler Saluz nichts zugetraut, hätte er sicher sofort an seiner
Stelle einen rechten Arzt kern men lassen. Aber Saluz, .zusammen mit seinem

Lorez, Abdankungsrede Saluz, S. 27.
®® BM 1896, S. 284 f. Vgl. dazu Sprecher, Familie de Sass, S. 211 (Saluz bringt

Pflanzen für die Behandlung und spricht vom Segen des Schweisses).
Sererhard, Einfalte Delineation, III, S. 88 f.

Robbi, Guler, S. 154.

59



Sohn, brachte es fertig, das Bein von Frau Guler kunstgerecht einzuschienen.
Damit dann aber die Heilung schneller vor sich gehen konnte, ging Frau
Oberst Guler, begleitet von ihrem Sohn Hans Peter, nach dem Bad Ganey
hinter Seewis im Prätigau, das ihr zweifellos von Saluz empfohlen worden

war. Guler schliesst seinen Bericht über seine geliebte verunfallte Frau, die

ins Bad zog, mit den Worten: «Gott sägne die reys und ganze badenfahrt».
Vor allem aber konnte Saluz seine ärztlichen Gaben während der Pest-

zeit gebrauchen. Graubünden wurde ja etliche Male von der Pest heimge-
sucht, und vor allem in Chur mit den verhältnismässig vielen Einwohnern
zeigte sie sich hartnäckig. Schon im Jahre 1622 auf 1623 hatte die Pest neben

der Ruhr Tausende von österreichischen und spanischen Soldaten sowie auch

Bündner hinweggerafft.Doch soll das noch nicht die im Jahre 1628 auf-

getretene gefährliche Pest gewesen sein, sondern die sogenannte «Ungarische
Krankheit». Die tat sich durch Schlafsucht, Beulen unter den Armen, Er-

brechen einer schwärzlich-grünen Masse, Wahnsinn, Durst und schwarze
Flecken am ganzen Leib kund.

Die erste Ortschaft, welche 1628 von der eigentlichen Pest angefallen
wurde, war Chur. Die Krankheit trat zuerst am 11. September im Hause des

Stadtvogtes They auf, indem dessen kleines Kind erkrankte.'® Bis im Novem-

ber, wo sie wieder abflaute, wurden 36 Personen durch diese Krankheit hin-

gerafft.
Aber nur während eines Jahres hatten die.Churer Ruhe. Dann brach die

Pest in der Stadt wieder aus, und zwar am 13. September 1629 im Weissen

Kreuz." Eine Einwohnerin dieses Hauses wurde zuerst von der Pest angefal-

len, und dann wütete sie während der folgenden Monate, als wollte sie alles

aussterben lassen. In 14 Wochen, vom 13. September bis zum Neujahr 1630,

starben in Chur 931, in Masans 67 und auf dem Hof 12 Personen, im ganzen
also 1010.'° Das machte etwa die Hälfte der damaligen Churer Bevölkerung
aus.

Eine ähnlich hohe Zahl von Pesttoten meldet Guler.'® Am Sonntag, den

22. November 1629 wurden 100 Tote verkündet und am 29. November wie-

der 73. So waren also innerhalb von zwei Wochen 173 Menschen an der

Pest gestorben.
Auch eine Verfügung des Stadtrates vom 10. Oktober 1629 vermochte

das Weitergreifen der Pest nicht zu verhindern. Damals bestimmte der Rat'':
Gesunde haben sich strikte von den Kranken abzusondern, indem sie mit

den Kranken nicht einmal reden dürfen. Verdächtige sind zu meiden. Be-

sonders ist Vorsicht am Platz an den Toren, vor allem hin gegen den Hof.

Fremde, die in Chur eingelassen werden, müssen eine Quarantänezeit durch-

machen, indem sie in dazu bestimmten Häusern zu wohnen haben.

Sprecher, Pest, S. ,23.
Sprecher, Pest, S. 25.
Robbi, Guler, S. 151.
Sprecher, Pest, S. 25. Saluz gibt als runde Zahl «ohngefehr 1000 personen» an

(Kirchenbuch Bd. 2, S. 36).
'• Robbi, Guler, S. 151.
" Hemmi, Sanitätswesen, S. 90.

60



Ein Jahr vorher, am 26. Oktober 1628, war Auswärtigen nicht einmal
gestattet w,orden, nach Chur zu kommen. Scheinbar war diese Verfügung
doch zu rigoros. Möglicherweise half sie auch nicht viel, denn wer doch nach
Chur kommen wollte, musste mit dem Landammann sprechen, und der hatte
wohl in einzelnen Fällen zu viel Mitleid und gestattete dem, der es begehrte,
in Chur einzuziehen.'®

Weil die Pest so schwer wütete, zog Pfarrer Lorez eine Zeitlang von sei-

nem Pfarrhaus bei der Regulakirche mit seiner Familie ins Lürlibad.'® Saluz
hingegen blieb im Antistitium und trotzte damit der Krankheit, indem er
auch diesbezüglich seinem Gott vertraute.

Zu anderer Zeit wieder hatte Pfarrer Lorez sich der Kranken anzuneh-
men und musste den «Inficirten» in der Regulakirche predigen, sowie auch
Taufen und Trauungen vornehmen. Saluz betreute gleichzeitig die Mar-
tinskirche, wohin die Gesunden in die Predigt gingen. Saluz hat «sein kirch,
als darin allein subre gangen, versechen».®®

Weil die Pest Ende 1629 nicht zum Stillstand kam, wurde es immer
schwieriger, Arbeiter zu finden, die Särge zimmerten und Tote begruben.
Zuerst bestattete man die Toten auf dem Scalettafriedhof in Särgen, dann
aber brachte man sie zum Totengut (dem heutigen Krematorium), wo sie
einfach in die Erde gelegt wurden, ohne dass man für sie weiter Särge zur
Verfügung hatte. Auch in Weinbergen und Äckdrn in der Umgebung der
Stadt, zum Beispiel bei St. Margrethen, fand man in späterer Zeit Gebeine
von Pesttoten, auch wieder ohne Särge bestattet.®' Zuerst hatte man noch mit
der Scalettaglocke, wie es bei Bestattungen Brauch war, geläutet, dann aber
zog man, wohl um den Schreck und die Angst nicht noch grösser werden zu
lassen, nur noch die Nachtglocke an, wenn jeweils die Leichen auf den Kar-
ren weggeführt wurden.

Begreiflicherweise hatte es in Chur zur Zeit der grassierenden Pest zu
wenig Ärzte. Sprecher gibt für die Zeit um 1630 herum deren drei an: Dr.
Bottagiso von Chiavenna, Zacharias Beeli von Beifort und Pfarrer Saluz.®®

Aber Sprecher sagt dann dazu: «Was vermochten aber alle Anstrengungen
dieser drei Männer gegen eine Seuche, die in der Zeit ihrer heftigsten Wut
täglich 20 bis 25 Opfer forderte.»

Im Jahre 1630 starben dann verhältnismässig nur noch wenigMenschen
in Chur an der Pest, nämlich etwa 70 Personen.®® Aber in einzelnenFamilien
kam es vor, dass von sechs Personen nur der Hausvater übrig blieb oder dass
bis auf eine Tochter eine ganze Familie ausstarb.

Man kann sich heutzutage kaum mehr vorstellen, wie ganz plötzlich
durch die Pest in eine Gemeinde und Familie unsäglich viel Leid kommen
konnte. Da war man fröhlich beisammen, tat alles, was man konnte, um von
der Pest nicht befallen zu werden. Und dann auf einmal musste eines aus

Hemmi, Sanitätswesen, S. 65.
Kirchenbuch Bd. 3, S. 38.
Kirchenbuch Bd. 3, S. 42.
Sprecher, Pest, S. 25 f.
Sprecher, Pest, S. 26.
Sprecher, Pest, S. 27.

6l



der Familie mit innerer Unruhe die Eigenen darauf aufmerksam machen:
«Bei mir zeigen sich Anzeichen der Pest.» Und dann wollten diese Angefal-
lenen, um die Eignen nicht zu gefährden, sich möglichst von diesen trennen,
Aber diese wieder wollten ihre Liebsten nicht einfach ihrem Schicksal über-

lassen, hiessen sie bleiben, pflegten und umsorgten sie. und wurden dann

selber angesteckt. Sie wurden angesteckt, weil si'e in christlicher Liebe ihre

Nächsten nicht im Stich Hessen. Es gibt ja viele Dinge, die auf Erden nicht

aufgehen. Gehören nicht gerade auch solche, eben erwähnte Episoden, da-

zu? Auf solche Fragen hilft keine Katechismusantwort. Auf solche Fragen
hilft nur der starke Glaube an einen Gott, der uns schwachen Menschen
noch eine andere Welt als diese irdische vorbehalten hat.

Das Jahr 1630, auch wenn in ihm die Not der Pest noch nicht ganz über-

wunden wurde, zeigte sich dafür sehr fruchtbar, wie wenn dadurch für die

armen Menschen ein gewisser Ausgleich geschaffen werden sollte. Es ist «ein

sehr gut fruchtbar jähr gewest an korn, ops und höw, insonderheit an wein.»"
Auch das Jahr 1631 forderte nochmals etwa 60 Todesopfer. Aber im

Jahre 1632 waren es nur noch Einzelne. So hoffte man denn innig, dass Gott

diese Geissei wieder ganz von den Menschen wegnehme. Doch 1635 ver-

nahm man mit Bestürzung, dass der Bischof ganz plötzlich alle Zeichen

der Pesterkrankung zeige,®® worauf er dann starb. In dieser Zeit liess man

den Gottesdienst in der Regulakirche ausfallen, wie auch die Schulen etwa

neun Monate geschlossen blieben.®® Im August 1635 starben dann noch 22

und in den drei folgenden Monaten 87 Personen. Dann breitete sich die

Seuche vor allem noch gegen Maladers hin aus, so dass daselbst kein seuchen-

freies Haus mehr war.®'
Im Jahre 1630 kam, um der Seuche Herr zu werden, eine an sich harte,

aber unumgängliche Verfügung heraus: Alles fremde, arme Volk, das für

die Pest besonders anfällig war und als Pestträger immer wieder in Frage

kam, musste die Stadt verlassen. Dafür wurde es dann freilich sehr schwer.

Arbeitskräfte für die Landwirtschaft und für die Handwerksbetriebe zu be-

kommen.®® Auch Frauenpersonen, die mit fremden Soldaten, die auch wie-

der als Pestträger gefürchtet waren, zu tun gehabt hatten, mussten von Chur

fort. Ganz strikte wurde in dieser Zeit auch alles Spielen, Musizieren und

Tanzen verboten, wie man überhaupt Ansammlungen von Menschen ver-

hüten musste.
Chur hatte im ganzen Kanton weitaus am meisten Pesttote zu beklagen.

Daneben freilich gab es auch kleine Orte, in denen die Pest ganz furchtbar
hauste. So erzählt die Sage, dass der Totengräber von Mombiel bei Klosters,

als er den letzten Mombieler hinaus auf den Klosterser Friedhof führte, am

Mombieler Stutz einen gewaltigen Jauchzer ausgestossen habe mit den Wor-

Robbi, Guler, S. 149.
8® Sprecher, Pest, S. 27 f.

Ratsprotokoll Bd. 4, S. 478.
®* Sprecher, Pest, S. 28.
^ «1631 hat man wegen zu Chur eingerysner Pest mangel an volk gehabt»

(Robbi, Guler, S. 146).

62



ten: «Jetzt ist ganz Mombiel mein Eigentum.» Darob aber sei dann der
Schimmel taub geworden und habe ihn vom Wagen herunter auf einen
Zaunpfahl geworfen, der ihm durch den Leib gefahren sei und ihn getötet
habe.®'

Man darf sich nicht verwundern, wenn Pestkranke in der Zeit, da in
Chur die Ärzte mit ihrer Arbeit nicht nachkamen, alles taten, um von ihrer
bösen Krankheit geheilt zu werden. Das ist ja auch heute noch nicht anders.
Aber Hemmi" hat sicher recht, wenn er sagt, dass leider «Aberglauben und
allerhand Kurpfuscher und Marktschreier und reisende Juden und Händ-
1er» mehr Einfluss auf das Volk gehabt hätten als die Ärzte. Aber eben: In
Notsituationen will der Mensch nicht in erster Linie überlegen, was gut ist,
sondern er will auf irgendeine Weise dem Schicksal nachhelfen, und er ver-
traut dann oft mehr auf allerlei leicht gegebene Versprechen gewisser Schar-
latane als auf in ihrem Fach ausgebildete Mediziner.

Im übrigen gab es 1642, kurz bevor zum letzten Mal in Bünden die Pest
auftrat (1646)®*, noch eine ganz interessante Auseinandersetzung zwischen
den Churer Ärzten und den Apothekern, die vor allem durch Dr. Schwarz
vertreten waren. Die Apotheker warfen den Ärzten vor,®® «dass die herren
doktoren sich nit ihrer profession gemäss verhalten, sondern dz sie mit ihrer
purganz und medizinen die leut sehr überthürendt und von gleichen Sachen

gar vil ein mehreres weder als sy apotheker den menschen abnehmendt». Die
Ärzte freilich wurden dann vom Rat geschützt, und den Apothekern blieb
es untersagt, «visita» zu haben, das heisst Patienten zu empfangen, von sich
aus Medikamente auszugeben und «das brunnen geschauen». Den Ärzten
aber, denen man vom Rat her doch zutraute, dass sie sich möglicherweise zu
sehr an ihren Patienten bereicherten, wurde nun vorgeschrieben, wieviel sie
für eine Visite, für den «brunnen zu besichtigen», für ein Rezept und für
Verschreiben einer Badekur verlangen durften.®®

Aber im Verschreiben der Badekuren standen wohl die übrigen Ärzte
hinter dem Churer Pfarrer Saluz zurück. Saluz ging, wie wir schon gesehen
haben, jedes Jahr für ein paar Tage ins Bad Ganey bei Seewis. Es war darum
nur folgerichtig, wenn er auch seinen Patienten dieses Bad verschrieb. Wie
sehr Saluz übrigens auf dieses Bad schwor, zeigt uns die kleine Schrift, die
er darüber geschrieben hat.®*

Saluz empfiehlt dieses Bad zunächst einmal den Männern. Solche, die
«frigidi et impotentes» sind, können sich dort «ihr mannrecht» holen. «Die
frauen, so erkaltete verschleimte mutter haben, deswegen sie nicht kinder
bekommen, dies bad erwärmet und reiniget die matricem, accomodiert sie

zur fruchtbarkeit durch Gottes segen. Viel exempel bezeugen es. » Dann fol-
gen Beispiele von Frauen, die durch dieses Bad fruchtbar geworden sind und

Sprecher, Pest, S. 32.
Hemmi, Sanitätswesen, S. 86.
Hemmi, Sanitätswesen, S. 89.
Valèr, Stadtrat, S. 163.
Ratsprotokoll Bd. 15, S. 403 und 412; Valèr, Stadtrat, S. 164.

" Saluz, Bad Ganey.

63



Kinder bekommen haben. Weiter hat nach Saluz das Bad Ganey seine Wir-
kung an Menschen, die lahm sind. «Personen so lam, strupiat, und man auf
pferden in das bad geführt, sind huppfend und springend heim gegangen
mit g osser Verwunderung. »

Aber dann zeigt sich neben dem Arzt Saluz auch wieder der Pfarrer, in-
dem er schreibt: «Doch muss es in gottesforcht und rechter Ordnung ge-
braucht werden, nicht unzeitig hinweg lauffen, sondern wie es sich gebürt
ausbaden; sonst macht man es nur ärger.» Und dann schliesst Pfarrer Saluz
sein kleines Schriftchen mit.den Worten: «O wie gross ist deine güte und
macht, wundersam in den bergen, herrlich in den thälern, dein rechte hand
würckt wunder im meer und wassern. Alle creaturen preisen und verkündi-
gen deines nammens ehr, hochgelobt im himmel und auff erden, in alle

ewigkeit, amen. »

8. Saluz als Prediger in den Nachbargemeinden von Chur

Im heutigen Kreis der Fünf Dörfer ist auffa.lend, dass drei Gemeinden
paritätisch sind, und zwar Zizers, Untervaz und Trimmis. Haldenstein ist

ganz protestantisch, Igis-Landquart fast ganz. In den Fünf Dörfern hatte
lange Zeit der Bischof seinen Eigen- und Lehensbesitz behalten, so dass diese

Gemeinden vom Bischof abhängig blieben. Als sich die ersten Protestanten
in diesen Gemeinden regten (1567 und 1572), setzte sich der Bischof sofort
in Werk und verlangte Treue zum katholischen Glauben.* Freilich auf
Bundstagen, etwa 1596, wurden solche Verpflichtungen, wie sie der Bischof
den Fünf Dörfern gegenüber kundtat, als ungültig erklärt.

So war es denn nicht verwunderlich, dass gerade in diesen Gemeinden,
die vom Bischof frei werden wollten, die Zahl der reformiert Gesinnten an-

stieg. Im Jahre 1611, am 15. September, kam als erster protestantischer
Pfarrer Antistes Saluz aus Chur unter bewaffneter Begleitung nach Unter-
vaz und predigte daselbst im Freien. Wie wir schon gesehen haben, war Saluz

an sich bei den Katholiken nicht unbeliebt. Aber wo Katholiken näher mit
ihm in Berührung kamen und merkten, mit welchem Einsatz er für die re-

formierte Sache einstand, konnte die Reaktion nicht ausbleiben. So gab es

in Untervaz bei seiner Ankunft zur Predigt eine grosse Unruhe. Das besserte

sich dann aber bei später gehaltenen Predigten. Saluz schreibt selber : «Anno
1611, den 15. septembris, hab ich, Georg Salutz, die erste predig zu Under-
vatz than. Sind herr burgermeister Jenni und Beli, herr stattvogt Gamser

samt hundert burgern mit mir gangen oder nachgevolgt, auch anderschwo-
har ein gros volck da gsin. Gab am ryn ein ernstlichen struss. Auch im dorff
ward ein ungestüm wesen. Prediget das erst mall uff der weite. Doch wenig

zytt darnach liessend sy mich willig in kilchen.»^

1 Ich verweise hier und im folgenden auf meine Arbeit «Reformation Fünf Dörfer».
* Kirchenbuch Bd. 2, S. 7.

64



Anhorn nimmt zu dieser ersten protestantischen Predigt in Untervaz,
von Saluz gehalten, auch Stellung. Er berichtet: Die Untervazer schworen
einen Eid, bei der «römisch catholischen religion zu verblyben, läben und
stärben». Um das zu verwirklichen, eilten sie den von Chur unter Saluz an-
kommenden Reformierten an den Rhein entgegen, und zwar «man und
wyb, jung und alt, mitt Seiten weeren, hallenbarten, mistfurcken, Stangen,
sparren und andern weeren».® Die Reformierten aus Chur, von denen es

ein schönes Zeichen von Gesinnungsfreundschaft war, dass sie Saluz so zahl-
reich begleiteten, versprachen den Katholiken des Orts, ihnen nichts zu tun.
Und so liess man sie denn, wenn auch ungern, ins Dorf. Dort hielt dann Saluz
seine Predigt unter freiem Himmel. Das Volk zeigte sich dabei ganz aufge-
wühlt. «Etliche weinetend, ettlich schlugend die hend zusammen, etlich
fluchtend über den predicanten, über Statthalter Peter Matthys und schrei-
ber Michael Alamman (führende Reformierte in Untervaz), tröwtend inen
den tod, wünsten inen alles übel, lüffend mit ihren weeren auff den platz der
kirchen zu.»*

Auch während der Predigt blieben die Katholiken des Dorfes nicht ruhig.
Sie schwatzten, lachten und machten ein heftiges Geschrei. Auch störten sie
den Gottesdienst, indem sie mit Stecken an die Wände schlugen und sonst
«mit den henden spöttlicher wys auff die härd Christi» zeigten.®

Aber nun begnügte sich Saluz nicht damit, den Untervazern zu den
ersten Gottesdiensten zu verhelfen. Er wollte ein Gleiches auch den refor-
mierten Zizersern ermöglichen. Freilich tat Saluz klug daran, wenn er zu-
nächst ein Jahr zuwartete. Weil er wusste, dass auch in Zizers etliche der re-
formierten Religion günstig gesinnt waren, kam er am 13. September 1612
mit bewaffneter Begleitung von Chur dahin. Dabei konnte er freilich - an-
ders als in Untervaz - diese erste protestantische Predigt in Zizers ungestört,
zudem in einer der beiden Dorfkirchen, in der kleinern Andreskirche, hal-
ten. Saluz berichtet darüber: «Anno 1612, den 13. septembris, da grad ein
jar urn gsin (eben seit Untervaz), hab ich die erste predig zu Zizers in St.
Andres kilchen than. Ist ganz still und rüwig abgangen, denn Untervazen
sach hatt sy mores glernt. Ist mit mir uss gritten herr burgermeister Jenny,
stätivogt Gamser, sampt dreissig ander zu ross und vill zu fuss».®

Nachdem Saluz auch in Zizers der protestantischen Predigt Eingang ver-
schafft hatte, folgten verschiedene andere Geistliche, genau wie in Unter-
vaz, seinem Beispiel und hielten in Zizers ihre Predigten. Bald wurde in
Zizers übrigens ein eigener Geistlicher angestellt, und zwar Johannes Porta,'
einer jener getreuen Anhänger von Alexius. Der ging natürlich in der Ge-
meinde weniger bedächtig vor, als das bei Saluz etwa in Seewis der Fall ge-
wesen war.

® Anhorn, Palingenesie, F. 63.
* Anhorn, Palingenesie, F. 63.
® Anhorn, Palingenesie, F. 63.' Kirchenbuch Bd. 2, S. 7.' Berger, Reformation Fünf Dörfer, S. 19.

65



Aber auch Trimmis, die dritte dieser Gemeinden, wurde von Saluz nicht
übersehen. In Trimmis hatte am 11. August 1613 im Haus des Oswald
Gaudenz, des Landammanns, Pfarrer Jodocus Gantner aus Chur die erste

Predigt gehalten. In die Kirche hatte man ihn nicht gelassen. Als die Ka-
tholiken des Dorfes davon hörten, dass Pfarrer Gantner in einem Privathaus
predige, suchten sie ihn, fanden ihn aber nicht, weil er Trimmis bereits ver-
lassen hatte. Einem Pfarrer, der dann kurz darauf nach Trimmis kommen
wollte, nämlich Pfarrer Johannes Porta, wurde bereits auf dem Weg nach

Trimmis die Warnung zugetragen, er solle nicht nach Trimmis, da die Ka-
tholiken dort gerüstet seien.®

Schliesslich nahmen sich die Ratsboten Bündens der Trimmiser Sache

an, aber auch wieder ohne Erfolg, so dass Saluz auch hier gewaltsam vor-
ging. Am 8. Mai 1614 ritten Ratsboten, aus jedem Hochgericht zwei, nach

Trimmis. Anfangs suchten sie durch Güte zu erreichen, dass dem mitge-
brachten Pfarrer Georg Saluz erlaubt werde, in der Kirche eine Predigt zu

halten. Die Katholiken aber wehrten sich und läuteten Sturm. Zugleich ver-
schlössen und versperrten sie beide Kirchen. Dann liefen sie «mitt schwärte-

ren, hallenbarten, Stangen, sparren und furckhen»® der Garpophoruskirche
zu. Dort gaben sie den Ratsgesandten «ein trutzenlichen, abschlegigen be-

scheid. »1® Sie erklärten, sie liessen keinen protestantischen Pfarrer in die

Kirche, ansonst Gewalt mit Gewalt beantwortet werde.
Saluz liess es auf die Gewalt ankommen. Er sprang «mit füssen» an die

Kirchentür und versuchte, mit «dietrich und instrumenta das schloss zu

öffnen». Da aber mit der grossen Kirche «die schanz nit geratten wollen,
sind sie der kleinern kirchen zuegeloffen»J* Bereits vorher hatte ein Schütze

aus Chur oberhalb des Dorfes Trimmis einen Schuss losgefeuert. Darauf eil-

ten hundert - nach gewissen katholischen Angaben sogar zweihundert - Be-

waffnete aus Chur, die vor dem Dorf zum Angriff bereit standen, der klei-

nern, obern Emeritakirche zu. Sie schlugen, da auch hier die Tür verriegelt

war, ein grosses Kirchenfenster ein, durch welches Thoma Näf aus Chur in

die Kirche schlüpfte, mit der Axt einen «tromeri» von der Kirchentür ent-

fernte und so den andern den Eintritt in die Kirche ermöglichte. Darauf

konnte Saluz ungehindert seine Predigt halten.^
Durch den unermüdlichen Einsatz von Saluz gelang es in den Ge-

meinden Untervaz, Zizers und Trimmis, entweder die gleiche Kirche mit

den Katholiken zu benutzen (Untervaz) oder aber die eine Dorfkirche zu

bekommen (Zizers und Trimmis). Hätte sich Saluz nicht so sehr für die Re-

formierten dieser Gemeinden eingesetzt, es hätte wohl die treibende Kraft

gefehlt. Saluz hatte als Churer Antistes ohnehin einen grossen Einfluss. Das

zeigt sich in den vielen Begleitpersonen, die mit Saluz nach Untervaz, Zizers

und Trimmis zogen.

® Anhorn, Palingenesie, F. 75; Anhorn, Chronik, F. 335.
® Anhorn, Palingenesie, F. 77.
" Anhorn, Chronik, F. 342.
** Mappe 53, 7. April 1644 (Bischöfliches Archiv).

Anhorn, Chronik, F. 342 ; Anhorn, Palingenesie, F. 77.

66



Als während der Österreicher Einfälle der Katholizismus in Bünden vie-
lerorts gewaltsam eingeführt wurde, suchte Saluz^ wenigstens hie und da ein-
mal auch in den paritätischen Gemeinden der Fünf Dörfer eine Predigt zu
halten. Und als dann nach dem Wegzug der Österreicher langsam die Ver-
hältnisse wieder geregelt wurden, gab es lange Verhandlungen auch für
Untervaz, Zizers und Trimmis. Schliesslich einigte man sich mehr oder we-
niger auf die vor den Österreicher-Einfällen getroffenen Regelungen. Jetzt,
in den Vierziger Jahren, setzte vor allem Hartmann Schwarz ausChur, der
im Jahre 1645 nach Saluz als Antistes gewählt wurde, das durch seinen
Schwiegervater begonnene Werk fortV Auch der Pfarrer an der Regula-
kirche in Chur, Andres Lorez, liess diesen Gemeinden seine Hilfe angedeihen,
indem er sich besonders für Igis einsetzte. Dort hatten sich nämlich Re-
katholisierungstendenzen gezeigtV

Eine besondere Behandlung verdient Haldenstein. Über die Einführung
der Reformation in Haldenstein existiert quellenmässig nicht viel. Dafür aber
ist eine Chronik von Rudolf von Salis erhalten.

Haldenstein unterstand bis 1803 verschiedenen FreiherrenJ® Einer von
ihnen, Franz von Hohenbalken, unternahm 1587 den ersten Versuch, in
Haldenstein den neuen Glauben einzuführen. Aber er drang damit nicht
durch, weil die Haldensteiner scheinbar in ihrer bisherigen Religion zufrie-
den waren. Vor allem scheinen sie ihrem Priester Hartmann Planta verbun-
den gewesen zu sein, der sich an den Bischof von Como wandte und sich da-
selbst beklagte, dass der Bischof von Chur für die katholischen Haldensteiner
zu wenig Interesse zeigeV Darum möge er, der Bischof von Como, dafür
sorgen, dass der katholische Glaube in Haldenstein erhalten bleibe und dass

Haldenstein einen neuen «geschickten, qualifizierten» Priester bekomme an
seiner Stelle, da er altershalber zurücktrete.

So blieb Haldenstein für diesmal katholisch. Aber im Jahre 1608 über-
nahm Thomas von Schauenstein die Herrschaft über HaldensteinJ® Thomas
von Schauenstein, obwohl an einer Jesuitenschule erzogen, war der Refor-
mation zugetan. Er nahm Verbindung mit Saluz in Chur und auch mit
Pontisella auf, der in Chur - als früherer Pfarrer - im Ruhestand lebteV
1616 wurde die Gemeinde dann reformiert.

Aber schon lange vorher, am 31. Januar 1613,2° hielt Saluz in Halden-

Selbstverständlich ist die Angabe im «Verzeichnis der Geistlichen an der Martins-
kirche» (BM 1896, S. 283) falsch, wonach Saluz 1654 die Gemeinden Untervaz, Zizers,
Trimmis zur Reformation geführt hat. Auch die Angaben in Bioesch (Bd. 1, S. 396) sind
ungenau.

** Berger, Reformation Fünf Dörfer, S. 88, 98 f.
Berger, Reformation Fünf Dörfer, S. 98, 119." Vgl. Berger, Haldenstein, S. 38 f.

" Salis, Chronik Al/i, S. 232 a f.
Bott, Herrschaft Haldenstein, S. 16 f.

" Salis, Reformation Haldensteins, S. 13.
Salis (Reformation Haldensteins S. 14) und Marbach (Alte Chronik, S. 269) ge-

den 13. Februar an. In einem «Verzeichnis der predigeren des göttlichen worts»
in Haldenstein (Kantonsarchiv, Beilage Haldenstein, Nr. 3) sind beide Daten angegeben
(«den 31. januar oder 13. hornung»).

67



stein die erste protestantische Predigt, bei der es nach dem Bericht von Saluz
sehr ruhig zuging. «Anno 1613, den 31. januarii, hab ich die erste predig zu
Haldenstein in der kilchen than, mit rüwiger stille on alle gefar. Sind allein
herr burgermeister Jenni, herr stattvogt Gamser sampt einem Stattknecht
mit mir ussgesin. Dis min werck und primitias segne Gott zu sinen eren und
unsrer seelen Seligkeit. »®*

Während also nach dem Urteil von Saluz diese erste Predigt gut vorüber-
ging, weiss der Chronist zu erzählen,dass Saluz «starken widerstànd» ge-
funden habe. Die Wahrheit liegt wohl auch hier etwa in der Mitte. Saluz

war mit seinen Predigten in paritätischen Gemeinden an anderes gewohnt
und empfand das Verhalten der Haldensteiner fast als entgegenkommend.
Darum liess denn Saluz in der Folgezeit Haldenstein nicht mehr aus dem

Auge, und an einem Sonntag des Jahres 1615, als etwa die Hälfte der Ge-

meinde protestantisch gesinnt war, hielt er wieder eine Predigt in der
Kirche®®. Die Haldensteiner wussten angeblich nichts davon, wollten in die
Messe und wurden dabei durch die Anwesenheit von Saluz überrascht. An-
horn schildert das folgendermassen: «Um das jar Christi 1615 hatt herr
Thomas von Schowenstein, ritter und beder rächten doctor, fryherr zu Hai-
denstein, den Georgen Saluz, pfarrer zu Chur, gen Haldenstein berufft und

zu der kirchen lassen leuten. Und als die pauern vermeint, es wärde ein

mässpriester das ampt versächen, ist diser pfarrer auffgestanden zu predi-
gen.»

Nach der Predigt mussteü sich nach den Angaben des Chronisten alle

Untertanen zur reformierten Religion bekennen.®'' Somit war Haldenstein
seit 1616 protestantisch und blieb es trotz einiger Rekatholisierungstendenzen
zur Zeit der Österreicher-Einfälle weiterhin.

Verhältnismässig lang blieb Maladers ob Chur dem katholischen Glau-
ben zugetan. Noch 1599 war Maladers, als letzte Schanfigger Gemeinde,
katholisch.®® Dann traten einige in der Gemeinde auf, die der reformier-
ten Konfession anhingen. Aber es war eine verschwindende Minderheit,
die dann erst erstarkte, als die Österreicher bei ihrem Einfall in Bünden im

Mai 1622 neben den andern (reformierten) Schanfigger Gemeinden auch
die (katholische) Gemeinde Maladers einäscherten und acht Frauen und

Kinder daselbst töteten.®® Dass die Österreicher auch die (katholische) Ma-
laderser Kirche niederbrannten, muss den Hass der Bevölkerung wachge-
rufen haben, so dass verschiedene Maladerser nur noch darauf warteten,
möglichst bald zum neuen Glauben überzutreten. Das geschah im Jahre
1635, als auch wieder Georg Saluz die erste protestantische Predigt in dieser

Gemeinde hielt.®? «Auf St. Stephans tag hat hr. Georg Saluz die erste pre-
dig zu Maladers than und communiciert», das heisst das Abendmahl aus-

Kirchenbuch Bd. 2, S. 7.
Salis, Chronik Al/1, S. 265.

2® Anhorn, Palingenesie, F. 81.
Salis, Chronik AI/1, S. 266.

2® Truog, Pfarrer, S. 125.
2® Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 554 Anmerkung.
" Kirchenbuch Bd. 3, S. 100.

68



geteilt. Saluz passte dabei gut auf und stellte fest, dass ein gewisser Lienhard
Joos und ein Hans Hitz dem Gottesdienst fernblieben. «Hernach», so fährt
Andres Lorez fort, «den 31. jenner ao. 1636 hab ich Andreas Lorez die ander
(d. h. zweite) evangelische predig daselb ghalten und fürohin etlich mal.»
Truog^® bezeichnet darum Lorez geradezu als den ersten Pfarrer von Ma-
laders, wobei also nicht zu übersehen ist, dass Lorez Maladers von Chur aus
betreute und nicht etwa in Maladers ansässig war. Später hatte Maladers
zeitweise einen eigenen Pfarrer oder aber mit Castiel oder andern Gemeinden
gemeinsam. Auch von Chur aus erfolgte in Zukunft sehr oft die kirchliche
Betreuung der reformierten Maladerser.

Eine besondere Aufmerksamkeit schenkte der Churer Autistes Saluz der
Gemeinde Churwalden. Churwalden, Malix, Parpan und Tschiertschen
bildeten lange Zeit als Hochgericht Churwalden eine Pfarrei, wobei in Chur-
walden die Talkirche stand. Dann aber, als sich die Reformation durch-
setzte, nahmen Malix, Parpan und Tschiertschen den neuen Glauben an
und führten in ihren Dorfkirchen reformierte Gottesdienste durch. Diese
Gemeinden hatten bisweilen alle ihre eigenen Pfarrer, dann wieder einen ge-
meinsam.

Die Hauptbeförderer und Hauptinitianten der reformierten Bewegung
in Churwalden waren nun aber nicht die Pfarrer aus den Nachbargemein-
den, das heisst aus dem Hochgericht. Das war vielmehr auch hier wieder
Pfarrer Saluz von Chur.^

Seit 1614 amtete in Churwalden als Administrator und als Priester, der
vom Abt von Roggenburg abhängig war, Carl Benz, «ein eifriger, von den
Katholiken hochgeschätzter Mann».'® Weniger aber schätzten ihn schein-
bar die Protestanten und Protestantenfreunde. Der regierende Landammann,
der den Reformierten günstig gesinnt war, liess auf den 17. Oktober 1616
die ganze Landschaft zusammenkommen. Er betonte dabei, dass die Kirche
von Churwalden eine Klosterkirche sei und schon darum der ganzen Land-
Schaft, also auch Malix, Parpan und Tschiertschen gehöre.

Fetz stützt sich in seinen Schilderungen über die Vorgänge in Churwal-
den auf Lehmann.® Der seinerseits geht auf Rudolf von Salis zurück (Hi-
storie des Klosters Churwalden). Darum ist es gut, wenn wir die Vorgänge
in Churwalden bei der Einführung der Reformation noch durch eine andere
Schilderung ergänzen können. Fritz Jecklin, der rührige Sucher und For-
scher, hat ein früher unbekanntes Schreiben des Abtes von Roggenburg an
die Regierung von Innsbruck gefunden. Genau gesagt handelt es sich um
eine Abschrift, die von Kindern von Churwalden auf einem Estrich gefun-
den wurde. In diesem Klageschreiben wird über die am 17. Oktober durch-
geführte Versammlung in Churwalden berichtet. Die anwesenden Vertre-
ter aus den drei umliegenden Dörfern (Malix, Parpan, Tschiertschen) hät-

Truog, Pfarrer, S. 125.
Anhorn, Wiedergeburt, S. 88.
Fetz, Wirren, S. 59 f. Vgl. auch Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. 391 f.

" Lehmann, Kloster Churwalden.

69



ten verlangt, mitzustimmen, «als seye die kirche zue mehrbesagtem Chur-
walden ein solliche kirch, welche demselben gantzen gericht (darunder auch
die ersternandte drey dörffer begriffen) allso gemain und dermassen zue
offnem freyem zuogang stehe, dass sy eben sowoll als die Churwalder be-

fuegt, eine stimm zu geben und einen praedicanten dahin aufzenemmen oder
abzeferttigen. Ja mit sollichen verspottnen, ungepürlichen Vertröstungen bey
ihnen, den drey dörffen, soviel erpracticiert, dass sy uf anfragung, ob namb-
liehen die kirch Churwalden ein gemeine oder ein hauptkirch sey, einhellig-
klich inn ein horn zusammen geblasen unnd es wider ihr selbst aigen bösser

wissen und gewissen sampt unnd sonders mit ja wortten bestettiget haben.
Ungeacht inen sollichs von andern churwaldischen catholischen pfarrs-
genossen (wenig darvon ausgenommen) in continenti mit weitt anderm unnd
mehr bestendigerem wahrhaitsgrundt gleich under äugen widersprochen.
Benebens auch lautter dargethan unnd demonstrirt worden, dass der ober-
nandten drey dörffer ihr jedes (wie wahr unnd am hellem offnem tag) sein

aigne pfarrkirchen und praedicanten habe, dahero man sie die Churwaldter
verhoffentlich bey ihren altten rechten und gerechtigkheitten manntenieren
und darvon nicht tringen und treyben werde. »®®

Wenn auch dieses Schreiben des Abtes von Roggenburg an die Regie-

rung von Innsbruck sicher Übertreibungen enthält, wird der Sachverhalt
doch ungefähr so gewesen sein, wie er hier geschildert ist.®® Und da müssen

wir, wenigstens vom heutigen Standpunkt her, die katholischen Churwald-
ner etwas begreifen, wenn sie den Malixern, Parpanern und Tschiertschnern
gegenüber einwendeten, sie hätten ja ihre eigenen Kirchen, und sie hätten
darum in Churwalden nicht mitzustimmen. Aber eben: Weil das Hoch-
gericht Churwalden eine Einheit bildete, wurden die Nachbargemeinden
auch zur Landsgemeinde geladen, um über das Kirchenwesen von Chur-
walden zu bestimmen. So ergab sich eine protestantische Mehrheit.

Auf die zugunsten der Reformierten durchgeführten Abstimmung hin

musste nun Pater Carl Benz Churwalden verlassen, wobei man freilich, weil
alles überstürzt kam und Benz noch nicht einmal alles verpackt hatte, noch

einen Tag zuwartete.®*
An Stelle von Benz übernahm nun der protestantische Geistliche aus

Chur, Jodocus Gantner, die Betreuung der Churwaldner. Er wohnte in den

kommenden Jahren zum Teil in Churwalden und zum Teil in Chur. Dort
war er ja an der Regulakirche angestellt®®. Es handelt sich um den bekann-
ten Jodocus Gantner, von dem wir schon erwähnten, dass er sich 1622 in

Schwermut das Leben nahm und aus dem Fenster seiner Pfarrwohnung in

Chur stürzte.
Auch hier in Churwalden war Saluz bestimmt die eigentlich treibende

Kraft. Es war denn auch Saluz, der unmittelbar nach der Vertreibung des

Priesters bei der Besetzung der Kirche führend beteiligt war. Als den Re-

32 Jecklin, Reformation Churwalden, S. 3 f.
's Jecklin, Reformation Churwalden, S. 3 f.
3* Fetz, Wirren, S. 61.
35 a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 286.

70



formierten von Churwalden die Kirche durch die Katholiken nicht freiwillig
übergeben wurde, eilte Saluz mit bewaffneter Mannschaft, die sich versteckt
hielt, herbei und nahm die Kirche ein.®® Und dann hielt er auch hier die
erste protestantische Predigt.®'

So sehen wir auch in Churwalden: In allen Gemeinden, wo man einen
mutigen, entschiedenen und doch auch wieder bedachten und überlegten
Pfarrer brauchte, konnte man sich auf Antistes Georg Saluz verlassen. Und
eigentlich ist es fast ein bisschen verwunderlich, dass dieser Saluz, der doch
wahrlich den Katholiken (gerade in den Nachbargemeinden von Chur)
manchen Streich gespielt hatte, bei diesen doch nicht unbeliebt war, wie
Lorez selbst noch bei seiner Abdankung von Saluz beteuerte.®®

Als dann die Österreicher Bünden besetzten und mit ihren Rekatholisie-
rungsversuchen einsetzten, war auch das protestantische Churwalden vor-
läufig wieder verloren. Auch Saluz konnte zunächst nichts mehr für die Pro-
testanten daselbst tun. Das besorgte dann aber im Jahre 1646 der Nachfolger
von Saluz in Chur, Antistes Hartmann Schwarz. Er tat auch - wenn nötig -
in den Fünf Dörfern das Seine. Unterstützt wurde Hartmann Schwarz durch
die reformierten Malixer. Sie führten den Antistes von Chur «mit bewaff-
neter Hand» nach Churwalden und machten «mit gewaltiger Eröfnung der
Kloster-Kirchen den Anfang des ofentlichen (das heisst nicht mehr bloss in
Häusern!) Gottes-Diensts alldorten.» So hielt Hartmann Schwarz nach 26-
jährigem Unterbruch zum ersten Mal wieder in der Kirche von Churwalden
eine reformierte Predigt. Dies wiederholte sich dann an den beiden folgenden
Sonntagen. Dabei wurde freilich jedesmal wieder die Herausgabe der
Schlüssel verweigert. Die Kirchentüre musste gewaltsam, und damit wohl
nicht ganz manierlich, geöffnet werden.®®

Nach der gewaltsamen Kircheneröffnung verliess der Administrator Paul
Häberlin - wie dreissig Jahre zuvor sein Vorgänger Benz - Churwalden, um
mit dem Abt von Roggenburg zu sprechen. Es kam dann schliesslich zu
einer Verlegenheitslösung, indem Katholiken und Protestanten das gleiche
Gotteshaus benutzten."* Das ist sonderbarerweise bis heute in Churwalden
so geblieben. Sererhard schildert diese paritätische Kirche folgendermas-
sen": «Die(s) ist ein überaus grosses Gebäu, ein grosses Neben-Gewölb, wel-
ches allein so gross ist als ein andere grosse Kirch. Wird durch ein schönes
Gitter von dem äussern und noch weit grössern Kirchen-Gewölb abgeson-
dert und dienet dieses allein den Papisten. Das grössere hingegen haben sie
gemeinschaftlich mit den Reformirten und stehen in solchen auch noch drei

Fetz, Wirren, S. 62.
Fetz, Wirren, S. 62.
Lorez, Abdankung Saluz, S. 27. Vgl. auch Fetz (Wirren, S. 163), wo Saluz als

«friedfertig» geschildert ist.
Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 573; Anhorn, Wiedergeburt, S. 234 f.
Sererhard, Einfalte Delineation, III, S. 79 f. Sererhard weiss scheinbar nichts

von den Ereignissen von 1616. Deshalb setzt er für 1616 das Jahr 1646 ein. Er glaubt,
dass die Reformation sich erst damals durchsetzte.

** Sererhard, Einfalte Delineation, III, S. 80.

71



Altäre und viel Götzen Bilder, neben welchen der reformierte Pfarrer predi-
gen muss. Dieser Gottes-Dienst wird alternatim bedienet durch die zwey
Pfarrer von Parpan und Malix.»

9. Saluzens Krafttaten

Man sollte die über Saluz erzählten Krafttaten kritisch betrachten. Aber

nun findet sich zu all den überlieferten Erzählungen kein einziger Kommen-
tar. Und so bleibt einem nichts anderes übrig, als einfach die Geschichten so

zu wiederholen, wie sie überliefert sind, und dabei dem Leser das Abwägen
des Für und Wider zu überlassen. Aber eines zeigt sich doch in all diesen Er-

Zählungen: Saluz war wirklich ein starker Mann, so dass man ihn den «Rhä-
tischen Simson» nannte.* Und nicht nur stark war er, sondern auch un-

erschrocken. Das haben wir aus jener Krafttat ersehen, wo er einem von fünf

Strolchen, die in sein Haus eindrangen, den Arm brach und die übrigen
heftig anfuhr.2

In andern über Saluz erzählten Krafttaten wird uns das Folgende be-

richtet: «Wie diser Herr Salutz stark war im Geist und Gemüth, so war er

auch begäbet mit einer verwunderlichen Leibesstärke, also dass er einen

Mann, der Obst abgelesen, auf einer mehr als 30sprössigen Leiter samt dem

in dem Sack abgelesenen Obst von dem einen Baum zu dem andern Ast vom

Boden gehoben und über den Bach zu Salvatoren in der Pündte transportirt
hat. »®

Ein anderes Mal wieder fiel Saluz wegen seiner Kraft in einem Laden

auf. «Im beyseyn des Laden-Patrons hat er vor den äugen verschiedener

Herren, so es beobachteten, ein gross stück Bley, daran 2 Mann zu lupfen

hatten, und vor der Augen auf dem Laden läge, als sich selbiger umgewandt,
besagtes Bley ab dem Laden unter seinen Mantel genommen, darunter be-

halten bis sich der Kaufmann wieder gewandt, das Bley nicht mehr gesehen,

mit Verwunderung und Ungedult demselben nachgefragt, wer ihme doch

dies schwere stuck bley also geschwind habe nemmen und vertragen können.
So hat er solches mit einer Hand vorgezeigt und wieder an sein ort gelegt.»'

Auch diese Erzählung zeigt uns, dass Saluz Humor hatte. Dieser Humor
half ihm über gar manches hinweg, was sonst in seinem Beruf über ihn kam.

Aber es gibt ja immer verschiedene Arten des Humors. Der Humor von

Saluz war nicht einfach oberflächlich.

1 Sprecher, Donna Ottavia, S. 141.
* Vgl. S. 59.
® Verzeichnis der Geistlichen an der Martinskirche, in BM 1896,8.284. Vgl. dazu

«Chalender Ladin 1950», S. 55, wo mitten im Romanischen Saluz «il starch herr Jörg

a Cuoira» genannt wird und seine Krafttaten auch kurz erwähnt werden. Vgl. zu Sa-

luzens Krafttaten auch «Volkstümliches aus Graubünden», S. 5 f. und 70 f., und Ma-

süger, Leibesübungen in Graubünden, S. 2 und 8.
* Verzeichnis der Geistlichen an der Martinskirche, in BM 1896, S. 284.

72



Echter Humor kommt aus dem Herzen. Und nur echter Humor kann
auch wieder zu Herzen gehen. Was im Humor gemacht, erzwungen und er-
künstelt ist, wirkt immer unnatürlich. Etwas vom natürlichen Saluz'schen
Humor zeigt sich auch in der folgenden Erzählung, die wieder seine Kraft
deutlich machen will. «Im Katzentorkel, wo er (Saluz) viel Wein hatte,
und einige andere Herren mit ihm hinein wollten, den Schlüssel aber zu
Haus gelassen hatten, griff er das Schloss mit zwei Fingern an, sprengte Klo-
ben und Marrenschloss ab, ohne ihm einigen Schaden zu thun.»®

Aus dieseran sich kleinern Krafttat können wir entnehmen, dass Saluz
im Katzentorkel «viel Wein» hatte. - Ich weiss von einer Pfarrwahl. Dabei
standen sich zwei Kandidaten gegenüber. Der eine war Abstinent, der andere
liebte seinen Becher (nicht nur sein Zweierchen!). Und nun war man sich
nicht einig, welchen Pfarrer man wählen wollte. Die einen wünschten den
Abstinenten, da er wisse, «was sich gebührt». Die andern aber wollten lieber
den Nichtabstinenten, der sich «nicht vom Volk abschliesst und manchmal
an einem Festchen mitmacht».

So sieht man auch hier wieder: Allen Menschen recht getan, ist eine
Kunst, die niemand kann Auch ein Pfarrer kann wohl nichts anderes und
nichts besseres tun, als sich selber treu zu sein und sich so zu geben, wie er
ist, ohne alle Verstellung. Gerade unsere Zeit ist manchmal allzu sehr auf
Diplomatie auch im Alltag eingestellt. Und darum wird auch so viel unecht
und unnatürlich, ja ich möchte sagen, unehrlich und erlogen. Vielleicht ge-
hörte gerade das zur Stärke von Saluz, dass er sich gab, wie er war, und dass

er sogar bereit war, Menschen einen Blick in seinen Keller tun zu lassen,
selbst wenn sie feststellen konnten, dass es darin «viel Wein» hatte. Daneben
dürfen wir es ja wohl einem Saluz zutrauen, dass er auch dem Alkohol gegen-
über Mass halten konnte, war er sich doch selber bewusst, class sein Vater
wegen Trinken seinerzeit an der Synode gerügt worden war.®

Wieder echtem Saluz'schen Humor war jene andere Krafttat entsprun-
gen. «Ein ander Mal sah Salutz, wie sich zwei Fuhrleute vergeblich an-
strengten, ein schweres Kaufmannstück auf einen Wagen zu heben! «Lupft
miteinander auf der einen Seite, so wirds wohl gehen !» Der Dekan fasste an.
Aber die beiden brachten den Ballen nur auf die Knie. ,Aber jetzt hinauf!
Ihr habt auch kein Mark in den Knochen !' - ,So lupfts allein, wenn ihr stark
genug seid', maulten die beleidigten Fuhrknechte zurück. Saluz stemmte sei-

nen Fuss unter den Ballen und gab ihm einen so kräftigen Schwung, dass er
über die andere Seite des Wagens hinausrollte.»'

Wenn man diese Episode liest, kann man sich Saluz sehr gut vorstellen,
als hätte man ihn gerade vor sich. Er schaut den Fuhrleuten zu und wartet
eigentlich nur darauf, bis er zeigen kann, wie man das macht, was sie nicht
zustande bringen Nun mag man vielleicht sagen: Er ist eitel, dieser Saluz!

* Verzeichnis der Geistlichen an der Martinskirche, im Churer Wochenblatt 1843,
S. 34 f.

« Vgl. S. 8.
' Gantenbein, Kraftgestalt, S. 57 f. Nach Sprecher (Donna Ottavia, S. 141)

schleuderte Saluz den Rallen «mit der Fusspitze» in die Höhe.

73



Aber damit tut man ihm unrecht. Im Gegenteil, Saluz ist nicht eitel. Sonst

würde er sich nicht immer wieder mit so einfachen Leuten abgeben. Er weiss

etwas davon, dass wir Menschen alle unsere Fehler und Schwächen haben
und dass keiner sich über den andern erheben darf. Schon darum nicht, weil
wir alle in gleicher Weise Gottes Kinder sind. Nein, eitel ist Saluz nicht. Aber
manchmal hat er doch das Bedürfnis, es den Leuten zu sagen, dass ein Pfar-

rer nicht unbedingt ein sentimentaler Schwächling sein muss.
Vielleicht war damals gerade Saluz imstande, auch manche Zeitgenossen,

die das Starke, Tapfere, Mutige liebten, wieder für die Kirche zu gewinnen.
Es ist für eine Kirche wohl gar nicht ein Vorteil, wenn die Pfarrer alle gleich,
gewissermassen uniform sind. Wie einzelne Menschen ihre Art, ihr Wesen,
ihren Charakter haben, so soll es auch mit den Pfarrern sein. So kann es am
ehesten geschehen, dass Gleichgeartete an Gleichgearteten Seelsorge treiben
und dann oft auch gerade diesen Gleichgearteten Verständnis entgegen-
bringen.

Aber nun nochmals zurück zum «starken Herr Jörg»! Sererhard hat er-

zählen gehört: «Als er einmal durch die Molinära auf Zizers wollte, seye ihm
zwischen der Molinära und Trimmis an einem nur um etwas abhaldigen
Ort ein Baur mit einem Ochs begegnet, dem er ein Saagholz vorgespannet
gehabt. Es ware aber dem Ochsen ohnmöglich, mit dem Holz aufwerts fort-
zukommen, wie sich der Mann bemühete, und auf den Ochsen zuschlüge.
Herr Saluz schaute ein wenig zu, erbarmte sich des Ochsen und sagte zu dem

Mann:,Mein lieber Mann. Ich habe allezeit gehört sagen, wenn man einen

Ochsen ausspanne, so zieche er wieder besser.'Der Mann folget sogleich,
wettet den Ochsen aus, entlediget ihn seines Jochs. Worauf Herr Saluz das

Joch, so am Fuhrwerk stehen geblieben, in die Biege seines Arms legte, und
allso allein das Holz bis hinauf in die Ebene zöge. Zu dem Mann sagende:
,Jetz soll er wieder einwetten, er glaube, es soll besser gehen.'»®

Aber der Mann, der solche Stücklein vollbrachte, war nicht nur stark,
sondern er war auch ein Original. In unserer Zeit sterben die Originale im-

mer mehr aus. Man muss sich anpassen, und man gibt damit manchmal auch

etwas von seiner Eigenart, von seinem Charakter, von seinem Wesen auf. Es

ist eigentlich schade, dass unsere Zeit die Originale oft nicht mehr recht er-

trägt. Originale sind wohl sonderbar und können damit abstossen. Aber

Originale sind immer zugleich auch ehrlich. Und gerade das ist schön. Es ist

schön, wenn man bei Menschen, mit denen man zu tun hat, weiss: Sie geben

sich, wie sie sind!
Es ist an sich begreiflich, dass der originelle, humorvolle und starke Saluz

auch in Bündner Romanen vorkommt, so zum Beispiel in Sprechers «Donna
Ottavia» und «Familie de Sass». Was in solchen Romanen steht, ist zwar
mit noch mehr Vorsicht aufzunehmen als das, was sonst an Krafttaten über

Saluz berichtet wird. Wir wollen, kurz anführen, was Sprecher diesbezüglich
über Saluz schreibt.

Bekannt geworden durch Sprecher ist vor allem, dass Saluz einmal einen

gewissen Caspar Gumper in den Brunnen vor der Martinskirche warf. Das

® Sererhard, Einfalte Delineation, III, S. 90.

74



hatte sein Vorspiel. Einige jüngere Männer waren im Restaurant Raben zu-
sammen gekommen, wo sie heimlicherweise spielten, was freilich vom Rat
verboten worden war.® Aber da verschiedene Türen in die «Spielhölle» hin-
einführten, kam nichts aus. Einer der jungen Männer erzählte nun in dieser
Wirtschaft, dass er gewünscht habe, sich mit seiner Cousine zu verheiraten.
Der grössere Teil des Rates sei damit einverstanden gewesen «in Ansehung
der Rarität des Weibervolkes und damit unsere Stadt sich wieder bevölkern
möcht.» Aber dann sei nachher Saluz, der dem Ehegericht mitangehöre,
gegen ihn aufgetreten und habe den Ratsherren «die Hölle heiss gemacht».
Nun sei es wegen Saluz nichts mit dieser Cousine, die freilich nicht schön,
aber reich sei.

Einer der Anwesenden suchte den vom Gericht Abgewiesenen zu trösten
und betonte, es sei doch besser, wenn er dem Gericht folge, statt dass er es

mache wie Caspar Gumper, der aus gleichem Grund in Chur auch abgewie-
sen worden sei, aber sich dann einfach in Vaz habe trauen lassen. Nun aber
sei die Churer Behörde nicht einverstanden, und diese Ehe gelte nicht als

rechtmässig.
Casper Gumper, der in der Wirtschaft das ganze Gespräch mitanhörte,

äusserte sich nun sofort gegen den Bürgermeister und Saluz, an denen er
sich noch rächen werde. Da aber wurde ihm entgegengehalten : « Den Anti-
stes greift keiner an, dessen Knochen nicht eherne sind. Der bricht dir Arm
und Bein nur mit Anfassen.» - «Wollt es doch probieren», prahlte Casper,
dessen gewaltige Schultern und Fäuste zwar ungewöhnliche Körperkraft
verriethen. «Hab im Sommer den Pfarrstier in unserer Alp in Arosen an
den Hörnern gefasst und zu Boden geworfen; werde wohl auch mit einem
Pfarrer fertig werden. »

Nun, wie dann dieser Casper Gumper mit Saluz Abrechnung halten
wollte, berichtet Sprecher an anderer Stelle.1° Gumper wollte Saluz auf sei-

nem Gang zum Werktagsgottesdienst zur Rede stellen und zum Kampf her-
ausfordern. Er kam dabei zu spät, traf aber Saluz am gleichen Tag doch
vor der Martinskirche. Sprecher schreibt: «Da er ihm aber des nämlichen
Tages neben dem Brunnen an der St. Martinskirche begegnete, stellte er sich
ihm in den Weg und überschüttete den Geistlichen mit Schmähworten. Saluz
liess den Wüthenden eine Weile reden, während er ihn ruhig anblickte.
Dann sprach er: ,So ihr etwas wider mich und das Consistorialgericht zu
klagen habt, wisset ihr, wo ihr es anbringen müsset. Gebet nunmehr Raum!'
Aber Gumper machte dem Vorbeischreitenden nicht Platz. Vielmehr fasste
er Saluz an der Brust und schüttelte ihn. Da ging dem alten Herrn die Ge-
duld aus. Mit einem Ruck sich losreissend, fasste er Gumper am Gürtel, hob
ihn empor und tunkte ihn unter dem schallenden Gelächter der Umstehen-
den in den Brunnen. Als der Genässte, ausser sich vor Zorn, dem lächelnd
sich Entfernenden nacheilen wollte, geriet er einigen handfesten Bürgern in
die Fäuste, welche ihn übel zurichteten. Zum bösen Traktement gesellte sich
noch die Strafe des Stadtvogteigerichts. »

®

Sprecher, Familie de Sass, S. 307 f.
Sprecher, Familie de Sass, S. 360 f. Diese Episode ist auch erwähnt bei Tina

Truog, Familiennotizen, S. 52.

75



Ausführlich berichtet Sprecher auch, wie sich in einer Nacht einige
Strolche zu einem Einbruch vorbereiteten.** Saluz weilte gerade bei Pest-

kranken in diesem Haus. Er konnte aber schon den ersten, der eine Leiter
heraufkletterte und durch ein Guckfensterchen das eigentliche Fenster öff-

nete, in Empfang nehmen. Und er tat es auch hier entschieden. «In dem

Augenblick aber, wo er einstieg, schloss sich eine gewaltige Faust urplötzlich
um seinen Hals, mit so festem Schluss und Druck, dass kein Laut aus seinem

Mund drang und er niederstürzte - ein Leichnam.» Dann aber stieg der

zweite die Leiter herauf. Auf diesen zweiten stürzte sich der mit Saluz im

Zimmer wartende Planta. «Diesen nahm Planfa mit einem weniger töt-

liehen Griff in Empfang, der aber immerhin kräftig genug war, ihn am

Schreien zu verhindern. Dann wurde ihm ein Tuch in den offenstehenden
Mund geschoben und Arme und Füsse gefesselt.» Dann kam schliesslich der

dritte. Wie der am Fenster war, merkte er: Im Zimmer weilten noch andere

Männer als seine beiden Freunde. Er wollte sich darum rasch wieder die Lei-

ter hinunterlassen. Aber in dem Moment riss ihn Saluz mit einem «unwider-
stehlichen Ruck» von der Leiter hinein in die Stube. Es gab einen heftigen

Kampf, aber schliesslich wurde auch dieser dritte Bandit gefesselt. Da der

vierte, der noch unten war, etwas davon merkte, dass in der Stube droben

nicht alles in Ordnung ging, stieg er nur behutsam einige Sprossen empor,
Das aber beachtete Saluz. Und was machte er mit diesem vierten Eindring-
ling? Er hob die Leiter hoch. Der Überraschte stürzte von derselben hin-

unter auf die Strasse, erhob sich aber rasch wieder und wollte, ohne auf seine

Kameraden weiter zu achten, entfliehen.
Auf diesen misslungenen Einbruch hin liess Saluz die Wache am Korn-

platz alarmieren. Die Wächter kamen, um die Gefangenen und den Toten

abzuholen. «Der da (sprach Saluz, auf den Toten hinweisend) bedarf des

Strickes unserer Justitia nimmer. Mein Griff ist ein Kleines zu nachdrück-
lieh gewesen. Basta! Er hat seinen Lohn. Diesen Beiden da löset die Fesseln

an den Beinen. Sehet euch aber wohl vor, dass sie nicht entrinnen. » Wie nun

diese Angelegenheit erledigt war, ging Saluz mit den Wächtern hinunter,

um noch den vierten, der nicht weit geflohen war, anzusehen. Saluz stellte

dabei fest: «Ein Arm und ein Bein sind gebrochen und am Hinterkopf ist

eine tiefe Wunde.» Darum wurde dieser vierte Einbrecher ins Rathaus zu

den andern befördert. Dort wollte dann Saluz nachher nach ihnen sehen.

Sie wurden schliesslich gerädert, das heisst hingerichtet.
Wenn man solche Geschichten von Sprecher über Saluz liest, wird man

das Gefühl nicht los, dass dieser Saluz nicht übertrieben viel Gefühl und

Menschenliebe hatte. Konnte er doch einen jungen Mann in den Brunnen
werfen und einen Eindringling gleich erwürgen Aber nun dürfen wir nicht

vergessen, dass diese Episoden eben in einem Roman stehen. Darum können

sie nicht Anspruch auf Gültigkeit erheben, wenn auch unbestritten Spre-

eher tief eingedrungen ist in den Charakter und das Wesen von Saluz. So

kann Sprecher über Saluz folgende treffende Charakterisierung geben:

Sprecher, Familie de Sass, S. 250 f.

76



«Saluz besass manche Fehler, welche ihm häufig Feindschaften zuzogen:
Ein sehr ausgesprochenes Selbstgefühl, Neigung zu Gewaltthätigkeiten und
einen Hang, empfangene Beleidigungen lange nachzutragen. Daneben aber
glänzte er durch Charakterzüge, welche jene Schwächen leicht vergessen
Hessen: Eine aufrichtige Vaterlandsliebe, rücksichtslosen Freimut und Offen-
heit, eine hingebende Aufopferung für leidende Mitmenschen. Als die Pest
in Chur ausgebrochen war, als ihre Verheerungen von Tag zu Tag in er-
schreckender Weise anwuchsen, sah man ihn nicht bloss als Seelsorger, son-
dern auch als Arzt von Gasse zu Gasse, oft von Haus zu Haus gehen, hier
Arznei, dort Wegzehrung und Trost für die letzte Stunde spenden. Ja, der
wackere Mann, dessen ganzer Gehalt, den Ertrag mehrerer kleiner Pfrund-
güter inbegriffen, wenig mehr als dreihundert Gulden betrug, reichte den
Armen, welche die Anschaffung der meist sehr teuern Arzneien nicht zu er-
schwingen vermochten, solche umsonst.»^

io. Saluz und seine Kollegen in Chur

aJ drcdrazj Z,or«£

Am längsten amtete Saluz zusammen mit Andreas Lorez. Derselbe wirkte
von 1623 bis zu seinem Todesjahr 1670 in Chur an der Regulakirched Sein
höheres Studium machte er zum Teil in Zürich. Dort war eine Theologen-
schule, wo immer viele Bündner studierten. 1699 wurde dann in Chur das

Collegium philosophicum geschaffen. Das half von da an den angehenden
Pfarrern und andern Akademikern den Weg ins Leben vorbereiten. ImJahre
1615 studierten an der Schule in Zürich von 41 Hörern 13 Bündner-, wahr-
lieh eine hohe Zahl. Unter diesen Bündner Studenten in Zürich finden wir
im Jahre 1615 auch «Lorettus Andreas, Guriensis».® Im Jahre 1618 trat
dann Lorez in die Synode ein.* Dann entschwindet er uns bis 1622. Darauf
wurde er nach Davos und 1623 nach Chur an die Regulakirche gewählt.
Lorez wurde wohl gerade nach Chur berufen, weil er Churer Bürger war.
Wir haben es schon erwähnt, dass noch nie ein Pfarrer so lange in Chur blieb
wie Pfarrer Lorez, brachte er es doch im ganzen auf volle 47 Jahre!

Während Lorez also von 1618 bis 1622 wohl irgendwo stellvertretungs-
weise aushalf, was bei den damaligen ungeordneten Verhältnissen nicht sei-
ten vorkam, amtete er also 1622 einige Monate in Davos, um anschliessend
in Chur seinen Dienst anzutreten. Von Chur aus betreute er zum Teil auch

Sprecher, Familie de Sass, S. 239 f.
* Die Angabe in Valèr, Geistliche der Martinskirche, S. 79 (Todesjahr 1677), ist

falsch.
* Jecklin, Bündner Studenten in Zürich, S. 2.
®

Jecklin, Bündner Studenten in Zürich, S. 9; Bonorand, Bündner Studierende,
S. 117.

* Truog, Bündner Prädikanten, S. 16; Synodalmatrikel, S. 136.

77



gewisse Nachbargemeinden, so - wie die Kirchenbücher zeigen - Halden-
stein und 1639 bis 1643 Maladers, 1639 bis 1640 auch Gastiel. 1644 bis 1654

musste er oft auch in Igis und Untervaz aushelfen.®
Lorez verheiratete sich 1624 mit Eva Schwarz® und war über sie durch

Franzischg Schwarz mit Pfarrer Saluz verwandt, so dass Lorez seinen Amts-

kollegen an der Martinskirche als «schwocher» bezeichnete.' Die Gattin des

Franzischg Schwarz, Catharina Schwarz-Saluz, die Tochter von Pfarrer

Saluz, war denn auch schon beim ersten Kind der Pfarrfamilie Lorez Patin.'
Bei einem später geborenen Kind stand Franzischg Schwarz selber Pate.'

Aber .auch der dritte Pfarrer von Chur, Hartmann Schwarz, der zunächst

an der Schule als Magister tätig war, hatte als erste Frau eine Tochter von

Pfarrer Saluz geheiratet. So waren die drei gleichzeitig in Chur wirkenden
Pfarrer alle miteinander verwandt. Es scheint, dass sich hier die verwandt-
schaftlichen Bande günstig auswirkten. Das ist ja sonst leider nicht immer
der Fall. Aber gerade Saluz mit seiner toleranten Haltung wird wesentlich
dazu beigetragen haben, dass es zu einem schönen kollegialen Verhältnis
kam, während Pfarrer Lorez scheinbar eine weniger profilierte Persönlich-
keit war.

Lorez erwähnt seine Eheschliessung mit Eva Schwarz im Kirchenbuch
mit den kurzen Worten: «Hat herr Jörg Saluz mich, pastorem Andres Lo-

retz, und die Eva Schwarz, in St. Martinskirchen zusammen geben.»'®
Wenn es auch nicht unsere Aufgabe ist, auf die Familie von Pfarrer Lo-

rez ausführlich einzugehen, sei doch erwähnt, dass von Lorezens Kindern die

folgenden in den Kirchenbüchern aufzufinden sind: Andres (1625)", Bar-

bara (1626)'®, Anna (1629)'®, Anna (1630)''', Eva (1631)'®, Adelheid(1641)",
Christian (1643)", Maria (1645)'®, Johann (1647)'®. Die beiden Mädchen

Anna (geboren 1629) und Maria starben den Eltern als ganz klein wieder

weg®®, so dass ein 1630 geborenes Mädchen wieder Anna getauft wurde. Bein:

Tod des Töchterchens Eva trug Lorez die Worte ins Taufbuch ein: «Ist

mein schönes Evali, so von 2 jähren und 3 monaten und 8 tag gsein, von

gälem wysem härlin. entschlaffen. »®'

® Truog, Pfarrer, S. 56.
® Kirchenbuch Bd. 3, S. 11 (1624). Eva Lorez-Schwarz starb 1661.
' Vgl. S. 92.
® Kirchenbuch Bd. 3, S. 18.
® Kirchenbuch Bd. 3, S. 39.

Kirchenbuch Bd. 3, S. 11.
Kirchenbuch Bd. 3, S. 18.

" Kirchenbuch Bd. 3, S. 25.
1® Kirchenbuch Bd. 3, S. 39." Kirchenbuch Bd. 3, S. 50." Kirchenbuch Bd. 3, S. 58.
1® Kirchenbuch Bd. 2, S. 51.
" Kirchenbuch Bd. 2, S. 53.
1® Kirchenbuch Bd. 2, S. 61.
" Kirchenbuch Bd. 3, S. 141.

Kirchenbuch Bd. 3, S. 40; Kirchenbuch Bd. 2, S. 61.
Kirchenbuch Bd. 3, S. 83.

78



Lorez trat in der Kirchgemeinde Chur nicht sehr in den Vordergrund.
Das liegt darin, dass der Antistes gewissermassen als erster Pfarrer galt, der
jeweils vor allem mit dem Rat, also mit den Behörden, zu verkehren hatte.
Auch die Einträge in den Kirchenbüchern zeigen : Antistes Saluz hatte etwa
zwei- bis dreimal mehr Taufen, Trauungen und Abdankungen zu besorgen
als Pfarrer Lorez.^ Auch wohnten die einflussreichen Churer Familien fast
alle im Sprengel von Antistes Saluz. Saluz standen also die Amtshandlungen
für führende Churer Persönlichkeiten zu. Aber wenn auch Pfarrer Lorez sei-

nen Dienst gewissermassen im zweiten Glied tat, bekommt man doch das Ge-
fühl, dass sich Pfarrer Lorez ganz und ungeteilt seiner Aufgabe hingab. Zur
Zeit der Pest lebte seine Familie zum Teil im Lürlibad, während er bei sei-

ner Schwägerin Dorothea, die von der Pest heimgesucht worden war, im
Pfarrhaus verblieb. Diese Schwägerin konnte sich dann wieder erholen.
Pfarrer Lorez musste selber also nicht mehr abgeschieden leben, sondern er
durfte wieder predigen. In der Zeit aber, da er mit der pestkranken Schwä-
gerin zusammen gelebt hatte, war er vom Predigtamt dispensiert gewesen.
Lorez schreibt selber darüber®*: «Wyter ist zemerckhen, das den 27. augu-
sten mein schwiger Dorathe vom pest angriffen worden und ich allda im
pfrundthus zu St. Regula by iro verbliben, mir eingebotten, und derohalben
weder tauffen noch predig halten noch andere kilchen Sachen verrichten
können. Gott well in gnaden mich ansechen, und mich nit in seinem zorn
hinwegnemmen. Nun mich der gnedig Gott allhier im pfrundhus, wie auch
mein wyb und kind im Lürlebad, frisch und gesundt erhalten, und der schwi-
ger wieder aufgeholffen, so hat man mich uf St. Gallen tag den 16. Oktober
wider predigen und andere kilchensachen auch zu St. Martin verrichten
lassen. Gott wolle ein gutten bstandt darzu verliehen, amen.»

Diese Notizen zeugen davon, dass Lorez ein gutes Herz hatte, wenn er
bei seiner Schwägerin, die erkrankt war, im Pfarrhaus blieb, während seine
Familie ins Lürlibad zog. Bisweilen freilich scheint er auch bei den Seinen
droben im Lürlibad gewohnt zu haben.^ Man wird das Gefühl nicht ganz
los, dass sich Saluz in der Pestzeit eher mutiger zeigte als Lorez, dem es

scheinbar ein bisschen gelegen kam, dass er nicht mehr unter die Leute
konnte, weil er mit seiner pestkranken Schwägerin zusammen leben musste.
Auch seine Worte, die wir oben zitiert haben, zeigen, dass Lorez ein eher
furchtsamer, weicher Mann war. Das werden wir aus seiner Abdankungsrede
für Pfarrer Saluz noch deutlicher sehen.

Wir sprachen vorhin von acht Kindern von Pfarrer Lorez und möchten
auf eines, das 1631 geboren wurde, noch besonders eingehen. Dieses Kind
(Eva) wurde am 30. November morgens zwischen fünf und sechs Uhr gebo-
ren, und zwar im Zeichen des Krebses. Lorez erwähnt dies wohl darum aus-
drücklich, weil er selber von der Astrologie nicht frei war. «Den 30. novem-
bris ist mir ein tochter geboren durch Gottes gnad, von meinem lieben ehe-
gemahl Eva Schwartz. War St. Andrea im zeichen krebs am morgen zwy-

" Kirchenbuch Bd. 3, S. 80 und andere Zusammenstellungen.
® Kirchenbuch Bd. 3, S. 56 (Jahr 1631)." Kirchenbuch Bd. 3, S. 38.

79



sehen 5 und 6 uhr, des nammens hat herr gvatter herr Georg allhie zu St. Re-

gula um i uhr ein tauff aufgelegt.»®"
Dieses Mädchen wurde ausnahmsweise nicht in der Martinskirche,

sondern in der Regulakirche getauft. Dies geschah darum, weil zur Zeil

der Pest alles getan wurde, um schon kleine Kinder nicht der Ansteckung
auszusetzen. So kam Pfarrer Saluz zur Regulakirche herunter, statt das

Kind nach St. Martin hinaufzutragen. Diese Taufe fand also, wie Pfarrei
Lorez ausdrücklich betonte, im Zeichen des Krebses statt. Wir haben aber

Pfarrer Lorez keine Vorwürfe zu machen, weil er erwähnt, sein Töchterchen
Eva sei im Krebszeichen geboren. Noch in unserm sogenannten aufgeklärten
20. Jahrhundert sind es ja nicht wenige, die sich astrologisch beraten lassen.

Auch für Barbara und die beiden Anna, von denen die erste ja wieder starb,

gibt Lorez die Tierzeichen an.®"

Weil also auch viele Pfarrer in frühern Jahrhunderten vom Aberglauben
nicht unberührt blieben, nahmen die evangelischen Räte 1655 Stellung ge-

gen Hexerei und Zauberei und schrieben diesen misslichen Zustand der Tat-

sache zu, dass die Jugend «mitem catechisieren schlecht unterrichtet»
werde." Auch die Räte mussten also feststellen, dass aus dem Katechismus-
Unterricht nicht die gewünschte Frucht aufgegangen war.

Pfarrer Lorez war also vom Aberglauben nicht ganz frei. Zu jener Zeit

aber hatten sich überhaupt nur verhältnismässig wenige vom Aberglauben
ganz gelöst. So stand Lorez mit seinen astrologischen Interessen im Kreis vor.

Gleichgesinnten drin.®® Und Gleichgesinnte hatte er scheinbar auch sonst.

Die Durchsicht der Ratsprotokolle unserer Stadt macht deutlich, dass der

Rat an Pfarrer Lorez nicht viel zu rügen hatte.
Nur hie und da einmal trat Pfarrer Lorez mit irgendeinem Wunsch vor

die Behörde. Es waren Begehren, die uns sein gütiges Herz zeigen. So ver-

langte er 1657, dass in der «pfrundwysen» für den Storch eine Unterkunfts-
möglichkeit geschaffen werde, damit der Storch erhalten werden könne.'*

Ein anderes Mal, im Jahre 1644, wünschte Pfarrer Lorez, es möchte im

«winkhel des höfflis» ein Plätzchen für die Stieftochter eingerichtet werden,

damit sie dort für sich sein könne.®" Das wurde aber abgeschlagen, «in an-

sechung des gmeinen wahns, das es ein beinhaus solle gewesen sein. » Diese

Vermutung, dass in frühern Zeiten ein Beinhaus im Pfrundgarten gewesen

war, trifft sicher das Wahre. Wir haben ja gehört: Bei der Regulakirche war

einst ein Friedhof. So müssen wir denn den Rat begreifen, wenn er auf das

Volk Rücksicht nahm und nicht an der Stelle bauliche Veränderungen vor-

nehmen wollte, wo einst das Beinhaus gestanden hatte.
Auch in diesen beiden Beispielen lernen wir Lorez als einen etwas eigenen,

aber sehr wohldenkenden Pfarrer kennen. Er dachte an die Störche. Er

dachte auch an die Stieftochter, woraus wir übrigens entnehmen, dass Pfar-

** Kirchenbuch Bd. 3, S. 58.
Kirchenbuch Bd. 3, S. 25, 39 und 50.
Sittenmandat Januar 1654, S. 415 (Staatsarchiv Chur).

2® Vgl. Haffter, Jenatsch, S. 259.
Ratsprotokoll Bd. 7, S. 61.
Ratsprotokoll Bd. 5, S. 255.

80



rer Lorez, wie wir es auch bei Pfarrer Hartmann Schwarz sehen werden,
zweimal verheiratet war.

Pfarrer Lorez war nicht reich. Er zeigte sich in seiner Gutmütigkeit im-
mer wieder grosszügig und nahm nicht nur die Schwägerin, sondern wohl
auch sonst oft Menschen bei sich auf. Der Rat gewährte Pfarrer Lorez darum
im Jahre 1650 eine besondere Unterstützung. «Item hernach von den her-
ren. ist verordnet worden, dass dem h. Andreas, pfarrherr zu St. Regula,
in ansechung seiner notturfft und schweren haushaltung auff sein bitlich er-
suchen von dem seckhelmeister» mit einem Beitrag solle geholfen werden.®'-

Pfarrer Lorez übte sein Amt sicher recht aus. Daneben aber war er als
stiller Mann auch etwas unprofiliert und allzu sanftmütig. Deshalb wurde
nach dem Tod von Saluz (1645) nicht Pfarrer Lorez, sondern Pfarrer
Schwarz, an die Martinskirche berufen. Diesen Pfarrer Schwarz wollte man
eigentlich auch nicht. Der Rat wünschte, Pfarrer Stefan Gabriel von Ilanz
nach Chur zu bringen. Er überging also auch den Pfarrer der Regulakirche,
der sonst sehr oft beim Tod des Antistes an die Martinskirche nachrücken
durfte.

Nach dem Tod von Pfarrer Hartmann Schwarz im Jahre 1662 wurde
die Frage, ob man Pfarrer Lorez nach St. Martin berufen wolle, wohl auf-
geworfen, aber abschlägig beantwortet. Dies in dem Sinn, «das man den
h. Andreas Lorez by seiner pfarr zu St. Regula wolle ruwen lassen».®® Wir
kennen ja jenes Spottwort, wie da zwei Knaben miteinander über ihre Väter
reden, und wie der eine erzählt, dass sein Vater Pfarrer sei. Da soll der
andere gefragt haben: «Und was tut denn dein Vater an den sechs Wochen-
tagen?» So ungefähr klingt der Entscheid des Ghurer Rates in bezug auf
Pfarrer Lorez, den man an der Regulakirche «ruwen» lassen wollte. Freilich,
Lorez war damals schon alt, über sechzigjährig. Eine Versetzung an die
grosse Martinskirche wäre also wahrlich nicht tunlich gewesen, vor allem
eben auch nicht, weil Lorez zu weich war.

Etwas von dieser Weichheit von Pfarrer Lorez zeigte sich auch in jener
Kirchenbuchnotiz : « Ist mein brüderle Christian Loretz in Gott entschlafen,
hat herr Jörg die lichpredig ghalten.»®® Dieser Tod des Bruders Christian
fiel ins Jahr 1632. Lorez war da also über dreissigjährig und sein Bruder
konnte auch nicht mehr ganz klein sein. ImJahre 1661 starb ihm dann auch
die Lebensgefährtin, während er selber 1670 von dieser Erde Abschied
nahm.®''

Die ganze weiche Gefühlsseligkeit von Pfarrer Lorez aber wird nun am
allermeisten deutlich in der Abdankungsrede für Pfarrer Saluz im Jahre 1645.
In dieser Abdankung stehen Sätze, die unsere Zeit (zu recht) nicht mehr ohne
weiteres erträgt. «Mehr solt ich von seinem tod und leben reden. Aber ich
kan nit. Das hertz ist zevoll, die äugen fliessend von tränen, und warumb
nit, weilen ich nebend ihme in die 23 jähr in guter einigkheit den kirchen-

" Ratsprotokoll Bd. 6, S. 43.
Ratsprotokoll Bd. 8, S. 195.

® Kirchenbuch Bd. 3, S. 61.
" Kirchenbuch Bd. 6, S. 50; Truog, Pfarrer, S. 39.

81



dienst versehen, mich auch öffentlich seinen getrewen mitgespan gewest ze-

seyn bis in tod bekennt hat. Und wann ich gleich reden möchte, ist dock

mein verstand zegring, die zung zu schwär, solches auszeführen. Ihme be-

weisend wir nun die letste ehr, billich mit so schönem grossem gleyt, von

frömbden und heimmschen weib- und mannspersohnen, jungen und alten,

mit trauren und leid, mit nassen äugen, mit heissen trähen, welche mengk-
liehen über die backen herab fliessend.»®®

£J Hartaaro iSWiwazx

Von ganz anderer Art als Pfarrer Lorez, der sich wohl, wenn er später

gelebt hätte, zu den Pietisten gezählt hätte, war Pfarrer Hartmann Schwan

von Parpan. Er war vor seiner Wahl an die Martinskirche (1645) längere
Zeit Rektor der Churer Schulen. Wir haben es schon angeführt, dass die

Churer Schule, vor allem das Gymnasium, nicht immer in Blüte stand. So

konnte zu Zeiten nicht einmal ein Rektor angestellt werden. Truog®® glaubte,
Magister Schwarz sei von 1617 bis 1645 in Chur als Rektor tätig gewesen. Er

wurde dann aber darauf aufmerksam, dass dem nicht so war. Daher führte

er. in seinen Berichtigungen®' Schwarz noch für die Jahre 1634 bis 1642 als

Rektor der Churer Schule auf. Wo war Schwarz vorher? Auf diese Frage

bekommen wir in den üblichen Zusammenstellungen, auch bei Truog, keine

Antwort. Wahrscheinlich betreute Schwarz von 1617 bis zu den Österreich!
sehen Einfällen (1621/22), wo er zum Teil als Feldprediger und Kämpfer be-

teiligt war, vor allem die Nachbargemeinden von Chur, besonders Malix,
Churwalden und Parpan. Zudem arbeitete er zusammen mit dem zeitweise

in Churwalden wohnenden Jodocus Gantner an der Regulakirche Chur.®

Er hätte damit bereits etwas die Funktionen des spätem Freipredigers von

Chur gehabt. Von 1623-1626 war Schwarz als. Pfarrer in Gais tätig. Im

Verzeichnis der Geistlichen von Gais steht der Eintrag: «M. Hartmann
Schwarz von Parpan, später Antistes in Chur, erwählt den 1. Januar 1623 ».

1626 wurde Schwarz in Gais durch Bartholomäus Anhorn von Maienfeld

abgelöst.
Hartmann Schwarz kam nach diesem Wirken in Gais nach Malix (ein-

geschlossen Churwalden und Parpan). Dafür spricht zum Beispiel die Stellt

in einem Churer Kirchenbuch vom Jahre 1632^®: «Herr decanus Hart-

mannus Schwartz, minister Malixiensis et Parpanensis». 1637 unterzeich-

nete Hartmann Schwarz ein Gedicht, das er beim Tod von Oberst Guler

geschaffen hatte: «M. (Magister) Hartmann Schwarzius, ecclesiae Christi

apud Corvantios pastor» (Magister Hartmann Schwarz, Pfarrer der christ-

liehen Kirche bei den Churwaldnern). Auch in einem Briefan Saluz aus dem

s® Lorez, Abdankungsrede Saluz, S. 29.
Truog, Pfarrer, S. 40.
Truog, Pfarrer, S. 271.
Vgl. Valèr, Geistliche an der Martinskirche, S. 77.

3® Verzeichnis der Tit. Geistlichen, welche seit der Reformation in Gais Pfarrer ge-

wesen sind.
Kirchenbuch Bd. 3, S. 66.

82



Jahre 1638 unterzeichnet sich Schwarz: «Hartmannus Schwarz ecclesiae
Corvantium minister» (Geistlicher der Kirche der Churwaldner)**. Hier
und in andern Stellen ist Ghurwalden als Hochgericht gemeint, zu dem eben
auch Malix gehörte, wo Schwarz wohnte. „

Weiter erwähnt ein «Verzeichnis der Pfarrer an der Martinskirche
Pfarrer Schwarz als Prediger «von Churwalden und Parpan». Von Malix
aus betreute er also auch Ghurwalden und Parpan.

In dieser Richtung geht ein weiterer Eintrag in einem Churer Kirchen-
buch. Hartmann Schwarz bekam 1631 ein Kind, das in Malix getauft wurde.
Der Eintrag aber erfolgte im Ghurer Kirchenbuch.*® «Hr. Hartman
Schwarz, pfarrherr zu Malix und dechant des grichten pundts, F. (Frau)
Madlena Salutz, Jörg taufft zu Malix.»

Diese Stelle ist wohl so klar, daß der Behauptung, daß Schwarz auf alle
Fälle in Malix gewesen ist, nicht widersprochen werden kann. Und weil
Parpan und Churwalden bis 1646 keinen eigenen Pfarrer mehr hatten, ist
als sicher anzunehmen, daß Schwarz auch diese Gemeinden - wenigstens
zeitweise - von Malix aus betreute. Darum kann Pfr. Schwarz auch als
Geistlicher von Parpan und Ghurwalden angegeben werden.

Die Angaben von Truog** über Malix sind also zu berichtigen. Es stimmt
nicht, dass von 1598 bis 1646 ein Peter Balthasar in Malix war. Peter Bai-
thasar war vielmehr von 1615 bis 1617 in Trimmis, dann von 1617 bis 1627
in Gruob, und schliesslich von 1627 bis 1635 in Scherzingen, wo er an der
Pest starbt

So kommen wir zum Schluss: Hartmann Schwarz wirkte von 1623 bis
1626 in Gais und kam dann nach Malix. Von da aus betreute er auch Par-
pan und Churwalden, soweit das möglich war. 1634 wurde er dann als Rek-
tor an die Churer Schulen gewählt, wo er schon seit 1632 Unterricht er-
teilte, wobei er aber bis 1636 noch in Malix wohnte. Auch nach 1636 tat
er wohl in diesen Gemeinden den Pfarrdienst, wobei freilich die Churwald-
ner Kirche bis 1646 den Reformierten verboten war.

Hartmann Schwarz war nicht gewöhnlicher Pfarrer. Er gehörte zu den
wenigen Bündnern der damaligen Zeit, die sich auf Universitäten den Ma-
gistergrad holten. Wir wollen darum den Studiengang von Hartmann
Schwarz etwas verfolgen.

Wir treffen Hartmann Schwarz in den Jahren 1609, 1610 sowie auch
1611 als Student in Basel.*® Im Jahre 1613 promovierte er zum Magister
artium*', also einem philosophischen Grad der damaligen Zeit.

Aber nicht nur als Student in Basel treffen wir Hartmann Schwarz, son-
dern auch - und zwar auch wieder 1613 - im Ausland. Damals trug er sich

" Staatsarchiv Bern, B III, 33/621." Wochenblatt 1843, S. 34.
Kirchenbuch Bd. 3, S. 53." Truog, Pfarrer, S. 130.
Berger, Reformation Fünf Dörfer, S. 6 f.
Truog, Bündner Studenten, S. 102; Bonorand, -Bündner Studierende, S. 137.
Bonorand, Bündner Studierende, S. 137.

83



ins Register der Universität Herborn ein. «Hartmannus Niger (Schwarz)
Rhaetus».*®

Hartmann Schwarz wurde 1617 in die Synode aufgenommen''® und

schloss sich dem Kreis der eifrigen jungen Prädikanten an, die sich um

Alexius scharten. Schon damit ist angedeutet, dass Hartmann Schwarz kein

Leisetreter sein wollte, sondern entschieden und klar seinen Weg ging, auch

wo er vielleicht Streit verursachte. Aber gerade darum wurde er denn auch

oft angefochten.
Im Jahre 1636 kam Schwarz von auswärts endgültig nach Chur, und der

Rat bewilligte ihm für seine Zügelkosten einen besondern Beitrag. Schwarz
siedelte also zweifellos von Malix nach Chur über. Hier in Chur war Schwarz
also Magister und Rektor und blieb in dieser Stelle bis zum Jahre 1643. Da

wurde er ohne irgendeine Entschädigung zusammen mit dem Lehrer Juvalta
abgesetzt. Und dann ging es nicht lange, so bekam er die Antistessteile an der

Martinskirche, nachdem sein Schwiegervater Saluz anfangs 1645 gestorben
war.

Schwarz wird uns als sehr ausgeprägter, entschiedener und mutiger
Mann geschildert. Kind trifft wohl mit seiner Charakterisierung das Rechte:
Schwarz war «ein kühner und durchgreifender Mann, gelehrt und geschäfts-

tüchtig, mitunter wohl auch nach der Art jener Zeit gewaltsam und scho-

nungslos».®"
Als ein Mann, der nicht schnell nachgab, zeigte sich Schwarz vor allem

im Jahre 1645. Damals musste man für den verstorbenen Antistes Saluz

einen Nachfolger bestimmen. Am 4. Mai beschloss der Rat: «Dass alldie-
weilen es dem Allmächtigen gefallen, den herr Jörg Saluz, gewesenen pfarr-
herrn diser statt Chur lobseeligen gedechtnus, us disem betrüebten jamerthal
in das ewige zu versezen. .», es nun an dem sei, «dass ein anderer gottseli-

ger, mit guetem fridliebendem leben und wandel begabeter pfarrherr uff

unsrer canzel zu St. Martin eingesetzt werden solle».®' Der Rat einigte sich

dabei auf Luzius Gabriel von Ilanz, «wofehr derselbig kan zue wegen ge-

bracht werden», nach Chur zu kommen, und insofern die Synode dem zu-

stimmen wird.®®

Luzius Gabriel, der Sohn jenes bekannten Stefan Gabriel, der zu den

Alexius- und Jenatschfreunden gehört hatte und immer wieder mit Saluz

und Schwarz Dekan war, wollte aber scheinbar Ilanz nicht verlassen. Und

die Synode schien geradezu eine gewisse Schadenfreude zu haben, als die

Churer Räte wohl oder übel doch Schwarz wählen mussten. Das zeigt sich

im Synodalprotokoll, wo es heisst, Schwarz sei übereinstimmend und mit

Applaus durch die Prosynode zum Antistes der Churer Kirche gewählt
worden.®®

Bonorand, Bündner Studierende, S. 144
Truog, Bündner Prädikanten, S. 16; Synodalmatrikel, S. 135.
Kind, Pacification, S. 123.
Ratsprotokoll Bd. 5, S. 298.
Ratsprotokoll Bd. 5, S. 298.

s® Synodalprotokoll Bd. 3, S. 1. Im Historisch-Biographischen Lexikon, Bd. 6,

S. 266, ist Schwarz nur als Prediger der Regulakirche, nicht der Martinskirche, ange-

geben.

84



Als nun Schwarz für Chur bestätigt war, liess er es sich nicht nehmen,
dem Churer Rat seine Meinung unverblümt zu sagen und auf der Kanzel
so deutlich loszufahren, wie das wohl sonst nie auf der Martinskirche ge-
schehen ist. Da nähmen sich auch die paar Liberalen, die später mit ihren
positiven Kollegen die Martinskanzel betraten, geradezu lieb und harmlos
aus!

Die Rache von Pfarrer Schwarz gegenüber dem ihm nicht wohl gesinn-
ten Rat und auch gegenüber den Churern erfolgte vor allem am Sonntag,
den 7. Dezember 1645. Darum befasste sich denn der Rat schon zwei Tage
darauf, am 9. Dezember, mit dieser Angelegenheit.®'* Schwarz hatte sich am
7. Dezember auch über das Veltlin geäussert. Das Veltlin betreffend hatten
sich die politischen Behörden nach dem Urteil der Prädikanten zu wenig für
die Reformierten eingesetzt. Damit waren natürlich gerade auch gewisse
führende Familien von Chur (etwa Bavier, Tscharner und Sprecher) getrof-
fen, die dann mit andern zusammen sehr heftig auf die Predigt von Schwarz
reagierten. In dieser Predigt griff übrigens Schwarz allzusehr auch die Sitten-
losigkeit in der Stadt Chur an. Das veranlasste den Rat zur kritischen Be-

merkung, «das ein ehrsamme oberkheit und gmeine statt dermasseri ver-
achtlich, pfäfflich und scharff» angegriffen worden sei, «dass nit genug kan
gesagt werden».

Aber auch später, z. B. 1650, behielt sich Schwarz freie Rede vor und
sagte scheinbar noch mehr Dinge, die nicht eitel Anerkennung fanden. Der
Rat schickte daher nach einer wieder sehr angriffigen Predigt eine Delega-
tion zu Schwarz.®® Die tat ihm kund, er müsste eigentlich dieses Sodom (wo-
mit also Chur mit seiner Unsittlichkeit gemeint war) wie seinerzeit Lot ver-
lassen. Das war an sich keine schmeichelhafte Aufforderung. Aber Schwarz
war auch hier nicht der Mann, der nachgab.

So hatte denn Schwarz im Laufe der kommenden Jahre manche Ausein-
andersetzung, von denen wir wenigstens einige herausgreifen wollen. Schwarz
konnte sich dabei manchmal auf das 1645 geschaffene Synodalgesetz beru-
fen. Daran hatte er wohl selbst mitgearbeitet. Auf dieses Synodalgesetz wies
Schwarz immer wieder hin, wenn es galt, sich dem Rat gegenüber durchzu-
setzen.

1650 hatte sich der Rat mit dem Begehren von Pfarrer Schwarz zu be-
fassen, auch in Chur das Abendmahl nach altem christlichem Brauch zu
feiern, das heisst nicht mehr mit Oblaten, sondern mit ungesäuertem Abend-
mahlsbrot.®® Der Churer Rat wollte zunächst auf dieses Begehren von
Schwarz nicht eingehen. Er berief sich auf Saluz, der mit dem alten Brauch
einverstanden gewesen war. Aber da dieses Problem auch auf der Synode
behandelt wurde und im Synodalgesetz von 1645 in der von Schwarz ge-
wünschten Form seinen Niederschlag fand, kam dann bald auch für Chur
der Augenblick, wo man die Oblaten mit dem Abendmahlsbrot vertauschte.

Es lag eigentlich auf der Fland, in der protestantischen Kirche den ur-

®* Ratsprotokoll Bd. 5, S. 350 f.
^ Ratsprotokoll Bd. 6, S. 22.

Ratsprotokoll Bd. 6, S. 32 ; Ratsprotokoll Bd. 5, S. 344.

85



sprünglichen Abendmahlsbrauch, wie er in der Bibel niedergelegt ist, zu for-
dem. Berief man sich doch der katholischen Kirche gegenüber auch sonst
immer wieder auf die Bibel

Im Zusammenhang mit der Regelung des Bettages wollte Schwarz einen
andern alten Brauch in Chur abschaffen : Das Abendläuten, oder, wie es auch

genannt wurde, das Gebetsläuten.®' Bis dahin war in Chur immer am Mor-
gen und am Abend als Zeichen zum Gebet geläutet worden. Schwarz be-

tonte, die Menschen befänden sich am Abend nicht in der rechten innern
Einstellung zum Gebet, wohl aber am Morgen. «Weilen zue selben zeyt bey
den menschen sich mehrere andacht und eyfer erscheint»,®®sollte nach dem

Wunsch von Pfarrer Schwarz also nur das Morgenläuten bleiben. Dies aber
fand nun der Rat sonderbar, dass Schwarz sich einerseits für den Bettag ein-

setzte, andererseits aber das längst eingeführte Abendgebet aufgeben wollte.
Es sei bedenklich, so hiess es, «dass man bey anstellung eines bettags eyfer
erzeigen und dann grad darmit (gleichzeitig) das abendgebett abstellen»®'
wolle. So setzte sich denn der Rat durch und die alte Ordnung blieb - wenig-
stens vorläufig noch - bestehen.

Nach Verfügung von 1657 sollte «in das gebett morgens oder abendts
umb halbe 7 uhr gelütet werden».®" Das heisst mit andernWorten: Schliess-

lieh gab der Rat soweit nach, dass nur noch einmal, also nicht mehr morgens
und abends, zum Gebet geläutet wurde. Aber Schwarz gegenüber blieb man
dabei : Das Abendläuten hatte dem Morgenläuten gegenüber nicht einfach

zu weichen. Morgens oder abends musste um halb sieben Uhr geläutet
werden.

Den Dreikönigstag schien Schwarz auch nicht zu lieben, da derselbe ihm

wohl zu katholisch war. Er wünschte die Abschaffung dieses Tages als Feier-

tag. Der Rat musste wohl im stillen der Forderung zustimmen. Da aber erst

kurz vorher eine Regelung über die Feiertage herausgekommen war, musste

Schwarz auch hier wieder zuwarten.®* Man «wolle umb einmal nüt ände-

ren», sondern bei passender Gelegenheit darauf zurückkommen. Das ge-

schah denn auch.
Auch das Verbot der sonntäglichen Trauungen wollte Schwarz durch-

setzen.Der Rat zeigte diesbezüglich Grosszügigkeit, aber auch hier wieder

nicht Schwarz gegenüber, sondern vielmehr den Ehepaaren gegenüber. Er

vertrat die Überzeugung, dass es den Brautleuten freistehen müsse, ihren

Tag der Trauung selbst zu wählen. «So last mans darbey bewenden, das ein

iedes solche hochzeiten nach irer gelegenheit ze halten befüegt sein solle.»

Schwarz wollte auch in bezug auf die Wirtschaften und Gasthäuser neue,

strengere Bestimmungen schaffen. Er wünschte, dass «die weinschenkhenen.
würtsheuser». an Sonntagen geschlossen bleiben. Nur Fremde «und andere

" Ratsprotokoll Bd. 5, S. 470.
Ratsprotokoll Bd. 5, S. 470. (Die Seiten 470-479 kommen fälschlicherweise zwei-

mal vor im Ratsprotokoll Bd. 5).
Ratsprotokoll, Bd. 5, S. 470.
Ratsprotokoll Bd. 7, S. 74.
Ratsprotokoll Bd. 5, S. 345.
Ratsprotokolle Bd. 5, S. 346.

86



sonderbare personen» sollten davon ausgenommen sein und auch an Sonn-
tagen Wirtschaften besuchen dürfen.®® Aber auch hier war der Rat nicht ein-
verstanden, über die frühern Bestimmungen hinauszugehen, die ja freilich -
wie auch uns scheint - streng genug waren.

In einem andern Punkt wieder zeigte sich Schwarz als der Stärkere, ein-
fach darum, weil zum Pfarrer das Amtsgeheimnis gehört. Wir haben früher
von der Sittenbehörde gesprochen, die aus sieben Männern und den beiden
Pfarrern bestand. Dabei waren alle verpflichtet, unziemliche Dinge, die sie

erfuhren oder wussten, vor dieses Gremium zu bringen. Schwarz nun berief
sich auf das Amtsgeheimnis des Pfarrers.®* Wenn auch die Behörde Schwarz
nicht recht gab, sondern sein Begehren und seinen Standpunkt «runt abge-
schlagen», verhielt sich Schwarz selbstverständlich in Zukunft doch so,
wie er es verantworten konnte, und das heisst nun eben: Er wahrte, wo es

am Platze war, das Amtsgeheimnis.
Wir müssen in diesem Punkt Schwarz ganz und gar recht geben. Was

wäre das für eine Seelsorge, die gleich alles, was einem anvertraut wird, vor
eine Behörde trägt Es zeigt sich auch hier wieder, wohin man kommen kann,
wenn zwei Parteien aufeinanderstossen, von denen jede nur darauf ausgeht,
über die andere den Sieg davon zu tragen. Dadurch kommt man hinein in
kleinliche und enge Rechthabereien und übersieht dabei das Wichtige und
Grosse und zudem auch, was eigentlich selbstverständlich und natürlich ist.

Eine andere Not, die Schwarz auf der Seele brannte und wofür der Rat
nun wieder mehr Verständnis hatte, betraf das vorzeitige Verlassen der Got-
tesdienste. Da stimmte der Rat Schwarz bei, das dürfe nicht so weitergehen.
Er ersuchte die Predigtbesucher, im Gottesdienst auszuharren.®®—Wir leben
ja gegenwärtig in einer Zeit drin, die gekennzeichnet ist durch Hast und Eile.
Man hat keine Zeit mehr, und man will sich auch nicht mehr Zeit nehmen.
Aber das war scheinbar zum Teil eben auch schon im 17. Jahrhundert so.
Auch schon da gab es Leute, die meinten, etwas zu gewinnen, wenn sie den
Gottesdienst vorzeitig verliessen. Aber vielleicht verloren sie gerade dadurch.
Der Mensch braucht ja schlussendlich die Stunden der Besinnung, der Ein-
kehr, der Stille. Und wenn etwas mithelfen kann, uns Menschen wirklich
menschlich zu machen, so sind es diese Stunden, die in die Tiefe führen und
uns zeigen, was es heisst, Mensch zu sein.

Ein besonderes Anliegen für Schwarz blieb aber immer die Jugend-
erziehung, und auch hier stand der Rat sehr oft nicht zu ihm. So begehrte
Schwarz, die Kinder sollten statt auf der Empore unter der Kanzel in den
Katechismus von Saluz eingeführt werden. Er selber wünschte, von der
Kanzel herab die Kinder zu belehren. Mit dem ersten, die Kindçr nicht
mehr auf der Empore zu unterrichten, zeigte sich der Rat einverstanden.
Hingegen verlangte er von Schwarz, die Auslegung des Katechismus nicht
von der Kanzel herunter zu besorgen, sondern direkt unten vor den Kindern
zu stehen.®® Man kann sich darüber streiten, was pädagogisch geschickter

Ratsprotokolle Bd. 5, S. 346.
Ratsprotokolle Bd. 5, S. 345.
Ratsprotokoll 5, S. 230 f.; Ratsprotokoll 6, S. 93.
Ratsprotokoll Bd. 5, S. 364.

87



ist. Man kann betonen, dass das Kind möglicherweise ehrfürchtiger zu einen
Pfarrer auf der Kanzel emporblickt - vor allem, wenn er noch den Talar an-

hat - als zum Pfarrer, der unmittelbar vor ihm steht und damit gar sehr sei-

nesgleichen wird. Aber andererseits ist es ein etwas schlechtes Zeichen für

einen Pfarrer, wenn er auf solche Weise Ordnung und Disziplin schaffen will
Wichtig ist nicht, wo der Pfarrer steht, sondern wie er seine Anliegen bringt,
Eine langweilige Kinderlehre bleibt langweilig, auch wenn sie von der Kau-
zel herunter vorgetragen wird. Und wenn dann vielleicht sogar noch der

berüchtigte Kanzelton dazu kommt, muss die Sache erst recht schief gehen,

So hielt also - wenigstens für einige Zeit - Pfarrer Schwarz seine Kinder-
lehre im Kirchenschiff vor den daselbst versammelten Jugendlichen, aber

dies freilich nur auf Zusehen hin. « So es sich. erbuwlicher und besser be-

findt, wol und guet, wo nit, behalt ein ehrsamme oberkeit iro vor, es bey den

alten. verbleiben ze lassen.»"
Wenn freilich Schwarz den Kindern in der Kirche den Katechismus wei-

ter auslegen wollte, mussten die Kinder den Katechismus, das heisst die Fra-

gen und die Antworten, schon vorher kennen. So wurde denn bereits 1645

bestimmt.®® Durch Beschluss von 1645 sollten die Kinder durch die Lehrer

in der Schule angehalten werden, den Katechismus auswendig zu lernen.

Der Pfarrer sollte dann in der Kirche darauf aufbauen können.
Aber auch wenn betreff Jugendgottesdienst immer wieder Änderungen

versucht wurden, musste doch immer wieder über schlechte Disziplin Klage

geführt werden. Als im Jahre 1651 die Jungen wieder auf der Empore unter-

richtet wurden, hatte sich der Rat wieder sehr intensiv mit der Disziplins-
losigkeit abzugeben, «so von buben und meitles auff den borkirchen vor-

gehet» Um bessere Ordnung zu bekommen, hatte in Zukunft der Schul-

lehrer bei den Knaben zu verbleiben und Aufsicht zu halten, während der

Bürgermeister bei den Mädchen sein musste. Aber möglicherweise hat selbst

der ehrwürdige Herr Bürgermeister die Kinder nicht so sehr beeindrücken

können, dass sie den Worten des Pfarrers zuhörten Das musste eben dock

wohl letztlich der Pfarrer selber zustande bringen. Und ich meine, wo Kin-

der in der Kinderlehre keine Disziplin zeigen, hat der Pfarrer nicht in erster

Linie über die Kinder zu schimpfen, sondern sich zu fragen : Mache ich es

recht? Spreche ich die Kinder an? Oder rede ich über ihre Köpfe hinweg?

Gebe ich ihnen Steine statt Brot?
Gerade auch ein Pfarrer hat vor den Kindern ein Kind zu werden. Nicht

so, dass er kindlich redet und naiv wird. Aber so, dass er sich fragt : Was ent-

spricht diesem kindlichen Alter? Wie kann das, was ich erzähle, eindringet
in die Herzen? Und dabei hat man wohl sehr stark auch auf das Gefühlsleben
des Kinder zu achten. Und wenn ein Kind aus einer Kinderlehre heimgeht

mit dem Gedanken : « Ich will einem armen Menschen helfen », dann nimmt

es möglicherweise mehr mit heim, als wenn es weiss, dass die Nebenfrau von

Abraham Hagar geheissen hat oder dass Gott nach christlicher Lehre der

Ratsprotokoll Bd. 5, S. 364.
Ratsprotokoll Bd. 5, S. 344.
Ratsprotokoll Bd. 6, S. 69.

88



Dreieinige ist. Überhaupt, was können Kinder anfangen mit so vielen dog-
matischen Begriffen, die wir so leichthin gebrauchen, wenn wir von Schuld,
von Vergebung, von Glaube reden? Erzählen wir ihnen doch lieber eine ein-
fache Geschichte, möglicherweise aus der Bibel, dann merken sie viel bes-

ser, was wir meinen!
Es ist gar nicht verwunderlich, dass es schon im 17. Jahrhundert - und

vielleicht eben in dieser Zeit besonders - oft junge Menschen gab, die dem
Religionsunterricht, das heisst dem Katechismusunterricht, fern blieben. Um
sie nun zu zwingen, diese Katechismusstunden über sich ergehen zu lassen,
verfügte man, nur Kinder mit Kenntnissen im Katechismus zum Abendmahl
zuzulassen.'"

So schied man, wie die Bibel sagen würde, die Schafe von den Böcken.
Aber diese Scheidung ist wohl nicht ganz einwandfrei. Sie ist auch heute
noch nicht einwandfrei, wenn man die als Christen gölten lässt, die sich auf
irgendein Bekenntnis, etwa auf das Apostolische Glaubensbekenntnis, ver-
pflichten. Das Christsein liegt in noch ganz anderem. Und darum: Scheiden
wir nicht zu viel! Oder wie Christus sagt: «Richtet nicht, auf dass ihr nicht
gerichtet werdet!»

Wenn wir noch einmal auf all die Neuerungen, die Schwarz in Chur
durchführte, zurückblicken und wenn wir noch einmal an all die Ausein-
andersetzungen denken, die er deswegen mit dem Churer Rat hatte, wird
es uns bewusst, wie ganz verschieden Saluz und Schwarz eigentlich waren.
Bei Saluz ging alles seinen ruhigen Gang. Bei Schwarz aber kam es immer
wieder zu Konflikten. Sicher ist eines: Schwarz wollte das Gute. Aber viel-
leicht hatte er etwas wenig Humor. Und dies eben wirkte sich dann in seinem
Verhalten dem Rat gegenüber aus. Anders freilich war es in der Synode. Da
harmonierte Schwarz mit seinen Kollegen ausserordentlich gut. Und auch
mit den Amtskollegen in Chur arbeitete er ausgezeichnet zusammen. Dies-
bezüglich muss in den Ratsprotokollen von keinem einzigen Streitfall be-
richtet werden.

Diese Harmonie zwischen Schwarz und Saluz (und auch Lorez) zeigt
sich gerade in den letzten Lebensjahren von Saluz. Damals war zwischen
den Gerichten des Prätigaus und Davos ein Streit ausgebrochen, weil die
Davoser gewisse Vorrechte, vor allem bei Abordnungen in die Räte, nicht auf-
geben wollten.

In diesen Streit Hessen sich auch Hartmann Schwarz und Pfarrer Saluz
ein, und damit auch die Synode als solche. Und zwar nahm die Synode 1643
in Schuls nach dem Vorschlag von Pfarrer Schwarz, der hier die treibende
Kraft war, entschieden gegen Davos Stellung. In einem Schreiben, das von
den beiden Mitdekanen Luzius Gabriel und Georg Saluz hätte mitunter-
zeichnet werden sollen (was aber unterblieben war), vertrat Schwarz die An-
hegen der Acht Gerichte und brachte dieselben den Pfarrern des Engadins
nahe.'* Schwarz behauptete, der bündnerische Staat sei gekennzeichnet durch

Ratsprotokoll Bd. 5, S. 570.
* Sprecher, Bündnergeschichte, Bd. 2, S. 612 f.

89



Anarchie.'2 Aber nicht nur die Ratsmitglieder, sondern auch die Katholiken
wurden in diesem Schreiben von Schwarz sehr hart angegriffen, wie ja

Schwarz überhaupt den Katholiken gegenüber nie viel Verständnis zeigte. So

schrieb Schwarz: «Einige, als die Katholicken, sind offenbahre Feinde der

Kirche Jesu Christi, andere bekennen sich zwar zum Evangelio des Herren,
allein sie treiben ihren Scherz damit, handeln demselben zuwider und kön-

nen Mückensäuger und Kamelverschlucker genennet werden, und noch

andere sind weder kalt noch warm im Christenthume. » Die Davoser nennt
Schwarz in diesem Schreiben «Spanisch Gesinnte», die damit verkappte
Katholiken seien. Ein an sich protestantischer Davoser soll sich sogar ihm

gegenüber dahin geäussert haben, er sei dem Papst als dem Oberhaupt der

Kirche gewogen. «Sehet ihr nun nicht», so beschwört Schwarz die Ange-
redeten,, «meine Brüder, dass dieses wider euch geschmiedet wird! Das sind

teuflische Künste, die in Bünden in traurigen Flammen ausbrechen kön-

nen.»'®
An die Synode von Schuls im Jahre 1643 kamen nun Vertreter von Davos

und den Gerichten. Die Davoser Jakob Valèr und, Konrad Margadant be-

klagten sich über Schwarz" und sein Schreiben und betonten, die Davoser
seien immer treu zur reformierten Sache gestanden und hätten den Glaubens-

genossen in Notzeiten Hilfe zukommen lassen. Die Synode stellte sich mehr-

heitlich aber doch auf die Seite der Acht Gerichte und damit auf die Seite

ihres Fürsprechers Dekan Schwarz. Dieser berief sich vor der Synode darauf,
dass er jenes erwähnte Schreiben «mit Einwilligung seines Schwähers Georg
Salutz aufgesetzt» habe.'® Und so konnte sich denn Schwarz, indem er sich

auf Saluz stützte, durchsetzen, obwohl sicher viele der Synodalen den Ge-

danken nicht ganz los wurden, Schwarz sei wieder einmal zu heftig drein-

gefahren und habe sich in eine Sache eingemischt, die nicht unbedingt vor

die Synode gehöre.
Im ganzen Streit musste dann Saluz noch für die Acht Gerichte Zeuge

stehen.'® Dabei erzählte Saluz, wie er 1591 in Grüsch gewesen sei und dort

die drei von Davos auf den Bundstag reisenden Boten angetroffen habe. Da

habe sich der Grüscher Johann Enderlin dagegen zur Wehr gesetzt, dass sich

die Davoser zu dritt auf den Bundstag begäben, während die Gerichte leer

ausgingen.
Mit andern Worten: Saluz bekannte sich zu den Gerichten, die schon

1591 Anspruch darauf erhoben hatten, neben Davos Vertreter an den Bunds-

tag schicken zu können.
Wir haben auf die Vermittlung dieses Streits durch den Zürcher Waser

hier nicht weiter einzugehen." Und wir können uns vorstellen: Saluz liebte

gerade diese Sache nicht. Wurde er doch wider seinen Willen in die Politik

hineingezogen, und zwar diesmal in eine etwas kleinliche Lokalpolitik. Aber

Sprecher, Bündnergeschichte, Bd. 2, S. 613.
Sprecher, Bündnergeschichte, Bd. 2, S. 613 f.

Sprecher, Bündnergeschichte, Bd. 2, S. 614 h

Sprecher, Bündnergeschichte, Bd. 2, S. 615.
Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 2, S. 369 f.

" Sprecher, Bündnergeschichte, Bd. 2, S. 644 f.

90



er blieb seinem Schwiegersohn und Mitdekan Schwarz treu und stand ent-
schieden zu ihm.

Aber lange konnten Saluz und Schwarz nicht mehr zusammen in Chur
und an der Synode ihren Einfluss geltend machen. Saluz starb im Januar
1645, und Schwarz, der dann sein Nachfolger wurde, wirkte in einem ganz
andern Geist weiter. Aber gerade auch hier gilt: Menschen mit verschiede-
ner innerer Einstellung können miteinander auskommen, wenn wenigstens
auf beiden Seiten Ehrlichkeit und Aufrichtigkeit vorhanden ist. Und diese
Ehrlichkeit und Aufrichtigkeit bis zum letzten sind einem Schwarz und
einem Saluz nicht abzusprechen. So bildeten die beiden Churer Geistlichen
nach aussen hin eine Einheit, auch wenn sie vielleicht manchmal in Einzel-
fragen ganz verschieden urteilten.

Mit Schwarz ist im Jahre 1662 eine starke, eigenwillige, ehrliche Prädi-
kantengestalt zu Grabe getragen worden, nachdem er schon im Herbst 1661

wegen «Indisposition» nicht mehr amten konnte. Lorez hatte in dieser Zeit
viel Arbeit, auch wenn die eine Predigt jeweils ausfiel.'® An der Bahre von
Pfarrer Schwarz hielt Andreas Lorez die Abdankungsrede.'® Wenn auch
diese Abdankungsrede nicht erhalten ist, können wir uns vorstellen, dass da-
bei auch hingewiesen worden ist auf das stete entschiedene Einstehen von
Schwarz für das als recht Erkannte. Nicht umsonst heisst es in einem «Ver-
zeichnis der Geistlichen der Martinskirche zu Chur»: Schwarz hat allerlei
Fehler (z. B. betreff Veltlin) dem «ganzen Volck öffentlich und oft in seinen
scharfen Predigten in das gewissen gelegt. Dasselbige aber ist leider alles bey
ihnen unfruchtbar abgeloffen. Er hat immer aufzuwecken und den Fehler
verbessern getrachtet. Deswegen hat er auch zu mehrerer aufweckung Ihnen
den höllischen Schwefel der gerechten Räch Gottes heldenmütig unter die
Nase gerieben, das Volck ermahnt und gebeten, womöglich (sich) zu ändern.
Derowegen dann er und viele vatterländische ehrliche evangelische Religions
eiferige gemüther bey den Deputierten nicht in geringe heimliche Verfolgung
gerathen, ja ihne wegen seiner scharfen Predigten den Trommelschlager ge-
heisen.»

Dann nimmt der Verfasser dieser kurzen Biographie über Schwarz, die
in zwei Seiten gegeben wird, noch Stellung zu Schwarzens Einsatz für die
Reformierten in den Fünf Dörfern, in Ghurwalden und im Schanfigg wäh-
rend der Vierzigerjahre des 17. Jahrhunderts.Die Leute in den betreffen-
den Gemeinden mussten vor Schwarzens Wirken «an der reinen Speis des

worts Gottes grossen Hunger und mangel leiden!» Sie waren «an der unge-
schmackten, harten und undaulichen Weyde der Päpstlichen Lehr halb ver-
schmachtet, seufzende nach ihren treu gehabten Hirten». Schwarz ist es nach
dieser Schilderung gewesen, der dann «als ein getreuer Hirt» die Schafe wie-
der gesammelt und «mit der reinen milchreichen Weide und trostreichen
Lehr des heyligen Evangeliums erquickt» und ihnen auch die Kirchen wie-
der geöffnet hat.

Ratsprotokoll Bd. 8, S. 148.
Kirchenbuch Bd. 3, S. 200.

®° BM 1896, S. 285 f.
" Vgl. z. B. Michel, Fünf Dörfer, S. 28.

91



So treffen denn die Worte, die auf Schwarzens Grabstein stehen, das

Wahre«Hier liegt, auch unter Grossen dennoch gross, Doktor Magister
Hartmann Schwarz, einst Rektor des Gymnasiums von Chur, während 31

Jahren Dekan des Zehngerichtenbundes, gegen 17 Jahre Antistes der Kirche
von Chur, tapferster und standhaftester Förderer und Verteidiger der Ge-

rechtigkeit, der göttlichen Wahrheit und der Freiheit des Vaterlandes, des-

sen hochgesinnter Geist gedrängt, jede Last zu übernehmen und die Schmer-
zen des Todes zu missachten, ebenso leicht wie ruhmvoll über denselben (das

heisst den Tod) triumphierte am 3. April im Jahre 1662, seines Alters
welchen die Enge des Ortes und die Unbill der Zeiten mit diesem kleinen
Denkmal auszeichnete und ehrte.»

11. Saluzens Tod

Saluz starb am 19. Januar 1645. Lorez führt das im Bestattungsregister'
auf. «Herr decanus und pfarrherr zu St. Martin, Georg v. Saluz, mein herr

schwocher».
Das sind an sich kurze, nüchterne Worte für dieses so reiche und be-

wegte Leben. Bei seinem Amtsantritt in Chur hatte Saluz den Eintrag ge-

macht: «Facit deus ut sit salutare Organum ecclesiae». Also zum Heil der

Kirche von Chur wollte Saluz werden. Wir dürfen wohl gestehen: Saluz

hat wirklich zum Heil von Chur gearbeitet. Gerade in seinem Alter haben

nicht nur die Churer ehrfurchtsvoll zu Saluz emporgeblickt, sondern auch

die Synodalen haben ein Gleiches getan, als sie ihm 1642 eine Sonderbewil-

ligung zugestanden. In Anbetracht seines weiss gewordenen Haares wurde
Saluz für die Synode ausserhalb von Chur für die Folgezeit bei Abwesenheit

entschuldigt.^
Aber lange hatte diese Sondergültigkeit für Saluz, der so viele Synoden

geleitet hatte, nicht mehr Gültigkeit. Als er am 19. Januar 1645 starb, wusste

man weit herum : Ein wertvoller Mensch, ein treuer Pfarrer wurde zu Grabe

getragen. Deshalb war denn auch die Beteiligung an der Abdankung ausser-

ordentlich gross. Pfarrer Lorez von der Regulakirche hielt dabei die Ab-

schiedspredigt, die dann später gedruckt wurde. Diese Abschiedspredigt ist

der Gattin von Saluz gewidmet, «frawen Ursula Salutzin, gebohrnen Widen-

mannin, weyland des wolermelten herren Georgen von Salutzen hinterlass-

nen wytib».®
Der erste Teil der Abdankungsrede (Seite 6 bis 24) nimmt Bezug auf den

König David im Alten Testament, der von Gott so reich gesegnet wurde in

vierfacher Beziehung. Im zweiten Teil (Seite 25 bis 31) zeigt dann Lorez

Wiesmann, Grabdenkmäler, S. 101 f. (lateinisch und deutsch).
* Kirchenbuch Bd. 6, S. i.
* Synodalprotokoll Bd. 2, S. 108.
® Lorez, Abdankung Saluz, S. 3.

92



sehr schön und gemütsvoll, dass ein Gleiches auch für Saluz gilt. Auch er
ist in vierfacher Beziehung von Gott gesegnet worden:

1. Er ist alt geworden (S. 25-26)
2. Er hat sein Leben auskosten dürfen (S. 26)
3. Er hat viel Reichtum gehabt (S. 26)
4. Er ist mit Ehre umgeben gewesen (S. 26 f.)

Saluz ist alt geworden. «Erstlich so ist er gestorben in gutem Alter,
nammlich in dem 74. Jahr. Ist also 4 Jahr elter gewesen als David. Im H.
Ehestand hat er gelebt bey diser gegenwertigen hoch betrübten hinderlasse-
nen Witteib und gottseligen Matron 55 Jahr. Ist die eltiste Ehe der zeiten
in diser Statt Chur gewesen.» So sieht also Lorez ein besonderes Geschenk
Gottes darin, dass Saluz so alt werden durfte und dass er so lange in der Ehe
stehen durfte. Bei seinem Amtsantritt in Seewis, im Jahre 1590, war er den
Bund der Ehe eingegangen.

Es ist ja nun freilich zu fragen, ob diese Sicht richtig ist. Sie ist sicher dem
Alten Testament gemäss, indem auch dort ein langes Leben als ein Geschenk
von Gott angesehen wird. Es gilt als Belohnung für ein gutes Leben. Wir
als Christen dürfen freilich nicht übersehen, dass Gott auch ein kürzeres Le-
ben reich begnaden kann und dass nicht alles bloss abhängt von der Anzahl
der Jahre, die uns Menschen im Leben auf dieser Erde gegeben sind.

Es liegt auf der Hand, dass Saluz mit seinen sieben Kindern schliesslich
auf eine grosse Nachkommenschaft zurückschauen konnte. Er hat gesehen
«Kinder, Kindeskinder und dero Kindskinder Kinder». Das ist etwas kom-
pliziert, will aber besagen, Saluz sei nicht nur Grossvater, sondern sogar
Urgrossvater gewesen.

Aber nicht nur das ganze Leben von Saluz war dadurch begnadet, dass
es lange anhielt, sondern auch sein Wirken in Chur dauerte 39 Jahre.

Doch nicht nur alt ist Saluz geworden. Er ist vielmehr auch lebenssatt
gestorben. Das will heissen: Er war zufrieden. Er konnte sagen, «er habe nun
genug gelebt. Er trage ein sehnliches verlangen nach dem Herrn Jesu und
erwarte nun mit freuwden an statt dis beschwärlichen, mühseligen lebens
mit andern Gottkindern die herrliche Offenbarung Gottes».

Weil Saluz in sich den festen Ewigkeitsglauben hatte, konnte er so ge-
trost hineingehen in den Tod. Er wusste : Mein irdisches Leben wirdsich in der
Ewigkeit fortsetzen. Darum starb er lebenssatt.

Aber noch ein drittes, was dem David zuteil geworden war, wurde auch
Saluz zuteil: Reichtum. «So ist er gestorben voll Reichthumb, dann ihn
Gott reichlich mit güteren gesegnet und in solche bis an sein ende geniessen
lassen. Hat auch selbige nit zur schwelgerey oder hoffart verwendt, sonder
solche für Gottessegen erkennende ihm hertzlichen darum gedancket. »*

Eigentlich erwartet man, Lorez sollte noch etwas anderes anführen, näm-
lieh, Saluz habe den Reichtum nicht nur für sich und seine Familie gebraucht,

* Nach dem Tod wurde das grosse Vermögen durch einen Vogt verteilt (Ratsproto-
koll Bd. 5, S. 270). Auch die Jahressteuer des Sohnes Johann (von 2 Pfund) spricht für
ein grosses Vermögen (Tina Truog, Familiennotizen, S. 36).

93



sondern auch andern Menschen etwas davon zuteil werden lassen. Aber wenn
Lorez auch nichts davon erwähnt, dürfen wir doch annehmen: Saluz hat

eine gewisse Grosszügigkeit bedürftigen Menschen gegenüber gehabt. Sonst

wäre sein Name niemals so ehrfurchtsvoll genannt worden. Und gerade als

Arzt hatte er ja manche Möglichkeit, andern zu helfen, ohne deswegen etwas

von ihnen abzunehmen®.
Aber noch in einem vierten ist Saluz durch Gott, ähnlich wie David, be-

schenkt worden. Es ist ihm viel Ehre zuteil geworden. «Der. namm herr

Georg wird sein wie ein rauchwerck aus der apotheck. Er wird sein wie honig

im mund», sagt Lorez in allzu bildreicher Dichtersprache. «Wie vilen kirchen

hat er die porten auffgethan, sie reformiert und die lehr des evangelii, so er-

löschet war, wider herein geführt und mit grosser frewdigkeit verkündiget.»'
«Dann es ist gefallen ein fürnemme Saul unser kirchen, ein ehr des Lands,

so geleuchtet mit sondern tugenden leibs und gemühts.»'
Besonders erwähnt Lorez zu recht, dass Saluz auch wegen seiner Fried-

fertigkeit und wegen seines Ausharrens zur Zeit der Pest in seinem Amt ge-

ehrt war. Er war «freundtlich, des allgemeinen frids begirig, unrüwen und

auffrühren gehessig».® «Auch zur zeit, da die kriegs und pestilenzische such-

ten regiertend bey uns etlich jähr, ist er ohne wichen bëy seiner gmeind und

pfarr verblieben, trewlich seine schäfflein versorget. »® Schliesslich ist er nach

kurzer Krankheit, die nur sechs Tage dauerte, nachdem er vorher das Vater-

land und die Kirche Gott anempfohlen hatte, im Gebet «stehend nider ge-

suncken und seligklich in Christo Jesu entschlaffen».
Und dann folgten in dieser Abdankungsrede noch jene sicher ehrlich

gemeinten, aber doch unserer Zeit nicht sehr gemässen Worte von Lorez, in

denen er von den Tränen spricht, die die Backen herunter rinnen, und von

Schmerz, der ihm die Stimme verschlägt."
Aber nicht nur Lorez zollte seinem Amtskollegen Georg Saluz die ihn

gebührende Anerkennung und Hochachtung, sondern ein Gleiches taten

auch die beiden grossen Churer Bürgermeister Tscharner und Fortunat von

Sprecher. Bürgermeister Tscharner widmete Saluz unter anderm die Worte:

«Derselbige Salutz, den er in viertzig jähren
In seinem predig ampt erlitten und erfahren
Vil trübsal und gefahr, hat allzeit doch darbey
Gelebt dem vatterland und seinem Gott getrew. .»^

* Vgl. S. 77.
® Lorez, Abdankung Saluz, S. 27.
' Lorez, Abdankung Saluz, S. 28.
® Lorez, Abdankung Saluz, S. 28.
® Lorez, Abdankung Saluz, S. 28.

Lorez, Abdankung Saluz, S. 29.
" Lorez, Abdankung Saluz, S. 29.

Lorez, Abdankung Saluz, S. 32.

94



Und Fortunat von Sprecher schreibt:

«Der Gottswort pflantzt mit mund und leben,
Den kranken tröst und labung geben,
Dem vatterlandt schafft frid und ruw,
Dieselb befürdert immerzu,
Das hat than diser fromme herr,
Darumb ihm gebürt unsterblich ehr.»*'*

Wie die übrigen Zeitgenossen, wie auch später Hartmann Schwarz,
wurde Saluz auf dem Scalettafriedhof bestattet. Auf seinen Grabstein kamen
unter anderm die Worte: «Dekan und Vorsitzender der rechtgläubigen Re-
ligion, unermüdlicher und massvoller Beschützer, wachsamer und friedferti-
ger Vater des Vaterlandes. Er lebte 74jahre und starb am 20. Januar 1645.»**

Auch in diesen Worten wird also auf die Rechtgläubigkeit hingewiesen :

«Vorsitzender der rechtgläubigen Religion».^ Seither hat man glücklicher-
weise gemerkt, dass man mit solchen Bezeichnungen zurückhaltend sein
muss. Es ist freilich so, dass bis heute einzelne Konfessionen, auch Gruppen
und Sekten sich als rechtgläubig bezeichnen.

Es steht über uns Christen - und auch über unserer Welt - ein Gott und
Vater. Dieser Gott und Vater wünscht wohl gar nicht, dass es nur eine Reli-
gion, nur eine Konfession, nur eine Richtung gibt. Er lässt uns Menschen,
die wir veischieden sind, die Freiheit. Und darum sollten wir doch
endlich dahin kommen, nicht mehr zu meinen, nur wir mit unsern Ansichten
seien im Recht. «Wer immer strebend sich bemüht, den können wir er-
lösen.» Wir können es ähnlich sagen: Wo ein Mensch sucht, wo ein Mensch
Gott und seinen Geist immer mehr begreifen will, und wo er zugleich sich in
seinem Leben zu bewähren und inJesu Fussstapfen zu treten begehrt, da ge-
hört ein solcher Mensch irgendwie zu Jesu Jüngern, auch wenn er sich sei-
ber nicht zu den Rechtgläubigen zählt.

So behält Lessing diesbezüglich recht auch für unsere Zeit: «Wenn Gott
m seiner Rechten alle Wahrheit und in seiner Linken den einzigen immer
regen Trieb nach Wahrheit, obschon mit dem Zusätze, mich immer und ewig
zu irren, verschlossen hielte und spräche zu mir: ,Wähle!',ich fiele ihm mit
Demut in seine Linke und sagte: ,Vater, gib! Die.reine Wahrheit ist ja doch
nur für Dich allein!'»

" Lorez, Abdankung Saluz, S. 34.
** Wiesmann, Grabdenkmäler, S. 92 (lateinisch und deutsch).

Bei Guler steht auf dem Grabstein etwas Ähnliches: «Säule der rechtgläubigen
Religion». (Wiesmann, Grabdenkmäler, S. 98 f.)

95



12. Stammbaum

Johann Adam Saluz (Ursula Gallicius)

Philipp Gallicius (qui et Salucius) 1504-1566 (Ursula Campell f 1566)

Alexander Maria
1533-1567 1534

Johann Leo Josuah
1536-1582 1538
(Salis?)

Georg Saluz 1571-1645
Ursula Widmann f 1659

I I I i

Johann j* 1669 Daniel f 1664 Ursula "f 1669 Magdalena j" 1634
(Margreth Feste) 1626 geheiratet 1626 geheiratet (Hartm. Schwarz)
I 1663 (Agatha Clauw) (Daniel Storer) f 1662

t 1647

Ursula Hans Simon
1618 1628

Margreth Ursula (t)
1624 1630

Elisabeth Maria Magdalena
1627 1633

Maria Magdalena Ursula
1628 1635

Johannes Daniel
1630 1640

Glaudia Anton
1632 1643

David Elisabeth
1634 1647

Gatharina
1654

Dieser Plan wurde erstellt auf Grund der Kirchenbücher in Ghur und verzichtet
auf jede Angabe von nicht sicher Verbürgtem. Am Laviner Plan waren viele Korrek-
turen nötig. Die einzelnen Zahlen (ohne weitere Angaben) sind die Geburtsjahre.

96

Philipp
1540-1566

Ursula
1544

Anna
1545

Gideon
1548-1638

Catherina Georg f 1661 Elisabeth
(Franz Schwarz) 1624 geheiratet 1625 geheiratet

(Emerita Füssle) (Hptrn. Troll)

Hans Jürg Hans Jakob
1616 1626

Anna Anton
162 7 1628

Christof Hans Jörg
1630 1629
Herther
1630

Ursula
1632

Magdalena
1634

Daniel
1636

97



13. Schlusswort: Was bleibt

«Wenn ich sehe den Himmel, den Mond und die Sterne, was ist doch
der Mensch (im Vergleich dazu), dass du seiner gedenkst, und des Menschen
Kind, dass du dich seiner annimmst. » So sagt der Psalmist. Und er hat recht.
Was ist der Mensch? Er ist wie ein Sandkorn am Meer, klein und bedeu-

tungslos. Aber nun ist gerade dies das Beglückende für uns Christen, dass

Gott es uns in Jesus gezeigt hat: Der einzelne kleine Mensch zählt und gilt
bei Gott doch etwas. Gott kümmert sich um den einzelnen Menschen und

will für den einzelnen Menschen der Vater sein.
Auch unser Pfarrer Saluz, den wir ein bisschen aus der Vergangenheit in

unsere Zeit hineinstellen wollten, ist ja neben den unzähligen Menschen, die

schon auf unserer Erde gelebt haben, nur ein unbekannter Einzelner. Aber
dieser unbekannte Einzelne kann auch uns wieder dies und jenes sagen, es

uns sagen über die Jahrhunderte hinweg.
Nicht umsonst heisst es von Saluz auf dem Grabstein, er sei unermüdlich

und massvoll, wachsam und friedfertig gewesen. Gerade durch diese Eigen-
schaften wurde er den Mitmenschen lieb. Saluz war -kein Raufbold, er war
kein Fanatiker, er war kein Rechthaber. Er wusste um die Vielgestaltigkeit
des Menschseins. Und er wusste auch, dass jeder Mensch, der den rechten

Weg zu gehen versucht, Gott angenehm ist. Aber das freilich wusste er auch:

Wir Menschen gehen alle nicht nur über Höhen, sondern auch durch Tiefen.

Und da kann es auf einmal Nacht werden um uns und in uns. Aber da eben

wollen dann Karfreitag und Ostern hineinleuchten in unser Leben. Da dür-

fen wir wissen, dass uns Menschen unsere Schwächen vergeben werden und

dass Gott uns ein Ewiges schenken will.
So ist denn Saluz bei all dem, was wir über ihn, sein Leben, seine Freunde

und seine Zeit gesagt haben, für uns doch in erster Linie ein Künder jener

grossen und wundersamen Wahrheit: Gott unser Vater, wir seine Kinder,
und damit untereinander Brüder!

98



14. Quellen und Literatur

.d. Qui/lift

Löiin: Plan der Familie Saluz (jetzt bei Fam. Pieder Saluz, Lavin).
Bf. Ga//ra, Stadtbibliothek: Anhorn B., Palingenesia Rhaetica, das ist Beschreibung

der Widergeburt und Ernüwerung der waren christlichen Kirchen in dreyen
Bündten.

Manuskript 108 Fol. 44 und 45.

Maien/rW, Gemeindekanzlei: Anhorn B., Chronik der Stadt Meienfeld.

Sttetferr, Gemeinde: Kirchenbuch 1 (ab 1700) und Kirchenbuch 2 (ab 1830).

Bern, Staatsarchiv: Manuskripte B III 33/620 und B III 33/621.

Staatsarchiv: Manuskripte F 38 und B 252.

CAar, /»râ/ate Familiennotizen von Tina Truog-Saluz (jetzt bei Apotheker Gaudenz
Truog, Chur).

CAar, BtaatearrAw: Mappe Salis, Haldensteiner Chronik A 1/1 und A 1/3.
Urkunde aus Landesakten 1633 (März)
Sittenmandate 1654

CAar, StocZtorcAiü: Ratsprotokolle Bd. 3: 1582-1630 Bd. 6: 1650-1656
Bd. 4: 1630-1641 Bd. 7: 1656-1658
Bd. 5: 1641-1650 Bd. 8: 1659-1664

Zizerserband mit Urkunde vom 9. Mai 1545 (Churer Kirchenordnung).
CAar, ^izi/stoadramte Kirchenbücher

Bd. 1: St. Martin Taufen 1575-1596 sowie St. Regula Taufen 1574-1590
Bd. 2: St. Martin Taufen 1610-1727
Bd. 3: St. Regula Taufen, Ehen, Todesfälle 1623-1676
Bd. 6: St. Martin Ehen 1752-1777 und Todesfälle 1645-1777.

CAar, BwcAö/YicA&f drcAiö :

Historia Religionis B
Mappen 53 und 56

CAar, £yao</a/örcAiü:

Synodalmatrikel 1555-1761
Synodalgesetz 1645 (in Band Synodalacten S. III-IX)
Synodalprotokoll Bd. 1 (1572-1608)
Synodalprotokoll Bd. 2 (1608-1642)
Synodalprotokoll Bd. 3 (1643-1680)

B. GWracA;te /iterator

Anhorn B., Graw-Pünter-Krieg 1603-1629. Hg. von Mohr C., Chur 1873.
- Heilige Widergeburt der evangelischen Kirchen in den gmeinen dreyen Pündten

der freien hohen Rhätiae. Chur 1680.

Ardüser H., Rätische Chronik, mit Kommentar von Bott J. Chur 1877.

Bener G., Wiesmann P., Die Grabdenkmäler auf dem alten Friedhof in Chur. Chur 1943.

Berger H., Die Reformation im Kreis der Fünf Dörfer. Chur 1950.

Berger M., Rechtsgeschichte der Herrschaft Haldenstein. Chur 1952.

Bertogg H., Ravarenda sar Peder Saluz 1659-1729. Im Chalender Ladin 1950.

99



Bioesch E., Geschichte der Schweizerisch-Reformierten Kirchen. 2 Bde. Bern 1899.

Bonorand C., Bündner Studierende an höhern Schulen der Schweiz und des Auslandes
im Zeitalter der Reformation und Gegenreformation. Im 79. Jahresbericht der

Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden. Chur 1950.
- Die Entwicklung des reformierten Bildungswesens in Graubünden zur Zeit der Re-

formation und Gegenreformation. Chur 1949.

Camenisch E., Evangelische Erbauungsbücher der guten alten Zeit. Im Bündnerischen
Haushaltungs- und Familienbuch 1937.

- Bündnerische Reformationsgeschichte. Chur 1920.

Caminada Chr., Die Bündner Friedhöfe. Eine kulturhistorische Studie aus Bünden.
Zürich 1918.

Campell U., Zwei Bücher rätischer Geschichte. Im Archiv für Geschichte der Republik
Graubünden, hg. von Mohr Th. Chur 1853.

Cherbuliez A. E., Quellen und Materialien zur Musikgeschichte in Graubünden. Aus

dem 67. Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden.
Chur 1937.

Clavadetscher E., Die Stadtschule von Chur, von ihren Anfängen bis zum Ende des

18. Jahrhunderts. Chur 1947.

Farner O., Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubünden. Separatabdruck aus dem

54. Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden.

Fetz J. F., Geschichte der kirchenpolitischen Wirren im Freistaat der drei Bünde.
Chur 1875.

Frigg A., Die Mission der Kapuziner in den rätoromanischen und italienischen Tal-
Schäften Rätiens im 17. Jahrhundert. Chur 1953.

Gantenbein W., Eine Bündner Kraftgestalt aus vergangener Zeit. Bündner Kalender
1947-

Gillardon P., Nikolaischule und Nikolaikloster in Chur im 17. Jahrhundert. Schiers

1907.

Haffter E., Georg Jenatsch. Ein Beitrag zur Geschichte der Bündner Wirren. Davos

1894.

Hemmi J., Beitrag zur Geschichte des Sanitätswesens in Graubünden. Chur 1914.

Jecklin F., Beitrag zur Reformationsgeschichte von Churwalden. Im Bündner Monats-
blatt 1900.

- Beitrag zur altern Schulgeschichte der Stadt Chur bis zum Beginn des 18. Jahr-
hunderts. O.O. undj.

- Bündner Studenten ander Pariser Universität als Pensionäre der französischen Kö-

nige. Im Bündner Monatsblatt 1925.
- Materialien zur Standes- und Landesgeschichte Graubündens 1464-1803. 2 Bde.

Basel 1907-1909.
- Die Bündner Studenten in Zürich nach dem Album in Schola Tigurina Studentium-

Separatabdruck aus Bündner Monatsblatt 1917. Chur 1917.
- Valèr M., Walser P., Denkschrift über das Schulwesen der Stadt Chur. Chur (1914)'

Jenny W., Churer Predigten. Ein Beitrag zur Kenntnis Comanders. In Zwingliana
1944. Zürich 1944.

Kind Chr., Philipp Gallicius. Eine Zeit- und Charakterskizze. Zeitschrift für Historische

Theologie. III. Heft. Jahrgang 1868.

- Die Pazifikation des rätischen Freistaates in Religionssachen, 1640-1649. Hg. von

Mohr C. in Rätia, Mitteilungen der Geschichtsforschenden Gesellschaft von Grau-

bünden. Chur 1863.

IOO



Konz J. N. und andere: Verzeichnis der Bauernhäuser im Kanton Graubünden. Ge-
meindejenaz. Chur 1945.

Lehmann H. L., Geschichte des Klosters Churwalden. Im Schweizerischen Museum
1788.

Loretz A., Christenliche Leich-Predigt über den Todt des edlen, ehrwürdigen, hoch-
gelehrten Herrn Georg von Salutz. Zürich 1646.

Marbach O., Aus einer alten Chronik. Schweizerisches Protestantenblatt 1913, Nr. 34.

Masüger J. B., Leibesübungen in Graubünden einst und heute. Ghur 1946.

Mayer J. G., Geschichte des Bistums Chur. 2 Bde. Stans 1901-1903.

Meyer G. F., Jürg Jenatsch. Bielefeld und Leipzig. O. J.
Michel J., Geschichte der Reformation, der kirchenpolitischen Kämpfe und Verhält-

nisse in den paritätischen Gemeinden des Kreises V Dörfer im iyten und i8ten
Jahrhundert. O. O. und J.

Möhler H., Der Kampf mit dem Drachen. Ein Jenatsch-Roman. Zürich. O. J.

Mohr C., Geschichte von Currätien und der Republik gemeiner drei Bünde. 2 Bde.
Chur 1870-1874.

Nüscheler A., Die Gotteshäuser der Schweiz. 1. Heft: Bistum Chur. Zürich 1864.

Pfister A., Georg Jenatsch. Sein Leben und seine Zeit. Basel 1951.
Pieth F., Bündnergeschichte. Chur 1945.

- Aus der Geschichte der evang. Kirchgemeinde Chur und ihrer Gotteshäuser.
Chur 1949.

- Das alte Seewis. Chur 1910.
- Geschichtliches über Chur. Schweizerische Lehrerzeitung Nr. 26, 30. Juni 1933.

Poeschel E., Die Grabdenkmäler in der Kathedrale in Chur. Separatabdruck aus dem
75. Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden.
Chur 1945.

- Die'Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden. Bd. VII. Basel 1948.

Porta P. D. R., Historia Reformationis ecclesiarum Raeticarum. 2 Bde. Chur und
Lindau 1771—1777.

Ragaz R., Stefan Gabriel, der Prädikant und Dichter. Im Bündner Monatsblatt 1928.

Robbi J., Ritter Johannes Guler von Wyneck. Chur (1911).
Salis N., Aus der Reformationsgeschichte Haldensteins. Im Bündner Monatsblatt 1926.

Salutz G., Gatechismus, das ist kurtzer Bericht des christlichen Glaubens. Ghur
1613 (in Zentralbibliothek Zürich).

- Catechismus... Zürich 1657 und 1681.
- Kurtze Beschreibung des fürtrefflichen Bads, Ganey genannt, im Prätigöw. Chur

1749-

- Sprecher F., Das Christenlich Leben und selig Sterben des thüren Helden und
thrüwen Vatters des Vatterlandts, Herren Obersten Johann Gulers von Wyneck,
Rittern. O. O. 1637.

Saluz P., Beiträge zur Beschreibung und Geschichte der Schule in Bünden. In Neuer
Sammler 1807.

Schiess T., Philipp Gallicius. Chur 1904.
Sererhard N., Einfalte Delineation aller Gemeinden gemeiner dreyen Bünden, hg. von

Mohr C., Chur 1872. Vgl. dazu auch die neuere Ausgabe von Vasella O., Chur 1944.

SimonetJ. J., Geschichte der Dompfarrei Chur. Chur 1925.

IOI



Sprecher F., Geschichte der bündnerischen Kriege und Unruhen 1618-1645. 2 Bde.

Hg. von Mohr C. Chur 1856/57.
- Historische Beschreibung von den Unruhen und Kriegen. Schaffhausen 1703.
- Fortsetzung der Bündnergeschichte oder der ehemaligen Unruhen in dem Freistaal

der drei Bünden. Aus dem Lateinischen übersetzt von H. L. Lehmann. 2 Bde.

Chur 1780.

Sprecher J. A., Die Pest in Graubünden während der Kriege und Unruhen 1628-1635.
Im Bündner Monatsblatt 1942.

- Die Familie de Sass (Historischer Roman). Basel 1881.

- Donna Ottavia (Historischer Roman). Basel 1878.

Sulzberger H. G., Geschichte der Reformation im Kanton Graubünden. Chur 1880,

Thöny M., Schiers, Hochgericht und Kapitelgericht, Kreis und Gemeinde. Schien

1943-

TruogJ. R., Jenazer Heimatbuch. Schiers 1945.
- Die Pfarrer der evang. Gemeinden in Graubünden und seinen ehemaligen Unter-

tanenlanden. Separatabdruck aus den Jahresberichten 1934/35 der Historisch-Anti-
quarischen Gesellschaft von Graubünden. Chur.

- Die Bündner Studenten in Basel von 1460-1700. Aus dem Jahresbericht der Histo-

risch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden. Chur 1938.

- Die Bündner Prädikanten 1555-1901 nach den Matrikelbüchern der Synode. Sepa-

ratabdruck aus dem Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von

Graubünden 1901. Chur 1902.
- Aus der Geschichte der evangelisch-rätischen Synode 1537-1937. Chur 1937.
- Die Dekane und Assessoren der evangelisch-rätischen Synode nach den Synodal-

protokollèn 1571-1930. Separatabdruck aus dem 60. Jahresbericht der Historisch-

Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden. Chur 1930.

Valèr M., Die evangelischen Geistlichen an der Martinskirche in Chur von Beginn der

Reformation bis zur Gegenwart. Chur 1919.
- Geschichte des Churer Stadtrates 1422-1922. Chur 1922.

Wackernagel H.G., die Matrikel der Universität Basel (Bd. 2). Basel 1956.

Wiesmann P., Die Grabdenkmäler auf dem alten Friedhof in Chur. Ergänzt durch Le-

sungen von Baron von Salis-Haldenstein «Raetia sepulta». Separatabdruck aus den

75. Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden. 1945-

Ohne Verfasser : Die evangelischen Pfarrer der Gemeinde Thusis. Thusis 1887.

- Verzeichnis (A) der Geistlichen an der Martinskirche. Abgedruckt im-Churer Wo-

chenblatt 1843.

- Verzeichnis (B) der Geistlichen an der Martinskirche in Chur von der Reformation
bis 1778. Im Bündner Monatsblatt 1896.

- Verzeichnis der Tit. Geistlichen, welche seit der Reformation in Gais Pfarrer ge-

wesen sind. O. O. und J.
- Volkstümliches aus Graubünden. Chur 1916.

- Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz (7 Bde.). Neuenburg 1921-1934.

102


	Der Churer Pfarrer Saluz (1571-1645) und seine Kollegen und seine Zeit

