Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von

Graubiinden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubinden

Band: 91 (1961)

Artikel: Der Churer Pfarrer Saluz (1571-1645) und seine Kollegen und seine
Zeit

Autor: Berger, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-595771

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-595771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Churer Pfarrer Saluz (1571—1645),

seine Kollegen und seine Zeit

von Pfarrer Dr. H. Berger



10.

II.
12.
13.
14.

Inhaltsverzeichnis

. Saluzens Vorfahren, seine Familie und seine Nachkommen
. Saluz als Pfarrer in Seewis im Prittigau (1596—-1606) .

. Saluzens Berufung nach Chur (1606) und die damaligen kirchlichen Zustande

in Chur .

. Saluzens politische Einstellung und sein Wirken zur Zeit der beginnenden

Biindner Wirren

. Saluz und die kirchlichen Verhiltnisse in Chur zur Zeit der Besetzung durch

Osterreich . . . . .

. Saluz als Dekan

. Saluz als Pfarrer in Chur

a) Saluz als Prediger

b) Saluz als Jugenderzieher
¢) Saluz als Seelsorger .

d) Saluz als Arzt .

. Saluz als Prediger in den Nachbargemeinden von Chur.

. Saluzens Krafttaten .

Saluz und seine Kollegen in Chur .
a) Andres Lorez

b) Hartmann Schwarz

Saluzens Tod .

Stammbaum .

Schlusswort: Was bleibt?

Quellen- und Literaturverzeichnis .

17

22



Ein Wort des Dankes

Wo man versucht, sich auf Grund handgeschriebener Quellen und ge-
druckter Literatur der Vergangenheit zuzuwenden, ist man auf den Beistand
vieler angewiesen. So mochte ich all diesen stillen Helfern herzlich danken.
Besonders ausgiebig benutzte ich die Ratsprotokolle im Stadtarchiv, die Kir-
chenbiicher auf dem Zivilstandsamt und die Quellen im Bischoflichen Archiv.
Aber auch durch die reiche Literatur auf der Kantonsbibliothek wurde mir
manche Anregung zuteil, sowie auch durch die Quellen im Staatsarchiv.

Es war mein Anliegen, ein einigermassen abgerundetes Lebensbild tiber
Saluz zu bieten. Das beigegebene Bild tiber ihn lidsst uns seine Person etwas
plastischer erscheinen. Das andere Bild mit der alten Martinskirche mag uns
in Erinnerung rufen, dass Saluz in diesem Gotteshaus den Menschen zuge-
sprochen hat. Den Herren Apotheker Truog, Prof. Masiiger, a. Baumeister
Trippel und nicht zuletzt Herrn Bischofberger danke ich herzlich fir die
Uberlassung der beiden erwzhnten Bildplatten.

Ein besonderer Dank aber gebiihrt der Historisch-Antiquarischen Gesell-
schaft, die den Druck dieser Arbeit freundlicherweise ibernommen hat.






1. Saluzens Vorfahren, seine Familie und seine Nachkommen

Wenn man dem Leben von Pfarrern, die in friitheren Jahrhunderten ge-
wirkt haben, nachgehen will, muss man sich damit abfinden, dass manch-
mal nicht viel herauszubringen ist. Oft kann man nicht einmal das Geburts-
jahr erfahren. Sehr oft kennt man die Namen der Eltern nicht. Was man
dann aber meistens weiss, ist der Eintritt in die Synode (also das Jahr)und
das nachherige Wirken (wenigstens zum Teil). Der verstorbene Dekan J. R.
Truog hat eine grosse Arbeit geleistet, indem er aus allerler Registern Zv-
sammenstellungen geschaffen hat, die heute ein Arbeiten stark erleichtern.
Aber wo man Einzelpersonen nachgeht, muss es selbstverstandlich das An-
liegen sein, mehr herauszubringen, als was Truog mit seinen Registern leisten
konnte. :

Wenn wir in dieser Arbeit Georg Saluz nachgehen, hat das seinen beson-
dern Reiz. Denn es ldsst sich einwandfrei nachweisen (was ich bei Aufnahme
meiner Arbeit nicht wusste), dass Georg Saluz ein Enkel des bekannten
Biindner und Churer Reformators Philipp Gallicius ist. Es ist darum wohl
am Platz, zunichst einmal einzugehen auf diesen Reformator Gallicius
und dann tiber seine Séhne die Linie zu Georg Saluz zu ziehen.

Philipp Gallicius' wurde 1504 zu Puntwila bei Taufers geboren. Seine
Eltern hiessen Adam Saluz und UrsulaGallicius. Damaligem Brauch gemiiss
nannten sich Séhne oft nach der Mutter, indem sie den eigenen Vornamen
vor den Geschlechtsnamen der Mutter setzten. Damit hatte also der Sohn
von Adam Saluz und Ursula Gallicius den Namen Philipp Gallicius. Schon
1524 amtete dieser Philipp Gallicius als Kaplan, also als katholischer Geist-
licher, bei seinem Grossoheim, Dekan Bursella, in Camogask. 1526 nahm er
zusammen ‘mit Comander am Religionsgespriach zu Ilanz teil, wurde des-
wegen aus Camogask verwiesen, aber kurz nachher durch die Ilanzer Artikel
wieder straffrei erklart. Dann betreute er als Pfarrer, nachdem er sich also
der Reformation zugewendet hatte, Lavin. Diese Gemeinde trat dann 1529
(wie das benachbarte Guarda) zum neuen Glauben tiber. Aber selbst refor-
mierte Gemeinden ertrugen es oft nicht, dass ihre Geistlichen heirateten. Das
zeigte sich auch in Lavin unter Gallicius. Gallicius ehelichte eine Ursula
Campell und musste darum 1531 Lavin wieder verlassen. In der Folgezeit
libte er sein Pfarramt in Langwies aus. Daselbst blieb er bis zum Jahre 1537.
Dann zog er nach Scharans. 1540 wirkte er fiir einige Monate in Malans.
Dann kehrte er wieder nach Lavin zuriick, wo man nun scheinbar nichts
mehr gegen die Verehelichung Geistlicher einzuwenden hatte. In Lavin blieb
Gallicius (ausser einem kurzen Unterbruch von 1542-1544, wo er in Chur an
der Nikolaischule lehrte) bis zum Jahre 1550. In diesem Jahr wurde Gallicius
an die Regulakirche nach Chur berufen. Gallicius war schon frither bekannt
geworden durch die Unerschrockenheit anldsslich der Ilanzer Religions-
gespriche, durch die Mitwirkung bei der Schaffung der Synode (mit ent-

! Ich halte mich im folgenden an das Historisch-Biographische Lexikon, Bd. 3,
S. 382, sowie an Kind, Philipp Gallicius, und Schiess, Philipp Gallicius.

w



sprechenden Synodalgesetzen) und durch den Kampf gegen die sogenannten
Irrlehrer im Engadin und in den italienisch sprechenden Tilern Biindens.
In Chur blieb Gallicius bis zu seinem Tod (7. Juni 1566).

Philipp Gallicius hatte eine grosse Zahl von Séhnen und Téchtern, die
sich dann wieder Saluz nannten (also nach dem Grossvater). Im Jahre 1533
wurde dem Pfarrer Gallicius in Langwies, wo die Familie manchmal in gros-
ser finanzieller Not lebte, Alexander geboren. Drei Jahre nachher, ebenfalls
noch in Langwies, erblickte Johannes Leo das Licht der Welt. Diesen Johan-
nes Leo missen wir besonders im Auge behalten.

In die Scharanser Zeit fiel die Geburt des dritten Sohnes Josuah. Und
unmittelbar nach der erneuten Ubernahme der Gemeinde Lavin (1540) ge-
sellte sich zu den drei Genannten nochmals ein Briiderchen, Philippus ge-
heissen. Der fiinfte und letzte der S6hne hiess Gideon, der 1548 in Lavin den
Kreis der Knaben abrundete, wihrend wir die Toéchter Maria, Ursula und
Anna tibergehen koénnen. '

Im Jahre 1566 wiitete in Chur eine schwere Pest, die auch unerbittlich
hineingriff in die Familie von Pfarrer Gallicius. Gallicius selber gehorte zu
den ersten Opfern. Kurz nachher starb seine Frau, die ihren Gatten wohl
gepflegt hatte und dann angesteckt worden war. Im gleichen Jahr starb in
Flims (auch an der Pest) der Sohn Philippus, der dort als Pfarrer amtete?,
und ein Jahr spiter, also 1567, schied in Schiers Alexander, der vorher in
Thusis gewirkt hatte, aus diesem Leben.?

Somit waren nach 1567 noch am Leben: Johannes Leo, Josuah und Gi-
deon. Von Josuah wissen wir nicht, was mit ihm geworden ist. Gideon, der
Letztgeborene (1548), zahlte beim Tod seines Vaters achtzehn Jahre. Pon-
tisella, der an der Nikolaischule in Chur lehrte, verwendete sich fiir diesen
Gideon an der Ziircher Theologenschule. Der elternlos gewordene Jiingling
wurde in diese Schule aufgenommen und konnte sich so dem Theologie-
studium zuwenden. Diesen 1548 geborenen Gideon treffen wir aber nicht
nur als Studenten in Ziirich, sondern auch in Basel.* Gideon wurde 1575° in
die Synode aufgenommen. Dann entschwindet er uns wieder, bis wir ihn
1586, als er bereits 40 Jahre zihlte, erstmals in einer Biindner Gemeinde, und
zwar in Luzein, antreffen. Nachher wirkte er von 1590-1593 in Jenins und
schliesslich von 1593-1648 in Avers.® Gideon war der Grossvater des be-
kannten Unterengadiner Pfarrers Jon Pitschen Saluz (1595-1662). Er war
aber keinesfalls der Vater von Georg Saluz.

Somit bleibt noch Johannes Leo. Derselbe wurde 1565, also recht spit,
mit neunundzwanzig Jahren, ordiniert.” Er wirkté fiir ein paar Monate in

2 Philippus kam 1564 in die Synode (Truog, Biindner Pradikanten, S. 7) und wirkte
dann in Flims (Truog, Pfarrer, S. 83).

3 Die evangelischen Pfarrer der Gemeinde Thusis, S. 4; Thony, S chiers, S. 28.

3 Die evangelischen Pfarrer der Gemeinde Thusis, S. 4; Thény, Schiers, S. 284
Truog, Plarrer, S. 226; Wackernagel, Matrikel Basel, Bd. 2, S. 83.

4 Truog,Biindner Studenten in Basel, S.102 ;Wackernagel, Matrikel Basel, Bd.2, S.197.

5 Truog, Biindner Pridikanten, S. 8; Tina Truog, Familiennotizen, S. 50.

¢ Truog, Pfarrer, S. 110.

? Truog, Biindner Priadikanten, S. 8; Truog, Pfarrer, S. 56.

6



Davos. 1565 iibernahm er die Gemeinde Jenaz® (zusammen mit Fideris und
Furna).

Nach Campell® und Rosius a Portal® starb nur ein Sohn des Gallicius,
nimlich Gideon, nicht wihrend der Pestzeit der Sechziger Jahre. Daher
konnte man die Linie zu Pfarrer Georg Saluz nie sicher ziehen. Nun aber
zeigt es sich, dass eben Campell und Rosius a Porta und alle, die auf diesen
beiden fussen, im Unrecht sind. Denn ausser Gideon blieb auch JohannesLeo
am Leben. Und er nun war (und dies kann einwandfrei als erwiesen gelten)
der Vater von Georg Saluz. Uber diesen Johannes Leo berichtet Truog in
seinem Heimatbuch tiber Jenaz: «Dieser zweite uns bekannte Jenazer Pri-
dikant war Johannes Leo Saluz von Lavin, geboren am 2. Februar 1536 als
Sohn des Reformators Philipp Gallicius. johannes war 1565 in die Synode
aufgenommen worden und wurde nach kurzem Aushilfsdienst zu Davos-
Platz nach Jenaz berufen. Hier blieb er bis zum Jahr 1582.11»

Pfarrer Saluz scheint sein Pfarrhaus in Jenaz geliebt zu haben. Dieses da-
malige Pfarrhaus, das heute zum gewohnlichen Bauernhaus geworden ist,
frither aber auch die Schule in sich enthielt, ist beschrieben bei Koénz!2, Auch
Truog!® hat sich die Miithe genommen, den Inschriften, die auf diesem ein-
stigen Pfarrhaus noch heute sichtbar sind, etwas nachzugehen. Diese In-
schriften sind fiir uns insofern interessant, als sie nun eben auf Johannes Leo
Saluz, den Vater von Georg Saluz zuriickgehen.

An der Hauswand sind zunichst zwei Spriiche. Der eine lautet: «Hab
Gott lieb ob allen Dingen, so mag dir nit mislingen.» Der Spruch passt gut
fir einen Pfarrer, erinnert er doch an jenes Pauluswort: « Wir wissen aber,
dass denen, die Gott lieben, alle Dinge zum besten dienen» (Roémer 8, 28).
Der zweite Spruch, der an der gleichen, vordern Hauswand, rechts vom eben
angefiihrten Spruch steht, enthilt unter dem Lateinischen die deutsche Uber-
setzung. «Vela fatis pando — ich lass es Gott walten». Wollte man es etwas
wortlicher wiedergeben, wiirde die Ubersetzung etwa lauten: «Ich lasse das
Schiff vom Schicksal treiben.»

Mit etwas ungelenker Hand hat Saluz weiter an die Wand die Wappen
der drei Biinde angebracht. Auch sind ein Kreuz (links vom letzterwéahnten
Spruch) und eine Hand (rechts vom letzterwidhnten Spruch) an die Wand
gezeichnet sowie die Jahreszahl 1575 mit der Unterschrift von Saluz. Kreuz
und Hand sind selbstverstiandlich als christliche Symbole gemeint: Gott,
der vergibt, und Gott, der seine Hand iiber uns halt! Nun wire es freilich
etwas voreilig, wollten wir aus den angebrachten Spriichen und Zeichnun-
gen etwas iiber den Charakter von Johannes Leo Saluz herauslesen. Fiir
einen Pfarrer, der sein Pfarrhaus verzierte, ergab es sich von vornherein,
Glaubensworte und religiose Symbole an die Wand zu bringen (und das
Ganze zu unterzeichnen).

8 Truog, Pfarrer, S. 56 und 99; Wackernagel, Matrikel Basel, Bd. 2, S. 86.

® Vgl. Tina Truog, Familiennotizen, S. 50 (Bleistiftnotiz).

a Porta, Historia Reformationis, Bd. 1, S. 430.
Truog, Jenaz, S. 145.

Ko6nz, Bauernhiuser, S. 61.
Truog, Jenaz, S. 145.




In diesem Pfarrhaus zu Jenaz wurde nun also im Jahre 1571 Georg Saluz
als Enkel des Philipp Gallicius und als Sohn des Johann Leo Saluz geboren.*
Weiter freilich wissen wir iiber die Jugendzeit von Georg Saluz nichts oder
doch fast nichts. Wir kennen den Namen der Mutter nicht sicher, wissen
auch nicht, ob Saluz Geschwister gehabt hat. Das ist freilich unwahrschein-
lich, ist doch in allem, was iber Georg Saluz zu finden ist, nirgends auch
nur der geringste Hinweis auf einen Bruder oder eine Schwester.

Nach Tina Truog!® wurde Georg Saluz in Seewis geboren und erzogen.
Das kann nicht stimmen. Vielleicht aber hat Tina Truog recht, wenn sie ver-
mutungsweise dussert, dass die Mutter von Georg Saluz eine Salis von See-
wis gewesen sein kénne. Das wiirde dann auch noch besser erkldren, warum
sich Saluz manchmal selber als Seewiser bezeichnete.1

Auch Pfarrer haben Fehler. Wer als Pfarrer von sich behaupten wiirde,
er sel doch so ziemlich frei davon, der hitte den allergrossten Fehler, ndm-
lich den der falschen Selbstherrlichkeit. Darum nehmen wir es dem Vater
von Georg Saluz doch nicht von vornherein allzu iibel, wenn auch er nicht
fehlerfrei war. Freilich scheint es so gewesen zu sein, dass er iiber sich selber
doch etwas zu wenig bestimmte und sich selber zu wenig in der Hand hatte,
zeigte er sich doch vor allem immer wieder sehr schwach dem Alkohol gegen-
tiber. So schreibt denn Truog iiber Johannes Leo Saluz: «Gerade in allen
Stiicken ist er jedoch kein Muster gewesen, denn 1575 wurde er von der
Synode scharf getadelt wegen Trunk, Leichtsinn und Hochmut. »17

Damit hatte er also recht viele Fehler miteinander: Trunk, Leichtsinn
und Hochmut! Wenigstens das dritte, der Hochmut, hitte unbedingt weg-
bleiben sollen! So miissen wir denn annehmen, der Sohn Georg Saluz habe
es in seinem Elternhaus in Jenaz nicht immer leicht und schén gehabt. Wer
weiss, wie viel Not in Trinkerfamilien sein kann, kann es begreifen, dass
Saluz schon verhiltnismissig frith sein Elternhaus verliess. Zudem starb ja
sein Vater schon im Jahre 1582. ‘

In den von Truog und Jecklin unter viel Zeitaufwand zusammengestell-
ten Studienregistern iiber Biindner Studenten in Ziirich, Basel und Paris ist
Saluz nicht aufzufinden.’® Nun hat sich aber neuerdings auch Bonorand mit
diesen Fragen beschiftigt. Er ist dabei in der Zentralbibliothek in Ziirich auf
einen Brief gestossen, den der Griischer Pfarrer Jakob Cellarius (Keller) 1606
an den Ziircher Professor J. W. Stucki schrieb. Darin iibermittelt er diesem
einen Gruss seines einstigen Schiilers Saluz.!?

14 Valér (Stadtrat, S. 103, Anmerkung 1) bestreitet zu Unrecht, dass Georg Saluz
ein Enkel von Philipp Gallicius war. — Blésch (Reformierte Kirchen, Bd. 1, S. 396) macht
Georg Saluz irrtiimlicherweise zum Sohn des « 1573 (statt 1566!) verstorbenen Refor-
mators Gallicius».

15 Tina Truog, Familiennotizen, S. 50.

18 Vgl. S. 10.

17 Truog, Jenaz, S. 146.

18 Truog, Biindner Studenten in Basel; Jecklin, Biindner Studenten am Collegium
humanitatis in Zirich; Jecklin, Blindner Studenten an der Pariser Universitit.

19 Bonorand, Biindner Studierende, S. 107; Zentralbibliothek Ziirich Ms. F 38,

S. 97.



Schon diese eine Stelle (fur 1589) ist Beweis genug dafir, dass Saluz (wie
es bei den meisten angehenden Theologen der Fall war) wenigstens fur kurze
Zeit an einer auswirtigen Theologenschule studierte. Bonorand (in seinen
Forschungen iiber das Bildungswesen) kann darum geradezu sagen: « Wohl
alle Biindner Theologen haben in Ziirich, Basel oder Genf studiert.»*® Zu-
dem kamen die angehenden Pfarrer, bevor sie eine eigene Gemeinde iiber-
nahmen, meist fiir einige Zeit zu einem iltern Gemeindepfarrer, der sie in
den Studienfdchern unterwies und sie zugleich auch ins praktische Pfarramt
einfithrte. :

Dass Saluz wirklich in Zurich studierte, zeigt auch ein Ratsprotokoll aus
dem Jahre 1615. Damals wirkte Saluz bereits als Pfarrer in Chur. Und da-
mals wurde ihm durch einen Vagabunden der « Muoshafen in Ziirich» vor-
geworfen.?! Der betreffende Vagabund, auf den wir bei anderer Gelegenheit
nochmals zuriickkommen, wurde dann gewarnt. — Nun, was war dieser
Mushafen? Der Mushafen war bestimmt fur arme Studenten. Diese konnten
jeweils morgens « Mus und Brot» in Empfang nehmen. Dariiber waren viele
Bindner Studenten sehr froh. Gerade auch die Pfarrerssohne, die — wie Sa-
luz — studieren wollten, lebten manchmal in finanzieller Not; denn die Pfar-
rer Biindens waren sehr schlecht gestellt. Etwas unangenehm fiir die armen
Studenten war nun freilich, dass sie zusammen mit den Armen von Ziurich
«zum Mushafen» kamen und so dann eben gesehen wurden, wie es wohl
auch Saluz mit diesem Vagabunden ergangen ist.

Aber wichtig ist nun fiir uns das eine: Saluz hat, auch wenn die Register
nichts erwihnen®?, 1589 in Ziirich studiert. Im Jahre 1590, also mit neun-
zehn Jahren — das bildete damals keine Ausnahme — kam Saluz bereits in die
Synode und unterwarf sich durch ein lateinisch gehaltenes Versprechen dem
Synodalgeliibde.?® Im gleichen Jahre {ibernahm er seine erste Gemeinde,
nimlich Seewis im Pritigau, und ebenfalls 1590 trat er auch in den Stand
der Ehe, indem er sich mit Ursula Widmann aus Ziirich verheiratete.?*

Saluz war Biirger von Lavin. Das wird z. B. im Kirchenbuch von
Schuders (in der Einleitung zum Buch) ausdriicklich gesagt. («Gebiirtig von
Lavin»)25, Daneben wird zu Unrecht auch Fetan als Biirgerort angegeben.28
Auch Ardez?” wird als Heimat der Familie Saluz erwihnt. Ardez ist als
Hochgericht bekannt, zu dem auch Lavin gehérte. Wo Ardez als Heimat

Bonorand Bﬂdungswesen S. gb.
21 Ratsprotokoil Bd. g, S. 162 1.
Die Register sind librigens oft unvollstanchg (Bonorand, Bildungswesen, S. g6).
Synodalmatrikel, S. 117. _
Der Name im Laviner Plan (Ursula Lorez) stimmt nicht. Tina Truog (Familien-
notizen, S. 57) sagt falschlicherweise: « Den Geschlechtsnamen seiner Frau kennen wir
nicht.» Die Kirchenbiicher zeigen eindeutig, dass Saluzens Frau eine Ursula Widmann
war,
* Kirchenbuch Schuders, Bd. 2, S. 1.
* Verzeichnis der Ge1sthchen der Martinskirche (Churer W ochenblatt 1843), S. 34;
galer Geistliche an der Martinskirche, S. 68; Camenisch, Reformationsgeschichte,
: 197
s ’ Historisch-Biographisches Lexikon, Bd. 3, S. 382 Tina Truog, Familiennotizen,
. 41,



fir Saluz genannt wird, wird also das Hochgericht als solches angefiihrt, statt
der darin liegenden kleinen Siedlung Lavin. Wieder andere behaupten, Saluz
sei von Seewis.?® Als Seewiser trug sich tibrigens Saluz selber ins Kirchen-
buch Chur ein. « 1606 Georgius a Saluz, Lacupratensis Rhaeticus, electus est
inter pastores» (Georg Saluz von Seewis in Rhaetien, ist 1606 auserwihlt
worden unter den Pfarrern).?® Warum konnte sich Saluz selber als Seewiser
bezeichnen? Nicht-darum, weil er Seewiser Biirger war. Nein, als Seewiser
gab er sich an, weil er sich als Seewiser fiihlte und weil méglicherweise seine
Mutter eine Seewiserin war. Zudem war ja Saluz im Pritigau, in Jenaz,
also in der Nihe von Seewis, aufgewachsen und wirkte dann wihrend 16
Jahren als Pfarrer von Seewis. Damit wurde ihm das Pratigau und vor allem
Seewis, zur eigentlichen Heimat, worauf wohl sein Eintrag im Kirchenbuch
zurtickging. Aus Liebe zu seinem Seewis ging Saluz uibrigens spiter von Chur
aus jedes Jahr fiir kurze Zeit dahin in die Ferien, und zwar ins Bad Ganey.?

Saluz hatte im ganzen sieben Kinder. Die Churer Kirchenbiicher erwih-
nen zunichst einmal einen Georg Saluz, der sich 1624 mit einer gewissen
Emerita Fissli aus Zurich verheiratete.®! Dieser Georg Saluz, auch einfach
als Lieutenant Georg bekannt, hatte mindestens vier Knaben und drei Mid-
chen. Die Knaben waren: Hans Jirg (1626)32, Christof und Herther als
Zwillinge (1630)33, Daniel (1636)3*. Die Midchen hiessen: Anna (1627)%,
Ursula (1692)3%, Magdalena (1634)%". 1635 starb eines der Kinder3®, wohl
Magdalena. Darum fehlt sie im Laviner Verzeichnis.

Bekannter als Georg wurde Johann, genannt nach dem Grossvater, wah-
rend Georg nach dem Vater genannt wurde. Johann, der Major, machte
sich einen Namen als Profektrichter (1639), Stadtvogt (1644) und Mitglied
des Kleinen Stadtrates (1637).3? Johann, der 1669 starb,® verheiratete sich
mit einer Margreth Fest(e). Ihre Kinder waren Ursula (1618)%!, Margreth
(1624)%%, Elisabeth (1627)%, Maria Magdalena (1628)%, Johannes (1630)%,

8 Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 2, S. 369 («aus dem Prittigau stammend »);
Historisch-Biographisches Lexikon, Bd. 6, S. 22 (auch Lavin genannt); Camenisch, Re-
formationsgeschichte, S. 197 (Seewis neben Fetan aufgefiihrt).

28 Kirchenbuch Bd. 2, S. 5.

30 Saluz, Ganey, o. S.

31 Kirchenbuch Bd. 3, S. 13.

32 Kirchenbuch Bd. 3, S. 23.

33 Kirchenbuch Bd. g, S. 48 (Herter fehlt im Laviner Verzeichnis).

3t Kirchenbuch Bd. 2, S. 45.

35 Kirchenbuch Bd. 3, S. 32.

38 Kirchenbuch Bd. 3, S. 68.

37 Kirchenbuch Bd. g, S. 85.

38 Kirchenbuch Bd. g, S. ¢6.

3 Valeér, Stadtrat, S. 103.

40 Kirchenbuch Bd. 6, S. 73.

4 Kirchenbuch Bd. 2, S. 20.

42 Kirchenbuch Bd. 2, S. 28. Im Laviner Plan ist falschlicherweise eine Magdalena
(statt einer Margreth) genannt.

4 Kirchenbuch Bd. 2, S. 32.

44 Kirchenbuch Bd. 3, S. 35. Im Laviner Verzeichnis nur Maria (nicht Maria
Magdalena) genannt.

45 Kirchenbuch Bd. 3, S. 44.

10



Claudia (1632)%, David (1634)%". David freilich starb dann schon im Jahr
1635.18 Auch fiir 1623 ist ein Sohn genannt, der bald starb, dessen Taufe
nirgends aufzufinden ist.4®

Der dritte Sohn von Georg Saluz, Daniel, der 1664 starb, verheiratete
sich 1626°° mit Agta (Agatha) Clauw, die ithrem Gatten 1647 kinderlos®
entrissen wurde.

Pfarrer Saluz hatte aber auch etliche Ttéchter. Wenn auch in Chur noch
andere Familien mit dem Namen Saluz vorkamen, liegt einwandfrei fest,
dass eine Magdalena®?, die sich mit Pfarrer Hartmann Schwarz verheiratete,
eine Tochter des Stadtpfarrers Saluz war. Nur darum kann Schwarz immer
wieder als Schwiegersohn von Saluz angefiihrt werden.?® Von dieser Magda-
lena Saluz hatte Hartmann Schwarz, der bei Saluzens Tod 1645 seinem
Schwiegervater in Chur als Antistes nachfolgte (wie wir noch sehen werden),
einen Sohn namens Jorg®, der 1691 getauft wurde. Dieser Jorg Schwarz
ergriff spiter, wie sein Vater Hartmann Schwarz, und wie auch sein Gross-
vater Georg Saluz, dem er nachbenannt wurde, den Pfarrerberuf. Nachdem
er 1652 in die Synode aufgenommen worden war,® iibernahm er die Ge-
meinden, in denen frither sein Vater gewirkt hatte. So tibte er seinen Pfarr-
beruf von 165455 in Malix und von 1655-166¢9 in Parpan aus. 1670 folgte
er seinem Vater nach Chur und betreute bis zu seinem Todesjahr 1678 die
Regulakirche,?$

Freilich schenkte Magdalena Saluz ihrem Gatten Hartmann Schwarz
nicht nur im Jahre 1631 den Sohn Jérg, sondern es war den beiden schon
1619 ein Knabe namens Georg geboren worden. Der starb aber mit zehn
Jahren, namlich 1629, zu Malix, wo damals Pfarrer Schwarz titig war, an
der Pest.57

Aber Hartmann Schwarz verlor durch den Tod nicht nur seinen ersten
Sohn, sondern schon 1634 auch seine Lebensgefdhrtin.®® Im gleichen Jahre
verheiratete er sich dann wieder mit einer gewissen Maria Flisch.?

# Kirchenbuch Bd. 3, S. 59.

* Kirchenbuch Bd. g, S. gr1.

% Kirchenbuch Bd. 3, S. 94.

* Kirchenbuch Bd. 3, S. 2.

%0 Kirchenbuch Bd. 3, S. 3o0.

1 Kirchenbuch Bd. g, S. 141. Das Laviner Verzeichnis gibt falschlicherweise einen
Daniel als Sohn an. Das Gleiche gilt fir Tina Truog, Familiennotizen, S. 61 («Fahndrich
Daniel Saluz »). Der Name im Laviner Verzeichnis (Agathe Lauer statt Agathe Clauw)
%eht auf einen Lesefehler zuriick. Das gilt auch wieder fiir Tina Truog, Familiennotizen,

61,

52 Magdalena fehlt im Lavmer Verzeichnis und auch bei Tina Truog, Familien-
notizen, S. 63.

% Vgl. z. B. S. 78. |

3 Kirchenbuch Bd. 3, S. 53.

% Jorg studierte 1648 in Basel (Truog, Biindner Studenten in Basel, S. 102), bevor
er 1652 in die Synode kam (Truog, Pradikanten, S. 20).

% Truog, Pfarrer, S. 130.

57 Kirchenbuch Bd. 2, S. 22.

% Kirchenbuch Bd. 3, S. 82.

» Kirchenbuch Bd. 3, S. 85.

Il



Eine zweite Tochter von Pfarrer Saluz, Catharina, verheiratete sich nach
dem Laviner Verzeichnis mit « Pfr. Franz Schwarz, Antistes». Das ist natiir-
lich ein Irrtum. Dieser Irrtum findet sich auch bei Tina Truog.®® Franz
Schwarz, in den Kirchenbiichern Franzisch oder Franzischg genannt, kam
aus einer bekannten Apothekerfamilie und war nicht Pfarrer und damit
auch nicht Antistes. Das ist eine Verwechslung mit dem vorhin genannten
Pfarrer Antistes Hartmann Schwarz, der eben mit Magdalena verheiratet
war. Franzischg Schwarz und Catharina Saluz heirateten im Jahre 1636.%
Auch Franzischg Schwarz und Catharina Saluz hatten einen Sohn namens
Jorg, den sie also wieder nach dem Grossvater nannten. Dieser Jorg wurde
1650 geboren und getauft.5? :

Im Laviner Verzeichnis ist unter Saluzens Tochtern weiter eine Elisa-
beth genannt. Die Kirchenbiicher bestitigen dies. Elisabeth Saluz verhei-
ratete sich 1625 mit Johannes Sardusch Troll%3, im Laviner Verzeichnis ein-
fach Hauptmann Troll genannt. Es wurden ihnen etliche Kinder geschenkt,
und zwar: Hans Jakob (1626)%, Anton (1628)%, Hans Jorg (1629)%. Dieser
Hans Jorg starb aber schon 1634%7, nachdem der Vater den Seinen schon
1632 entrissen worden war.%

Eine vierte Tochter von Saluz hiess Ursula, die sich 1626 mit Daniel Sto-
rer verheiratete.? Auch sie hatte eine grosse Zahl von Kindern, die wir der
Vollstandigkeit halber wieder anfiithren wollen. Es sind : Hans Simon (1628)%,
Ursula (16g0)7!, Maria Magdalena (1633)72, Ursula (1635)73, Daniel (1640)™,
Anton (1643)7, Elisabeth (1647)7 und Catharina (1654).7

So ergibt sich also: Georg Saluz hatte drei S6hne (Johann, Georg, Da-
niel) und vier Téchter (Magdalena, Catharina, Elisabeth und Ursula).™

8 Tina Truog, Familiennotizen, S. 57.

61 Kirchenbuch Bd. 3, S. 102.

62 Kirchenbuch Bd. 3, S. 151. Im Laviner Verzeichnis ist Jérg nicht angefiihrt.

83 Kirchenbuch Bd. 3, S. 17.

8¢ Kirchenbuch Bd. 2, S. 31.

8 Kirchenbuch Bd. 3, S. 33.

66 Kirchenbuch Bd. g, S. 4o0.

67 Kirchenbuch Bd. 3, S. 84.

68 Kirchenbuch Bd. g, S. 78. Im Laviner Verzeichnis ist von all diesen Kindern
irrtiimlicherweise nur eine Esther angefiihrt.

8 Kirchenbuch Bd. 3, S. 30. Es war eine Doppelhochzeit in der Familie Saluz:
Daniel Saluz—Agta Clauw, Daniel Storer—Ursula Saluz.

70 Kirchenbuch Bd. 2, S. 35.

1 Kirchenbuch Bd. 2, S. 38. Diese Ursula starb, weshalb ein spater geborenes
Maidchen wieder diesen Namen bekam.

72 Kirchenbuch Bd. 2, S. 41.

7 Kirchenbuch Bd. 2, S. 45.
7 Kirchenbuch Bd. 2, S. 50.
7 Kirchenbuch Bd. g, S. 131.
76 Kirchenbuch Bd. 2, S. 64.

"7 Kirchenbuch Bd. 2, S. g1.

% Im Laviner Verzeichnis und bei Tina Truog (Familiennotizen, S. 57) fehlt Mag-
dalena. Im allgemeinen muss ausdriicklich gesagt sein, dass dieses Laviner Verzeichnis
nur dort Giiltigkeit beanspruchen darf, wo die Angaben durch Kirchenbuchangaben
bestitigt werden. — Valér, Geistliche an der Martinskirche, S. 76, gibt nur zwei Sohne

2



Von Johann Saluz héren wir immer wieder als Ratsherr. Georg Saluz
wird im Zusammenhang mit seinem Vater als Arzt (bei der Behandlung von
Frau Oberst Guler) ausdriicklich als Sohn des Pfarrers Saluz angefiihrt.”
Und der dritte schliesslich, Daniel, hat in die gedruckte Abdankungsrede
seines Vaters den 1659 erfolgten Tod seiner Mutter eingetragen und seine
Unterschrift dazu gesetzt: «Daniel Saluz, der eltere»®® (gegeniiber einem
jingern Daniel Saluz, einem Enkel des Verstorbenen).

Wir diirfen wohl annehmen, dass Saluz mit seiner grossen Familie, mit
seinen Kindern, Enkeln (und spiater auch Urenkeln)® viel Freude haben
durfte. Gerade auch in der Abdankungsrede wies Pfarrer Lorez darauf hin,
wie viel den Eigenen durch den Tod des Vaters, Grossvaters und Urgross-
vaters genommen worden sei. Ursula, geborene Widmann, tiberlebte ihren
Gatten, der 1645 starb, um volle vierzehn Jahre. Pfarrer Lorez schrieb da-
mals ins Kirchenbuch: «Den 23. (Dezember) hora semisexta vespertina
starb mein liebe Frau schwiger Ursula Widmann, Georg von Saluz, decani
und pfarrherrn zu St. Martin, vidua. Sepulta fuit 24. Dez. Dixit Dominus
Andreas Loretus.»%

Der bereits erwahnte Sohn Daniel trug dabei auf die innere Deckelseite
der Abdankung die Worte ein: «Anno 1659 den 23. dezember, ist von be-
schrybenen herrn vaters seeligen ehelyche husfrauwe, unsere liebe frauwe
muotter Ursulla Salutzj, geborene Widemanni, in Gott entschlaffen, mor-
gens des am heylligen abend in des herren vaters seeligen grab bestattet wor-
den. Gott verlyche inen ein frélliche uferstentnus. Und uns allen ein seelliges
nachkommen. »3%

2. Saluz als Pfarrer in Seewis im Priitigau

(1590-1606)

In Graubiinden setzte sich die Reformation auf ganz eigene Weise durch.
Sobald in einer Gemeinde die Mehrheit reformiert war, wurde den Refor-
mierten die Kirche zugesprochen. Das Pritigau wurde verhiltnisméssig frith
protestantisch. Campell berichtet um 1570, Seewis habe als einzige Ge-
meinde des Pritigaus noch den alten Glauben behalten.! Auch Camenisch?
weiss keine Antwort auf die Frage, warum die Seewiser mit der Einfiihrung
des neuen Glaubens so lange warteten. Der Grund kann nicht darin liegen,
dass Seewis abgelegen war, traten doch andere ebenso abgelegene Gemein-

von Saluz an (Johann und Georg). Die Angaben sind also zu erginzen durch Danielund
die Namen der Téchter.

™ Vgl. S. 59.

% Lorez, Abdankung Saluz. Die obige Notiz findet sich auf dem Deckel der in der
Kantonsbibliothek vorhandenen Ausgabe.

1 Lorez, Abdankung Saluz, S. 25.

$ Kirchenbuch Bd. 6, S. 44

% Es handelt sich auch wieder um die Ausgabe in der Kantonsbibliothek.

' Campell, Ritische Geschichte, Bd. 1, S. 159.

* Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 249.

I3



den viel frither zur Reformation iiber. Aber méglicherweise fehlte lange Zeit
die treibende Kraft. Vor allem fehlte der Geistliche, der die ganze Gemeinde
zum neuen Glauben hintiberzog, wie das sonst in vielen Gemeinden Biindens
der Fall war.

Aber ganz unberithrt von der Reformation konnte doch auch Seewis
nicht bleiben. Es war im Jahre 1581, als sich die ersten reformfreundlichen
Stréomungen in der Gemeinde zeigten.® Erwidhnt werden besonders Haupt-
mann Ulrich Buol, Ammann Kaspar Michel und dessen Séhne, sowie Chri-
stian Bértsch, die sich offen zu ihrer protestantischen Uberzeugung bekann-
ten, und den Maienfelder Pfarrer Chesel zu einer Hochzeitspredigt nach
Seewis kommen liessen. Niemand legte diesem evangelischen Geistlichen
Hindernisse in den Weg. Daraus ist ersichtlich, dass die Seewiser innerlich
der Reformation nicht einfach abgeneigt waren, auch wenn der eigentliche
Umschwung nur langsam vollzogen wurde.

Neben Chesel aus Maienfeld?, der bloss eine einzelne gottesdienstliche
Handlung vornahm, wird auch der Nachfolger von Chesel in Maienfeld,
Johannes Gantner, fiir Seewis erwzhnt. Er predigte an einem hohen Festtag
in Seewis. Johannes Gantner wirkte in Maienfeld von 1586-1596°. Seine
Gastpredigt in Seewis fand also zwischen 1586 und 1590 statt; denn 1590
kam bereits in der Person von Georg Saluz ein eigener protestantischer Pfar-
rer nach Seewis. Von da an waren daher weitere Vertretungen von auswérts
nicht mehr nétig.

Diese angefiihrte Festtagspredigt von Johannes Gantner wurde «cum
applausu»® aufgenommen. Gantner wird tibrigens auch sonst als guter Pre-
diger gerithmt.” Es handelt sich bei Gantner um den bekannten fritheren
Churer Pfarrer, der von 1566 bis 1570 an der Regulakirche wirkte,® dann
aber fiir sechzehn Jahre (1570-1586) aus der Synode ausgeschlossen wurde
und also in dieser Zeit nicht amten durfte.®

Man spricht gerne von der guten alten Zeit. Aber wenn man das Leben
von Pfarrer Johannes Gantner durchgeht, kann man innerlich nicht unbetei-
ligt bleiben und mochte sich auflehnen gegen die Ungerechtigkeit, die ithm
widerfuhr. Inwiefern hatte dieser Gantner sich verfehlt, dass die Synode ihn
nicht mehr in ihren Reihen haben wollte? Er hatte in Chur Stellung genom-
men fir den angefeindeten Widertdufer Frell. Nicht dass Gantner selber
Widertaufer war. Aber er war der Uberzeugung, dass auch anders Denkende
Christen sein kénnen. Und darum begehrte er, man mége die Widertaufer
nicht verfolgen. So sprach er es ausdriicklich aus, man solle die Widertdufer
«nit ausreuten, sondern unter dem Korn aufwachsen lassen».'® Wir kénnen

3 Pieth, Seewis, S. 16; Sulzberger, Reformation Graubiindens, S. 83.
4 Chesel (auch Kesel geschrieben) war in Maienfeld von 1580-1586 (Truog, Pfar-
rer, S.123).
Truog, Pfarrer, S. 123.
a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 83.
Ardiiser, Ritische Chronik, S. 212.
Truog, Pfarrer, S. g8.
Truog, Biindner Priadikanten, S. 7; Historisch-Biographisches Lexikon, Bd. 3

S. 391.
10 Valér, Geistliche an der Martinskirche, S. 61.

=P B

14



uns vorstellen, dass auch kollegiale Eifersucht gegen den tiichtigen Prediger
im Spiele war und dass zudem die Behérden, die ja von Widertidufern und
ihren Gesinnungsfreunden oft angegriffen wurden, Gantner nicht schitzten.

Spéter sahen dann freilich die Churer ihr Unrecht ein, das sie Gantner
zugefuigt hatten. Darum wurde Gantner wieder nach Chur gewihlt, und
zwar an die Martinskirche. Da wirkte er nach seiner Wiederaufnahme in dia
Synode von 1596 bis 1605,! anerkannt und angesehen. Ardiiser sagt tiber
Johannes Gantner: Er «hat sin predigampt bis in sin alter und absterben
mit demuot, frommkeit, gottseligkeit und guotem verstant wol ziert».!?

Noch vor Gantner hatte sich Pfarrer Konrad Winter, der von 1582 bis
1584 Grisch betreute, fir die reformierten Seewiser eingesetzt. Wenn Pieth!4
und a Portal® davon sprechen, dass auf Winter dann Saluz Seewis versorgt
habe, ist dem nur bedingt zuzustimmen. Saluz kam ja erwiesenermassen erst
1590 nach Seewis. Winter aber hatte Griisch bereits 1584 verlassen, um in
Dusnang seinen Dienst zu tun. 1590 kehrte er wieder nach Biinden (St. An-
tonien) zurick.16

Eben diese unregelmissige Betreuung der reformierten Seewiser wird
hauptsdchlich Schuld daran gewesen sein, dass der neue Glaube nicht
schneller die ganze Gemeinde erfasste. Es war darum héchste Zeit, dass die
Seewiser 1587 von der Synode fiir ein Jahr einen reformierten Pfarrer ver-
langten.!” Wenn Camenisch irgendwie verwundert feststellt,'® dass sich unter
den Vorgeschlagenen Winter nicht befand, geht das eben darauf zurick,
dass Winter bereits in Dusnang titig war. Der fiir ein Jahr gewiinschte Pfar-
rer kam dann freilich doch nicht nach Seewis, obwohl er durch die Synode
in der Person von Caspar Martinus bereits bestimmt worden war.1?

Vielleicht erwies sich die Zahl der Protestanten in Seewis fiir einen eig-
nen Pfarrer doch noch als zu klein. Vielleicht auch sagte man sich, ein Nach-
barpfarrer kénne die Gemeinde betreuen. Aber bis 1590 wurde dann die
Situation doch anders. Die Mehrheit der Gemeinde war reformiert gewor-
den. Und darum konnte man 1590 auch einen eignen protestantischen Pfar-
rer anstellen und die Dorfkirche in Besitz nehmen.

Der Pfarrer, der nun von 1590 an in Seewis bestimmend wurde, war Pfar-
rer Georg Saluz. Er blieb von 1590 bis 1606 in Seewis.?? Saluz erntete fiir sein
Wirken in Seewis von a Porta ungeteiltes Lob.2! 1606 wechselte er an die
Martinskirche von Chur iiber.2

Truog, Pfarrer,-S. 38.
12 Ardiiser, Ritische Chronik, S. 212.
Truog, Pfarrer, S. go.
14 Pieth, Seewis, S. 16.
a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 83.
Truog, Pfarrer, S. go.
Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 249.
Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 249.
Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 250.
. Sererhard, Einfalte Delineation, 111, S. go, hat nicht recht: Saluz habe «auf See-
Wis circa drei Jahr gepredigt».
1 a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 83.
2 a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 83.

15



~ In der dussern Durchfithrung der Reformation in Seewis hatte Saluz
weise Zurtickhaltung gezeigt. Es heisst von ihm ausdriicklich, er habe nur
«die ofenbahrste Papisterej» bekampft.?® Die Angabe im «Verzeichnis der
Geistlichen an der Martinskirche Chur»?* stimmt also nicht, wenn es dort
heisst, Saluz habe «den Leuthen das Papstthumm ginzlich aus dem herzen»
genommen. In Wirklichkeit kam die Reformation in Seewis erst unter dem
Nachfolger von Saluz, unter Michael Glarner?®, zu ihrem Abschluss. Michael
Glarner trat 1604 in die Synode und wurde spéter aus der Bundnerischen
Pfarrerschaft ausgeschlossen.?6

Dieser Pfarrer Glarner liess beispielsweise erst 1609 die «geschnitzten und
bemalten Bilder und Tafeln»?? aus der Kirche entfernen und nach St. Gal-
lenkirch 1im Montafun verkaufen.

Saluz aber hatte, da die Zahl der Pfarrer immer zu klein blieb, nicht nur
Seewis zu betreuen, sondern auch gewisse Nachbargemeinden. So besorgte
er von 1590 bis 1602 auch Griisch,?® bis dann 1602 Griisch durch den Pfarrer
von Fanas versehen wurde.?® Von 1593 bis 1597 predigte Saluz wohl einige
Male auch in Schuders. Sicher verbiirgt ist seine erste Predigt in Schuders
am Ostermontag 1593.3° Im Schuderser Kirchenbuch heisst es diesbeziiglich:
Saluz predigte «das reine Wort Gottes zur gesegneten Stunde. .. Die Wahr-
heit erlangte Beifahl».3! Auf diese erste protestantische Predigt hin musste
der Messpriester Schuders verlassen.??

Weil Saluz freilich neben Seewis und Grisch Schuders nicht ausreichend
betreuen konnte, sorgte er dafiir, dass noch andere Pfarrer daselbst einspran-
gen. Am Himmelfahrtstag 1593 predigte Pfarrer Andres Nier aus Davos in
Schuders. Dieser Pfarrer Nier wurde dann 1597 nach Schiers gewihlt und
besorgte in den kommenden Jahren Schuders neben Schiers regelmaissig.®

So hatte also Saluz in seiner Seewiser Zeit viel zu tun. Und doch fiel ihm
scheinbar der Abschied von Seewis im Jahre 1606 schwer. In der Folgezeit
besuchte er das Bad Ganey bei Seewis jedes Jahr. Er schreibt selbst, er «hab
dis bad 52 jahr practiciert».3

Seewis fiihrte tibrigens seinen lateinischen Namen von diesem Bad (See).
Hiess doch Seewis frither Lacupratum. Sererhard schreibt in seiner Schrift
«Einfalte Delineation»: «Seewis, lateinisch Lacupratum, fithrt seinen Na-
men von einem See, der ein Stiindlein hinder Seewis gegen Malans ge-
legen ».3?

28 Kirchenbuch Schuders Bd. 1, S. 1.

24 BM 18g6, S. 283.

25 Pieth, Seewis, S. 16.

26 Synodalmatrikel, S. 125, mit der Notiz: «Exclusus est».

*7 Pieth, Seewis, S. 16.

2 Truog, Pfarrer, S. 201 und go.

2 Truog, Pfarrer, S. 61 und go.

30 Kirchenbuch Schuders Bd. 1, S
31 Kirchenbuch Schuders Bd. 1, S.
S
S

32 Kirchenbuch Schuders Bd. 2,

38 Kirchenbuch Schuders Bd. 1,
Truog, Pfarrer. S. 235.

3 Saluz, Bad Ganey, o. S.

3 Sererhard, Einfalte Delineation, III, S. 49.

; Kirchenbuch Schuders Bd. 2, S. 1;

16



3. Saluzens Berufung nach Chur (1606)
und die damaligen kirchlichen Zustinde in Chur

Zunichst einmal ist festzustellen, dass Saluz nicht 1605 von Seewis nach
Chur kam, sondern 1606. Wenn gewisse Historiker das Jahr 1605 anfiithren,!
so geht das darauf zuriick, dass Gantner an der Martinskirche 1605 starb
und dann ersetzt werden musste. Aber der direkte Nachfolger von Gantner
war nicht Saluz, sondern Dr. Florenius, der freilich nicht fest gewihlt war.
Florenius kam aus Bokmen, war noch ein unbeschriebenes Blatt und wollte
sich nur auf Driangen hin auf das Bundnerische Synodalgeliibde verpflichten
lassen.? Das wire einerseits nicht einmal so verwerflich, zeugt doch diese Tat-
sache dafiir, dass Florenius sich und andern nichts Falsches vormachen wollte
und auch nicht um einer Stelle willen zu irgendeinem Bekenntnis, das ihm
nicht entsprach, «ja» sagte. Aber Florenius zeigte sich nicht nur von der
guten Seite. Er war ausserordentlich unzuverlissig als Pfarrer an der Martins-
kirche, so dass der Rat am 23. Mai 1606 zwischen Florenius an der Martins-
kirche und Pontisella an der Regulakirche einen Tausch vornahm. Es heisst
im diesbeziiglichen Ratsprotokoll: «Dieweil der herr Florenius nit mag
lychtpredig versechen noch zu St. Martin die ehe insegnen, tauffen, und aber
der herr Pontisella sich gutwillig annerbiith, solches alles zu versechen, so
will man es dem herr Pontisella befelchen, solches zu verrichten, also die ein
tag predigen, lychpredigen, tauffen, die ehe insegnen und das heilig nacht-
mal verrichten... Und damit die nachpredigen® nit abgangint, will man
den herr Florenius zu St. Regula verrichten lassen.»*

Freilich mit Johannes Pontisella, der aus der bekannten Churer Lehrer-
familie an der Nikolaischule stammte und seit 1574 zusammen mit dem Sohn
des Reformators Comander, mit Johannes Comander, an der Regulakirche
gewirkt hatte,® ging es dann an der Martinskirche doch auch nicht. Seine
Predigten wurden gar nicht geschitzt, und die Leute .wollten darum nicht
mehr zur Kirche, « Von ihm wird gesagt, dass er den Mauern und Stihlen
gepredigt habe, weil die Leute nicht in die Kirche gehen wollten.»® Und im
Kirchenbuch steht eine ahnliche Notiz: « Homines intrare noluerunt ad eius
conciones» (die Leute wollten nicht zu seinen Predigten kommen).” So
wurde dann Pontisella bald wieder als Pfarrer der Martinskirche abgesetzt.
Er wirkte héchstens ein paar Monate dort.8 Darum wollte man nun még-
lichst bald einen anderen Pfarrer fiir die Martinskirche wzhlen.

Und dieser neue Pfarrer war nun eben Georg Saluz, der von Seewis nach
Chur iibersiedelte und etwas von dem wieder gutzumachen versuchte, was

Z. B. Pieth, Kirchgemeinde Chur, S. 14.

Truog, Bindner Pridikanten, S. 14 und 15; Synodalmatrikel, S. 127 und 133.
Das sind die Spitpredigten.

Ratsprotokoll Bd. 3, F. 143.

Truog, Pfarrer, S. g8 f.

Verzeichnis der Geistlichen an der Martinskirche, Churer Wochenblatt 1843, S. 34.
Kirchenbuch Bd. 2, S. 5.

Ardiiser, Ritische Chronik, S. 212, spricht filschlicherweise davon, dass Ponti-
sella zwei jahre in Chur gewesen sei, was niemals stimmen kann.

R -~ T NI CE

17



dem an sich eifrigen Pontisella nicht gelungen war. Es ist zwar sonderbar, wie
dieser abgesetzte Pontisella auch nachher noch nicht bescheiden wurde, son-
dern Predigten im Druck herausgab und den ziemlich selbstbewussten Disti-
chon fiir seinen Grabstein bestimmte (er starb 1622): «Pontisella starb als
der letzte seines Geschlechts; froh war die Curie darob, traurig dariiber war
Chur.»? Saluz war bescheidener, obwohl er schon bei seinem Amtsantritt in
Chur im «predigampt hochberimpt»!? war. Als Pfarrer der Martinskirche
nahm Saluz den Titel Antistes an. Er galt also fiir die Stadt als erster Pfarrer
und wohnte im Antistitium. Diese Uberordnung des Pfarrers an der Martins-
kirche gegeniiber dem Amitskollegen an der Regulakirche und andern Chu-
rer Geistlichen zeigte sich bis in die Abdankungen. In Chur waren die
Brauche des Lautens und des Tragens der Leiche ganz abhingig vom Stand
der verstorbenen Personlichkeit. Zu den Vornehmsten rechnete man die
Biuirgermeister, die Pfarrer der Martinskirche, die Dekane der Synode und
die Bundeshdupter. Wenn einer von ihnen direkt vom Amt wegstarb, ldutete
die grosse Glocke der Martinskirche. Dabei machte man beim Biirgermeister
und beim Antistes noch die Ausnahme, dass bei ihnen auch die Glocke der
Regulakirche angezogen wurde. Der Pfarrer der Regulakirche aber gehorte
erst zur zweiten Gruppe und war den im Ruhestand gestorbenen Amtsper-
sonen gleichgestellt. Das wurde auch wieder in der Liute- und Tragordnung
sichtbar. Bei Abdankungen fiir Verstorbene dieser zweiten Gruppe wurde
nur mit der sogenannten Mittagsglocke gelautet. Zu der dritten Klasse ge-
horten dann vor allem die iibrigen Herren des Rats, in die vierte der Frei-
prediger der St. Regulakirche, und in die fiinfte schliesslich allerlei Offiziere.!!
Und dann, ja erst dann. .. kamen noch die gewdhnlich Sterblichen.

Es gibt das bekannte Wort: «Im Tod sind alle gleich.» Aber nicht ein-
mal dieses Wort stimmt immer. Die alten Begrdbnisordnungen auf alle Fille
zeigen uns, dass man auch tiber den Tod hinaus die Unterschiede zwischen
Vornehmen, Fiihrenden einerseits, und Einfachen, Gefithrten andererseits
machte. Eigentlich hitte man erwarten diirfen, dass gerade die Pfarrer dar-
auf gedrungen hitten, ihr Vorrecht bei der Bestattung aufzugeben. Denn ge-
rade die christliche Religion will ja, dass wir Menschen uns einfach als Kin-
der des einen himmlischen Vaters fithlen. Damit aber stehen nicht einzelne
iber andern.

Sehr typisch ist, dass der Freiprediger an der Regulakirche erst in der
vierten Klasse aufgefithrt wird. Der Freiprediger, der erstmals zur Zeit von
Saluz (in der Person von Hartmann Schwarz) erwiahnt wird, musste dem
Pfarrer an der Regulakirche helfen, Vertretungen in Nachbargemeinden
iibernehmen und den Schulen vorstehen.

Der Churer Antistes, unmittelbar neben dem Biirgermeister stehend, galt
also nicht wenig in den frithern Jahrhunderten. Und es war darum nicht
selbstverstindlich, dass man dazu einen an sich noch unbekannten Pfarrer

® Valer, Geistliche an der Martinskirche, S. 67.
10 Ardiser, Réatische Chronik, S. 213.
11 Caminada, Friedhofe, S. 172 f.

18



von Seewis her nach Chur holte. Wenn man dazu gerade Georg Saluz aus-
erkor, lag darin wohl noch eine gewisse Anerkennung gegeniiber der Familie
Saluz als solcher. Damit wurde auch der Grossvater von Saluz, Philipp Gal-
licius, geehrt. Darauf geht es wohl auch zuriick, dass Georg Saluz mit seinen
Séhnen schon 1606 das Churer Biirgerrecht bekam. So konnte also Saluz
unter guten Voraussetzungen seine Arbeit in Chur beginnen, und er durfte
denn in Chur im Laufe der Zeit viel Freude erleben.

~ Der erste Mitarbeiter von Saluz war der von der Martinskirche an die
Regulakirche zuriickversetzte, bereits erwiahnte Paul Florenius, der bis zu
seinem Todesjahr (1615) seinen Dienst tat.!?> Der zweite Kollege fiir Georg
Saluz hiess Jodocus Gantner, ein Sohn des bereits genannten Gantner. Er
wirkte ~ freilich mit Unterbriichen — von 1616 bis 1622 an der Regulakirche.!?
Jodocus Gantner, der zum Teil in Basel studiert hatte!* und 1607 in die
Synode kam'®, zeigte sich sehr pflichtbewusst und war wesentlich beteiligt
bei der Einfithrung der Reformation in Churwalden. Darauf werden wir spa-
ter zurtickkommen. Er soll zeitweise auch in Churwalden gewohnt haben.
Aber nun war nicht nur das Wirkungsfeld von Pfarrer Gantner (Chur und
Churwalden als gleichzeitig anvertraute Gemeinden!) zerrissen, sondern
auch sein Inneres. Er kam schliesslich mit sich nicht mehr zurecht und nahm
sich selber das Leben, indem er sich aus dem Fenster seines Pfarrhauses in
Chur zu Tode stiirzte.

Der katholische Kirchenhistoriker Fetz!® nimmt das zum Anlass, tiber
Gantner in liebloser Weise herzufallen. Fetz weiss scheinbar nichts davon,
dass auch Geistliche, und zwar beider Konfessionen, von Schwermut befal-
len werden kénnen. So schreibt er: « Dem Pridicanten Gantner wurde es
allmilig unheimlich und ungeheuerlich im alten Klosterthurme (in Chur-
walden) ; er sah und hérte tiberall schreckliche Gespenster und bése Geister;
Gottes Fluch traf sein Feld und Vieh. — War’s Aberglaube oder Verzweif-
lung? Nach dreieinhalb qualvollen Jahren verliess er Churwalden; aber
selbst nach St. Regula, wo er wieder angestellt worden, verfolgten ihn die
bésen ‘Geister und peinigten ihn grausam. Darob in Wahnsinn geraten,
stirzte er sich aus einem Fenster seiner Wohnung zu Chur und fand einen
unseligen Tod.» ,

Nach dieser nicht sehr taktvollen Ausfithrung weist Fetz!'? auch noch hin
auf eine Churwaldner Volkssage, wonach der Tod von Gantner in Churwal-
den erfolgte. Er sei von bosen Geistern und vom Teufel verfolgt worden und
sei schliesslich «aus dem Fenster der grossen Klosterstube im 2. Stocke gegen
den Rabiusa-Bach gesprungen und habe den Hals gebrochen. Seit dieser
schrecklichen Begebenheit habe kein Pradicant im Kloster wohnen wollen».

Fetz weiss selber, dass diese letzten Angaben nicht stimmen, schon des-

Y% Fetz, Wirren, S. 62 f.

' Fetz, Wirren, S. 62 f.

Truog, Biindner Studenten in Basel, S. g8.
Synodalmatrikel, S. 126.

' Fetz, Wirren, S. 62 f.

"-Fetz, Wirren, S. 62 f.

19



halb nicht, weil eben Gantner in Chur — und nicht in Churwalden — starb.
Aber Fetz hat eine rechte Freude daran, Gantner (und damit will er die Pro-
testanten an sich treffen) blosszustellen und sich tiber ihn im geheimen lustig
zu machen. Es gibt aber Geschehnisse, vor denen man besser stillsteht und
Gott dafur dankbar ist, dass man nicht auch solch innere Qualen durch-
machen muss, ohne zu wissen, wie man ihrer Herr wird.,

Das ist freilich nicht zu bestreiten: Wihrend Gantner innerlich zerrissen
war, war Saluz eine durch und durch ausgeglichene Persénlichkeit. Und die-
ser Saluz bestimmte denn auch weithin das kirchliche Leben in Chur wih-
rend der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts.

Die Reformierten in Chur hatten zu der Zeit drei Kirchen, die ihnen ge-
horten: Die grosse Martinskirche als Hauptkirche, die Regulakirche als
Nebenkirche und die Filialkirche in Masans, betreut vom Pfarrer der Re-
gulakirche.

Die Martinskirche war wohl in der zweiten Hilfte des 8. Jahrhunderts
gebaut worden.'® Durch den Brand von 1464!® wurde sie vernichtet, kurz
darauf aber wieder aufgebaut. Als Baumeister wirkte Stefan Klain, der die
Kirche bis 1491 fertigstellte und ein Jahr darauf starb. Die Martinskirche
kam dann bei der Einfiihrung der Reformation an die Neugldubigen, und
Comander wurde der erste reformierte Prediger dieser Kirche.20

Im Jahre 1613 kam tbrigens eine grosse Orgel aus Augsburg in die Mar-
tinskirche (mit 565 Pfeifen).?! Eine solche Orgel bedeutete insofern etwas
Aussergewohnliches, als seit der Reformation die Orgeln in den reformierten
Kirchen keine Daseinsberechtigung mehr hatten. Man beliess in den Got-
teshdusern nur noch die Kanzel, von wo aus das Wort verkiindigt wurde,
und vergass dabei, dass die Seele des Menschen doch auch durch die Kénigin
der Instrumente, durch die Orgel, angesprochen werden kann. So dirfen
wir denn als Churer fast ein bisschen stolz darauf sein, dass unsere refor-
mierten Vorfahren diesbeziiglich vorangingen und im 17. Jahrhundert denn
auch schon verschiedene Organisten anstellten,?? die zugleich an der Nikolai-
schule Unterricht in Gesang und Musik erteilten.

Neben der Martinskirche kam vor allem auch der Regulakirche??® am
Untern Tor eine nicht geringe Bedeutung zu. Uber die Entstehung dieser
Regulakirche besteht Unklarheit. Pieth®! vermutet, auch die Regulakirche
sel, wie die Martinskirche, im 8. Jahrhundert erbaut worden' und sei dann,
seit dem 12. Jahrhundert, nicht mehr bloss als Kapelle, sondern als Pfarr-
kirche gebraucht worden. Weil diese Kirche sehr baufillig geworden war,
wurde auch sie renoviert, und der Churer Baumeister Balthasar Bilgeri

18 Pieth, Kirchgemeinde Chur, S. 2 f.

19 1464 brannte mit Ausnahme des Hofes sowie des Nikolaiklosters und des St. Luzi-
klosters fast die ganze Stadt nieder.

20 Vel. die Arbeiten tiber Comander von W. Jenny.

21 Poeschel, Kunstdenkmaler, Bd. 7, S. 235 f.

22 Pieth, Kirchgemeinde Chur, S. 22.

23 Nach Niischeler (Gotteshauser, 1. Heft, S. 50) u. a. «Einst ein Klosterlein».

2 Pieth, Kirchgemeinde Chur, S. 7. Ahnlich Poeschel, Kunstdenkmailer, Bd. 7,
S. 248 f. :

20



konnte die renovierte Kirche im Jahre 1500 wieder ihrer Bestimmung tiber-
geben. Es liegt auf der Hand, dass die Katholiken betroffen waren, als auch
diese renovierte Kirche nach der Einfilhrung der Reformation den Prote-
stanten der Stadt zugesprochen wurde.

Nicht vergessen diirfen wir die Filialkirche, also die Tochterkirche von
St. Regula, namlich die Kirche in Masans, zu der urspriinglich ein Kran-
kenhaus gehorte, das sogenannte Leprosenheim. Die Aussitzigen und auch
andere Kranke (zum Beispiel Pestkranke), die in dieses Spital bei der Kirche
Masans kamen, hatten somit Gelegenheit, in dem unmittelbar ans Spital
angebauten Kirchlein in ihrer Not Gott zu suchen und um Hilfe anzurufen.
Arnold Nischeler® sagt in bezug auf dieses Masanser Kirchlein: « Hier war
schon in frithen Zeiten ein Sondersiechen- oder Pesthaus, auch zur Auf-
nahme [remder Kranken gestiftet und mit Einktinften dotiert.» Weil das
Spital, das ans Masanserkirchlein angebaut war, schon frith Pestkranke und
andere Kranke aufnahm, wurde das Kirchlein dem Heiligen Sebastian, dem
Pestheiligen, geweiht. Das Spital wurde im 14. Jahrhundert gebaut. Darum
vermutet man, auch die Griindung der Masanserkirche falle in diese Zeit.2¢

Nach Sererhard befand sich in Masans auch ein Kapuzinerkloster: «Das
Kapuziner Klosterli jenseits Masans soll an dem Platze gestanden haben,
der heut zu Tage noch den Namen Minchenboden fiihrt, so nun in ein
Schenkhaus verwandelt worden. »27

Den Katholiken blieb damit allein die Kathedrale, die Kirche St. Luzi
und das Nikolaikloster. Dieses kam dann im Jahre 1653 auch an die Stadt.
Mit Wehmut mégen die wenigen Katholiken, die es nach der Reformation
in Chur noch gab, auf ihren einstigen Besitz gesehen haben. Deshalb hofften
sie, bei passender Gelegenheit, das heisst beim Einzug der ésterreichischen
Truppen zur Zeit der Biindner Wirren, alle Gotteshduser wieder zuriickzu-
bekommen. Dabei iibersahen sie freilich, dass die Churer fast alle reformiert
geworden waren und dass damit nach alten Rechten (Ilanzer Artikel!) die
Kirchen der stirkern Partei gehorten. )

Wenn man in alten Urkunden liest, stésst man oft noch auf eine andere
Kirche, auf die Scalettakirche. Eigentlich war es freilich nicht eine wirk-
liche Kirche, sondern ein sogenanntes «Totenhaus», in welchem die Ab-
dankungsreden gehalten wurden. Der Pfarrer des betreffenden Sprengels
hatte dabei die Abdankungen zu {ibernehmen. Dabei traf es fiir Saluz, da in
seinem Sprengel viele vornehme Familien, auch Aristokratenfamilien, wohn-
ten, nicht selten politisch fithrende Personlichkeiten aus ganz Bunden. Der
Pfarrer der Regulakirche anderseits hatte gewissermassen fiir die einfacheren
Birger seine Abdankungen zu machen. Es scheint im ubrigen auch sonst,
dass Saluz unter den politisch fithrenden Persénlichkeiten angesehen war.

Bis zum Jahre 15292 waren die Verstorbenen bei ihren Kirchen bestattet
worden, also auf dem Friedhof bei der Martinskirche und bei der Regula-

Niischeler, Gotteshduser, 1. Heft, S. 51.

Vgl. Poeschel, Kunstdenkmailer, Bd. 7, S. 253.

Sererhard, Einfalte Delineation, I, S. 7 und 121 (Anmerkung 6) .
Poeschel, Grabdenkmaler, S. 10.



kirche. Dass bei der Martinskirche ein Friedhof lag, weiss man schon lange.
Aber auch zur Regulakirche gehérte ein Friedhof. Farner?® schreibt: «sE
befand sich eine Friedhofanlage bei ihr, wie gelegentlich dort abgedeckte
Gebeine und besonders eine aus der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts
stammende Begridbnisordnung... dartun.» Farner stiitzt sich dabei auf
Bischof Caminada.3° :

Poeschel erwidhnt als Kuriosum, dass in Chur seit 1529 «der Gottesacker
nicht an ein kirchliches Gebiude angegliedert war».3! «Im Scalettafried-
hof», so sagt er,?* «stand nur ein kleines Totenhaus ohne jede sacrale Be-
stimmung. .. In keiner Schweizer Stadt wurde. .. diese Abtrennung des
Totenackers von einem kirchlichen Gebiude so rasch und entschieden voll-
zogen wie in Chur.» 7

Auf dem Scalettafriedhof wurden nur die Protestanten bestattet. Die
Katholiken kamen auf den Hof. Freilich gab es auch schon damals Ausnah-
men. So wurde 1642 fiir einen Urba(n) Mittenberger, der katholisch war, ge-
wiinscht, dass man ihn, «weil er ein alter Burger gewesen», auf dem Sca-
lettafriedhof begraben mége. Das geschah dann schliesslich auch.3?

Der Scalettafriedhof tat seinen Dienst bis 1862.3* Seither ist fiir die refor-
mierten Churer (neben dem Krematorium und dem Friedhof Masans) der
Daleufriedhof zur wichtigsten Begribnisstitte geworden.

4. Saluzens politische Einstellung und sein Wirken zur Zeit der
beginnenden Biindnerwirren

Der Dreissigjihrige Krieg (1618-1648) zeigte seine Auswirkungen auch
auf Biinden, weil unser Land fiir die verschiedenen Parteien sehr wichtig war.
Im grossen und ganzen kann man sagen, dass die Katholiken zu Spanien-
Osterreich hielten, und dass die Reformierten mehr auf der Seite von Frank-
reich—Venedig standen. Was wir hier allgemein aussprechen, gilt im beson-
dern fiir die Geistlichen der beiden Konfessionen. Die Katholiken waren
darum, wie wir noch sehen werden, gar nicht unzufrieden, als 1621, 1622
und 1629 die Osterreicher unter drei Malen in unser Land drangen. Und
die Reformierten wiederum begriissten es, als die Osterreicher in den Dreis-
sigerjahren durch die Franzosen zuriickgedringt wurden.

Begreiflicherweise stand darum der Bischof, der freilich meistens in die-
ser Zeit landesabwesend war, auf der spanisch-6sterreichischen Seite, wih-
rend die fithrenden Pridikanten der reformierten Synode ganz zu Frank-
reich—Venedig hielten. Dabei gab es freilich iiberall Ausnahmen. Und eine

*® Farner, Kirchenpatrozinien, S. 95.

30 Caminada, Friedhofe, S. 16g.

31 Poeschel, Grabdenkmailer, S. 11.

32 Heutiger Stadtgarten, frither ausserhalb der Stadtmauer gelegen.
3 (Caminada, Friedhofe, S. 180 f.

34 Pieth, Kirchgemeinde Chur, S. 5.



solche Ausnahme bildete auch Saluz. Saluz war zwar nicht ein Mann, der
sich allzu sehr mit Politik abgab. Aber er hatte das (sicher nicht unberech-
tigte) Gefuhl, dass etliche uibereifrige Priadikanten allzu einseitig fiir Frank-
reich-Venedig gegen Osterreich-Spanien eingestellt waren. Auch wenn sich
Saluz der osterreichisch-spanischen Partei gegentiber zuriickhaltend ver-
hielt, wurde doch bald durch seine Berufskollegen behauptet, er halte es mit -
Osterreich-Spanien und mit den Fithrern dieser Partei, mit den Briidern
Planta. Saluz wurde deswegen auf der Synode von Bergiin (im April 1618)
nicht mehr wie frither als Dekan gew#hlt.! An seine Stelle kam als Leiter der
Synode der junge, fanatische Alexius, der im Geiste Calvins dem reformier-
ten Glauben iiberall zum Durchbruch verhelfen wollte und auch die ganze
Politik diesem Ziel untertan machte.?

An sich galt Caspar Alexius, der in Genf eine Professur bekleidet hatte,
und nun in Sondrio, im Veltlin, als Pfarrer wirkte, als sehr kluger Mann. Auf
seiner Seite standen viele jiingere Pradikanten, vor allem auch Georg Jenatsch
aus Berbenno, Blasius Alexander aus Traona und Bonaventura Toutsch aus
Morbegno, die also alle im Veltlin titig waren. Zu ihnen gesellte sich zum
Beispiel auch der nicht mehr so junge Pfarrer von Ilanz, Stefan Gabriel, «da-
mals einer der Ersten des Grauen Bundes, bereits 25 Jahre im Amte», der -
sich das «volle Zutrauen seiner Pfarrkinder erworben hatte.3»

Diese Geistlichen (im ganzen werden neun namentlich erwdhnt) nahmen
auf der Bergiiner Synode einseitig Stellung gegen die spanisch-osterreichi-
sche Partei und ihre Fiihrer, die Briider Planta. Zu den Plantafreunden
wurde, wie gesagt, auch Saluz gerechnet, der freilich ein sehr milder und ge-
missigter Anhinger der spanisch-osterreichischen Partei war. Er teilte ein-
fach die Uberzeugung, dass es Biinden zum Vorteil gereiche, wenn es sich
nicht allzusehr an Venedig-Frankreich binde. Camenisch schreibt dies-
beziiglich iiber Saluz?: « Ubrigens gab es auch Geistliche, deren Herz ganz
sicher patriotisch schlug und die dem evangelischen Glauben aus innerster
Uberzeugung anhingen, wie der genannte Churer Pfarrer Saluz. . ., diedie
spanische . Politik als fiir das Vateriand erspriesslicher als die franzos1sch-
venetianische betrachteten.»

Ahnlich dussert sich der sachliche Historiker Sprecher. «Da Georg Sa-
luz. .. ,ein Mann reifen Urtheils, welcher Hitzkopfe nicht liebte, sozusagen
als ein Freund Plantas betrachtet wurde, so wurde Caspar Alexius. .. zum
Prasidium der Versammlung berufen.»?

Auf der Bergiiner Synode wurde Saluz mit andern aus der Synode aus-
geschlossen. «Vorerst wurden einige des Hispanismus (wie man die Neigung
zu Spanien nannte) verdichtige Geistliche mit Berufung auf ein Synodal-

! Sprecher, Historische Beschreibung, S. 77.

® Valeér, Geistliche an der Martinskirche, S. 71, nennt als Leiter der Synode (un-
genau) Jenatsch und Alexander.

* Truog, Synode, S. 47.

* Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 555, Anm. 2.

® Sprecher, Kraege und Unruhen, Bd. 1, S. 70. Die Angabe von Camenisch (Refor-
mationsgeschichte S. 555, Anm. 1), wonach Alexms den Churer Antistes Georg Schwarz
(statt Georg Saluz) ersetzte, ist natiirlich eine Verwechslung.

23



gesetz excludiert, welches den Geistlichen einscharfte, allen spanischen Ma-
chinationen sich zu widersetzen. »%

Die Bergtiner Synode vom Jahre 1618 fand im August des gleichen Jah-
res die folgerichtige Fortsetzung auf dem Thusner Strafgericht. Die neun
bereits erwihnten protestantischen Geistlichen, unter thnen auch Jenatsch,
zeigten ziemlich wenig von humanistischer Bildung und sprachen nicht nur
zahlreiche Urteile gegen die Gegner aus, sondern liessen auch den Erzprie-
ster von Sondrio, Nikolaus Rusca zu Tode foltern und den Bergeller Johann
Prevost hinrichten.”

Die Briidder Rudolf und Pompejus Planta als Hiupter und Fiihrer der
spanisch-osterreichischen Partei wurden als Landesabwesende zum Tode
verurteilt. Viele andere, die es angeblich mit den Briidern Planta oder mit
dem aus Biinden gefliichteten Bischof hielten, wurden mit Bussen belegt.
Das galt zum Beispiel auch fiir den Geschichtsschreiber Fortunat von Ju-
valta und eben auch fiir Georg Saluz.® Saluz hatte 200 Gulden? zu bezahlen.
Auch die Stadt Chur selbst, die immer wieder des Hispanismus verdichtigt
war, wurde mit 20 000 Florentinischen Gulden gebiisst.1?

Vor allem nahm es die Synode Saluz und auch der Stadt Chur iibel, dass
Saluz die Ausserung von Churern weitergab, man sihe in der Stadt lieber
Teufel als Priadikanten. Auch soll die Stadt von Saluz verlangt haben, mit
den Pfarrern nicht mehr Gemeinschaft zu haben.!!

Vor allem die eifrigsten unter den Priadikanten suchten am «widerspen-
stigen» Saluz nach Fehlern. Sie behaupteten von ihm, «er hitte in vertrau-
lichem Gespriache mit Simon Rigett, Schenkwirt, gedussert, die Maildndi-
schen Capitulationen vom Jahre 1617 gefielen ihm gar nicht tbel, wenn sie
wirklich so lauteten».'? Die Maildnder Kapitulationen, die hier genannt
sind, sind selbstverstandlich in spanisch-Gsterreichischem Sinn, so-dass man
also Saluz wegen der fiir diese Partei ausgesprochenen Anerkennung weiter
belasten wollte. .

Auf dem Churer Strafgericht im Jahre 1619 (im Januar), das dem Straf-
gericht zu Thusis «straks» zuwiderlief, kam die Angelegenheit mit dem
Schenkwirt Rigett zu Chur nochmals zur Sprache. Der Schenkwirt Rigett
war vor dieses Strafgericht geladen worden und sagte dort, Saluz hitte zu
seinen anerkennenden Worten iiber die Mailinder Kapitulationen «noch
hinzugefiigt, seiner Meinung nach kénne man dem Spanier nicht trauen,
auch rathe er nicht zum Abschluss des Vertrages, sondern lediglich dazu, mit
jedermann gute Nachbarschaft zu halten.!3»

¢ Moor, Geschichte Curritien, 2. Bd., 1. Abtg., S. 350; auch Pfister (Jenatsch, S. 53)
wird Saluz gerecht.

7 Fiir die allgemeinen Tatsachen aus der Biindnergeschichte vgl. Pieth (Bindner-
geschichte).

8 Halffter, Jenatsch, S. 57; Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 548.

® a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 265. Portaredet von 200 Kronen, nicht
von 200 Gulden. Ein gleiches gilt z. B. von Sprecher, Donna Ottavia, Bd. 1, S. 142.

10 Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 265.

11 Zentralbibliothek Ziirich, Msc. B. 252, S. 135; Pfister, Jenatsch, S. 441.

12 Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 1, S. 97.

13 Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 1, S. 97.

24



Man sieht also aus dieser kurzen Verhorsnotiz, dass Saluz gar nicht etwa
einseitig zu Spanien—Osterreich hielt. Aber fiir die Pradikanten wie Alexius,
Jenatsch usw. geniigte es schon, der Gegenpartei zugerechnet zu werden,
wenn man nicht der franzosisch-spanischen Partei angehérte.

Auf diesem Beitag vom Januar 1619 in Chur wurden die gegen Saluz
getdllten Urteile von Thusis wieder aufgehoben.!® Im iibrigen hatte man,
wie wir schon andeuteten, Giber Saluz im Jahre 1618 nicht nur eine Busse
ausgesprochen, sondern ihn auch aus der Synode ausgeschlossen.?

Aber eben, gerade im Jahre 1619 durfte nun Saluz erfahren, dass seine
Freunde, vor allem in Chur, zu ihm hielten. Und er hatte solche Freunde
nicht nur auf reformierter, sondern auch (was zufolge seiner politischen Ein-
stellung begreiflich war) auf katholischer Seite. So kann Sprecher schreiben:
«Viele in Biinden, darunter auch Katholiken, hiessen ihn in seinem Amte
verbleiben. »16

Auf dem Churer Strafgericht vom Mai 1619, auch wieder gegen die Be-
schliisse von 1618 gerichtet, wurde Saluz ausdriicklich wieder von den gegen
ihn gerichteten Strafen freigesprochen.!” .

In sachlichem Sinn, ohne den einseitigen Fanatismus, wurde im Jahre
1619 die Synode von Zuoz durchgefiihrt.!® Dabei mussten sich die Pfarrer
auch mit dem oft gegen sie vorgebrachten Begehren befassen, sie sollten sich
nicht in die Politik einlassen. Dieses Verlangen war sicher nicht unberech-
tigt. Nur muss wirklich ganz klar und deutlich gesagt werden, dass man sich
auf katholischer Seite auch ganz in die Politik einliess. Darum hatten die pro-
testantischen Geistlichen doch nicht nur Unrecht, wenn sie nicht einfach
bereit waren, den Gegnern das Feld zu iiberlassen. So wurde denn auf der
Synode von Zuoz klar Stellung genommen gegen die neun fanatischen Geist-
lichen, die zu Bergiin und Thusis ihre Urteile ausgesprochen hatten. Sie
mussten sich vor einem weltlichen Gericht verantworten und bis zur niachsten
Synode sauber dastehen. Die Hauptridelsfiithrer Jenatsch und Alexander!®
wurden in ihrem Amt eingestellt. Aber eben, auch wenn man zu Zuoz auf
der Synode Fehler zugab, die Fehlbaren strafte und sie dem Gericht iiber-
wies, von der Politik an sich durfte nach Ansicht der Synode die Geistlichkeit
doch nicht einfach ausgeschlossen werden. Man betonte, in Gottes Wort sei
nicht verboten, sich des Vaterlandes in Treue anzunehmen.20

Dass die Synode von Zuoz einen so gemissigten Kurs einschlug, lag nicht

1 Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 1, S. 100.

% Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 1, S. 97.

'8 Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 1, S. 97. Diese gleiche Sympathie gegen-
ii_ber Saluz von katholischer Seite her hatte sich schon im Jahre 1607 gezeigt, als Basel-
g1a, angeblich wegen Landesverrat, in Chur hingerichtet wurde und Saluz ihn zur
Richtstitte begleitete und méglicherweise auch tréstete (Mohr, Geschichte Currétien,
2. Bd,, 1. Abtg., S. 305; Anhorn, Piintner Aufruhr 1607, S. 116). Katholische Kirchen-
historiker, wie Fetz (Wirren, S. 29), bestreiten zwar, dass der katholische Baselgia Saluz
als Troster gewiinscht habe.

' Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 1, S. 100.

¥ Truog, Synode, S. 48.

¥ Truog, Synode, S. 48.

® Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. 268 f.

25



zuletzt auch darin, dass viele Bundner die Vorginge des Jahres 1618 be-
dauerten, Vor allem gab es nicht wenige, die sich auch der Synode gegen-
tiber fiir Saluz einsetzten, so dass a Porta?! sagen kann, es kiimen viele Briefe
aus Chur herangeflogen, die gegen die Pridikanten, die zu Thusis bestim-
mend gewesen waren, gerichtet seien.

Doch auf das ruhige Jahr 1619 folgte 1620 wieder der Riickschlag ganz
im Sinn von 1618. Es war dies der Fall auf dem sogenannten Strafgericht von
Davos, das im Juni 1620 zu Ende ging. Auf diesem Strafgericht wurde Saluz
wieder gebusst, und zwar wieder mit 200 Gulden. Es wurde ihm vorgewor-
fen, er habe 6ffentlich erklirt, «einige Predicanten seien Landesverriather».
Saluz liess diese Anklage nicht einfach auf sich beruhen und wandte ein, «er
habe nicht so gesprochen, sondern gesagt: ,Ich kenne keine Verrither,
furchte aber, dass einige Predicanten durch Handlungen, welche nicht ihres
Amtes sind, uns noch um die Freiheit des Vaterlandes bringen werden’».*

Wir kénnen in solchen Ausserungen -von Saluz nichts sehen, was das radi-
kale Vorgehen gegen ihn rechtfertigen wiirde. Aber eben, man muss wohl
zugeben, dass man heute, da man von den damaligen Ereignissen Abstand
hat, anders urteilt. So wird man es auch nicht begreifen, dass Saluz im Jahre
1620 auf der Synode von Malans (ausdriicklicher als in Bergiin) nochmals
aus der Synode ausgeschlossen wurde. Er durfte alsp nicht mehr als Pfarrer
wirken. Es heisst freilich in dem diesbeziiglichen Urteil: «So er sich aber in
die Zeit besserte, solle er gnad finden.»** -

«Besserung» zeigte zwar Saluz in der folgenden Zeit nicht. Er war ein
zu gerader Mann, um sich gegeniiber gleich untreu zu werden. Aber die Be-
schliisse der Synode gegen Saluz erwiesen sich als nicht durchfithrbar. Kurz
nach der Synode von Malans, am 23. Juli 1620, wurde «am morgen. .. umb
6 uhr vor klein und grossen rhitten (der) statt Chur decretiert, dz obschon
Herr Georg von Saluz von einem ehrwiirdigen capitel uff ein jar lanng von
sinem kirchendienst usgeschlossen», er doch weiterhin im Amt bleiben und
an der Martinskirche predigen solle.?®

Der Rat berief sich fiir diesen Entschluss darauf, dass zufolge der Ein-
stellung von Saluz in seinem Amt «an unserm kirchganng nit wenig abbruch
gespiirt worden» sei.2® Darum solle Saluz wieder predigen. Er selber diirfe
dafiir nicht zur Rechenschaft gezogen werden. Es geschehe im Auftrag des
Rates. Die Zeiten seien unruhig, und darum diirfe gerade in solchen Zeiten
der Einzelne nicht einfach dem Schicksal preisgegeben werden. Die Ubung
«des gemeinen gebets unnd verhor (Anhoren) der heiligen wort Gottes»
diirfe keinen «abbruch» erleiden.

1 a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 276.
22 Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 1, S. 123.
2 Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 1, S. 123.
24 Anhorn, Graw Piinter Krieg, S. 57

3 Ratsprotokoll Bd. 3, F. 181.

26 Ratsprotokoll Bd. 3, F. 181.

26



5. Saluz und die kirchlichen Verhiltnisse in Chur zur Zeit der
Besetzung durch Osterreich

Graubiinden war zerrissen. Das zeigte der Veltliner Mord vom Jahre 1620.
Das zeigte auch die Ermordung von Pompejus Planta durch Jirg Jenatsch
(Februar 1621). Und das zeigten schliesslich die Osterreicher Einfille in
Biinden in den Jahren 1621, 1622 und 1629. Die erste Invasion erfolgte ge-
gen Ende des Jahres 1621. Die katholischen Biindner empfingen dabei die
katholischen Osterreicher als ihre Retter. « Der Bischof begriisste unter den
gegebenen Verhiltnissen die Osterreicher als Retter in der Not. Darum be-
glickwiinschte er am 11. November den Erzherzog Leopold zum Siege. Zu-
gleich bat er ihn um die Wiedereinsetzung in die vorigen Giliter und
Rechte. . .».! Die protestantischen Biindner mussten sich im Januar 1622
den sogenannten Mailinder Artikeln? unterwerfen. Danach wurden das
Minstertal, das Unterengadin, Davos, das Pritigau, das Schanfigg und Bel-
fort von Graubunden qetrennt und Osterrelch ausgeliefert. Das iibrige Biin-
den galt mehr oder weniger als 6sterreichische Militdrprovinz. Chur und
Maienfeld mussten wahrend zwolf Jahren die kaiserlichen Besatzungen be—
halten.

Am Palmsonntag 1622 aber erhoben sich die Pratigauer und liessen
thren Zorn nicht zuletzt am Obersten Kapuziner-Pater Fidelis von Sigma-
ringen aus. Sie erschlugen ihn vor der Kirche in Seewis. Unmittelbar vorher
hatte er daselbst eine Predigt gehalten. In dieser Predigt benahm sich iibri-
gens Pater Fidelis etwas sonderbar. Er ermahnte «minniglich zu beichten»
und «falls sie nicht folgen wollten, er den Staub ab seinen Fissen zum
Zeugnis am jlingsten Gericht wider sie schiitteln wolte. Und auf Befragung
etlicher der Fiirnemmsten, ob sie beichten wolten, sie es aber rund abge-
schlagen, sein Holzschuh auf der Cantzel abgezogen und sie zusammen ge-
klapt, den Staub iiber sie ausschiittelnd».?

Dieser aus Not ergriffene Kampf gegen die Osterreicher, der die Unter-
stitzung der Eidgenossen.fand, blieb nicht aufs Pritigau beschrdnkt. Er
fand seinen Fortgang unter anderm in Gefechten bei Flisch und in der Mo-
lindra bei Zizers, wo die Osterreicher besiegt wurden. Eine kleine Episode
berichtet davon, wie ein feindlicher Hauptmann bei Igis in der Molinira
gefangen wurde, und wie zwei seiner Diener durch «Johann Saluz, des
Curer Stadtpfarrers Sohn», und Stefan Manz erschlagen wurden.?

Diesem Johann Saluz werden wir noch mehr begegnen. Er kam spiter —
wie wir schon anfiihrten —in den Churer Rat und spielte auch sonst in Biin-

den eine nicht geringe Rolle. Schliesslich wurde er sogar zum Stadtvogt er-
nannt,5

Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. 278.

Fetz, Wirren, S. 123.

Anhom, Wledergeburt S. ro1.

¢ Mohr, Geschichte Curritien, 2. Bd., 2. Abtg., S. 685.
* Vel S 10.

@ e e

27



Aber trotz dieser siegreichen Gefechte gegen Osterreich dauerte die Frei-
heit Biindens nicht lange. Es kam im gleichen Jahr 1622 zu einer zweiten
Invasion der Osterreicher, die ihren Niederschlag im sogenannten Lindauer
Vertrag® fand. Dieser Lindauer Vertrag entsprach im wesentlichen den im
Januar erstellten, dann aber wihrend der kurzen Freiheit aufgehobenen
Mailiander Artikeln. Der Bischof tat alles, um im Sinn der Mailiander Artikel
und des Lindauer-Vertrags die Rekatholisierung in Biinden durchzusetzen.
Das galt ihm mehr als ein von aussen unabhingiges Biinden. Und so waren
es denn die Osterreicher, die in den Zwanzigerjahren auf Wunsch des Bi-
schofs wesentlich in Biinden bestimmten. Von 1624 bis 1629 bekam dann
Biinden wieder mehr oder weniger die Freiheit, weil die Franzosen sich ge-
gen die Osterreicher weithin durchsetzen konnten. Aber dann kamen die
Osterreicher im Jahre 1629 neuerdings in unser Land und lenkten wieder
fir drei Jahre das Geschehen.

Zur Zeit, da die Osterreicher in Biinden massgebend waren, mussten viele
protestantische Geistliche thre Gemeinden verlassen und wirkten zu der Zeit
teilweise im Unterland. Das galt zum Beispiel fir den Ilanzer Priadikanten
Stefan Gabriel, der nach Ziirich—Altstetten kam, und fiir Hartmann Schwarz.
Das Schicksal von Hartmann Schwarz interessiert uns besonders, da er spater
einige Zeit mit Antistes Saluz an der Churer Schule titig war und schliesslich
der Nachfolger von Saluz als Antistes wurde. Hartmann Schwarz tauchte
auch iiberall im Kampf gegen die Osterreicher in Biinden auf und war dabei
als entschiedener und klarer Feldprediger sehr geschitzt. Dies war zum Bel-
spiel der Fall vor Maienfeld. Dort versuchte er nicht nur die Soldaten, son-
dern auch die Maienfelder Bevélkerung selbst zu trosten. Er wies sie auf die
Gerechtigkeit ihrer Sache hin.? Aber auch an bewaffneten Auseinander-
setzungen beteiligte sich Pfarrer Schwarz und erwies sich auch hier als
Feuergeist. Uberall, wo Einsatz verlangt war, stand er zur Sache.® Es liegt
auf der Hand, dass ein solch feuriger Kampfer, wie Hartmann Schwarz einer
war, vor den Osterreichern fliechen musste. So wirkte denn Hartmann
Schwarz in den schweren Jahren 1623 bis 1626 in Gais im Kanton Appenzell.
Dort wurde er dann vom Maienfelder Pfarrer Anhorn abgelést.

Saluz und sein Amtskollege an der Regulakirche, die beide still und
ruhig ihr Amt ausiibten, konnten wihrend der Osterreicher Einfille mehr
oder weniger unbehelligt in Chur bleiben, mussten also die Stadt nicht
verlassen.” Dass man gegen Saluz weiter nicht vorging, hing natiirlich damit

¢ Fetz, Wirren, S. 347.

7 Mohr, Geschichte Curritien, 2. Bd., 2. Abtg., S. 688.

& Mohr Geschichte Curritien, 2. Bd., 2. Abtg., S. 758.

® Das zeigt auch die Tatsache, dass dle Taufeintragungen im Kirchenbuch (Bd. 2)
auch 1622, 1623, 1624 usw. (mit Ausnahme vom Mai 1622) nicht unterbrochen sind.
Die Angabe z. B. in Pieth (Biindnergeschichte S. 213) fiirs Jahr 1624 stimmt nicht: «in
Chur predigte Antistes Georg Saluz wieder (!) zu St. Martin, St. Regula. . .» Saluz ler-
tete im iibrigen Geldbetrige aus dem Unterland weiter (Stadtbibliothek St. Gallen,
Ms. 108 F. 44 und 45)

28



zusammen, dass er sich eben in seinen politischen Ansichten nicht gegen
Osterreich gestellt hatte und dass zudem die Stadt Chur den Katholisie-
rungsbestrebungen hart widerstand. Man hitte es kaum wagen kénnen, die
Churer Pfarrer zu vertreiben. — Wohl wurden immer wieder Versuche ge-
macht, auch in Chur das zu erreichen, was man andernorts zustande brachte.

Es war der Domprobst Zoller, der im Namen des Domkapitels am go0. Ok-
tober 1623 vor dem Churer Rat erschien und im Geist der Maildnder Artikel
und des Lindauer Vertrags die Martins- und Regulakirche zuriickverlangte.
Camenisch!® trifft das Rechte, wenn er solche Begehren des Bischofs, wie
auch deren Unterstiitzung durch den Nuntius Scappi (in den sogenannten
Scappischen Artikeln)!! der drgsten Reaktion bezichtigt. Da die Churer
keineswegs gewillt waren, ihre beiden Kirchen (St. Martin und St. Regula)
abzutreten, ersuchte der Stadtrat den Bischof um Geduld und schickte eine
Abordnung nach Innsbruck. Diese Abgeordneten betonten: Die beiden Kir-
chen St. Martin und St. Regula gehérten den Protestanten zu recht. Die
ganze Stadt sel ja seinerzeit zur Reformation tibergetreten, und darum seien,
den alten Gesetzen gemiss, die Kirchen an die Reformierten tibergegangen.
Ubrigens verspreche auch der Lindauer Vertrag freie Religionsiibung, was
aber bei Wegnahme der beiden Gotteshduser illusorisch sei. — Die Katholi-
ken ihrerseits sagten: Die Martinskirche und die Regulakirche seien nicht
von den Reformierten erbaut worden, sondern vielmehr von den Katholiken,
wenn auch vor der Reformation. Thnen komme darum das erste Anrecht
auf die Kirchen zu. - _

Scheinbar verstand man in Innsbruck die Anliegen der Protestanten und
war nicht willens, sich wegen dieser Angelegenheit allzu sehr aufs Glatteis
zu begeben. Mayer, der Verfasser der an sich sehr griindlichen Geschichte
des Bistums Chur, erklart resigniert: « Der Erzherzog und seine Organe ver-
hielten sich in der ganzen Restitutionsfrage passiv.»!?

Auch die Erfolge von Nuntius Scappi, den wir bereits erwdhnt haben,
waren nicht sehr gross. Wohl erlangte er das Versprechen auf die Wieder-
herstellung der Kloster St. Luzi und St. Nikolai.’ Aber wenn er glaubte,
durch einiges Nachgeben wenigstens eine der beiden protestantischen Kir-
chen zuriick zu bekommen,!4 so tauschte er sich. Auch mit Gewalt war nichts
zu machen. Die reformierten Churer hielten jetzt in der Not zusammen. An-
horn schreibt: «Die burgerschafft hat sich auch zusammen gethan und sich
rund resolviert, den ersten pfaffen, der in eine oder die andere kirchen gehen
wolle, alsobald zu erschiessen, welche dapflere resolution die ésterreichischen
abgeschreckt, dass sie von ihrem begehren abgestanden.»'® So sehen wir:
Jede Partei schaute auf den eignen Vorteil. Aber es mag uns doch etwas mit

'* Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 559 f.
& 1 Vgl. Fetz, Wirren, S. 350 f., sowie a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2,
- 505 f. : :
12 Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. 297 f.
¥ Fetz, Wirren, S. 355 f.; Historia Religionis B, F. 182 f.
' Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. 2g8.
'* Anhorn, Wiedergeburt, S. 160.

29



Genugtuung erfiillen, dass unsere protestantischen Vorfahren die ihnen lieb
gewordenen Gotteshiduser nicht hergeben wollten.

Doch ganz ohne Erfolg blieben die Restitutionsbestrebungen des Bischofs
doch nicht. Es wurden von katholischer Seite, um das Wiedererstarken zu
demonstrieren, immer mehr Prozessionsziige durch die Stadt Chur veran-
staltet. Laut Mayer!® kamen in der Bittwoche 1623 dreizehn Prozessionen
vom Land in die Kathedrale. Wieder andere suchten am Himmelfahrtsfest
die Kathedrale auf. Am Feste Marid Verkindigung 1624 zogen Bischof,
Domkapitel und Volk im Prozessionszug zur Dominikanerkirche St. Nikolai.

Andere Prozessionsziige wieder fuhrten aufs Land, so zum Beispiel nach
Igis. Zugleich wurde dann ein Messpriester im bis anhin protestantischen
Igis eingesetzt; freilich musste er Igis bald wieder verlassen. Antistes Saluz
brachte vor allem auch diese Angelegenheit vor den Bundstag.!”’

Von den vorhin erwidhnten Prozessionsziigen vom Land in die Stadt er-
lange vor allem der aus Zizers, Untervaz und Trimmis besondere Bedeutung.
In den genannten Gemeinden wirkten drei Briider Heusler als katholische
Geistliche, die alle sehr intolerant waren. Als dieser Prozessionszug am Brun-
nen bei der Stadtpforte vorbeizog, nahmen die dort stehenden Churer vor
dem voriiberzichenden Prozessionszug, das heisst vor dem Allerheiligsten,
die Hiite nicht vom Kopf. Da sprang ein Soldat oder Offizier unter die Leute
und schlug «erschrocklich» drein.}® Aber da die von Christus gelehrte Ver-
gebung oft nicht befolgt wird, nahmen die Angegriffenen auf dem Riickweg
des Prozessionszuges Rache und warfen aus einem Fenster ein Glas Wein auf
die Prozessierenden.

Vor allem wichtig fiir die katholische Kirche war und ist der Fronleich-
namstag. Darum wollte man denn am Fronleichnamstag des Jahres 1624
einen ganz besonders eindrucksvollen Prozessionszug veranstalten. Das Dom-
kapitel trug zuerst Bedenken, aber schliesslich entschloss man sich auf Zu-
reden des Kapuziner-Obersten Pater Alexius doch dazu. An der Prozession
nahmen, wie Mayer schildert,!? sechs Kapuziner, zwei Dominikaner und das
Domkapitel teil. Das Allerheiligste, also das geweihte Brot, trug der Dom-
probst Zoller. Thm folgte in vollem Ornat der Bischof. Etwa tausend Perso-
nen aus der Umgebung nahmen an dieser Prozession in guter Disziplin teil.
Um den Protestanten noch mehr Eindruck zu machen, zog der Prozessions-
zug unter Musikbegleitung und Gesang durch die Strassen der Stadt. Mayer
fahrt fort: «Aus Neugierde machten auch die Protestanten Feiertag; alle
Plitze und Fensternischen waren mit Zuschauern angefiillt. »?° Dazu diirfen
wir fuglich ein Fragezeichen hinsetzen oder wenigstens die Vermutung aus-
sprechen, dass dies nur einen geringen Teil der protestantischen Bevilkerung
betraf.

16 Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. go1.

17 Berger, Reformation Funf Doérfer, S. 6g f.

18 Mappe 56, 3. Mirz 1644 (Bischofliches Archiv); Berger, Reformation Fiin
Dérfer, S. 68.

19 Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. go1 f.

20 Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. go2.

30



In seinem sehr verstandlich geschriebenen Schriftchen «Geschichte der
Dompfarrei Chur» berichtet Simonet?! ausfithrlich von den Kapuzinern, die
im Zusammenhang mit den Rekatholisierungsversuchen dusserst titig wa-
ren. Sie kamen unter anderm auch nach Chur und wohnten im sogenannten
«Kratz» beim Schanfigger Tor, also noch auf Stadtboden. Mehrere Jahre,
vor allem solange die Osterreicher in Biinden blieben, konnte man die Kapu-
ziner aus ihrem Heim nicht vertreiben. Das geschah dann aber um so inten-
siver im Jahre 1643. Da verlangte man, sie mogen das Stadtgebiet raumen.
Dass es dabei auch zu unschénen Ausserungen gegen die Kapuziner kam,
ist wohl kaum zu bestreiten. Nur darf man nicht vergessen: Auch die Kapu-
ziner waren oft dusserst agressiv und gingen nur darauf aus, dem Katholizis-
mus wieder zur Macht zu verhelfen. Der protestantische Pfarrer Dr. Albert
Frigg hat sich mit der Kapuzinerfrage in Biinden eingehend befasst, aber
leider seine Arbeit auf italienisches und ratoromanisches Sprachgebiet be-
schrinkt, so dass also zum Beispiel Chur nicht mitbehandelt ist.2

Gerade die erwihnte Arbeit von Frigg offenbart den Ubereifer und
Fanatismus der Kapuziner. Dadurch wurde natiirlich die Kluft zwischen den
Konfessionen noch grésser. Anhorn, ein protestantischer Geistlicher der da-
maligen Zeit, zeigte sich auch nicht sehr friedfertig, wenn er schrieb??: «Je-
doch dummelten sich selbiger Zeit die Capuciner dapfler; lieffen allenthal-
ben durch berg und thal herumb, pabstler und pabsttumsgenossen zu ma-
chen... Sie vermahneten jederman, zu der schoss der rémischen kirchen
widerzukehren und verhiessen guldene berg, fried, ruhe, reichthumb und
ehr, des papsts und keysers gnad von den himmel selbs allen denen, die umb-
kehren werden. Nun haben sie viel der jenigen, welche in Christo Jesu und
der himmlischen wahrheit nicht wol gegriindet waren, verfithret. Der iibri-
gen bestandigkeit aber ist nun desto herrlicher und verrithmter gewesen.»

Als die Osterreicher 1624 beim Einzug der Franzosen in unser Land zu-
rickweichen mussten, kamen fiir die Protestanten bessere Zeiten. Die prote-
stantischen Geistlichen, die zum Teil Biinden verlassen hatten, kehrten wie-
der in,ihre Gemeinden zuriick. Aber dann fielen die Osterreicher im Jahre
1629 zum dritten Mal in unsere Gebiete ein und hielten unser Land bis 1631
besetzt. Anhorn sagt diesbeziiglich: «Anno 1630 hat sich widerumm ein
triibes wiilklin erzeigt, so aber auch bald durch den wind Gottes vertrieben
worden. Der herr bischoff von Chur hatte das jus patronatus oder collatur —
recht iiber alle reformierte kirchen in dem ganzen Gotteshaus pundt ange-
sprochen».?* Damit verlangte er neuerdings die beiden protestantischen Kir-
chen von Chur zuriick. Aber auch diesmal musste er nachgeben, da der Rat
ablehnend blieb.

Da im Jahre 1631 auf dem europiischen Kriegsschauplatz der Um-
schwung zugunsten von Frankreich-Schweden gegen Osterreich zustande

am, zeigte sich in den folgenden Jahren die Auswirkung davon auch in

——

®1 Simonet, Geschichte der Dompfarrei Chur, S. 21 f.
® Siehe Literaturverzeichnis.

¥ Anhorn, Wiedergeburt, S. 162.

* Anhorn, Wiedergeburt, S. 233.

31



Graubiinden. Im Jahre 1635 eroberten die Franzosen das Veltlin zuriick.
Damit wurde auch die Religionsfreiheit im Veltlin, die bis dahin unter-
driickt worden war, wieder aktuell. Dariiber wollen wir aber im nichsten
Kapitel reden, hatte sich doch Saluz als Dekan auch mit diesem Problem zu
befassen.

6. Saluz als Dekan

Heutzutage prasidiert der Dekan die Biindner Synode. An seiner Seite
stehen zweil Vizedekane. Dazu kommen die Kirchenrite und die drei poli-
tischen Assessoren. Durch die Jahrhunderte hindurch hat sich das zum Teil
so erhalten, auch wenn die Bezeichnungen oft gewechselt haben. Truog be-
richtet dartiber in seiner lesenswerten Schrift «Die Dekane und Assessoren
der evangelisch-ritischen Synode»!. Nachdem die Bindner Synode im Jahre
1537 ins Leben gerufen worden war, bestimmte wihrend der ersten Jahr-
zehnte der Antistes von Chur, also der Pfarrer der Martinskirche, das Ge-
schick der Synode. IThm waren wihrend der Synodaltage (aber nur wihrend
dieser Zeit!) als Mitarbeiter und Helfer zwei Amtskollegen beigegeben, die
als Assessores ecclesiastici (kirchliche Beisitzer) bezeichnet wurden. Im Jahre
1575 fand eine Neuerung statt. Der Dekan, also der Antistes von Chur, wurde
als « Minister synodi» bezeichnet. Neben den zwei fiir die Synode bestimm-
ten Assessores ecclesiastici erhielt er noch drei Dekane, das heisst aus jedem
Bund einen. Diese Dekane hatten wichtige Aufgaben. Sie mussten auf das
achten, was im Laufe des Synodaljahres in ithrem Gebiet im kirchlichen Le-
ben vorging. Zudem hatten sie beispielsweise Amtsbriider, die ihrer Pflicht
nicht nachkamen, dem Minister synodi zu melden. Somit bestand nun fiir
die Zeit bis 1598 die Spitze der Synode aus sieben Mann, indem zu den Ge-
nannten (Minister synodi, zwel Assessores ecclesiastici, drei Dekane) noch
der Schreiber (Scriba) kam. o

Aber schon 1598 gab es dann eine Anderung. Die drei Dekansamter wur-
den wieder abgeschaflt, weil sie angeblich tiberfliissig waren. Doch kehrte
man dann bereits 1607 wieder zu diesen drei Dekansimtern zuriick und liess
dafir in der Folgezeit die Assessores ecclesiastici ausfallen. In den Zeiten,
da die einzelnen Biinde je einen Dekan stellten, gab es also mit dem Haupt-
dekan, dem sogenannten Minister synodi, vier Dekane.? 1643 aber fungiert-
ten wieder die Assessores ecclesiastici, zugleich aber blieben auch die drei
Bundesdekane im Amte.

Diese kurze Einfithrung war noétig, um das Folgende zu verstehen. Es ist
das Verdienst des bereits erwihnten Dekans Truog, uns Einblick in die frii-
heren Jahrhunderte der Synode gegeben zu haben. In der erwihnten Schrift
«Die Dekane und Assessoren der evangelisch—-ritischen Synode» weist Truog
darauf hin: Fiir 1609-1614, 1616-1620 und fiir das Jahr 1627 liegen keine
Protokolle der betreffenden Synoden vor. Von 1621-1626 und von 1629-
1631 aber fanden keine Synoden statt. Somit haben wir gerade fiir unsere
Zeit viele Liicken.

1 Truog, Dekane, S. 6 f.
? Truog, Dekane, S. 11.

32



Georg Saluz wurde 1596 zum Nebendekan® und 1607 zum Assessor ec-
clesiasticus* gewahlt. Das scheint der erste Schritt in sein Amt als spiterer
Hauptdekan gewesen zu sein. Als Hauptdekan wirkte zu gewissen Zeiten,
da es wieder drei Dekane (statt vier) gab, der Dekan, in dessen Bund die
betreffende Synode durchgefiithrt wurde. Freilich hielt man sich bei der Zu-
teilung der Dekane zu einem Bund nicht strikte an die geographische Ein-
teilung des Landes. So konnte Saluz in den Jahren 1632, 1641 und 1642 De-
kan des Grauen Bundes sein.® Von 1633 bis 1638 amtete er als Dekan des
Gotteshausbundes.®

Als Leiter der Synode, also gewissermassen als Hauptdekan, wurde Saluz
fur die folgenden Jahre, tiber die wir zum Teil kein Protokoll haben, gewzhlt:
16157, 1628, 1639, 1640 und 1642.8

Wir tduschen uns nicht, wenn wir Saluz als fihigen, ruhigen, iberlegten
und sachlichen Dekan schildern, der sich zugleich dank seiner starken Per-
sonlichkeit verhaltnismassig leicht durchsetzen konnte. Alles Uberbordende,
Einseitige war ihm fremd. Er verstand es, auszugleichen. Aber dies nicht aus
einer Kompromisshaltung heraus, sondern dank des Vertrauens, das ihm
nach den Zeiten der Wirren wieder von allen Seiten her zuteil wurde. Auch
mit dem Stadtrat von Chur arbeitete Saluz sehr friedlich zusammen. Das
kann von seinem Nachfolger in Chur, von Hartmann Schwarz, nicht gesagt
werden.

An sich interessant, aber nicht sehr ertragreich fiir unser Thema (Saluz
als Dekan), ist die Durchsicht der lateinisch geschriebenen Synodalproto-
kolle. Da wird aufgefiihrt, wann die einzelnen Pfarrer an einer Synode gefehlt
haben, wer ein Amt bekommen hat, wer bestraft worden ist, welche Ge-
meinden einen Pfarrer gesucht haben usw. Die Berichte sind sachlich, kurz
und ohne ausschweifenden Kommentar.

So kénnen wir denn den Synodalprotokollen nicht viel entnehmen, was
uns den Charakter von Saluz deutlicher werden lidsst. Lange Zeit wurde
Saluz zusammen mit Hartmann Schwarz (meist fiir den Zehngerichtenbund)
und Stefan Gabriel (fiir den Grauen Bund) immer wieder als Dekan be-
stitigt, so 1633 (fiir 1634)%, 1636 (fir 16g7)10, 1637 (fur 1638)1t. 1632 gab
es vier Dekane.'? Auch unter ihnen finden wir Saluz.

Saluz, Schwarz und Gabriel wurden also immer wieder miteinander zu
Dekanen bestimmt. Das zeigt : Die drei arbeiteten gut zusammen. Die Synode

* Synodalprotokoll Bd. 1, S. 138.

* Synodalprotokoll Bd. 1, S. 192.

* Truog, Dekane, S. 11.

8 Truog, Dekane, S. 12.

? Valer (Gelsthche an der Martinskirche, S. 73, Anmerkung 4) glaubt (gestiitzt auf
das «Verzeichnis der Geistlichen an der Martinskirche», BM 1896, S. 285), Saluz sei
im 53. Lebensjahr, also 1624, Dekan geworden, was absoiut unhaltbar ist. Damals gab
es ja gar keine Synoden.

* Truog, Dekane, S. g.

* Synodalprotokoll Bd. 2, S. 45.

% Synodalprotokoll Bd. 2, S. 59.

1 Synodalprotokoll Bd. 2, S. 67.

* Synodalprotokoll Bd. 2, S. 38.

33



war mit ithnen also zufrieden. So war in diese Behorde wieder die Harmonie
eingekehrt, obwohl nun frithere: Gegner der Synode vorstanden. Man darf
nicht vergessen: Hartmann Schwarz und Stefan Gabriel hatten einst zu den
eifrigen Freunden von Alexius gehoért und waren mitbeteiligt gewesen, als
Saluz 1618 und 1620 aus der Synode ausgeschlossen wurde.

Die erste Anbahnung fiir eine erneut erspriessliche und friedliche Zu-
sammenarbeit in der Synode ging ubrigens zuriick auf das Jahr 1627. Im
Jahre 1627 kamen die Pradikanten in Filisur zusammen. Es wurde dabei
festgestellt: Dem Churer Pfarrer Georg Saluz (neben andern) ist Unrecht
getan worden. Man muss Vergangenes vergessen und Saluz, der ein gelehr-
ter, gewichtiger und frommer Mann und sogar Leiter der Synode gewesen
ist, wieder annehmen, nachdem man ihn 1618 aus der Synode ausgeschlos-
sen hat. Seit 1620 sind wegen der Streitercien keine Synoden mehr abge-
halten worden. Aber inzwischen hat man sich mit gelehrten Mannern, auch
aus der Zircher Kirche, besprochen. Und nun soll auch in Biinden und in
der Biindner Synode wieder der Friede einkehren. Darum hat man auf den
27. Juni 1627 eine Synode einberufen und vor allem auch Saluz eingeladen.
(Dieser ist dann freilich nicht erschienen.)!?

Auf dieser Synode von 1627 wurden dann Saluz, Hartmann Schwarz und
Stefan Gabriel fiir das kommende Jahr 1628 zu Dekanen gewihlt. So war
der alte Streit tiberwunden, und Saluz leitete dann wirklich schon 1628 als
Hauptdekan die Synode. Hartmann Schwarz, neben Gabriel als Mitdekan,
wurde dabei ausdriicklich..zum Nachfolger des dem Zehngerichtenbund
angehérenden, aber inzwischen verstorbenen Pfarrers a Porta bestimmt.™

Mehr Anerkennung konnte eigentlich von der Synode her dem Churer
Antistes Georg Saluz gar nicht zuteil werden, als dass man ihn schon wieder
zum Dekan machte und ibm zugleich den Schwiegersohn Hartmann Schwarz
an die Seite stellte. Von diesem Hartmann Schwarz wird tibrigens ausdriick-
lich erwéhnt, er sei ein Mitarbeiter von Saluz in Chur. Damit ist seine ‘Latig-
keit als Leiter der Churer Schulen gemeint.

In den Dreissigerjahren, als die Synoden wieder regelmassig durchge-
fithrt wurden, zeigte sich in den Synodalverhandlungen wieder echte Einheit
und Harmonie. Saluz, Gabriel und Schwarz wurden einfach immer wieder
in ihrem Dekanatsamt bestatigt. Das ist ja Beweis genug fur den friedlichen
Geist, der wohl vor allem von Saluz ausging. Etwas schwieriger freilich
wurde es dann wieder vom Jahre 1637 an. Da war die Frage des Veltlins
aktuell, wobei versprochen wurde, dass im Veltlin die reformierte Kirche
wieder ihr Daseinsrecht bekommen sollte. Das wurde dann aber scheinbar
durch die Politiker doch zu wenig entschieden vertreten. Aber auch in dieser
heiklen Situation zeigte nun die Synode ihre neugewonnene Harmonie und
Einheit und trat vor allem auch nach aussen hin ungeteilt und entschieden
auf.

So war denn Saluz wahrlich nach seinem mehrjihrigen Ausschluss aus
der Synode wieder ein sehr anerkanntes Glied derselben geworden. Was auf

13 a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 557.
14 a Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 557.

34



der Synode zu Scharans im Jahre 1628 formuliert worden war, behielt seine
Giiltigkeit: « Wenn zum Nachtheil der Ehre und des Ansehens Stephan Ga-
briels, Georgs Saluz, Jak. Ant. Vulpius und anderer Synodalglieder einst
etwas gesagt, gethan oder auch beschlossen worden sei, so decretire dermalen
die Synode, solches fiir immer der Vergessenheit anheimzustellen. Georg
Saluz sei von Allen fiir einen ausharrenden, getreuen Diener Christi zu hal-
ten, als der er sich immer gezeigt, und alle dem widersprcchencden Beschliisse
seien aufgehoben und ungultig. »1®

Es zeugt aber nicht nur fiir Saluz als Unterzeichr.er, sondern auch fiir den
guten Geist der Gesamtsynode, wenn sich diese 1634 mit dem Ersuchen an
die Bundner Behorden wandte, es solle ein jeder (und dazu gehkérten nicht
nur die Protestanten, sondern auch die Katholiken) seine Religion ausiiben
konnen. Es dirfe «keiner den andern an freyer ‘Religion nit verhindern
noch darwider betrieben».1®

Und eben dies sollte nun auch fiirs Veltlin Anwendung finden. Es war
freilich nicht so einfach, hiefiir zu einer befriedigenden Lésung zu kommen.
War doch seit dem Veltliner Mord vom Jahre 1620 der Hass daselbst noch
grosser geworden. Auch mischten sich nach dem Einzug der Franzosen wie-
der die auslandischen Michte ein.

Aber nachdem die Franzosen in Biinden bestimmend geworden waren,
bekamen etliche fiihrende Biindner Persénlichkeiten immer mehr das Gefiihl,
man habe den Teufel mit dem Beelzebub ausgetrieben, und darum miisse
wieder eine klare Situation geschaffen werden. In dieser schweren Zeit nahm
Jirg Jenatsch die Ziigel in die Hand, nachdem er schon lingst die Bibel
mit dem Schwert vertauscht und jenen oft beschriebenen und kommentier-
ten Glaubenswechsel vollzogen hatte.

Sicher ist eines: Wie Jenatsch in der Politik nicht einen geraden Weg
einschlug, so war er auch in seinem religiésen Leben nicht fest. Jenatsch sah
nur eines: Das Vaterland. Und um sein Vaterland zu retten, begann er nun,
als die Franzosen in Biinden waren, hinter dem Riicken des wertvollen, giiti-
gen franzosischen Fithrers Rohan mit Osterreich Bande zu kniipfen. Er ging
eigens mit einer Delegation nach Innsbruck und besprach sich dort dartiber,
wie durch Osterreich die Franzosen wieder vertrieben werden kénnten. Den
franzésischen Ambassadeur aber liess er weiterhin im Glauben, er sei sein
treuer Freund.

So war also Jenatsch, der einst auf der Synode von Bergiin im Jahre 1618
s0 hart gegen Saluz und andere vorgegangen war, nicht in jeder Beziehung
ein Vorbild. Wihrend Jenatsch, der einst so feurige Calvinist, der mit Ale-
xius und seinen Freunden alles reformiert machen und den Staat der Kirche
unterwerfen wollte, seinen Glaubenswechsel vollzog, blieb sich Saluz inner-
lich gleich. Immer zeigte er sich bedichtig, ruhig, diszipliniert.

Selbstverstandlich bekam Jenatsch gerade wegen seiner charakterlichen
Unbestandigkeit immer mehr Feinde. Und als Saluz am 19. Mérz 1637 iiber
Judas Ischarioth und seinen Verrat predigte, war es naheliegend, diese Pre-

8 Landesakten 18. Mirz 1633 (Staatsarchiv Chur).



digt auf Jenatsch zu beziehen.l” Bertogg!® geht noch einen Schritt weiter
und betont, dass man schon damals die Gleichung gezogen habe: J J = ] ],
das heisst Jurg Jenatsch = Judas Jscharioth

Es ist ja freilich manchmal so, dass Predigtbesucher zu viel aus gewissen
Worten und Themen des Pridikanten herauslesen, vor allem dann, wenn
es um kleinere persénliche Dinge des Alltags geht. Aber Saluz, der wie Je-
natsch seine Heimat liebte und darum sicher vom ganzen politischen Ge-
schehen stets beriihrt war, hat ohne Zweifel hie und da eine leise Andeutung
in obigem Sinn gemacht.

Das hat iibrigens, wenn auch in Romanform, C. F. Meyer in seinem «Jiirg
Jenatsch» tibernommen, indem er von Amantia Sprecher schreibt: «Heute
kam sie eben aus der Wochenpredigt, weniger erbaut als in Zweifel versenkt,
denn der Pfarrer Saluz hatte iiber einen ausser der Reihenfolge liegenden
Text mit grosser Heftigkeit gepredigt, und iiber welchen schauerlichen Text
— den Verrat des Judas Ischariot, Matthius am sechsundzwanzigsten! Er
hatte dadurch seine Zuhorer in grosse Aufregung versetzt, die sich dngstlich
nach dem Zielpunkte dieser Anspielung umsahen, und sich, sagte Friulein
Amantia, fast wie seinerzeit die Junger fragten: « Herr,w er ist es, der dich
verriat? »? :

Saluz spielte in dieser erwdahnten Predigt natirlich nicht nur auf den
politischen Verrat von Jirg Jenatsch an, sondern auch auf seinen, wenn wir
so sagen dirfen, religios-konfessionellen Verrat, indem er eben der prote-
stantischen Kirche den Riicken kehrte, dabei freilich seine Familie im Pro-
testantismus beliess. An der Tatsache, dass hinter dem Glaubenswechsel von
Jenatsch nicht innere Uberzeugung, sondern allerlei politische Berechnun-
gen standen, kann auch die Feststellung von Mayer nicht hinwegtiuschen,?
wonach Jenatsch erst katholisch wurde, «nachdem er sich zwei Jahre hin-
durch griindlich unterrichtet hatte».

Dass Saluz die Unbestindigkeit von Jenatsch wirklich riigen wollte, zeigt
tbrigens auch die Abdankungsrede, die er im Jahre 1637 dem Obersten
Guler hielt. Dabei sagte er wortlich: «Hiitigs tags sind solche (gemeint sind
gute) regenten diinn gseyt. Aber vil sind deren leider, so Christum und das
vatterland umb 30 silberling iibergeben mit Juda.»

Nachdem Jenatsch mit Osterreich-Spanien verhandelt hatte und fest
entschlossen war, die Franzosen wieder zu vertreiben, brachte er hinter dem
Riicken von Rohan anfangs 1637 die «Getreuen» im Hause des Birger-
meisters Gregor Meyer in Chur zusammen, wo die Betreffenden zum Still-
schweigen verpflichtet wurden. Zu diesen Minnern, die sich zum sogenann-
ten Kettenbund zusammenschlossen, gehorte auch Johann Saluz, der schon
mehrmals erwidhnte Sohn von Pfarrer Saluz. Er hatte als Hauptmann lange
im Regiment von Jenatsch gedient. An sich ging es den Gliedern des Ket-

17 Vgl. Pfister, Jenatsch, S. 334; Mohler, Kampf mit dem Drachen, S. 503.
18 Bertogg, Pcder Saluz, S. 55.

19 Meyer, Jurg Jenatsch, S. 195 (III. Buch, Kapitel 7).

20 Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. 328.

21 Saluz, Guler, S. 43.



tenbundes ganz und gar um ihr Land. Und so verpflichtete sich denn jeder
durch Namensunterschrift, «die Sicherheit und Wohlfahrt des Landes mit
allen Mitteln wieder herzustellen».??

Doch auch unter Menschen, die heilig versprechen, tiber etwas Still-
schweigen zu bewahren, gibt es solche, die das nicht fertig bringen. Zu die-
sen gehorten die paar Priadikanten und vor allem die Dekane, die ins Ganze
eingeweiht wurden,?® freilich nicht. Sie wurden darum wegen ihres Still-
schweigens an der Synode von 1637 geriigt. Diese Riige erging an Stefan
Gabriel (mit seinen beiden Séhnen Luzius und Fortunat), Georg Saluz,
Hartmann Schwarz, Jakob und Anton Vulpius und die beiden Briider Jakob
und Andreas Gujan. Saluz und Vulpius erschienen nicht an der Synode,
indem sie sich wegen Unpisslichkeit schriftlich entschuldigten.?* Die tibri-
gen versuchten, ihr Stillschweigen in dieser Sache zu rechtfertigen, wobei
sie sich teilweise vom Verdachte der Osterreich-Freundlichkeit nicht
ganz reinwaschen konnten. Aber freilich diirfen wir nicht tibersehen: Den
obgenannten Geistlichen, von denen ja einige frither ganz fiur Frankreich—
Venedig eingestellt gewesen waren, ging es nicht in erster Linie um diese
oder jene Grossmacht, sondern ganz im Sinn des Kettenbundes einfach um
die Befreiung des I.andes. Und es ist auch ganz klar, dass sie mit ihrer Hal-
tung den Verrat von Jenatsch an Rohan nicht rechtfertigen wollten und
dass sie auch sonst mit Jenatsch nicht einverstanden waren. Und war doch
Rohan als Hugenotte besonders auch bei den Biindner Protestanten ge-
schiatzt und beliebt! Und wusste man doch von Jenatsch nun zur Gentige,
wes Geistes Kind er war!

Aber auch wenn nun etliche Priadikanten von Osterreich-Spanien und
ithrer Intervention im Veltlin vieles erwarteten, sahen sie sich bald wieder
getduscht. In diesem Sinn schrieben denn auch die Dekane an die Kollegen
iber die biindnerischen Behérden. Diese hitten in bezug auf das Veltlin
wieder versagt. « Wir verliessen uns auf die grossen Versprechungen und
hoch und theuere Versicherungen der Regierungsrithe Gemeiner drei
Biinde... Allein man hat uns betrogen.»? _

Das war eine deutliche Sprache, mit der sich hier die Dekane an die Kol-
legen wandten. Und man hat das Gefiihl, es sei hier Saluz nicht der eigent-
liche Verfasser dieses Schreibens gewesen, sondern in erster Linie habe sich
der entschiedene und harte Hartmann Schwarz in solcher Weise ausgedriickt.

Die Dekane Saluz, Luzius Gabriel (namens seines kranken Vaters Ste-
phan)?6 und Hartmann Schwarz erschienen am 17. April 1638 vor dem
biindnerischen Rat, «wo Saluz in sehr gewihlter Rede simmtliche Be-
schwerden vortrug».?” Er fithrte dabei aus: Wir Dekane sind nicht etwa
Feinde der Ruhe. Das ganz und gar nicht. Aber durch die Bundesménner
sind wir Dekane versichert worden, dass man der reformierten Sache im

*2 Pieth, Biindnergeschichte, S. 222.

* Pfister, Jenatsch, S. 334; Haffter, Jenatsch, S. 306.
* Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 2, S. 262.

*5 Sprecher, Biindnergeschichte, S. 458.

* Siehe Ragaz, Stefan Gabriel

*" Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 2, S. 273 f.

37



Veltlin Gerechtigkeit widerfahren lassen will. Nun aber ist das nach den Ver-
tragen doch nicht der Fall, und darum sind nicht nur wir enttiuscht, sondern
ist auch das Volk unzufrieden. Es glaubt vielfach, wir Pfarrer hitten uns zu
wenig eingesetzt. Wenn wegen dieser Sache ein Aufruhr ausbricht, sind wir
nicht schuld daran.

Durch solch begeistertes Einstehen von Saluz und von seinen Mitdeka-
nen fiir die reformierte Sache? erkannte auch die Synode, dass Saluz fiir ihre
Anliegen der rechte Mann war. Auf der Synode vom Jahre 1638 wurde
darum Saluz (und mit ihm auch Vulpius) fiir die letztjahrige Abwesenheit
von der Synode entschuldigt und wieder zum Dekan bestimmt.?

Aber wo kein Wille ist, da ist auch kein Weg. Spanien-Osterreich gaben
das Veltlin nicht einfach in jeder Beziehung frei, und so kam es denn aus-
driicklich zum «Ausschluss der protestantischen Religion aus dem Veltlin
und den Grafschaften».3°

So blieb denn dies als Resultat des sogenannten Mailinder Kapitulats
vom Jahre 1639: Das Veltlin kam wieder an Biinden, Mailand hatte dabei
die Oberaufsicht. Die Ausiibung der protestantischen Religion wurde unter-
sagt. — In diese Bestimmungen hatten sich wohl oder tibel auch die protestan-
tischen Geistlichen Biindens zu fiigen, besonders da die Rite ausdrucklich
betonten, dass sie letztlich zu befinden hitten und nicht die Pridikanten,
die die ganze Angelegenheit vors Volk und die Gemeinden zu bringen droh-
ten.

7. Saluz als Pfarrer in Chur

Saluz gehort zu den Pfarrern, die sehr lange in Chur wirkten. Er amtete
wihrend 39 Jahren in der Kapitale Biindens. Ubertroffen wird Saluz dies-
beziiglich nur von drei Pfarrern, und zwar von Johann Jakob Vedrosi (1662-
1706), von Hartmann Schwarz (1617-1662) und von Andres Lorez (1623-
1670). Chur hatte also gerade im 17. Jahrhundert sehr getreue und anhiang-
liche Pfarrer. Wahrscheinlich aber waren auch die Pfarrer mit den damali-
gen Churern zufrieden. Richtungskdmpfe mit personlichen Verunglimpfun-
gen gab es noch nicht. Die Leute schauten auch nicht im « Amtsblatt» nach,
ob ein .freigesinnter oder ein positiver Pfarrer predige. Das war eine schone
Zeit. .. fir den Pfarrer und fur die Gemeinde!

Aber eben, es war auch noch eine andere Zeit, und mancherlei Probleme,
die spitere Zeiten brachten, kannte man damals noch nicht. So wollen wir
denn nicht nur Vergangenem nachtrauern, sondern auch die Gegenwart
und die verschiedenen Ansichten in unsern heutigen Richtungen hinneh-
men, aber darob das Grosse-Ganze nicht iibersehen, und vor allem nicht
streiten und selbstherrlich meinen, wir seien es nun gerade, die der letzten
Wahrheit auf den Grund gekommen seien. Wo wir etwas von dem wissen

2 Das zeigt sich auch in einem Brief, den die Dekane (im Jahre 1638) an die Syno-
dalen schickten (Bern, Staatsarchiv, B I1I 33/620), worin die Synodalen zur Wachsam-
keit aufgerufen werden.

29 Synodalprotokoll Bd. 2, S. 68 f.

30 Moor, Curritien, Bd. 2, Abtg. 2, S. g52 f.

31 Ratsprotokoll Bd. 4, S. 733.

38



und auch zugeben, kann es wohl am allerbesten moglich werden, dass man
sich gegenseitig versteht, auch wenn man nicht in allem gleich denkt und
glaubt. ‘

Fiir das lange Ausharren der oben er-
wihnten Geistlichen in Chur war vielleicht
aber doch auch das schéne Zusammenarbei-
ten der Pfarrer mitbestimmend. Nur sind die
Zahlen, die wir erwihnt haben, etwas vor-
sichtig aufzunehmen. So wird von Hartmann
Schwarz ein Wirken in Chur von 45 Jahren
angegeben. Dabei aber wird nicht in Betracht
gezogen, dass Hartmann Schwarz oft ortsab-
wesend war, so von 1625-1626 in Gais und
wihrend vielen Jahren in Malix und Par-
pan.! Lingere Zeit war Schwarz zudem nicht
Stadtpfarrer, sondern Freiprediger und Rek-
tor der Schulen.? Anders ist es mit Pfarrer
Lorez, der wirklich wiahrend siebenundvier-
zig Jahren in Chur, und zwar immer an der
Regulakirche, titig war. In seinem Wirken
treffen wir ihn als Kollegen von Saluz, von
Schwarz und fiir einige Jahre auch noch von
Vedrosi. Dieser Pfarrer Vedrosi blieb auch
wihrend 44 Jahren in Chur und kannte wohl
wie Saluz, Schwarz und Lorez allerlei Un-
tugenden (und hoffentlich auch Tugenden) -
der Churer. Und die Churerihrerseits wussten
sicher von diesen lange amtenden Geistlichen
auch nicht nur Vorbildliches zu berichten, sondern hatten auch allerlei
Schwichen an ihnen entdeckt. :

Aus neuerer Zeit haben Pfarrer Peter Walser (19o2-1938) und Pfarrer
Willy Jenny (1927-1962) am lingsten ihren Dienst in Chur getan. Es liegt
in der Arbeit an unserer Kirchgemeinde fiir einen Pfarrer manch Schénes,
aber doch auch manch Schweres. Oft darf man mit andern sich an irgend
einem begliickenden Ereignis, etwa an der Geburt eines Kindes oder einer
Trauung mitfreuen, oft aber fithlt man sich vom Schmerz mitergriffen, der
von Trauernden ausgeht, die ein liebes Eignes haben hergeben miissen. Aber
vielleicht liegt gerade darin das Schéne des Pfarrberufes. Man ist hineinge-
stellt in den Kreis anderer Menschen, erlebt so vieles selber mit und fiihlt sich
daher innerlich mit andern verbunden.

Das war nun ausgesprochen auch der Fall bei Pfarrer Saluz, iiber den
Wir einiges aus der Abdankungsrede, die ihm Pfarrer Lorez hielt, wissen.
Von Saluz heisst es da in bezug auf sein Wirken als Pfarrer in Chur: «Er hat

2

! Siehe S. 82 f.
* Vgl. Pieth, Kirchgem. Chur, S. 18 und 14, sowie Truog, Pfarrer, S. 38 und 40.

38



mit sonderm lob in der obern pfarrkirchen zu S. Martin in diser loblichen
gemeiner dreyen pundten hauptstatt Chur geprediget g9 jahr, in welcher
gantzer zeit ihm Gott so grosse gnaad und gesundheit verlyhen, dass er auch
in seinem hohen alter in allem, was dem kirchendienst zugehorig, niemalen
etwas wichtiges versdumen miissen. Ist sich wohl héchlich zu verwundern,
dass er bey so schwirigen zeiten under so vilen trangsalen und gefarlichen
verfolgungen (so auch ein grosser theil uber ihne ausgangen) ein solches
grosses und gesundes alter erreichen mégen. Aber das war seine ihme von
Gott bestimpte zeit und stund.»3

Wir wollen nun im folgenden Saluz ein bisschen besser kennen lernen als
Prediger, als Lehrer, als Seelsorger und als Arzt.

a) Saluz als Prediger

Leider sind von Saluz keine Predigten erhalten. Lange Zeit glaubte man,
im Kantonsarchiv eine von Saluz stammende Predigtsammlung zu haben.
Pfarrer Jenny?* hat nun aber einwandfrei nachgewiesen, dass dieser Predigt-
band nicht auf Saluz zuriickgeht, sondern vielmehr auf den Churer Refor-
matoren Comander. Spiter wurde dann in diese Predigtsammlung vorn ein
Blatt eingeklebt, und eben auf dieses Blatt kam schliesslich von anderer
Hand der Eintrag: «Georgius a Salutz 1590» und darunter der auf grie-
chisch geschriebene Vers: «Ich vermag alles durch den, der mich stark
macht, Christus».

Jenny sagt zum erwihnten Predigtband: «Die Namenszeichnung
,Georgius & Salutz® stammt nicht von dem bekannten Churer Pridikanten
(1571—1645) selbst; sie muss spiter hinzugefiigt worden sein. Doch ist an
einer Randglosse von Saluzens Hand nachzuweisen, dass das Manuskript in
seinem Besitz war. Es will auch fast scheinen, als sei er der letzte Leser des-
selben gewesen.»®

Mit unwidersprechbarer Griindlichkeit weist Jenny dann nach, dass die
im Band enthaltenen Predigten iiber das Lucas-Evangelium von Comander
stammen, so dass wir uns damit abfinden miissen, von Saluz keine Predigten
zu haben. — Aber nun sagen wir doch zu viel. Eine Predigt wenigstens ist von
Saluz erhalten, und zwar eine Abdankungspredigt. Und diese eine Abdan-
kungsrede kann uns doch einen guten Einblick in seine Predigtart geben.

Die erwidhnte Abdankung von Pfarrer Saluz fiir Oberst Guler sticht an-
genehm von den sonst iiberschwenglichen Predigten der damaligen Zeit ab.
Saluz hat in dieser Predigt Guler nicht als Heroen geschildert, sondern als
gewohnlichen Menschen mit seinen guten Seiten und seinen Mingeln.
Schon wenn man diese Predigt liest, kann man es begreifen, dass Saluz als
Prediger in Chur geschitzt gewesen ist, auch wenn er vielleicht etlichen zu
wenig siiss und zu wenig sentimental war.

Die Leichenpredigt® fiir Oberst Guler ist von Saluz aufgebaut worden
nach 4. Mose 27, 12—-17. Da wird erzihlt, wie Gott den Moses auf den Berg

3 Lorez, Abdankung Saluz, S. 26.
4 Jenny, Churer Predigten, S. 8q.
5 Jenny, Churer Predigten, S. 8g.
¢ Saluz, Guler, S. 35 f.

40



Abarim an der Grenze des Landes Palédstina gefiihrt hat, wie er ihm das
Land gezeigt hat, und wie er ihn zugleich aufmerksam gemacht hat auf
einige Fehler in seinem Leben. ;

Am einfachsten ist es wohl, wenn wir Saluzens Predigt hier kurz wieder-
geben und einiges wortlich zitieren.

Der Tag von Gulers Beerdigung (so sagt Saluz) fillt zusammen mit dem
Gedenktag an die Bekehrung des Apostels Paulus. Diese Bekehrung des
Paulus hat seinerzeit vielen Menschen Segen gebracht. Aber iiber seinen
Tod sind dann wieder viele in Trauer versetzt worden. Und eben, solche
Trauer zeigt sich auch heute, da es gilt, von Oberst Guler Abschied zu neh-
men. Dies soll geschehen in zwei Teilen:

1. Wie und warum hat Gott dem Moses seinen Tod angektundigt??
2. Wie hat Moses solches aufgenommen und sich darein geschickt?®

Gott hat dem Moses seinen Tod angekiindigt. Moses hat das verdient,
denn wihrend vierzig Jahren hat er sein Volk in Treue durch die Wiiste ge-
fiuhrt. Dann aber ist an ithn das Wort ergangen: « Du musst sterben.» Das
mag verwundern. Denn eigentlich erwartet man, Gott hitte dem Moses
Gnade erzeigen und ihn ins Heilige Land einziehen lassen kénnen. Aber weil
Moses in seinem Leben viel Schweres gehabt hatte, ist er an sich gerne ge-
storben. Damit hat Gott Moses, auch wenn der nicht mehr selber ins Heilige
Land hat einziehen kénnen, seine Gnade erzeigt. — Im iibrigen freilich hatte
auch Moses in seinem Leben mancherlei falsch gemacht. So ist denn sein vor-
zeitiger T'od doch auch irgendwie eine Strafe gewesen, aber doch nur eine
kleine Strafe. Denn nun ist Moses driiben in der Ewigkeit zu seinem Volk
versammelt worden. Daselbst ist ihm Vergebung zuteil geworden. «Min
diener Mose, ob du glich hie in zyt dis riitli wegen diner siind empfindest,
soll es doch dir nit schaden an diner seligkeit. Wil du dine siind nit verhilest,
ruw und leid dariiber tragst, miner gnaden begehrest, in min willen und
gricht ergibst, siche, so solt ewig seelig sin by dinem volck und vittern. Ich
hab dine siind verzigen umb des messias willen. Drumb bis getrost.»

Trost kann schon darin liegen, dass man sich bewusst wird, dass alle
Menschen sterben miissen. Das hat man zuzugeben: «Dass der tod syg der
weg alles fleisches.» Darum sagt Paulus: «Es ist gesetzt allen menschen zu
sterben.» «Deswegen verschliiffen wir uns alle in das erdtreich wie das
regenwasser.» Auch die Patriarchen, Propheten, Apostel, ja selbst Christus,
sind gestorben. Darum sollen wir nichts besonderes fiir uns erwarten und
meinen, uns diirfe der Tod nichts anhaben.

Aber nun hat man sich vor dem Tod, auch wenn er iiber alle kommt,
doch nicht zu fiirchten. Der Tod bringt nicht von Gott weg, sondern zu Gott
hin. Darum sagt Christus: «Unser friind Lazarus schlaffet.» «Item das
déchter]j (gemeint ist die Tochter des Jairus) ist nit tod, sondern schlafft nur.»
Auch Stefanus, der Schicher, der arme Lazarus und Paulus haben zuver-
sichtlich dem Tod entgegengeblickt. Das diirfen auch die Siinder. Auch sie

’ Saluz, Guler, S. 36—41.
* Saluz, Guler, S. 41—45.

41



brauchen sich vor dem Tod nicht zu furchten, da Jesus um unserer Sunde
willen gestorben ist. Die Siinde ist damit besiegt. « Christus hat sie zerpiilve-
ret.» — Doch auch wenn die Stinde vergeben wird, muss man sich vor ihr in
acht nehmen. Denn was man Boses tut, bleibt doch an einem haften. «Cain
wolte Gott auch eins iber das aug geben, wie man spricht, aber er musste
horen: Dines bruders blut schreyt raach in himmel.» «Jonas versteckte
sich im understen theil des schiffs, meint Gott soll ihn nit wiissen, aber er
zlicht ithn bym haar herfiir.» So sieht Gott unsere Siinde immer, und wir
Menschen konnen nicht ohne Siinde sein. «Furwar auch gschickte liith ha-
bend fehler begangen; wann sy uf die waag des Herrn gelegt werden, sind
sy leichter als die ytelkeit selbs. Darumb o herr, gang nit in das gericht,
dann der mensch lebt nit, der bestan mochte vor dir.»

Aber wenn auch Moses nicht ohne Siinde gewesen ist, hat ihm Gott doch
die Gnade gewahrt, einen Blick ins Heilige LLand zu tun. Ein solcher Blick
ins Heilige Land, in die andere Welt, die Welt der Ewigkeit, ist laut der
Bibel auch dem Stefanus und dem armen Lazarus gewihrt worden. Noch
heute darf der Mensch dann und wann einen Blick hineintun ins Jenseits.
Aber er muss daftir ein Auge haben. «Der Glaub ist das aug, damit man
Gott inniglich anschauwet.»

Wichtig 1st nun nicht unser irdisches Leben, sondern jenes ewige Leben,
Unser Leben fiihrt hin in jenes andere Leben. «Canaan ich muss dich las-
sen, ich muss hinfahren min strasse wol zu dem ewigen vatterland.» So sind
wir Menschen, wie David und wie Jakob (im Alten Testament), nichts ande-
res als Giste auf Erden. « Deswegen die h. gschrifft unser leben verglicht dem
gras, blumen, dampf, dem lufft einer wasserblatern.» «Es ist gnug, wann
wir die welt gsechen hand und tauflt sind, dannethin ist der beste tag bald
sterben.» Wenn wir gestorben sind, sind wir von den Mitmenschen bald
vergessen. «Die welt vergisset unser bald, auch unser ehren manigfalt.»

Aber nun geht es nicht nur (1. Teil) darum, wie und warum Gott dem
Moses seinen Tod angekiindet hat, sondern auch darum, wie Moses die
Todesbotschaft aufgenommen und sich darein geschickt hat (2. Teil). Er ist
nicht erschrocken, dieser Moses, wie er von seinem Tod gehort hat. Er hat
nicht geweint wie jener Konig Hiskia im Alten Testament. Er hat auch Gotl
nicht vorgerechnet, dass er «niit schmilichs wider Gott geredt» oder dass
er «triwlich vor Gott gewandlet» sei. Nein, Moses ist seinem Gott gehorsam
gewesen und hat sich einfach in dessen Willen gefiigt.

So haben auch wir uns zu verhalten, wenn der Tod iiber uns kommt:
Willig sollen wir uns Gott unterwerfen und an jenes Wort Jesu denken: «O
vatter, ich will, dass alle, die du mir geben hast, sigend wo ich bin, damit sy
min ehr und herlichkeit sechend.» « Darum sollend wir dem willen des aller-
hochsten nit widerstreben.»

«Min zyt ist hie, sprach Jesus Christ,
Als er fir mich wolt sterben.

Min zyt ist hie, sprich ich ein Christ,
Min fleisch soll jetzt verderben.

42



Freuw dich, min geist, spring uf min hertz,
Wirf alles zytlichs hinderwerts,
Und vyl ins vatterlande.»

In dieses Vaterland sind auch Samuel und Moses gekommen, sie, die
beiden grossen Fiihrer ihres jidischen Volkes. Freilich, Anerkennung haben
sie, auch wenn sie fur das Volk das Beste wollten, nicht gefunden. Heutigen-
tags sind solche treue Diener des Vaterlandes selten. Die Welt ist ihrer auch
gar nicht wiirdig. Darum, wenn man treue Minner in der Obrigkeit hat,
soll man sie anerkennen. «Deswegen man flyssig fur thritwe oberkeit betten
soll und sy ehren lebendig und todt.»

Das gilt nun gerade auch (so fahrt Saluz schliesslich fort) fiir Oberst Gu-
ler, der fur «unser kyrch, schulen und vatterlandt anderer Moses gsin» ist
und noch in seiner Krankheit Vaterland und Kirche in sein Gebet einge-
schlossen hat. Er «hat glichwol mit Mose das wahre globte land angschau-
wet im glauben.» Noch an der letzten Weithnacht hat er das Abendmahl ver-
langt, und dabei hat er ein echtes Bekenntnis seiner Siinden abgelegt. Und
schliesslich hat er sich an die Brust geschlagen und mit lauter Stimme ge-
sagt: «Jetzt, min Gott, lassestu dinen diener in friden fahren nach dinem
wort, dann mine augen habend wahrhaflt din heil gesechen und in min hertz
empfangen.» —

Soweit die Predigt von Pfarrer Saluz beim Tod von Oberst Guler. Diese
Predigt ist nachher mit einem ausfiihrlichen Lebenslauf Gulers, geschrieben
vom nahen Verwandten Fortunat von Sprecher, in Druck erschienen. Sie ist
schlicht, die Predigt von Saluz, wohl aufgebaut und gut iiberlegt. Die Bibel-
stelle, die als Text dient, ist an sich sehr gegenwartsnahe ausgelegt, und auch
dort, wo Saluz nicht ausdriicklich von Guler spricht, denkt der Predigthérer
vielfach an ihn, weil sein Leben sich in manchem mit dem Leben von Moses
berithrt. Und am Schluss der Predigt kann es sich der Predigthérer wirklich
sagen: Pfarrer Saluz hat einen guten Text gewihlt, wenn er Moses als Fiih-
rer seines Volkes schildert und die Parallele zu Guler, der auch ein Volks-
filhrer war, den Zuhérer ziehen lisst. -

Sehr zahlreich sind bei Saluz Bibelstellen angefiihrt. Bekannte Abschnitte
und Personlichkeiten werden herangezogen. Andere, moderne Zitate, Ge-
schichten und Beispiele fehlen, werden aber in der Abdankungspredigt von
Saluz auch gar nicht vermisst. Denn die Beziehung zu Guler ist aus dem
Vollen geschépft und sehr lebendig, persénlich gehalten, auch wo das aus-
driicklich auf seine Person Bezogene fehlt. Einfach, tiberlegt wie der Aufbau
ist, sind auch die einzelnen Sitze und Worte. Alles Schwirmen, Ubertreiben
und Veridealisieren fehlt.

So diirfen wir Saluz schon aus dieser einen Predigt als tiichtigen Kanzel-
redner beurteilen, wenn wir uns auch bewusst sind, dass auch hier das Wort
Geltung hat: «Der Vortrag ist des Redners Gliick.» Aber sicher ist Saluz
auch ein tiichtiger Redner gewesen, haben doch schon 1620 die Rite von
Chur darauf hingewiesen, dass bei Ausfall von Saluz als Prediger der Churer
Kirche grosser Schaden zugefiigt werde. Auch die Worte, die wir vorher von
Pfarrer Lorez wiedergegeben haben, zeigen, wie sehr Saluz als Prediger ge-

43



schatzt war. Auch im « Verzeichnis der Pfarrherren zu St. Martin in Chur»®
wird Saluz ein «unerschrockener Prediger» genannt.

Freilich, wenn man einen frithern Pfarrer als Prediger beurteilt, darf
man es nicht mit heutigen Massstdben tun. Die Predigtart hat sich in vielem
geindert. Aber verglichen mit andern Predigten der damaligen Zeit darf
wirklich die Abdankungsrede von Saluz als vorbildlich beurteilt werden.

Ein sonderbares Erlebnis in einem Gottesdienst hatte Saluz iibrigens im
Jahre 1626.1% «Um dise Zeit ist zu Chur in' St. Martins Kirchen ein Hahn
vor der predig kommen, hat sich under die Canzel gesezt, und als Herr
Georg angefangen zu predigen, hat der Hahn angefangen zu kreyen. Und
ungefehr mitten in der predig hat er aber ein mal und zu ausgang der predig
ein mahl gekreyt. Und als man aufgestanden, ist er dem Burgermeister
Gampser an ein bein gesprungen.» Wir kénnen uns vorstellen, dass damals
die Churer an dieses Erscheinen eines Hahnes in der Kirche allerlei Gedan-
ken, wohl auch abergldubische, gekniipft haben. Schliesslich ist ja der Hahn,
wie wir ihn auf unsern Kirchen haben, das Symbol der Wachsamkeit. Und
‘wachsam mussten die Menschen schon damals sein. Wachsam gegen Ver-
suchung und Verfithrung, wachsam fiir ihren Glauben und ihre Uberzeu-
gung. Denn wenn auch die Osterreicher um diese Zeit aus Biinden wieder
mehr zuriickgewichen waren, die Gefahr an sich war ja noch nicht voriber.
Und 1629 kamen wirklich die Osterreicher wieder, die iibrigens ihre Be-
satzungen in Chur und Maienfeld gelassen hatten.

In unserer Zeit haben wir nicht mehr damit zu rechnen, dass auf einmal
in der Predigt in der Martinskirche ein Hahn zu kridhen beginnt. Dazu sind
auch die nichsten Bauyernhofe zu weit von der Martinskirche entfernt. Zu-
dem wiirde wohl auch der Sigrist einem solch gefiederten Predigtbesucher
den Zugang verwehren. Das war frither scheinbar weniger der Fall. Beliess
man doch, wie unsere Geschichte zeigt, den Hahn, der schon anfangs der
Predigt durch sein Krihen aufgefallen war, im heiligen Raum. Vielleicht
ging es dann gerade in diesem Gottesdienst einigen Predigthérern wie eine
Eingebung durch den Kopf: Wir Menschen diirfen die stumme Kreatur nie
vergessen, denn auch sie ist vom ewigen und grossen Schépfer geschaffen
worden !

Wenn wir vergleichsweise noch zum Schluss einen kurzen Blick hinwen-
den zur Predigtart des Nachfolgers von Saluz, zu Hartmann Schwarz, fallt
auf, wie derselbe die Churer mit seinen harten Angriffen immer wieder ge-
krankt hat. Saluz hat wohl die Fehler der Churer und sicher auch die eige-
nen gesehen und vor sich selber zugegeben, aber er hat nicht alles auf die
Kanzel gebracht. Manchmal ist gerade 1im personlichen, seelsorgerlichen
Gesprich diesbezuiglich mehr auszurichten, als wenn man einfach die An-
gelegenheiten von einzelnen Gemeindegliedern vor die Gemeinde bringt.
Kann daraus doch der Klatsch entstehen: Wen hat er wohl gemeint?

Dass dabei freilich Saluz doch nicht gegenwartsfremde Predigten halten
* wollte, zeigt uns die besprochene Abdankung. Das zeigt uns aber auch der

9 Verzeichnis der Pfarrherren zu St. Martin, BM 1896, S. 283.
10 Anhorn, Graw-Piinter-Krieg, S. 512.

44



erwihnte Hinweis auf den Verriter Jurg Jenatsch.!! Der war nach Saluzens
Uberzeugung nicht nur gegeniiber den Menschen, sondern auch gegeniiber
Gott zum Verriter geworden.

Im iibrigen wandte sich Saluz nicht nur in seinen Predigten und andern
Ansprachen an seine Mitchristen, sondern hie und da auch in einem Ge-
dicht, wie das damals vielfach Brauch war, So hielt er dem verstorbenen Gu-
ler nicht nur die Abdankungsrede, sondern widmete ihm zudem (wie iibri-
gens auch Schwarz) ein Gedicht, und zwar in lateinischer Sprache. In die-
sem Gedicht sagt Saluz, die Herzen der Biindner seien durch den Tod
Gulers bedriickt, aber der Geist des Verstorbenen habe die himmlischen
Héhen als Heimstitte gefunden.!?

b) Saluz als Fugenderzieher

Der Jugend gehort die Zukunft! Dieses Wort kannte ja wohl Saluz noch
nicht, wohl aber die Wahrheit dieses Wortes. Darum war denn Saluz sehr
bestrebt, sich fiir die Bildung der Jugend einzusetzen. In Chur war dazu Ge-
legenheit. Schon seit 1539 bestand in Chur, in den ehemaligen Raumen des
Nikolaiklosters, ein Gymnasium.!® In dieser Schule konnten sich Séhne aus
allen drei Biinden, soweit dies damals moglich war, eine rechte Bildung an-
eignen. Dass die Vorgdnge in Biinden mit den folgenden Wirren in der ersten
Halfte des 17. Jahrhunderts der Schule nicht férderlich waren, liegt auf der
Hand.

Im Jahre 1624 musste laut Lindauer Vertrag das Nikolaikloster dem
Bischof zuriickgegeben werden. Dieser wollte im. Nikolaikloster eine von
Jesuiten geleitete Mittelschule einrichten. Das scheiterte aber am Widerstand
der Dominikaner und Kapuziner sowie an der Abneigung der reformierten
Stadtbiirger. Diese katholische Schule wurde dann auf den Hof verlegt und
wurde schliesslich zum sogenannten Kleinen Seminar, das bis ins 18. Jahr-
hundert als Gymnasium fiir den Klerus diente.'4

Der Churer Antistes hatte bei Schulfragen ein wesentliches Wort mitzu-
reden. Schon 1614 versuchte Saluz, die Schule im Nikolaikloster in bessern
Gang zu bringen. Er verwandte sich fiir die Anstellung des bekannten und
gelehrten Pfarrers und Schulmeisters Dr. Malery von Sondrio.’® Doch zer-
schlug sich die Sache, und Dr. Malery kam nicht an die Nikolaischule. Er
wurde dann iibrigens wihrend des Veltliner Mordes im Jahre 1620 getétet.

Es stand also bereits 1614 an den Churer Schulen nicht in allem aufs
beste. Saluz musste dafiir sorgen, dass die Schule «in bessern Gang komme».
Das gilt aber fur die Jahre der Osterreicher Einfille und der damit verbun-
denen Riickgabe des Nikolaiklosters an den Bischof erst recht. In den Jahren
1632 und 1634 bestimmte der Rat, «es solle mit Anstellung des Schulwesens
beforderlichst fortgefahren» werden. Zu diesem Zweck hatten sich die Ge-

1 Vgl. S. g5f.

** Robbi, Guler, S. 156.

'3 Pieth, Geschichtliches iiber Chur, S. 293.

“ Pieth, Biindnergeschichte, S. 240.

' Bonorand, Bildungswesen in Graubiinden, S. 86 f.

45



lehrten, die ja in den Schulsachen auf dem Laufenden waren, mit den Schul-
herren zu beraten, «wie man der sach ze hiilf zur befirderung derselbigen
kummen mége».1® Auch hier wurde zweifellos vor allem an Saluz gedacht.
Aber die Zeiten waren so ungunstig, dass vorlaufig einfach nichts zu machen
war. _

Diese Notsituation betraf (vor allem seit 1624) freilich in erster Linie die
hohere Schule in Chur, das sogenannte Gymnasium. Die Primarschulen
konnten mehr oder weniger normal weitergefithrt werden,!” besonders als die
Zeiten wieder ruhiger wurden. So gab es bereits 1632 wieder drei Primar-
klassen, und auch das Gymnasium kam wieder langsam auf. Es wurde ins
Spital, das beim heutigen Grabenschulhaus stand,'® verlegt. Hartmann
Schwarz wurde spiter (1634) als Rektor gewihlt. «Dessen Rector soll sein

“herr decanus Hartmann Schwartz, minister Malixiensis et Parponensis.»®®

Im Jahre 1632 wiinschte der Lehrer Fortunat von Juvalta, der die obge-
nannten drei Klassen der Volksschule zu unterrichten hatte, Gehaltserho-
hung. Der Rat aber konnte sich zufolge der misslichen finanziellen Lage nicht
dazu entschliessen. Juvalta wurde damit vertrostet, dass bei weiterm An-
wachsen der Schiilerzahl ein Mehreres fir den Unterrichtenden abfallen
werde. «Es solle noch ein mahl, bis man sehen mége, wie die anzaal der
schuoleren vermehren werde, gewartet werden. So wolle man alsdan vorbe-
halten haben, allwegen nach gstaltsame der sachen, ferner darin zu hand-
len. Und bis dahin so soll er allein dz schuolgelt von allen schuoleren, so in
allen g classen ze schuol gond, geniessen und empfahen mogen. »20

Dieser gleiche Juvalta blieb dann noch bis 1643 im Amt. Zu ihm kamen
andere Lehrer hinzu, zum Beispiel Tack.2! Und unter anderm wurden auch
Pfarrer Hartmann Schwarz Lehrstunden iibertragen.?? Aber scheinbar be-
kamen gewisse Stadtbiirger das Gefiihl, es wiirden zu viel Lehrer an der
Schule angestellt. So gab es 1643 «bey gemeiner statt ein gross gemiirmel
wegen uberflusses der schulmeistern. . ., weilen gmeine statt sich ziemlicher
massen beschwirdt mit so vil schuolmeistern».

Dem Druck der 6ffentlichen Meinung folgend wurde dann durch den
Rat am 30. Juni 1643 beschlossen, mit den Lehrern etwas abzubauen. Es
wurden zwel Lehrer entlassen. Fortunat von Juvalta, der bereits alt war, be-
kam ein Ruhegehalt. Hartmann Schwarz aber, der als Magister besonders
mit dem Gymnasium verbunden war, wurde ohne irgendeine Entschiadigung
entlassen. Es war das sicher nicht nur boser Wille gegen Schwarz. Im Jahre
1636, als er nach Chur iibersiedelt war, hatte man ihm «in betrachtung, dass

16 Jecklin, Denkschrift Schulwesen Chur, S. 13.

17 Als Lehrer wird z. B. Hans Schwarz angegeben (Kirchenbuch Bd. g, S. 52).

18 Poeschel, Kunstdenkmaler Bd. VII, S. 284 ; Kirchenbuch Bd. 3, S. 66: «Locus:
das spittal». '

1% Kirchenbuch Bd. g, S. 66.

20 Jecklin, Schulgeschichte, S. 14.

2L Jecklin, Schulgeschichte, S. 15.

22 Vgl. Kirchenbuch Bd. 3, S. 66. Hier sind drei Lehrer angefithrt: Schwarz, Ju-
valta, Tack (alle 1632 angestellt).

46



er sich mit grossen umstalten alher verfiiegt», eine Zulage ausbezahlt.?;
Jetzt aber, 1643, gab man wohl irgendwie auch dem o6ffentlichen Missbeha-
gen nach und entliess Pfarrer Schwarz ohne Gehalt, um so die ewigen Kriti-
ker zum Schweigen zu bringen. Freilich mag bei einzelnen Ratsmitgliedern
Ablehnung gegen Pfarrer Schwarz vorhanden gewesen sein, wie wir dies bei
seiner Wahl zum Stadtpfarrer von Chur im Jahre 1645 noch sehen werden.
So wurde denn 1643 tiber Hartmann Schwarz beschlossen: «Derohalben so
solle dem hr. Hartman Schwartz, als welcher. .. gute pfrunden und derglei-
chen einkommens hat» Gelegenheit gegeben werden, «den fuoss weiter zu
setzen und den dienst zu begeben ».24

In der Folgezeit gab es scheinbar nur noch zwei Lehrer. Das eine war
ein gewisser Herr Josef, der der Lateinschule vorstand.?® Fir die andere
Schule, die Volksschule, blieb vorldufig Melchior Capol im Amte, nachdem
er freilich ermahnt worden war, «den dienst fleissiger als bishero beschechen
(zu) verrichten, domit die liebe jugent nicht versaumbt werdent».?6

Immer freilich scheint schon damals die Jugend nicht nur lieb gewesen
zu sein. So wird in den Aufzeichnungen des Klostervogtes am Nikolai-
gebdude, wo die Schulen zu Zeiten untergebracht waren, berichtet, dass
immer wieder Fensterscheiben ersetzt werden mussten. Auch waren Tir-
und Torschlésser, Stithle und Tische in den Schulzimmern oft defekt.?” Das
veranlasst Jecklin zur ironischen Bemerkung: «Es scheint beinahe, als ob
die Jugend des 17. Jahrhunderts an Wildheit nichts zu wiinschen iibrig ge-
lassen und der unserer Tage als Vorbild gedient habe.»?®

Auch die Tatsache, dass in der Primarschule Knaben und Midchen im
Jahre 1638 von einander getrennt wurden, ldsst vermuten, dass man hofTte,
mit dieser Geschlechtertrennung mehr Disziplin und Ordnung zu bekom-
men.

Clavadetscher glaubt, dass man im Jahre 1638 die Trennung von Kna-
ben und Madchen vornahm, weil die beiden Lehrer (es hatte nun also wie-
der zwei!) miteinander nicht gut auskamen.?® Eine Durchsicht der Ratspro-
tokolle zeigt wirklich, dass Streitereien unter den Lehrern an der Tages-
ordnung waren. Die Knaben konnten in ihrem Schulhaus bleiben, die Mid-
chen aber mussten mit ihrem Lehrer ausziehen und wurden oft durchPrivat-
lehrer in den Hzusern unterrichtet. Man nahm also die Knaben wichtiger
als die Madchen. Die Knaben, die zum Teil nach der Primarschule das
Gymnasium besuchten, sollten in geschlossenen Klassen den rechten Primar-
schulunterricht geniessen kénnen, wihrend man die Midchen eben eher
den Privatlehrern anvertraute. Solchen Privatunterricht iibernahm unter
anderm auch der Pfarrer der Regulakirche, Andreas Lorez. Doch zeigen die

R

* Ratsprotokolle Bd. 4, S. 519.

** Ratsprotokoll, Bd. 5, S. 159.

* Vgl. zum Beispiel Kirchenbuch, Bd. 3, S. 113, wo «Herr Joseph, dem lateinischen
Schulmeister», eine Tochter getauft wird.

* Jecklin, Schulgeschichte, S. 16.

®? Jecklin, Schulgeschichte, S. g.

*8 Jecklin, Schulgeschichte, S. g.

* Clavadetscher, Stadtschule, S. 16.

47



Protokolle, dass das Schulehalten nicht seine Stirke war. Aus der Abdan-
kungsrede, die er 1645 dem verstorbenen Amtskollegen Saluz hielt, ist zu
entnehmen, dass Pfarrer Lorez eine sehr feine, weiche, sentimentale Person-
lichkeit war. Das wirkte sich wohl disziplinarisch im Unterricht nicht gut
aus. So wurde diesem Pfarrer Lorez erlaubt, «wenigstens bis Ende dieser
Fronfasten» die Schiilerinnen zu behalten, trotzdem er «gemeiner Stadt
nit allain zue grossem schaden, sonder auch zu allerlei verursachender con-
fusion der jugend und unordnung» beigetragen habe.3?

Doch die Verfiigung vom Jahre 1638 auf Trennung deér Geschlechter
hatte wohl noch einen weitern Grund. Da fir Biinden, und damit auch fiir
Chur, wieder ruhige Zeiten gekommen waren, konnte der Unterricht wieder
allgemein und ordentlich durchgefiihrt werden, so dass die Zahl der Schiiler
anstieg. Durch’die Abtrennung der Midchen von den Knaben war das
Raumproblem zwar nicht gelost, aber doch wenigstens vereinfacht. Laut
Angaben von D. Cantieni®! waren die Midchen 1638 zunichst im «Schul-
hoéfli», und zwar in einem Nebenraum, und dann im «Werkmeisterhaus»
(im «Stussen Winkel») untergebracht 1639 kamen sie ins Stadtspital (heuti-
ges Grabenschulhaus) und 1641 in die Gegend des «Frezthofs» (bei der
Martinskirche).

Der Privatunterricht, der neben der 6ffentlichen Schule immer mehr auf-
kam, brachte auch allerlei Schwierigkeiten, Dieser Privatunterricht war an
sich nur genehm, wo es an Rdumen und Lehrern mangelte. Wo aber diese
Fragen wieder geldst waren, nahm der Rat jeweils wieder Stellung gegen
den Privatunterricht. Doch waren dann die Lehrer nicht gleich bereit, ihre
Schiiler aufzugeben. So kam es, wie die Ratsprotokolle zeigen, zu gar vielen
diesbeziiglichen Reibereien und Unannehmlichkeiten. Im Jahre 1658 wurde
dem Organisten Rechsteiner, der auch viel Privatunterricht iibernommen
hatte, geradezu mit Gefingnis gedroht, wenn er das «particular schulhalten»
nicht aufgebe.??

Dass die Organisten fiir den Unterricht herangezogen wurden, war
eigentlich begreiflich. Aber eben, man wollte sie nicht in erster Linie als
Privatlehrer, sondern als ordentliche Lehrer an der Schule. Da spielten ja
der Musikunterricht und der Gesang eine wesentliche Rolle. So hatte man
schon 1641 den Organisten Vortisch3® als Lehrer in die Schule aufgenom-
men. Er hatte Musik zu erteilen und auch eine Lateinklasse zu iibernehmen.
Hinter dieser Anstellung eines Organisten stand sicher auch wieder Antistes
Saluz. Von Saluz und andern Geistlichen wurde Vortisch denn auch vor
seiner Amtsiibernahme gepriift.?* Diese Priifung ging befriedigend aus, wie
scheinbar auch die 1640 gegeniiber Juvalta vorgenommene Examinierung
positiv verlaufen war.?® Es war unmittelbar vorher zur Diskussion gestanden,
ob Juvalta «tuglich seige, lenger (Schule) zu halten».

30 Clavadetscher, Stadtschule, S. 59.

31 Unveréffentlichte « Heimatkunde von Chur» und miindliche Angaben
3z Ratsprotokoll, Bd. 7, S. 104.

3 Cherbuliez, Musikgeschichte Graubiinden, S. 83.

3¢ Ratsprotokoll Bd. 5, S. 15; Gillardon, Nikolaischule, S. 49.

38 Gillardon, Nikolaischule, S. 9.



Der 1641 in Chur angestellte Organist hielt es freilich nicht lange aus.
Schon Ende 1641 bat er um Entlassung, wegen «zu geringen salari». Nun
wollte man aber den neugewonnenen Lehrer, der scheinbar seine Sache
recht machte, doch nicht so schnell wieder verlieren. Und so entschloss sich
denn die Behorde, ihm einen Zuschuss zu geben und ihn zugleich zu ermah-
nen, sich im ubrigen etwas zu gedulden.?® Man erwartete also auch jetzt
wieder bessere Zeiten mit mehr Schillern, und damit mehr Fronfastengeld,
das heisst Einzahlungen durch die Schiiler.

Aber trotz dieses Ersuchens verliess der Organist Vortisch unsere Stadt,
und 1642 wurde dann als Organist und Musiklehrer ein gewisser Butter-
farth angestellt.3?

Natiirlich hatte auch die Churer Kirche, die ja mit der Schule durch
den Antistes ganz und gar verbunden war, ein Interesse daran, dass der
Organist der Schule erhalten blieb. Der kam dann mit Lehrerbesoldung
und Organistendienst an der Kirche doch zu einem ordentlichen Gehalt.
Fir den Organistendienst allein hitte man ihn wohl nicht geniigend ent-
I6hnen kénnen.

Nach dem Zustandekommen des Mailinder Kapitulats vom Jahre
1639 und dem Verbot der reformierten Konfession im Veltlin wurde selbst-
verstindlich auch die protestantisch gefithrte Schule in Sondrio, die einem
Gymnasium gleichkam, fiir immer aufgehoben. Das nahm nun vor allem
Pfarrer Saluz zum Anlass, sich einzusetzen fiir eine noch besser gefiihrte
Schule in Chur. In einem Brief an den Engadiner Amtskollegen Schucan
begehrte Saluz, dass die von ihm gewiinschte Schule in Chur die in Sondrio
eingegangene Mittelschule ersetzen und fortfithren sollte. Sie hatte vor allem
auch eine Pflanzstitte des evangelischen Glaubens zu werden.3®

Auch ‘dieses Vorgehen von Saluz zeigt, dass die Churer Schule, auch
wenn sie seit den Zwanzigerjahren um vieles besser geworden war, doch nicht
voll befriedigte. Aber der Plan von Saluz kam vorldufig doch nicht zur
Durchfithrung. Erst nach dem Tod von Saluz, im Jahre 1653, da schon acht
Jahre der frithere Schulmann Hartmann Schwarz an der Martinskirche
titig war, wurde der von Saluz gehegte Plan verwirklicht. Das Nikolai-
gebaude wurde dem Bischof gewaltsam entrissen, und die Rdume wurden
nach 1660 als Schulzimmer ausgebaut.?® Dabei gab es freilich noch allerlei
Schwierigkeiten. '

Fir den Ausbau der Schule war man auf Spenden angewiesen. Und diese
Spenden gingen reichlich ein. Als erster erdffnete Pfarrer Schwarz den Rei-
gen der Geber mit dem bezeichnenden Ausruf: «Gott seige lob, der unsere
hertzen geriihret und willfshrig gemachet, eine schéne schuol zu auffnehm-
nung seiner kirchen und des regiments auffzurichten» . Ein anderer Spender,

% Gillardon, Nikolaischule, S. 49.

% Cherbuliez, Musikgeschichte Graubiindens, S. 83. Von 1643 an amtete Juvalta,
von 1651-1695 Rechsteiner als Organist in Chur.

% Gillardon, Nikolauschule, S. 50 f.

% Jecklin, Materialien, Bd. 1, S. 410.

49



ein Jakob Planta, fiigte den Wahlspruch bei: «Gott wolle selbst der lehrer
sein, »10

Wer sich weiter mit der Schule zur Zeit der Reformation und Gegen-
reformation in Biinden befassen will, sei hier eindringlich auf die Dissertation
von Pfarrer Bonorand verwiesen: «Reformiertes Bildungswesen in Grau-
biinden». Darin geht Bonorand auch auf einigen Seiten auf unsere Churer
Schulen ein.!

Gerade auch Bonorand zeigt uns, wie in einzelnen Gemeinden Einzel-
personen das Schulwesen an die Hand nahmen und damit dem ganzen Land
einen Dienst taten. Und in Chur war nun eben vor allem Saluz dieser Mann,
der in der Stille hinter dem Werden und den Schwierigkeiten der Schule
stand. Weil der Antistes von Chur mit der Schule von vornherein verbunden
war, blieb diese begreiflicherweise ganz kirchlich orientiert. Der Religions-
unterricht galt als Hauptfach. Dieser Religionsunterricht bestand vor allem
im Auswendiglernen des Catechismus. « Wenn der Schulmeister mit dem
langen Stock in der Hand das Signal zum lernen gab, so gieng das Plarren
in allen Ekken und Winkeln an.»%?

Die Churer Jugend hatte einen eigenen Katechismus. Es war ein Kate-
chismus, den Saluz eigens fiir die Churer geschaffen hatte, der dann aber
auch sonst vielfach verwendet wurde. Die erste Ausgabe des Saluz’schen
Katechismus geht ins Jahr 1613 zuriick.?® Dieser Katechismus sah folgender-
massen aus. Auf dem Titelblatt stand : «Catechismus, das ist kurtzer bericht
des christlichen glaubens fiirnembster puncten nach dem vorbild der heil
samen unnd gesunden worten fir die jugendt der statt Chur in alter freyer
Rhaetia durch Georgium Salutz, pfarrern daselbst.» Und dann folgt noch
eine Aufmunterung zum Lesen des Katechismus nach jenem Bibelwort:
«Kommet her ir kindlein, hérend mir zu, ich will euch die forcht des herm
lehren.»

Der Saluz’sche Katechismus vom Jahre 1613 bespricht zuerst auf zwanzig
Seiten die Zehn Gebote. Dann wird im zweiten Teil, auch wieder etwa auf
zwanzig Seiten, das Apostolische Glaubensbekenntnis ausgelegt, wihrend
im dritten Teil, auf sechzehn Seiten, das Unser Vater erkliart wird. Auf
weitern acht Seiten wird das Abendmahl behandelt, worin auch die wesent:
lichen Unterschiede zur katholischen Messe angefiihrt sind. Und schliess-
lich folgen noch Gebete. « Volgen schéne gebitt. So du betten wilt, red Got!
deinen herren also an.»

Im Jahre 1657, also zwélf Jahre nach Saluzens Tod, wurde der Katechis
mus neu aufgelegt, und zwar mit Schriftworten versehen. Jede Katechismus:
frage hatte nun nicht mehr bloss die dazu gehérende kurze Antwort, sondern
auch eine biblische Begriindung. Eigenartig an diesem Katechismus ist, das
nach Ausfiihrung gemiss dem 1613 herausgekommenen Katechismus
schliesslich auf vierzig Seiten nochmals eine kurze Zusammenfassung ge

40 Jecklin, Schulgeschichte, S. 19 f.

41 Bonorand, Bildungswesen in Graubiinden, S. 105 f.
42 P, Saluz, Geschichte der Schule, S. gg.

43 Zentralbibliothek Ziirich; in Chur nicht vorhanden.

50



geben wurde. Somit hatte man die Fragen und Antworten also auch in ge-
drangter Form.

Dass schliesslich der Katechismus 1681 noch ein drittes Mal gedruckt
wurde (herausgegeben vom damaligen Antistes der Martinskirche, Pfarrer
Vedrosi), zeugt fir die Wertschitzung, die dem Saluz‘schen Katechismus
entgegengebracht wurde. Man begreift diese Neuauflage des Saluz’schen
Katechismus, wenn man in Sererhard?®? liest, dieser Katechismus sei «in fast
allen biindnerischen Kirchen iblich». Auch Camenisch kommt in seinem
Artikel tber die Erbauungsbiicher auf den Saluz’schen Katechismus zu
sprechen. 4

An sich ist es sehr interessant, den Saluz’schen Katechismus noch etwas
niher zu betrachten. Saluz versucht, in einfachen Fragen und Antworten
die Glaubenslehren dem Menschen, dem jungen wie dem alten (denn der
Katechismus wurde auch den Erwachsenen in der Martinskirche ausgelegt),
nahe zu bringen. In der heutigen Zeit ist man freilich zu recht — wie mir
scheint — vom blossen Auswendiglernen der Religion abgekommen. Das Le-
ben ist zu vielgestaltig und in manchem zu problematisch, als dass man sich
einfach mit einer Frage und der dazu gehérenden Antwort begniigen konnte.
Gott bleibt fiir uns Menschen in manchem der Unbekannte, Unergriind-
liche, Wunderhafte. Dass er sich uns daneben auch als Vater der Liebe zeigt,
dndert nichts an der Tatsache, dass der Katechismus als solcher tiberlebt
ist. Einfach gesagt, kénnte man es so formulieren: Nicht auswendig, sondern
inwendig! Die sittlichen Zustinde der damaligen Zeit zeigen denn auch,
dass mit auswendig gelernter Religion, wenn sie nicht in die Herzen drmgt
nicht viel gewonnen ist. -

Im tbrigen ist es wohl ohnehin verfehlt, jungen Leuten Religion lieb zu
machen, indem man sie zwingt, widerwillig immer nur auswendig zu lernen.
Schon der spitere frei denkende Religionslehrer an der Kantonsschule in
Chur, Peter Saluz, hat 1807 geschrieben: « Was den Lehrern viele Unan-
nehmlichkeiten und den Kindern in allen Klassen grosse Miihe verursacht
und ihnen manche Bestrafung zuzieht, ist das Auswendiglernen des Kate-
chismus und der bei jeder Frage stehenden Zeugnisse. Die eingefiihrte
Ubung erfordert, dass alle Schulkinder dieses Buch ganz auswendig lernen,
ein fiir die Lehrer und Kinder saures Geschiift. . . » «Ich glaube aber, dass
man den Kindern hierin zum Theil Unrecht thue, und dass ein Ursache des
Widerwillens auch mit dem zu Chur seit anderthalb Jahrhundert emge—
filhrten K atechismus selbst liege.»%6

Wir miissen von heutigen padagogischen und psychologischen Erkennt-
nissen her wohl diesem Religionslehrer an der Kantonsschule Chur recht ge-
ben. Er ist seiner Zeit vorausgegangen, denn andernorts wurde auch um
1800 herum der Katechismus noch iiberall gepriesen als einzige Méglichkeit,
die Kinder hinzufiihren zur Religion. Aber die Wirklichkeit zeigt, dass Kin-
der der Religion gar nicht abgeneigt sind, wenn sie in der ihnen entspre-

4 Sererhard, Einfalte Delineation, III, S. go.
i Camemsch Erbauungsbiicher, S. go.
8 P. Saluz, Geschlchte der Schule, S. 117.

hI



chenden Weise an sie herangetragen wird. Welches Kind liebt nicht die bib-
lischen Geschichten, wenn sie anschaulich geschildert sind? Und welches
Kind lasst sich nicht ansprechen von Beispielen aus dem Leben?

Auch der erwihnte Peter Saluz sagt: «Ich habe 6fters bemerkt, dass die
gleichen Kinder, die nur mit Widerwillen an ihren Catechismus gehen, doch
Gellertsche Lieder, biblische Stellen, die man ihnen vorher erklirt hat, und
biblische Erzihlungen, mit Freuden lernen. »*7

Neben der Katechismuslehre galten im 17. Jahrhundert in den Schulen
auch Rechnen, Schreiben, Musiktheorie und Gesang als wesentliche Ficher.
Der Gesang war selbstverstindlich auch ganz auf die Kirche eingestellt. Auch
die Musiktheorie stand um der Kirche willen im Lehrplan. Und um die
Schule stindig in Kontakt mit der Kirche zu behalten, waren die Kinder
auch verpflichtet, am Donnerstagvormittag und am Sonntag zum Gottes-
dienst in der Martinskirche zu erscheinen. Dies wurde noch 1706 in der da-
maligen Schulordnung ausdriicklich verlangt.48

«Wann die Knaben am Sonntag und Donnerstag vor der Predigt bey
dem ersten (Glocken) Zeichen in die Schul kommen, soll ein jeder stracks in
sein Class und Ort sietzen, nicht in den Gingen herumlaufen, oder vor der
Schul auff der Gassen stehen bleiben, sondern allweg ein Capitel oder zwey
aus dem neuen Testament, oder so viel Psalmen lesen, die iibrigen in der
Stille zulossen. Die Ubertretter dieses Gesatzes sollend von den in der zeit
hierzu bestellten Praeceptoribus aufgezeichnet und folgends abgestraft
werden. » ,

Im Jahre 1747 wurde ausdriicklich gesagt, dass die Lateinschiiler «in
ihren Minteln in die Kirche und Schulen zu gehen» hatten. Zu zweit hatten
sie sich einzustellen, die besten voran. Dann ging der Zug in die Kirche.
Wihrend des Gottesdienstes nahmen die Schiiler einen bestimmten Platz ein,
wo sie beaufsichtigt waren.4?

Der ganze #dussere Schulbetrieb war also disziplinarisch genau geregelt.
Uberhaupt war man den Schiilern gegeniiber hart. Vielleicht wurde gerade
darum der bekannte Rutengang, der an sich das schénste Vergniigen fur die
Schiiler bildete (unserer heutigen Maiensdssfahrt zu vergleichen), abge-
schafft. Da ging man einen Tag hinaus in den Wald und suchte Ruten zu-
sammen. Diese Ruten tibernahm der Lehrer, der sie wahrend des Jahres ge-
brauchte. Und wie wir wissen, gebrauchte er sie viel. Das Schlagen war da-
mals die eigentliche Erziehungsmethode. Im Jahre 1656 horte dieser Ruten-
gang auf, wie Clavadetscher schreibt, indem er dem «jede Lustbarkeit ver-
bietenden Regiment der Kirche zum Opfer» fiel.’0 Méglicherweise freilich
war fiir Pfarrer Schwarz, der damals dieses «in die rhuotten ze gon» ein-
stellte, ein anderer Grund massgebend, sich gegen diesen alten Brauch zur
Wehr zu setzen. Vielleicht hoffte er, die Lehrer manchmal in Verlegenheit
zu bringen, wenn dieser Rutengang wegfiel und die Lehrer dann keine Ru-

47 P, Saluz, Geschichte der Schule, S. 118.
4 (Clavadetscher, Churerschule, S. 28.

4 Clavadetscher, Churerschule, S. 28 f.

50 (Clavadetscher, Churerschule, S. 17.

/2



ten zur Hand hatten, wenn sie dreinschlagen wollten! Sollte das fir Schwarz
der Grund zum Aufgeben des Rutenganges gewesen sein, so sind wir ihm
nicht einmal bos! :

¢) Saluz als Seelsorger

Seelsorge ist etwas ganz Personliches. In der katholischen Kirche spielt
das Amtsgeheimnis des Priesters eine wesentliche Rolle. Aber ein Gleiches
gilt auch fur den protestantischen Geistlichén. Es ist fiir ihn, wo er sein Amt
ernst nimmt, geradezu selbstverstindlich, dass er Dinge, die ihm im Ver-
trauen gesagt werden, nicht weitergibt. Darum ist es denn auch begreiflich,
dass wir iiber Saluz als Seelsorger vorerst nicht gut im Bild sind. Zudem wa-
ren frither Hausbesuche und Aussprachen mit Gemeindegliedern, wie solche
heute zu recht immer mehr aufkommen, nicht Brauch. Da kam der Pfarrer
eigentlich nur bei Amtshandlungen in eine Familie oder wo er durch die
Behorde wegen Schwierigkeiten irgendwelcher Art dazu aufgefordert wurde.

Seit dem Jahre 1545 existierte in Chur eine Kirchenordnung®!, wonach
ein Sittengericht von sieben Mann und zwei Geistlichen ehegerichtliche und
sittenpolizeiliche Befugnisse innehatte. Diese Kirchenordnung blieb bis 1760
in Kraft, so dass sie also auch zur Zeit von Saluz ihre Giiltigkeit hatte. Die
Sieben hatten die Aufgabe, gegen alle einzuschreiten, die sich «durch schwé-
ren, trinken und durch das tragen von zerhauenen Kleidern verstindigten».
Mit andern Worten: Es war damals nicht erlaubt, sich einfach dem Trinken
hinzugeben, um so im Alkohol die oft diistere Gegenwart zu vergessen.
Auch gegen das Schwéren wurde Stellung genommen, vor allem weil das
Schworen damals vielfach sehr leichthin und sehr leichtsinnig geschah. Und
dass auch das «tragen von zerhauenen kleidern» nicht geduldet wurde,
zeigt erst recht, wie der Geist der strengen Reformation, wie dies in Ziirich
und vor allem in Genf der Fall war, auch in. Biinden nicht ohne Einfluss blieb.
Wenn man heutzutage alle Frauen, die zerhauene, das heisst leichte Kleider
tragen, bestrafte, wiirde es ziemlich viele treffen! Aber damit wiirde man
doch all das Bose, das im Verborgenen getan wird, nicht erfassen. Und eben
darum ist es wohl ganz in Ordnung, wenn man heutzutage diesbeziiglich
grossziigiger ist und es den Einzelnen iiberlisst, wie sie sich verhalten wollen.
Natiirlich muss dabei die Anstindigkeit gewahrt bleiben.

Wo Menschen sich mit Schworen, Trinken und in der Bekleidung ver-
gingen, wurden sie zunichst einmal ermahnt. Niitzte das nichts; so musste
gegen Fehlende vorgegangen werden. Das galt fiir 6ffentlichen Ehebruch
und Hurerei, fiir Zuhilterei und Personen, die beim Verkuppeln mithalfen.
Man sieht also: Die Laster, die es heute gibt, aber eher in Grossstadten als
in «harmlosen» Kleinstadten wie Chur, waren damals auch in Chur nicht
selten. Es ist also wohl auch hier nicht am Platz, einfach unsere «unsittliche
Gegenwart» jener «harmlosen und sittenstrengen Vergangenheit» gegen-
iberzustellen.

Bestraft wurden damals auch die 6ffentlichen Wucherer, womit man
Menschen meinte, die mehr als fiinf Prozent Zins nahmen. Auch diese For-

* Zizerser Band, 9. Mai 1545 (Stadtarchiv Chur); Valér, Stadtrat, S. 176.

53



derung, Menschen, die zu viel Zins beim Geldverleihen verlangten, zu be-
strafen, mag zuerst iiberraschen. Aber es zeigt sich auch in dieser Verfiigung
die Verantwortung gegeniiber dem Mitmenschen. Man soll a's Christ nicht
auf Kosten anderer leben, sondern diesen andern helfen!

Aber erst recht eigenartig mutet uns die Verfiigung an, wonach jeder
Biirger verpflichtet war, die Kirche zu besuchen. Sonst wurde er verwarnt
und bestraft. Wenn wir heutzutage alle verwarnten und bestraften, die die
Kirche nicht besuchen, wir bekimen wohl fiir Chur ein ziemlich namen-
reiches Register fir siumige Menschen! Und vielleicht wiirden sie dann
sagen: «Zu Zeiten, da Saluz als Pfarrer titig gewesen war, wiren wir schon
auch in die Kirche gegangen, aber unsere heutigen Pfarrer...!»

Zur Zeit der Reformation und auch der Gegenreformation gab es tibri-
gens fiir fehlbare und siindige Menschen noch eine ganz besondere Strafe.
Die Betreffenden wurden vom Abendmahl ausgeschlossen. Das liess damals
keiner gerne von sich sagen, denn damit war er irgendwie von der Gemeinde,
und zwar nicht nur von der kirchlichen, sondern auch von der biirgerlichen,
ausgeschlossen. Wenn man heutzutage Fehlbare vom Abendmahl aus-
schlosse, wiirden gar viele antworten: «Ach, ich gehe ohnehin nicht zum
Abendmahl». Nun sind wir freilich weit davon entfernt, die Christlichkeit
eines Menschen einfach nach seinem Abendmahlsbesuch zu beurteilen. Aber
das darf doch wohl gesagt sein: Wer sich dem Abendmahl nicht ganz ent-
fremdet, zeigt damit, dass er mit der Kirche, mit der Religion, mit dem
Christentum in Verbindung bleiben will. Er anerkennt damit, dass in sym-
bolischen Handlungen ein Sinn liegen kann.

Die angefiihrte, also unter Saluz noch giiltige Kirchenordnung, verlangte
dreimalige Verwarnung der Fehlbaren. Die Sieben sprachen zuerst mitein-
ander {iiber all das, was eventuell an einzelnen Menschen zu riigen war. Und
dann verwarnte einer von ihnen den oder die Fehlbaren «freundlich und
christenlich». Niitzte diese Verwarnung nichts, so bestimmten die Sieben
«zweil us inen und so es inen gefallt einen wedern pfarrherrn», und dann
erfolgte, bereits eindringlicher, die zweite Verwarnung. Also zu den von den
Sieben ausgelesenen Warnern konnte der eine der beiden Pfarrherren (von
der Martinskirche oder von der Regulakirche) mitgenommen werden.?? Auch
der Pfarrer der Regulakirche konnte also solche Funktionen tibernehmen. Er
sollte als Pfarrer des untern Pfarrkreises zu den Leuten seines Sprengels selber
gehen. Wenn auch diese zweite Verwarnung nichts niitzte, wurde der Ange-
klagte vor die Sieben und die beiden Pfarrer zitiert. Man erwartete, dass so
auch grossere Siinder klein wiirden. Aber es gibt immer Unbelebrbare. Und
diese wurden dann dem Biirgermeister, dem Stadtvogt und dem Rat zur Be-
strafung tibergeben. Der Biirgermeister hatte die Pflicht, wenigstens einmal
im Monat die Sieben mit den beiden Pfarrern zusammenzurufen und sich
zu erkundigen, ob jemand etwas von fehlbaren Menschen wisse.

Man mag es in unserer Zeit bedauern, dass die Sitten so viel loser gewor-
den sind und dass dieses Sittenkollegium nicht mehr besteht. Aber das ist

52 Vgl. S. 18

54



wohl nicht nur zu bedauern. Es ist vielleicht besser so. Denn man kann sich
vorstellen, zu welchem Pharisdergeist das Auskundschaften der Fehlenden
und das Zitieren vor die Behorde fithren musste. Die 6ffentlichen Siinder
wurden damit gebrandmarkt, und vielleicht sassen Menschen als Richter
tiber ihnen, die geheime Siinden auf dem Gewissen hatten, die viel drger
waren. — Es ist gut, wenn wir Menschen daran denken, dass nicht wir als
Richter iiber unsere Mitmenschen aufgerufen sind, dass vielmehr Gott sich
das vorbehilt. Er, der allein hineinschauen kann in unsere Herzen! «Der
Mensch sieht, was aussen ist, Gott aber sieht das Herz an», heisst es schon
im Alten Testament.

Da Saluz und auch Lorez laut den Ratsprotokollen nur selten als An-
klager vor Gericht standen, diirfen wir annehmen, dass sie beide in Chur nicht
in erster Linie Richter sein wollten, sondern vielmehr Seelsorger. Sie be-
kamen dann freilich 1640 eine Riige von der Synode. Es wurde den Churer
Pfarrern gesagt, dass in Chur die Sittenordnungen zu wenig beachtet werden
und dass gerade Chur das nétig hitte.?

Im iibrigen aber darf auch hier nicht vergessen werden, dass ein rechter
Pfarrer nicht alles, was er von seinen Pfarrkindern wusste, vor den Rat
brachte, sondern vielmehr versuchte, mit den Betreffenden persénlich zu
reden. Da konnte er hinweisen auf das Kreuz und die Siindenvergebung.
Und dadurch konnte mancher innerlich wieder freier und gliicklicher wer-
den. — Ubrigens hat gerade die Frage, obdie Pfarrer die Fehlbaren, die sie
kannten, dem Rat melden mussten, spater (unter Pfarrer Schwarz) zu unan-
genehmen Auseinandersetzungen gefiihrt. Schwarz hat darauf bestanden,
sich auch dem Rat gegeniiber aufs Amtsgeheimnis berufen zu diirfen. Das
gab aber der Rat nicht zu. Schliesslich bekam aber dann Schwarz, wie wir
spater noch sehen werden, doch recht, indem sich die Synode in seinem Sinn
ausserte.

Im dibrigen ging man in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts nicht nur
gegen die oben genannten Fehler der Churer vor, sondern auch gegen das
Tanzen. Auch das erinnert an Calvin und seine Stadt Genf. Aber eben, was
ist die Folge, wenn man gar zu rigoros dreinfahren will? Die Folge ist, dass
man sich in solchen Dingen nicht durchsetzt und dass dann schliesslich auch
schwerere Vergehen nicht abgeschafft werden konnen. So konnten denn die
Behérden immer wieder Stellung nehmen gegen das Tanzen und sogar Tan-
zende mit Geldbussen bestrafen, es wurde eben doch getanzt!

Nach dem Dreissigjahrigen Krieg, also nach 1648, als Saluz bereits drei
Jahre tot war, wurden die Sittengebote noch strenger. Man sah den Krieg
als Gottes Strafe fiir die menschlichen Siinden an, und nun wollte man durch
ein sittlich einwandfreies Leben Gott wieder gnidig stimmen. Das ist an sich
nicht protestantisch gedacht, aber menschlich begreiflich. Aber nun zeigen
gerade diese Sittengebote nach 1648, dass man die verniinftige Grenze sehr
oft tiberschritt, indem alle Lustbarkeiten, wie etwa Besuch von Schauspielen
und Maskeraden verboten wurden.5

% Truog, Synode, S. g8.
* Jecklin, Denkschrift Schulwesen Chur, S. 59.

55



Auch der Sonntag, vor allem die Gottesdienststunde, musste streng inne-
gehalten werden. 1663 wurde dem Torwirter Stefan Fiffel vorgeworfen
«dass er under werender predig das thor (metzgertorli) geoffnet und ein
mann mit zwei geladnen rossen auss gelassen; also ist er ins narrenhiisslin
erkent, jedoch auf instendig anhalten und begehren und weilen ein grau
samme kilte eingefallen, entlassen worden» .5

Nicht erlassen wurde dann aber eine andere Strafe, die den Organisten
der Kathedrale betraf. Von ihm wird berichtet: «1639 nimt Andreas, der
orgalist vom Hof, am Abendgebet in der Martinskirche in betrunkenem Zu-
stande teil. Er ldsst bei diesem Anlass Schmachworte gegen den Pfarrherrn
Georg Saluz horen. Man nimmt ihn gefangen und ziichtigt ihn korperlich.
Nach lingerer Gefangenschaft wird er zum Freistein auf der Grenze gegen
den Hof gefithrt. Er muss schworen, sich an niemand zu richen, weder mit
Worten noch Taten, und wird von der Stadt und ihrem Gebiet verwiesen. »*

Aber wenn wir nun von unserm heutigen Standpunkt her meinen, die
damalige Sittenordnung sei zu streng gewesen, so war der Nachfolger von
Saluz, nimlich Hartmann Schwarz, anderer Meinung. Er wollte schon in
seinem ersten Jahr, da er als Antistes amtete, also 1645, eine Anderung der
Sittenordnung erzwingen, und zwar eine Verschirfung. Als er beim Rat aber
nicht auf Gegenliebe fiir seine Pline stiess, brachte er es am folgenden Sonn-
tag auf die’'Kanzel der Martinskirche. Er hat dabei «ein ehrsamme oberkheit
und gmeine statt dermassen verachtlich, pfafflich und scharff gescholten, ge-
schmicht und also tractiert, dass nit gnug kan gsagt werden, als wan in der
statt Chur weder erbarkheit, zucht, gerechtigkeit were, sonder vil mehr alle
schandt, unzucht, unehrbarkheit und tipigkheit ohne scheuchen, dergleichen
an keinem anderen ort nit beschehe und zue finden».%?

Dem #usserst sittenstrengen Schwarz gegeniiber, der nicht von ungefahr
1618 zum Kreis um Alexius gehort hatte und mit seinen Freunden bestrebt
war, ganz Biinden reformiert zu machen und den Geist Calvins durchzu-
setzen, wurde vom Rat erklirt, die bisherigen Satzungen seien in Ordnung,
auch das Kirchenwesen solle nicht gedndert werden. Als Mittelsmann zwi-
schen Rat und Pfarrer Schwarz, die gar nicht gut aufeinander zu sprechen
waren — wie wir bei der Behandlung der Wahl von Pfarrer Schwarz noch
sehen werden —, wurde der bekannte Dr. Fortunat Sprecher bestimmt. Man
berief sich bei der Verteidigung der alten Ordnungen ausdriicklich auch auf
Saluz,’® der ja als Vorginger und Schwiegervater von Schwarz keine dies-
beziiglichen Neuerungen gewiinscht hatte. Auch hier zeigt sich also Saluz
als der ausgeglichene Pfarrer, der wusste, dass auf unserer Erde unvollkom-
mene Menschen leben, von denen man nicht Vollkommenes erwarten darf.

Manchmal freilich konnte schon damals die Sittenordnung Konflikte und
schwierige Probleme schaffen. Im Jahre 1631 wollte sich ein gewisser Josef
Grest mit einer nahen verwandten Frau Verhelraten 58 Zuerst wurde durch

5 Ratsprotokoll Bd. 8, S. 353; Valér, Stadtrat, S. 173.
% Valér, Stadtrat, S. 183

57 Ratsprotokoll Bd. 5, S. 350.

58 Ratsprotokoll Bd. 5, S. g51.

% Ratsprotokoll Bd. 4, S. 110; Valér, Stadtrat, S. 170 f.



den Rat beschlossen, «weil dies gegen alles gottliche und weltliche recht sei,
solte derwegen solche ehe géntzlich entkriftiget und ufgelost» sein. «Sy sol-
lend auch von keinem geistlichen nit zusammen geben werden.» Wenn sie
anderswo heiraten wiirden, soll ihnen «allhier ze wonen gantz und gar ver-
botten sein». Schliesslich aber behaupteten die beiden, sie hitten nicht ge-
wusst, dass Verwandtenehen verboten seien. Und was tat nun der Rat? Er
gab nach, beteuerte aber, dass dies eine Ausnahme sei. Und so kamen denn
die beiden doch zusammen. Die rechtmaissige Ehe wurde also wohl auch vom
Sittengericht einem unrechtmissigen Zusammenwohnen vorgezogen.%

. Aber nicht nur in solchen Gerichtsfillen hatte also der Antistes (neben
Lorez) mitzureden, sondern auch, wo es darum ging, Armen zu helfen.
Schon frith nahm man sich der Armen an. So existiert ein im Jahr 1622 be-
gonnenes Verzeichnis mit Vermichtnissen fiir Bediirftige. Das Buch heisst
das Goldene Buch. Es enthilt die Namen «aller der jenigen gottseligen ehren-
persohnen, namen und zuenammen, so uss ihrem christlichen eyffer etwas
testiert 6l

1656, also zur Zeit, da Hartmann Schwarz als Antistes titig war, be-
schloss der Rat nach dem Tod eines gewissen Jagli Prorzen, die bisherige
Unterstiitzungssumme nun seiner Schwester, einem armen «presthaften
weib» zukommen zu lassen.52

1662 wird vom Rat ein Blinder genannt, der in die Kirche gefiihrt werden
soll. «Weilen der Hans Rauber das gsicht verlohren, und. .. selbsten die
kirchen nit besuchen kan, so soll dem jenigen, so ihne in die kirchen fiiert,
fur jedes mal fl. 6 besoldet werden.®»

1699 verfiigte der Rat, der Tochter des verstorbenen Ratsherren Gamser,
einer gewissen Menga, weil sie «alt und unvermdgend» war, wéchentlich
fiinf Batzen zu geben.® '

Aber wie wir schon erwihnt haben, gehérte zu den seelsorgerlichen Auf-
gaben von Saluz nicht nur die Riige gegen Gesetzesiibertreter sowie die Hilfe
gegeniiber Armen, sondern auch die seelsorgerliche Betreuung der ihm an-
vertrauten Kirchgenossen. Aber gerade hier miissen wir uns mit wenigem
begniigen, weil — wie gesagt — die Seelsorge eines Pfarrers nicht nach aussen
treten soll. Und ich meine, wo sie doch nach aussen tritt, wo Pfarrer und
andere dariiber reden, da hat die seelsorgerliche Betreuung bereits versagt.

Sek.r riicksichtsvoll und damit seelsorgerlich geschickt benahm sich Saluz
1615, als ein Luzi Hosang, ein Vagabund, ihm den « Muoshafen zu Ziirich»
vorwarf, Der Rat wollte Luzi Hosang deswegen bestrafen, sah aber danndavon
ab. Man nahm Riicksicht auf Saluzens «fiirbitt und auch das er ettliche tag
in der niiwen sowol alten kyrchen glegen». Luzi Hosang wurde vom Rat
entlassen mit der Drohung, wenn er sich nicht bessere, komme er ein drittes
Mal ins Gefingnis.®?

% Vgl. dazu S. 74 f.

- Valér, Stadtrat, S. 155.
* Ratsprotokoll Bd. 7, S. 17; Valér, Stadtrat, S. 174.
% Ratsprotokoll Bd. 8, S. 212.

Valeér, Stadtrat, S. 174 f.

% Ratsprotokoll Bd. 3, F. 162.

57



Als typischer Seelsorger zeigte sich Saluz, indem er 1636 dem Obersten
Guler auf seinen Wunsch hin das Abendmahl ins Haus brachte. Dieses
Abendmahl wurde von Guler «mit héchster Andacht, Wiirde und Trost»
empfangen. Ja, Saluz sagt in seiner Abdankungsrede von Guler — und er
durfte es sagen, weil sich Guler selber, etwa seinem Schwiegersohn Fortunat
Sprecher gegentiber so gedussert hatte —, dass Guler ein Stidenbekenntnis ab-
gelegt und dass er dann getrostet durch das Heilige Abendmahl sich seinem
Gott iibergeben habe.5

In geschickter Weise hat auch Sprecher in seinem Roman «Die Familie
de Sass» Saluz als Seelsorger geschildert.” So klagt eine Tochter dem im
Haus anwesenden Pfarrer und Arzt Saluz, dass das Kind Nina durch die
Krankheit (es ist zur Pestzeit!) ganz entstellt sel. «Kommet doch eilends
herab, ehrwiirdiger Herr! Nina hat sich also verdndert. .. O lasset sie nicht
sterben.» — «Das stehet in Gottes Hand », antwortete der Antistes. « Wir ver-
mogen uns da nichts. Sind wir doch nur des Herrn schwache, unwissende
Handlanger. »

So bewidhrte sich also Saluz als treuer Seelsorger. Er ging auf die Note
der Kranken ein. Und er versuchte nicht nur als Arzt, sondern eben auch als
Pfarrer den Menschen, mit denen er zu tun hatte, zu helfen. Er machte sie
darauf aufmerksam, dass Gott als Vater iiber allem stekt und dass uns
Menschen nichts anderes bleibt, als uns diesem Gott zu unterwerfen.

Aber nun heisst Seelsorge treiben nicht nur Menschen Trost geben. Seel-
sorge ist etwas Vielgestaltiges, Die Menschen, an denen Seelsorge geiibt wird,
sind verschieden. Darum darf man an sie nicht einfach mit einer festen seel-
sorgerlichen Methode herantreten, sondern muss versuchen, sich den Men-
schen anzupassen. Dabei heisst anpassen freilich nicht, mit den Stndern
siindigen und mit den Fluchern fluchen. Anpassen heisst in dem Sinn nur, als
Mensch vor den Mitmenschen hintreten und 1thn zunichst einmal verstehen
wollen. Seelsorge im Geist Jesu driangt sich niemals auf. Sie ist zuriickhal-
tend. Und ich mochte sagen: Sie ist scheu. Wichtig ist nicht immer nur, was
der Seelsorger sagt. Wichtig ist vielmehr oft, was der Hilfesuchende aus-
spricht. Erst dann ist es méglich, in ein Gespriach zu kommen, das tiefer dringt.
Aber auch ein guter Seelsorger, wie Saluz einer war, muss sich stindig be-
wusst bleiben: Der letzte Trost hat fiir den Suchenden von Gott dem Vater
und Jesus zu kommen. Kreuz und Auferstehung, das heisst Karfreitag und
Ostern, kénnen in jedes Dunkel Licht bringen. Und wenn auch die Psy-
chiatrie viel Wertvolles leistet, die kirchliche Seelsorge, die auf Trost und
Vergebung und Hilfe von Gott her ausgerichtet ist, wird ihren Wert behal-
ten, sclange es Menschen gibt, die mit sich nicht zufrieden sind. Und wer
wollte mit sich immer zufrieden sein! Wer das von sich sagte, wire ein
Pharisider. « Wer ohne Siinde ist, werfe den ersten Stein», hat Jesus zu den
Pharissern gesagt. Und dann haben nicht einmal die Pharisder den Stein
geworfen. Wollen wir ihn werfen?

% Saluz, Guler, S. 44 L.
67 Sprecher, Familie de Sass, S. 241.

58



d) Saluz als Arzt

Saluz war nicht nur Pfarrer, sondern auch Arzt, genauer Chirurg. Nicht
dass er Medizin studiert hat. Das ist ganz ausgeschlossen, ist doch der 1571
geborene Saluz schon 1590 in die Synode gekommen, wobei er im gleichen
Jahr (in Seewis) das Pfarramt antrat, um dann (1606) nach Chur iiberzu-
siede n. Und doch wird Saluz immer wieder als Arzt erwdhnt. Wir weisen
hier nur auf einiges hin. In der Abdankungsrede fiir Saluz sagt Pfarrer Lorez:
«Der nammen (gemeint ist der Name von Saluz) ist erschallen in vil lender.
Dann er sich mit predigen und treffenlichen rihten in artzneyen dermassen
verriihmt gemacht, das auch vil auslendische volcker beyder religionen gern
mit ihm zethun und seiner hilfl gebraucht habend.%®»

Und im «Verzeichnis der Geistlichen an der Martinskirche»® heisst es.
Saluz sei «in der Medicin und Chirurgie ein guter Practicus» gewesen.

Unter den Krafttaten von Saluz wird erzihlt, dass einmal fiinf maskierte
Kerls des Nachts ins Pfarrhaus eindrangen. «Als sie nun im Trinken waren,
wollte sich einer von diesen Masquen um ihn etwas zutdppisch machen, er
aber ergreift denselben mit siner Hand bey dem Arm, und setzte ihn wieder
auf den Bank, mit einem solchen Nachdruck, dass diesem Menschen nur
bloss von dem Druck seiner Hand ein Arm entzwey gebrochen worden. Der
Herr Obrist Pfarrer springt schnell um sein Schwerdt, und bezeiget dieser
saubern Compagnie, welcher er grad anfangs angesehen, welcher Haaren
sie seyen, wann sie nicht still sitzen, soll keiner mit dem Leben davon kom-
men. Was geschiecht? Diese Gesellen wurden von der Forcht und dem bésen
Gewissen geschlagen, dass sie alle zitterten, und sich keiner regen dorfte, und
mussten sie sich ihme zu erkennen geben, worauf er ihnen einen scharfen
Text gelesen, und sie lassen gehen. Den aber, dem er den Arm gebrochen,
behielt er im Haus und curierte ihn selbsten, dann er war ein guter Wund-
arzt.»

Aber nicht nur in solchen Situationen zeigte sich Saluz als tiichtiger
Helfer an Kranken. Im Jahre 1634, als die Frau des Obersten Guler «nach
vollendeter predigt wider nach Haus wéllen, ist sie vor dem Metzgerthor,
nach bei dem Fussstig, geschlippft (dann es wigen rdgens und darauf ervolg-
ter gfrost glatzend und schlipfrig war), hatt durch ein fahl die zuschinen des
richten beins brochen, und das ander bein aus selbigen schenkel bei dem
knoden ausgestossen und dislogirt. Nachdem man sie wider nach haus bracht,
hat sic Herr Geodrg Salutz, pfarrherr zu St. Martin, sampt seinem sohn, Herr
Lieutenant Geérgen, mit einziechung, zemmenrichtung und iiberschlag ver-
sorget und gebunden.»™ : A

Culer, der das selbst bericktet, ldsst durchblicken, dass Saluz etwas
konnte. Hitte Guler Saluz richts zugetraut, hitte er sicher sofort an seiner
Stelle einen rechten Arzt ke men lassen. Aber Saluz, zusammen mit seinem

% Lorez, Abdankungsrede Saluz, S. 27.

% BM 1896, S. 284 f. Vgl. dazu Sprecher, Familie de Sass, S. 211 (Saluz bringt
Planzen fiir die Behandlung und spricht vom Segen des Schweisses).

" Sererhard, Einfalte Delineation, III, S. 88 .

' Robbi, Guler, S. 154.

a8



Sohn, brachte es fertig, das Bein von Frau Guler kunstgerecht einzuschienen,
Damit dann aber die Heilung schneller vor sich gehen konnte, ging Frau
Oberst Guler, begleitet von ihrem Sohn Hans Peter, nach dem Bad Ganey
hinter Seewis im Prétigau, das ihr zweifellos von Saluz empfohlen worden
war. Guler schliesst seinen Bericht iiber seine geliebte verunfallte Frau, die
ins Bad zog, mit den Worten: «Gott sdgne die reys und ganze badenfahrt»,

Vor allem aber konnte Saluz seine drztlichen Gaben wihrend der Pest-
zeit gebrauchen. Graubtunden wurde ja etliche Male von der Pest heimge-
sucht, und vor allem in Chur mit den verhiltnismaéssig vielen Einwohnern
zeigte sie sich hartnickig. Schon im Jahkre 1622 auf 1623 hatte die Pest neben
der Ruhr Tausende von &sterreichischen und spanischen Soldaten sowie auch
Bundner hinweggerafft.”? Doch soll das noch nicht die im Jahre 1628 auf-
getretene gefihrliche Pest gewesen sein, sondern die sogenannte « Ungarische
Krankheit». Die tat sich durch Schlafsucht, Beulen unter den Armen, Er-
brechen einer schwirzlich-griinen Masse, Wahnsinn, Durst und schwarze
Flecken am ganzen Leib kund.

Die erste Ortschaft, welche 1628 von der eigentlichen Pest angefallen
wurde, war Chur. Die Krankheit trat zuerst am 11. September im Hause des
Stadtvogtes They auf, indem dessen kleines Kind erkrankte.? Bis im Novem-
ber, wo sie wieder abflaute, wurden 36 Personen durch diese Krankheit hin-
gerafft.

Aber nur wihrend eines Jahres hatten die Churer Ruhe. Dann brach die
Pest in der Stadt wieder aus, und zwar am 13. September 1629 im Weissen
Kreuz.” Eine Einwohnerin dieses Hauses wurde zuerst von der Pest angefal-
len, und dann wiitete sie wihrend der folgenden Monate, als wollte sie alles
aussterben lassen. In 14 Wochen, vom 13. September bis zum Neujahr 1630,
starben in Chur 931, in Masans 67 und auf dem Hof 12 Personen, im ganzen
also 1010.7 Das machte etwa die Hilfte der damaligen Churer Bevolkerung
aus. ,

Eine dhnlich hohe Zahl von Pesttoten meldet Guler.”® Am Sonntag, den
22, November 1629 wurden 100 Tote verkiindet und am 29. November wie-
der 73. So waren also innerhalb von zwei Wochen 173 Menschen an der
Pest gestorben.

Auch eine Verfiigung des Stadtrates vom 1o0. Oktober 1629 vermochtt
das Weitergreifen der Pest nicht zu verhindern. Damals bestimmte der Rat™
Gesunde haben sich strikte von den Kranken abzusondern, indem sie mil
den Kranken nicht einmal reden diirfen. Verdachtige sind zu meiden. Be-
sonders ist Vorsicht am Platz an den Toren, vor allem hin gegen den Hof.
Fremde, die in Chur eingelassen werden, miissen eine Quarantinezeit durch-
machen, indem sie in dazu bestimmten Hiusern zu wohnen haben.

2 Sprecher, Pest, S. 23.

7 Sprecher, Pest, S. 25.

4 Robbi, Guler, S. 151.

75 Sprecher, Pest, S. 25. Saluz gibt als runde Zahl «ohngefehr 1000 personen» an
(Kirchenbuch Bd. 2, S. 36).

" Robbi, Guler, S. 151.

77 Hemmi, Sanitdtswesen, S. go.

60



Ein Jahr vorher, am 26. Oktober 1628, war Auswirtigen nicht einmal
gestattet worden, nach Chur zu kommen. Scheinbar war diese Verfiigung
doch zu rigoros. Moglicherweise half sie auch nicht viel, denn wer doch nach
Chur kommen wollte, musste mit dem Landammann sprechen, und der hatte
wohl in einzelnen Fillen zu viel Mitleid und gestattete dem, der es begehrte,
in Chur einzuziehen.

Weil die Pest so schwer wiitete, zog Pfarrer Lorez eine zeitlang von sei-
nem Pfarrhaus bei der Regulakirche mit seiner Familie ins Liirlibad.” Saluz
hingegen blieb im Antistitium und trotzte damit der Krankheit, indem er
auch diesbeziiglich seinem Gott vertraute.

Zu anderer Zeit wieder hatte Pfarrer Lorez sich der Kranken anzuneh-
men und musste den «Inficirten» in der Regulakirche predigen, sowie auch
Taufen und Trauungen vornehmen. Saluz betreute gleichzeitig die Mar-
tinskirche, wohin die Gesunden in die Predigt gingen. Saluz hat «sein kirch,
als darin allein subre gangen, versechen».80

Weil die Pest Ende 1629 nicht zum Stillstand kam, wurde es immer
schwieriger, Arbeiter zu finden, die Sirge zimmerten und Tote begruben.
Zuerst bestattete man die Toten auf dem Scalettafriedhof in Sargen, dann
aber brachte man sie zum Totengut (dem heutigen Krematorium), wo sie
einfach in die Erde gelegt wurden, ohne dass man fiir sie weiter Sirge zur
Verfiigung hatte. Auch in Weinbergen und Ackérn in der Umgebung der
Stadt, zum Beispiel bei St. Margrethen, fand man in spiterer Zeit Gebeine
von Pesttoten, auch wieder ohne Sirge bestattet.®! Zuerst hatte man noch mit
der Scalettaglocke, wie es bei Bestattungen Brauch war, geldutet, dann aber
zog man, wohl um den Schreck und die Angst nicht noch grésser werden zu
lassen, nur noch die Nachtglocke an, wenn jeweils die Leichen auf den Kar-
ren weggefithrt wurden.

Begreiflicherweise hatte es in Chur zur Zeit der grassierenden Pest zu
wenig Arzte. Sprecher gibt fiir die Zeit um 1630 herum deren drei an: Dr.
Bottagiso von Chiavenna, Zacharias Beeli von Belfort und Pfarrer Saluz.82
Aber Sprecher sagt dann dazu: « Was vermochten aber alle Anstrengungen
dieser drei Minner gegen eine Seuche, die in der Zeit ihrer heftigsten Wut
tiglich 20 bis 25 Opfer forderte.»

Im Jahre 1630 starben dann verhaltmsmasmg nur noch wenigMenschen
in Chur an der Pest, ndmlich etwa 70 Personen.®® Aber in einzelnenFamilien
kam es vor, dass von sechs Personen nur der Hausvater iibrig blieb oder dass
bis auf eine Tochter eine ganze Familie ausstarb.

Man kann sich heutzutage kaum mehr vorstellen, wie ganz plétzlich
durch die Pest in eine Gemeinde und Familie unséglich viel Leid kommen
konnte. Da war man fréhlich beisammen, tat alles, was man konnte, um von
der Pest nicht befallen zu werden. Und dann auf einmal musste eines aus

_

™ Hemmi, Sanititswesen, S. 65.
L Klrchenbuch Bd. g, S. 38. .

° Kirchenbuch Bd. 3, S. 42.

81 Sprecher, Pest, S. 25 f.

a2 Sprecher, Pest, S. 26.

% Sprecher, Pest, S. 27.

[

61



der Familie mit innerer Unruhe die Eigenen darauf aufmerksam machen:
«Bei mir zeigen sich Anzeichen der Pest.» Und dann wollten diese Angefal-
lenen, um die Eignen nicht zu gefihrden, sich méglichst von diesen trennen,
Aber diese wieder wollten ihre Liebsten nicht einfach ihrem Schicksal iiber-
lassen, hiessen sie bleiben, pflegten und umsorgten sie. .. und wurden danmn
selber angesteckt. Sie wurden angesteckt, weil ste in christlicher Liebe ihre
Nachsten nicht im Stich liessen. Es gibt ja viele Dinge, die auf Erden nicht
aufgehen. Gehéren nicht gerade auch solche, eben erwihnte Episoden, da-
zu? Auf solche Fragen hilft keine Katechismusantwort. Auf solche Fragen
hilft nur der starke Glaube an einen Gott, der uns schwachen Menschen
noch eine andere Welt als diese irdische vorbehalten hat.

Das Jahr 1630, auch wenn in ihm die Not der Pest noch nicht ganz tiber-
wunden wurde, zeigte sich dafur sehr fruchtbar, wie wenn dadurch fir die
armen Menschen ein gewisser Ausgleich geschaflen werden sollte. Es ist «ein
sehr gut fruchtbar jahr gewest an korn, ops und héw, insonderheit an wein.»®

Auch das Jahr 1631 forderte nochmals etwa 6o Todesopfer. Aber im
Jahre 1632 waren es nur noch Einzelne. So hoffte man denn innig, dass Gott
diese Geissel wieder ganz von den Menschen wegnehme. Doch 1635 ver
nahm man mit Besturzung, dass der Bischof ganz plétzlich alle Zeichen
der Pesterkrankung zeige,3® worauf er dann starb. In dieser Zeit liess man
den Gottesdienst in der Regulakirche ausfallen, wie auch die Schulen etwa
neun Monate geschlossen blieben.®¢ Im August 1635 starben dann noch 22
und in den drei folgenden Monaten 87 Personen. Dann breitete sich die
Seuche vor allem noch gegen Maladers hin aus, so dass daselbst kein seuchen-
freies Haus mehr war.87

Im Jahre 1690 kam, um der Seuche Herr zu werden, eine an sich harte,
aber unumgingliche Verfiigung heraus: Alles fremde, arme Volk, das fir
die Pest besonders anfillig war und als Pesttrager immer wieder in Frage
kam, musste die Stadt verlassen. Dafiir wurde es dann freilich sehr schwer,
Arbeitskrifte fiir die Landwirtschaft und fur die Handwerksbetriebe zu be-
kommen.®® Auch Frauenpersonen, die mit fremden Soldaten, die auch wie-
der als Pesttriger gefiirchtet waren, zu tun gehabt hatten, mussten von Chur
fort. Ganz strikte wurde in dieser Zeit auch alles Spielen, Musizieren und
Tanzen verboten, wie man uberhaupt Ansammlungen von Menschen ver-
hiiten musste.

Chur hatte im ganzen Kanton weitaus am meisten Pesttote zu beklagen
Daneben freilich gab es auch kleine Orte, in denen die Pest ganz furchtbar
hauste. So erzihlt die Sage, dass der Totengraber von Mombiel bei Klosters,
als er den letzten Mombieler hinaus auf den Klosterser Friedhof fiihrte, an
Mombieler Stutz einen gewaltigen Jauchzer ausgestossen habe mit den Wor

o

84 Robbi, Guler, S. 149.

85 Sprecher, Pest, S. 27 f.

8 Ratsprotokoll Bd. 4, S. 478.

87 Sprecher, Pest, S. 28.

8 «1631 hat man wegen zu Chur eingerysner Pest mangel an volk gehabt»

(Robbi, Guler, S. 146).

62



ten: «Jetzt ist ganz Mombiel mein Eigentum.» Darob aber sei dann der
Schimmel taub geworden und habe ihn vom Wagen herunter auf einen
Zaunpfahl geworfen, der thm durch den Leib gefahren sei und ihn getétet
habe,5?

Man darf sich nicht verwundern, wenn Pestkranke in der Zeit, da in
Chur die Arzte mit ihrer Arbeit nicht nachkamen, alles taten, um von ihrer
bosen Krankheit geheilt zu werden. Das ist ja auch heute noch nicht anders.
Aber Hemmi® hat sicher recht, wenn er sagt, dass leider « Aberglauben und
allerhand Kurpfuscher und Marktschreier und reisende Juden und Héand-
ler» mehr Einfluss auf das Volk gehabt hitten als die Arzte. Aber eben: In
Notsituationen will der Mensch nicht in erster Linie tiberlegen, was gut ist,
sondern er will auf irgendeine Weise dem Schicksal nachhelfen, und er ver-
traut dann oft mehr auf allerlei leicht gegebene Versprechen gewisser Schar-
latane als auf in ihrem Fach ausgebildete Mediziner.

Im iibrigen gab es 1642, kurz bevor zum letzten Mal in Biinden die Pest
auftrat (1646)%!, noch eine ganz interessante Auseinandersetzung zwischen
den Churer Arzten und den Apothekern, die vor allem durch Dr. Schwarz
vertreten waren. Die Apotheker warfen den Arzten vor,*? «dass die herren
doktoren sich nit ihrer profession gemiss verhalten, sondern dz sie mit ihrer
purganz und medizinen die leut sehr iiberthiirendt und von gleichen sachen
gar vil ein mehreres weder als sy apotheker den menschen abnehmendt». Die
Arzte freilich wurden dann vom Rat geschiitzt, und den Apothekern blieb
es untersagt, «visita» zu haben, das heisst Patienten zu empfangen, von sich
aus Medikamente auszugeben und «das brunnen geschauen» Den Arzten
aber, denen man vom Rat her doch zutraute, dass sie sich moglicherweise zu
sehr an ihren Patienten bereicherten, wurde nun vorgeschrieben, wieviel sie
fiir eine Visite, fiir den «brunnen zu besichtigen», fir ein Rezept und fiir
Verschreiben einer Badekur verlangen durften.

Aber im Verschreiben der Badekuren standen wohl die iibrigen Arzte
hinter dem Churer Pfarrer Saluz zuriick. Saluz ging, wie wir schon gesehen
haben, jedes Jahr fiir ein paar Tage ins Bad Ganey bei Seewis. Es war darum
nur folgerichtig, wenn er auch seinen Patienten dieses Bad verschrieb. Wie
sehr Saluz {ibrigens auf dieses Bad schwor, zeigt uns die kleine Schrift, die
er dariiber geschrieben hat.%

Saluz empfiehlt dieses Bad zunichst einmal den Minnern. Solche, die
«frigidi et impotentes» sind, kénnen sich dort «ihr mannrecht» holen. «Die
frauen, so erkaltete verschleimte mutter haben, deswegen sie nicht kinder
bekommen, dies bad erwirmet und reiniget die matricem, accomodiert sie
zur fruchtbarkeit durch Gottes segen. Viel exempel bezeugen es.» Dann fol-
gen Beispiele von Frauen, die durch dieses Bad fruchtbar geworden sind und

8 Sprecher, Pest, S. 32.

% Hemmi, Sanitdtswesen, S. 86.

8 Hemmi, Sanititswesen, S. 8g.

% Valeér, Stadtrat, S. 163.

b8 Ratsprotokoll Bd 5, S. 403 und 412; Valér, Stadtrat, S. 164.
* Saluz, Bad Ganey.



Kinder bekommen haben. Weiter hat nach Saluz das Bad Ganey seine Wir-
kung an Menschen, die lahm sind. «Personen so lam, strupiat, und man auf
pferden in das bad gefiihrt, sind huppfend und springend heim gegangen
mit g -osser verwunderung.»

Aber dann zeigt sich neben dem Arzt Saluz auch wieder der Pfarrer, in-
dem er schreibt: «Doch muss es in gottesforcht und rechter ordnung ge-
braucht werden, nicht unzeitig hinweg lauffen, sondern wie es sich gebiirt
ausbaden; sonst macht man es nur drger.» Und dann schliesst Pfarrer Saluz
sein kleines Schriftchen mit den Worten: «O wie gross ist deine giite und
macht, wundersam in den bergen, herrlich in den thilern, dein rechte hand
wiirckt wunder im meer und wassern. Alle creaturen preisen und verkiindi-
gen deines nammens ehr, hochgelobt im himmel und auff erden, in alle
ewigkeit, amen.» '

8. Saluz als Prediger in den Nachbargemeinden von Chur

Im heutigen Kreis der Funf Dorfer ist auffa.lend, dass drei Gemeinden
parititisch sind, und zwar Zizers, Untervaz und Trimmis. Haldenstein ist
ganz protestantisch, Igis-Landquart fast ganz. In den Funf Doérfern hatte
lange Zeit der Bischof seinen Eigen- und Lehensbesitz behalten, so dass diese
Gemeinden vom Bischof abhidngig blieben. Als sich die ersten Protestanten
in diesen Gemeinden regten (1567 und 1572), setzte sich der Bischof sofort
in Werk und verlangte Treue zum katholischen Glauben.! Freilich auf
Bundstagen, etwa 1596, wurden solche Verpflichtungen, wie sie der Bischof
den Fiunf Doérfern gegeniiber kundtat, als ungiiltig erklirt.

So war es denn nicht verwunderlich, dass gerade in diesen Gemeinden,
die vom Bischof frei werden wollten, die Zahl der reformiert Gesinnten an-
stieg. Im Jahre 1611, am 15. September, kam als erster protestantischer
Pfarrer Antistes Saluz aus Chur unter bewaflneter Begleitung nach Unter-
vaz und predigte daselbst im Freien. Wie wir schon gesehen haben, war Saluz
an sich bei den Katholiken nicht unbeliebt. Aber wo Katholiken ndher mit
ibm in Beriihrung kamen und merkten, mit welchem Einsatz er fiir die re-
formierte Sache einstand, konnte die Reaktion nicht ausbleiben. So gab es
in Untervaz bei seiner Ankunft zur Predigt eine grosse Unruhe. Das besserte
sich dann aber bei spater gehaltenen Predigten. Saluz schreibt selber: «Anno
1611, den 15. septembris, hab ich, Georg Salutz, die erste predig zu Under-
vatz than. Sind herr burgermeister Jenni und Beli, herr stattvogt Gamser
samt hundert burgern mit mir gangen oder nachgevolgt, auch anderschwo-
har ein gros volck da gsin. Gab am ryn ein ernstlichen struss. Auch im dorfl
ward ein ungestiim wesen. Prediget das erst mall uff der weite. Doch wemg
zytt darnach liessend sy mich willig in kilchen.»?

1 Ich verweise hier und im folgenden auf meine Arbeit « Reformation Fiinf Dorfer».
2 Kirchenbuch Bd. 2, S. 7.

64



Anhorn nimmt zu dieser ersten protestantischen Predigt in Untervaz,
von Saluz gehalten, auch Stellung. Er ber.chtet: Die Untervazer schworen
einen Eid, bei der «romisch catholischen religion zu verblyben, liben und
stirben». Um das zu verwirklichen, eilten sie den von Chur unter Saluz an-
kommenden Reformierten an den Rhein entgegen, und zwar «man und
wyb, jung und alt, mitt seiten weeren, hallenbarten, mistfurcken, stangen,
sparren und andern weeren».®> Die Reformierten aus Chur, von denen es
e'n schones Zeichen von Gesinnungsfreundschaft war, dass sie Saluz so zahl-
reich begleiteten, versprachen den Katholiken des Orts, ihnen nichts zu tun.
Und so liess man sie denn, wenn auch ungern, ins Dorf. Dort hielt dann Saluz
szine Predigt unter freiem Himmel. Das Volk zeigte sich dabei ganz aufge-
withlt. «Etliche weinetend, ettlich schlugend die hend zusammen, etlich
fluchtend Gber den predicanten, tiber statthalter Peter Matthys und schrei-
ber Michael Alamman (fithrende Reformierte in Untervaz), tréwtend inen
den tod, wiinsten inen alles iibel, liiffend mit ihren weeren auff den platz der
kirchen zu.»*

Auch wihrend der Predigt blieben die Katholiken des Dorfes nicht ruhig.
Sie schwatzten, lachten und machten ein heftiges Geschrei. Auch stérten sie
den Gottesdienst, indem sie mit Stecken an die Winde schlugen und sonst
«mit den henden spéttlicher wys auff die hiard Christi» zeigten.?

Aber nun begniigte sich Saluz nicht damit, den Untervazern zu den
ersten Gottesdiensten zu verhelfen. Er wollte ein Gleiches auch den refor-
mierten Zizersern ermdoglichen. Freilich tat Saluz klug daran, wenn er zu-
nichst ein Jahr zuwartete. Weil er wusste, dass auch in Zizers etliche der re-
formierten Religion giinstig gesinnt waren, kam er am 13. September 1612
mit bewaffneter Begleitung von Chur dahin. Dabei konnte er freilich — an-
ders als in Untervaz — diese erste protestantische Predigt in Zizers ungestort,
zudem in einer der beiden Dorfkirchen, in der kleinern Andreskirche, hal-
ten. Saluz berichtet dariiber: «Anno 1612, den 13. septembris, da grad ein
jar umn gsin (eben seit Untervaz), hab ich die erste predig zu Zizers in St.
Andres kilchen than. Ist ganz still und riiwig abgangen, denn Untervazen
sach hatt sy mores glernt. Ist mit mir uss gritten herr burgermeister Jenny,
stativogt Gamser, sampt dreissig ander zu ross und vill zu fuss».®

Nachdem Saluz auch in Zizers der protestantischen Predigt Eingang ver-
schafft hatte, folgten verschiedene andere Geistliche, genau wie in Unter-
vaz, seinem Beispiel und hielten in Zizers ihre Predigten. Bald wurde in
Zizers iibrigens ein eigener Geistlicher angestellt, und zwar Johannes Porta,’
einer jener getreuen Anhinger von Alexius. Der ging natiirlich in der Ge-

meinde weniger bedichtig vor, als das bei Saluz etwa in Seewis der Fall ge-
wesen war,

® Anhorn, Palingenesie, F. 63.
* Anhorn, Palingenesie, F. 63.
° Anhorn, Palingenesie, F. 63.
¢ Kirchenbuch Bd. 2, S. 7.

” Berger, Reformation Fiinf Dérfer, S. 19.



Aber auch Trimmis, die dritte dieser Gemeinden, wurde von Saluz nicht
iibersehen. In Trimmis hatte am 11. August 1613 im Haus des Oswald
Gaudenz, des Landammanns, Pfarrer Jodocus Gantner aus Chur die erste
Predigt gehalten. In die Kirche hatte man ihn nicht gelassen. Als die Ka-
tholiken des Dorfes davon horten, dass Pfarrer Gantner in einem Privathaus
predige, suchten sie ihn, fanden ihn aber nicht, weil er Trimmis bereits ver-
lassen hatte. Einem Pfarrer, der dann kurz darauf nach Trimmis kommen
wollte, namlich Pfarrer Johannes Porta, wurde bereits auf dem Weg nach
Trimmis die Warnung zugetragen, er solle nicht nach Trimmis, da die Ka-
tholiken dort geriistet seien.®

Schliesslich nahmen sich die Ratsboten Biindens der Trimmiser Sache
an, aber auch wieder ohne Erfolg, so dass Saluz auch hier gewaltsam vor-
ging. Am 8. Mai 1614 ritten Ratsboten, aus jedem Hochgericht zwei, nach
Trimmis. Anfangs suchten sie durch Giite zu erreichen, dass dem mitge-
brachten Pfarrer Georg Saluz erlaubt werde, in der Kirche eine Predigt zu
halten. Die Katholiken aber wehrten sich und lduteten Sturm. Zugleich ver-
schlossen und versperrten sie beide Kirchen. Dann liefen sie «mitt schwirte-
ren, hallenbarten, stangen, sparren und furckhen»® der Carpophoruskirche
zu. Dort gaben sie den Ratsgesandten «ein trutzenlichen, abschlegigen be-
scheid.»0 Sie erklirten, sie liessen keinen protestantischen Pfarrer in die
Kirche, ansonst Gewalt mit Gewalt beantwortet werde.

Saluz liess es auf die Gewalt ankommen. Er sprang «mit fiissen» an die
Kirchentiir und versuchte, mit «dietrich und instrumenta das schloss zu
offnen». Da aber mit der grossen Kirche «die schanz nit geratten wollen,
sind sie der kleinern kirchen zuegeloffen».1! Bereits vorher hatte ein Schiitze
aus Chur oberhalb des Dorfes Trimmis einen Schuss losgefeuert. Darauf eil-
ten hundert — nach gewissen katholischen Angaben sogar zweihundert — Be-
waflnete aus Chur, die vor dem Dorf zum Angriff bereit standen, der klei-
nern, obern Emeritakirche zu. Sie schlugen, da auch hier die Tiir verriegelt
war, ein grosses Kirchenfenster ein, durch welches Thoma Nif aus Chur in
die Kirche schliipfte, mit der Axt einen «tromen» von der Kirchentiir ent:
fernte und so den andern den Eintritt in die Kirche erméglichte. Daraul
konnte Saluz ungehindert seine Predigt halten.!?

Durch den unermiidlichen Einsatz von Saluz gelang es in den Ge
meinden Untervaz, Zizers und Trimmis, entweder die gleiche Kirche mit
den Katholiken zu benutzen (Untervaz) oder aber die eine Dorfkirche zu
bekommen (Zizers und Trimmis). Hitte sich Saluz nicht so sehr fiir die Re-
formierten dieser Gemeinden eingesetzt, es hitte wohl die treibende Krafl
gefehlt. Saluz hatte als Churer Antistes ohnehin einen grossen Einfluss. Das
zeigt sich in den vielen Begleitpersonen, die mit Saluz nach Untervaz, Zizers
und Trimmis zogen.

8 Anhorn, Palingenesie, F. 75; Anhorn, Chronik, F. 335.
9 Anhorn, Palingenesie, F. 77.

10 Anhorn, Chronik, F. 342.

11 Mappe 53, 7. April 1644 (Bischéfliches Archiv).

12 Anhorn, Chronik, F. 342; Anhorn, Palingenesie, F. 77.

66



Als wihrend der Osterreicher Einfille der Katholizismus in Biinden vie-
lerorts gewaltsam eingefithrt wurde, suchte Saluz!® wenigstens hie und da ein-
mal auch in den parititischen Gemeinden der Finf Doérfer eine Predigt zu
halten. Und als dann nach dem Wegzug der Osterreicher langsam die Ver-
hiltnisse wieder geregelt wurden, gab es lange Verhandlungen auch fiir
Untervaz, Zizers und Trimmis. Schliesslich einigte man sich mehr oder we-
niger auf die vor den Osterreicher-Einfillen getroffenen Regelungen. Jetzt,
in den Vierziger Jahren, setzte vor allem Hartmann Schwarz aus Chur, der
im Jahre 1645 nach Saluz als Antistes gewihlt wurde, das durch seinen
Schwiegervater begonnene Werk fort.1* Auch der Pfarrer an der Regula-
kirche in Chur, Andres Lorez, liess diesen Gemeinden seine Hilfe angedeihen,
indem er sich besonders fiir Igis einsetzte. Dort hatten sich ndmlich Re-
katholisierungstendenzen gezeigt.!?

Eine besondere Behandlung verdient Haldenstein. Uber die Einfiihrung
der Reformation in Haldenstein existiert quellenmaissig nicht viel. Dafiir aber
ist eine Chronik von Rudolf von Salis erhalten.

Haldenstein unterstand bis 1809 verschiedenen Freiherren.'® Einer von
ihnen, Franz von Hohenbalken, unternahm 1587 den ersten Versuch, in
Haldenstein den neuen Glauben einzufithren. Aber er drang damit nicht
durch, weil die Haldensteiner scheinbar in ihrer bisherigen Religion zufrie-
den waren. Vor allem scheinen sie ihrem Priester Hartmann Planta verbun-
den gewesen zu sein, der sich an den Bischof von Como wandte und sich da-
selbst beklagte, dass der Bischof von Chur fiir die katholischen Haldensteiner
zu wenig Interesse zeige.!” Darum moge er, der Bischof von Como, dafir
sorgen, dass der katholische Glaube in Haldenstein erhalten bleibe und dass
Haldenstein einen neuen «geschickten, qualifizierten» Priester bekomme an
seiner Stelle, da er altershalber zuriicktrete.

So blieb Haldenstein fiir diesmal katholisch. Aber im Jahre 1608 iiber-
nahm Thomas von Schauenstein die Herrschaft iiber Haldenstein.!® Thomas
von Schauenstein, obwohl an einer Jesuitenschule erzogen, war der Refor-
mation zugetan. Er nahm Verbindung mit Saluz in Chur und auch mit
Pontisella auf, der in Chur — als fritherer Pfarrer — im Ruhestand lebte.®
1616 wurde die Gemeinde dann reformiert.

Aber schon lange vorher, am g1. Januar 161,20 hielt Saluz in Halden-

13 Selbstverstandlich ist die Angabe im « Verzeichnis der Geistlichen an der Martins-
kirche» (BM 1896, S. 283) falsch, wonach Saluz 1654 die Gemeinden Untervaz, Zizers,
Trimmis zur Reformation gefiihrt hat. Auch die Angaben in Bloesch (Bd. 1, S. 396) sind
ungenau.

14 Berger, Reformation Fiinf Dérfer, S. 88, g8 f.

Berger, Reformation Fiinf Dorfer, S. g8, 110.
Vgl. Berger, Haldenstein, S. 38 f.

17 Salis, Chronik Al/1, S. 232 a f.

8 Bott, Herrschaft Haldenstein, S. 16 f.

Salis, Reformation Haldensteins, S. 13.

0 Salis (Reformation Haldensteins S. 14) und Marbach (Alte Chronik, S. 269) ge-
ben den 13. Februar an. In einem «Verzeichnis der predigeren des géttlichen worts»
in Haldenstein (Kantonsarchiv, Beilage Haldenstein, Nr. 3) sind beide Daten angegeben
(«den 31. januar oder 13. hornung»).

67



stein die erste protestantische Predigt, bei der es nach dem Bericht von Saluz
sehr ruhig zuging. «Anno 1613, den 1. januarii, hab ich die erste predig zu
Haldenstein in der kilchen than, mit riiwiger stille on alle gefar. Sind allein
herr burgermeister Jenni, herr stattvogt Gamser sampt einem stattknecht
mit mir ussgesin. Dis min werck und primitias segne Gott zu sinen eren und
unsrer seelen seligkeit. »?!

Wihrend also nach dem Urteil von Saluz diese erste Predigt gut voriiber-
ging, weiss der Chronist zu erzidhlen,?? dass Saluz «starken widerstand» ge-
funden habe. Die Wahrheit liegt wohl auch hier etwa in der Mitte. Saluz
war mit seinen Predigten in parititischen Gemeinden an anderes gewohnt
und empfand das Verhalten der Haldensteiner fast als entgegenkommend.
Darum liess denn Saluz in der Folgezeit Haldenstein nicht mehr aus dem
Auge, und an einem Sonntag des Jahres 1615, als etwa die Hilfte der Ge-
meinde protestantisch gesinnt war, hielt er wieder eine Predigt in der
Kirche?. Die Haldensteiner wussten angeblich nichts davon, wollten in die
Messe und wurden dabei durch die Anwesenheit von Saluz tiberrascht. An-
horn schildert das folgendermassen: «Um das jar Christi 1615 hatt herr
Thomas von Schowenstein, ritter und beder riachten doctor, fryherr zu Hal-
denstein, den Georgen Saluz, pfarrer zu Chur, gen Haldenstein berufft und
zu der kirchen lassen leuten. Und als die pauern vermeint, es wirde ein
masspriester das ampt versidchen, ist diser pfarrer auflgestanden zu predi-
gen.» _ .

Nach der Predigt mussten sich nach den Angaben des Chronisten alle
Untertanen zur reformierten Religion bekennen.?* ‘Somit war Haldenstein
seit 1616 protestantisch und blieb es trotz einiger Rekatholisierungstendenzen
zur Zeit der Osterreicher-Einfille weiterhin.

Verhiltnismissig lang blieb Maladers ob Chur dem katholischen Glau-
ben zugetan. Noch 1599 war Maladers, als letzte Schanfigger Gemeinde,
katholisch.?®> Dann traten einige in der Gemeinde auf, die der reformier-
ten Konfession anhingen. Aber es war eine verschwindende Minderheit,
die dann erst erstarkte, als die Osterreicher bei ihrem Einfall in Biinden im
Mai 1622 neben den andern (reformierten) Schanfigger Gemeinden auch
die (katholische) Gemeinde Maladers einischerten und acht Frauen und
Kinder daselbst toteten.28 Dass die Osterreicher auch die (katholische) Ma-
laderser Kirche niederbrannten, muss den Hass der Bevolkerung wachge-
rufen haben, so dass verschiedene Maladerser nur noch darauf warteten,
moglichst bald zum neuen Glauben iiberzutreten. Das geschah im Jahre
1635, als auch wieder Georg Saluz die erste protestantische Predigt in dieser
Gemeinde hielt.?” «Auf St. Stephans tag hat hr. Georg Saluz die erste pre-
dig zu Maladers than und communiciert», das heisst das Abendmahl aus-

21 Kirchenbuch Bd. 2, S. 7.

22 Salis, Chronik Al/1, S. 265.

23 Anhorn, Palingenesie, F. 81.

24 Salis, Chronik Alf1, S. 266.

2 Truog, Pfarrer, S. 125.

26 Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 554 Anmerkung.
27 Kirchenbuch Bd. g, S. 100.

68



g'eteilt. Saluz passte dabei gut auf und stellte fest, dass ein gewisser Lienhard
Joos und ein Hans Hitz dem Gottesdienst fernblieben. «Hernach», so fahrt
Andres Lorez fort, «den g1. jenner ao. 1636 hab ich Andreas Lorez die ander
(d. h. zweite) evangelische predig daselb ghalten und fiirohin etlich mal.»
Truog® bezeichnet darum Lorez geradezu als den ersten Pfarrer von Ma-
laders, wobei also nicht zu iibersehen ist, dass Lorez Maladers von Chur aus
betreute und nicht etwa in Maladers ansissig war. Spiter hatte Maladers
zeitweise einen eigenen Pfarrer oder aber mit Castiel oder andern Gemeinden
gemeinsam. Auch von Chur aus erfolgte in Zukunft sehr oft die kirchliche
Betreuung der reformierten Maladerser.

Eine besondere Aufmerksamkeit schenkte der Churer Antistes Saluz der
Gemeinde Churwalden. Churwalden, Malix, Parpan und Tschiertschen
bildeten lange Zeit als Hochgericht Churwalden eine Pfarrei, wobei in Chur-
walden die Talkirche stand. Dann aber, als sich die Reformation durch-
setzte, nahmen Malix, Parpan und Tschiertschen den neuen Glauben an
und fihrten in ihren Dorfkirchen reformierte Gottesdienste durch. Diese
Gemeinden hatten bisweilen alle ihre eigenen Pfarrer, dann wieder einen ge-
meinsam, _

Die Hauptbefoérderer und Hauptinitianten der reformierten Bewegung
in Churwalden waren nun aber nicht die Pfarrer aus den Nachbargemein-
den, das heisst aus dem Hochgericht. Das war vielmehr auch hier wieder
Pfarrer Saluz von Chur.??

Seit 1614 amtete in Churwalden als Administrator und als Priester, der
vom Abt von Roggenburg abhingig war, Carl Benz, «ein eifriger, von den
Katholiken hochgeschitzter Mann».3® Weniger aber schitzten ihn schein-
bar die Protestanten und Protestantenfreunde. Der regierende Landammann,
der den Reformierten giinstig gesinnt war, liess auf den 17. Oktober 1616
die ganze Landschaft zusammenkommen. Er betonte dabei, dass die Kirche
von Churwalden eine Klosterkirche sei und schon darum der ganzen Land-
schaft, also auch Malix, Parpan und Tschiertschen gehére.

Fetz stiitzt sich in seinen Schilderungen iiber die Vorgéinge in Churwal-
den auf Lehmann.3! Der seinerseits geht auf Rudolf von Salis zurtick (Hi-
storie des Klosters Churwalden). Darum ist es gut, wenn wir die Vorginge
in Churwalden bei der Einfithrung der Reformation noch durch eine andere
Schilderung erginzen kénnen. Fritz Jecklin, der rithrige Sucher und For-
scher, hat ein frither unbekanntes Schreiben des Abtes von Roggenburg an
die Regierung von Innsbruck gefunden. Genau gesagt handelt es sich um
eine Abschrift, die von Kindern von Churwalden auf einem Estrich gefun-
den wurde. In diesem Klageschreiben wird iiber die am 17. Oktober durch-
gefilhrte Versammlung in Churwalden berichtet. Die anwesenden Vertre-
ter aus den drei umliegenden Dérfern (Malix, Parpan, Tschiertschen) hit-

* Truog, Pfarrer, S. 125.

* Anhorn, Wiedergeburt, S. 88.

% Fetz, Wirren, S. 59 f. Vgl. auch Mayer, Bistum Chur, Bd. 2, S. 391 f.
1 Lehmann, Kloster Churwalden.

69



ten verlangt, mitzustimmen, «als seye die kirche zue mehrbesagtem Chur-
walden ein solliche kirch, welche demselben gantzen gericht (darunder auch
die ersternandte drey dorffer begriffen) allso gemain und dermassen zue
offnem freyem zuogang stehe, dass sy eben sowoll als die Churwalder be-
fuegt, eine stimm zu geben und einen praedicanten dahin aufzenemmen oder
abzeferttigen. Ja mit sollichen verspottnen, ungepirlichen vertréstungen bey
ihnen, den drey dérffen, soviel erpracticiert, dass sy uf anfragung, ob namb-
lichen die kirch Churwalden ein gemeine oder ein hauptkirch sey, einhellig-
klich inn ein horn zusammen geblasen unnd es wider ihr selbst aigen bosser
wissen und gewissen sampt unnd sonders mit ja wortten bestettiget haben.
Ungeacht inen sollichs von andern churwaldischen catholischen pfarrs-
genossen (wenig darvon ausgenommen) in continenti mit weitt anderm unnd
mehr bestendigerem wahrhaitsgrundt gleich under augen widersprochen,
Benebens auch lautter dargethan unnd demonstrirt worden, dass der ober-
nandten drey dorfler ihr jedes (wie wahr unnd am hellem offnem tag) sein
aigne pfarrkirchen und praedicanten habe, dahero man sie die Churwaldter
verhoffentlich bey ihren altten rechten und gerechtigkheitten manntenieren
und darvon nicht tringen und treyben werde.»3?

Wenn auch dieses Schreiben des Abtes von Roggenburg an d1e Regie-
rung von Innsbruck sicher Ubertreibungen enthilt, wird der Sachverhalt
doch ungefihr so gewesen sein, wie er hier geschildert ist.?® Und da miissen
wir, wenigstens vom heutigen Standpunkt her, die katholischen Churwald-
ner etwas begreifen, wenn sie den Malixern, Parpanern und Tschiertschnern
gegeniiber einwendeten, sie hitten ja ihre eigenen Kirchen, und sie hitten
darum in Churwalden nicht mitzustimmen. Aber eben: Weil das Hoch-
gericht Churwalden eine Einheit bildete, wurden die Nachbargemeinden
auch zur Landsgemeinde geladen, um tiber das Kirchenwesen von Chur-
walden zu bestimmen. So ergab sich eine protestantische Mehrheit.

Auf die zugunsten der Reformierten durchgefiihrten Abstimmung hin
musste nun Pater Carl Benz Churwalden verlassen, wobei man freilich, weil
alles iiberstiirzt kam und Benz noch nicht einmal alles verpackt hatte, noch
einen Tag zuwartete.34

An Stelle von Benz iibernahm nun der protestantische Geistliche aus
Chur, Jodocus Gantner, die Betreuung der Churwaldner. Er wohnte in den
kommenden Jahren zum Teil in Churwalden und zum Teil in Chur. Dort
war er ja an der Regulakirche angestellt®®. Es handelt sich um den bekann-
ten Jodocus Gantner, von dem wir schon erwidhnten, dass er sich 1622 in
Schwermut das Leben nahm und aus dem Fenster seiner Pfarrwohnung in
Chur stiirzte.

Auch hier in Churwalden war Saluz bestimmt die eigentlich treibende
Kraft. Es war denn auch Saluz, der unmittelbar nach der Vertreibung des
Priesters bei der Besetzung der Kirche fithrend beteiligt war. Als den Re-

32 TJecklin, Reformation Churwalden, S. g f.

33 Jecklin, Reformation Churwalden, S. 3 f.

34 Fetz, Wirren, S. 61.

35 a3 Porta, Historia Reformationis, Bd. 2, S. 286.

70



formierten von Churwalden die Kirche durch die Katholiken nicht freiwillig
{ibergeben wurde, eilte Saluz mit bewaffneter Mannschaft, die sich versteckt
hielt, herbei und nahm die Kirche ein.?® Und dann hielt er auch hier die
erste protestantische Predigt.?? ‘

So sehen wir auch in Churwalden: In allen Gemeinden, wo man einen
mutigen, entschiedenen und doch auch wieder bedachten und iiberlegten
Pfarrer brauchte, konnte man sich auf Antistes Georg Saluz verlassen. Und
eigentlich ist es fast ein bisschen verwunderlich, dass dieser Saluz, der doch
wahrlich den Katholiken (gerade in den Nachbargemeinden von Chur)
manchen Streich gespielt hatte, bei diesen doch nicht unbeliebt war, wie
Lorez selbst noch bei seiner Abdankung von Saluz beteuerte.38 :

Als dann die Osterreicher Biinden besetzten und mit ihren Rekatholisie-
rungsversuchen einsetzten, war auch das protestantische Churwalden vor-
laufig wieder verloren. Auch Saluz konnte zunichst nichts mehr fiir die Pro-
testanten daselbst tun. Das besorgte dann aber im Jahre 1646 der Nachfolger
von Saluz in Chur, Antistes Hartmann Schwarz. Er tat auch — wenn nétig —
n den Funf Dérfern das Seine. Unterstiitzt wurde Hartmann Schwarz durch
die reformierten Malixer. Sie fithrten den Antistes von Chur «mit bewaff-
neter Hand» nach Churwalden und machten «mit gewaltiger Eréfnung der
Kloster-Kirchen den Anfang des ofentlichen (das heisst nicht mehr bloss in
Hausern!) Gottes-Diensts alldorten.» So hielt Hartmann Schwarz nach 26-
Jjahrigem Unterbruch zum ersten Mal wieder in der Kirche von Churwalden
eine reformierte Predigt. Dies wiederholte sich dann an den beiden folgenden
Sonntagen. Dabei wurde freilich jedesmal wieder die Herausgabe der
Schliissel verweigert. Die Kirchentiire musste gewaltsam, und damit wohl
nicht ganz manierlich, geéffnet werden.??

Nach der gewaltsamen Kirchenersffnung verliess der Administrator Paul
Héberlin — wie dreissig Jahre zuvor sein Vorginger Benz — Churwalden, um
mit dem Abt von Roggenburg zu sprechen. Es kam dann schliesslich zu
einer Verlegenheitslésung, indem Katholiken und Protestanten das gleiche
Gotteshaus benutzten.? Das ist sonderbarerweise bis heute in Churwalden
so geblieben. Sererhard schildert diese parititische Kirche folgendermas-
sen!: «Die(s) ist ein {iberaus grosses Gebiu, ein grosses Neben-Gewdlb, wel-
ches allein so gross ist als ein andere grosse Kirch. Wird durch ein schénes
Gitter von dem #ussern und noch weit gréssern Kirchen-Gewdlb abgeson-
dert und dienet dieses allein den Papisten. Das grossere hingegen haben sie
gemeinschaftlich mit den Reformirten und stehen in solchen auch noch drei

% Fetz, Wirren, S. 62.
% Fetz, Wirren, S. 62.
_® Lorez, Abdankung Saluz, S. 27. Vgl. auch Fetz (Wirren, S. 163), wo Saluz als

«friedfertign geschildert ist. '

% Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 573; Anhorn, Wiedergeburt, S. 234 f.

* Sererhard, Einfalte Delineation, III, S. 7g f. Sererhard weiss scheinbar nichts
von den Ereignissen von 1616. Deshalb setzt er fiir 1616 das Jahr 1646 ein. Er glaubt,
dass die Reformation sich erst damals durchsetzte.

4 Sererhard, Einfalte Delineation, III, S. 8o.

71



Altdre und viel Gotzen Bilder, neben welchen der reformierte Pfarrer predi
genmuss. . . Dieser Gottes-Dienst wird alternatim bedienet durch die zwey
Pfarrer von Parpan und Malix.» :

9. Saluzens Krafttaten

Man sollte die tiber Saluz erzihlten Krafttaten kritisch betrachten. Aber
nun findet sich zu all den tiberlieferten Erzihlungen kein einziger Kommen-
tar. Und so bleibt einem nichts anderes iibrig, als einfach die Geschichten so
zu wiederholen, wie sie tiberliefert sind, und dabei dem Leser das Abwiigen
des Fiir und Wider zu iiberlassen. Aber eines zeigt sich doch in all diesen Er-
zahlungen: Saluz war wirklich ein starker Mann, so dass man ihn den «Rh-
tischen Simson» nannte.! Und nicht nur stark war er, sondern auch un-
erschrocken. Das haben wir aus jener Krafttat ersehen, wo er einem von fiinf
Strolchen, die in sein Haus eindrangen, den Arm brach und die ubrlgen
heftig anfuhr.?

In andern iiber Saluz erzihlten Krafttaten wird uns das F olgende be-
richtet: «Wie diser Herr Salutz stark war im Geist und Gemiith, so war er
auch begabet mit einer verwunderlichen Leibesstarke, also dass er einen
Mann, der Obst abgelesen, auf einer mehr als g3osprossigen Leiter samt dem
in dem Sack abgelesenen Obst von dem einen Baum zu dem andern Ast vom
Boden gehoben und tiber den Bach zu Salvatoren in der Piindte transportirt
hat.»3

Ein anderes Mal wieder fiel Saluz wegen seiner Kraft in einem Laden
auf, «Im beyseyn des Laden-Patrons hat er vor den augen verschiedener
Herren, so es beobachteten, ein gross stiick Bley, daran 2 Mann zu lupfen
hatten, und vor der Augen auf dem Laden lage, als sich selbiger umgewandt,
besagtes Bley ab dem Laden unter seinen Mantel genommen, darunter be-
halten bis sich der Kaufmann wieder gewandt, das Bley nicht mehr gesehen,
mit Verwunderung und Ungedult demselben nachgefragt, wer ihme doch
dies schwere stuck bley also geschwind habe nemmen und vertragen kénnen
So hat er solches mit einer Hand vorgezeigt und wieder an sein ort gelegt.»’

Auch diese Erzihlung zeigt uns, dass Saluz Humor hatte. Dieser Humor
half ihm tiber gar manches hinweg, was sonst in seinem Beruf tiber ihn kam.
Aber es gibt ja immer verschiedene Arten des Humors. Der Humor von
Saluz war nicht einfach oberflichlich.

1 Sprecher, Donna Ottavia, S. 141.

2 Vgl. S. 5q.

® Verzeichnis der Geistlichen an der Martinskirche, in BM 1896, S. 284. Vgl dazu
«Chalender Ladin 1g950», S. 55, Wo mitten im Romanischen Saluz «il starch herr Jorg
a Cuoira» genannt wird und seine Krafttaten auch kurz erwihnt werden. Vgl. zu Sa
luzens Krafttaten auch «Volkstiimliches aus Graubiinden», S. 5 f. und 70 f., und Ma-
siiger, Leibestibungen in Graubtlinden, S. 2 und 8.

4 Verzeichnis der Geistlichen an der Martinskirche, in BM 1896, S. 284.

72



Echter Humor kommt aus dem Herzen. Und nur echter Humor kann
auch wieder zu Herzen gehen. Was im Humor gemacht, erzwungen und er-
kiinstelt ist, wirkt immer unnatiirlich. Etwas vom natiirlichen Saluz’schen
Humor zeigt sich auch in der folgenden Erzihlung, die wieder seine Kraft
deutlich machen will. «Im Katzentorkel, wo er (Saluz) viel Wein hatte,
und einige andere Herren mit ihm hinein wollten, den Schliissel aber zu
Haus gelassen hatten, griff er das Schloss mit zwei Fingern an, sprengte Klo-
ben und Marrenschloss ab, ohne ihm einigen Schaden zu thun.»?

Aus dieseran sich kleinern Krafttat kénnen wir entnehmen, dass Saluz
im Katzentorkel «viel Wein» hatte. — Ich weiss von einer Pfarrwahl. Dabei
standen sich zwei Kandidaten gegeniiber. Der eine war Abstinent, der andere
liebte seinen Becher (nicht nur sein Zweierchen!). Und nun war man sich
nicht einig, welchen Pfarrer man wihlen wollte. Die einen wiinschten den
Abstinenten, da er wisse, «was sich gebiihrt». Die andern aber wollten lieber
den Nichtabstinenten, der sich «nicht vom Volk abschliesst und manchmal
an einem Festchen mitmacht». _

So sieht man auch hier wieder: Allen Menschen recht getan, ist eine
Kunst, die niemand kann! Auch ein Pfarrer kann wohl nichts anderes und
nichts besseres tun, als sich selber treu zu sein und sich so zu geben, wie er
ist, ohne alle Verstellung. Gerade unsere Zeit ist manchmal allzu sehr auf
Diplomatie auch im Alltag eingestellt. Und darum wird auch so viel unecht
und unnatiirlich, ja ich méchte sagen, unehrlich und erlogen. Vielleicht ge-
horte gerade das zur Stirke von Saluz, dass er sich gab, wie er war, und dass
er sogar bereit war, Menschen einen Blick in seinen Keller tun zu lassen,
selbst wenn sie feststellen konnten, dass es darin «viel Wein» hatte. Daneben
diirfen wir es ja wohl einem Saluz zutrauen, dass er auch dem Alkohol gegen-
iber Mass halten konnte, war er sich doch selber bewusst, dass sein Vater
wegen Trinken seinerzeit an der Synode geriigt worden war.®

Wieder echtem Saluz’schen Humor war jene andere Krafttat entsprun-
gen. «Ein ander Mal sah Salutz, wie sich zwei Fuhrleute vergeblich an-
strengten, ein schweres Kaufmannstiick auf einen Wagen zu heben! «Lupft
miteinander auf der einen Seite, so wirds wohl gehen!» Der Dekan fasste an.
Aber die beiden brachten den Ballen nur auf die Knie. ,Aber jetzt hinauf!
Ihr habt auch kein Mark in den Knochen!* — ,So lupfts allein, wenn ihr stark
genug seid, maulten die beleidigten Fulirknechte zuriick. Saluz stemmte sei-
nen Fuss unter den Ballen und gab ihm einen so kriftigen Schwung, dass er
iber die andere Seite des Wagens hinausrollte. »?

Wenn man diese Episode liest, kann man sich Saluz sehr gut vorstellen,
als hitte man ihn gerade vor sich. Er schaut den Fuhrleuten zu und wartet
eigentlich nur darauf, bis er zeigea kann, wie man das macht, was sie nicht
zustande bringen! Nun mag man vielléicht sagen: Er ist eitel, dieser Saluz!

. 5 Verzeichnis der Geistlichen an der Martinskirche, im Churer Wochenblatt 1843,
.34 f,

° Vgl. S. 8.

" Gantenbein, Kraftgestalt, S. 57 f. Nach Sprecher (Donna Ottavia, S. 141)
schleuderte Saluz den Rallen «mit der Fusspitze» in die Héhe.

73



Aber damit tut man ihm unrecht. Im Gegenteil, Saluz ist nicht eitel. Sonst
wiirde er sich nicht immer wieder mit so einfachen Leuten abgeben. Er weiss
etwas davon, dass wir Menschen alle unsere Fehler und Schwichen haben
und dass keiner sich iiber den andern erheben darf. Schon darum nicht, weil
wir alle in gleicher Weise Gottes Kinder sind. Nein, eitel ist Saluz nicht. Aber
manchmal hat er doch das Bediirfnis, es den Leuten zu sagen, dass ein Pfar-
rer nicht unbedingt ein sentimentaler Schwichling sein muss.

Vielleicht war damals gerade Saluz imstande, auch manche Zeitgenossen,
die das Starke, Tapfere, Mutige liebten, wieder fiir die Kirche zu gewinnen,
Es ist fiir eine Kirche wohl gar nicht ein Vorteil, wenn die Pfarrer alle gleich,
gewissermassen uniform sind. Wie einzelne Menschen ihre Art, ihr Wesen,
thren Charakter haben, so soll es auch mit'den Pfarrern sein. So kann es am
ehesten geschehen, dass Gleichgeartete an Gleichgearteten Seelsorge treiben
und dann oft auch gerade diesen Gleichgearteten Verstindnis entgegen-
bringen. ;

Aber nun nochmals zuriick zum «starken Herr Jérg»! Sererhard hat er-
zdhlen gehort: «Als er einmal durch die Molinara auf Zizers wollte, seye ihm
zwischen der Molindra und Trimmis an einem nur um etwas abhaldigen
Ort ein Baur mit einem Ochs begegnet, dem er ein Saagholz vorgespannet
gehabt. Es ware aber dem Ochsen ohnmoglich, mit dem Holz aufwerts fort-
zukommen, wie sich der Mann bemiihete, und auf den Ochsen zuschluge.
Herr Saluz schaute ein wenig zu, erbarmte sich des Ochsen und sagte zu dem
Mann: ,Mein lieber Mann. Ich habe allezeit gehort sagen, wenn man einen
Ochsen ausspanne, so zieche er wieder besser.° Der Mann folget sogleich,
wettet den Ochsen aus, entlediget ihn seines Jochs. Worauf Herr Saluz das
Joch, so am Fuhrwerk stehen geblieben, in die Biege seines Arms legte, und
allso allein das Holz bis hinauf in die Ebene zoge. Zu dem Mann sagende:
,Jetz soll er wieder einwetten, er glaube, es soll besser gehen.‘»8

Aber der Mann, der solche Stiicklein vollbrachte, war nicht nur stark,
sondern er war auch ein Original. In unserer Zeit sterben die Originale im-
mer mehr aus. Man muss sich anpassen, und man gibt damit manchmal auch
etwas von seiner Eigenart, von seinem Charakter, von seinem Wesen auf. Es
ist eigentlich schade, dass unsere Zeit die Originale oft nicht mehr recht er-
tragt. Originale sind wohl sonderbar und kénnen damit abstossen. Aber
Originale sind immer zugleich auch ehrlich. Und gerade das ist schon. Es ist
schén, wenn man bei Menschen, mit denen man zu tun hat, weiss: Sie geben
sich, wie sie sind!

Es ist an sich begreiflich, dass der originelle, humorvolle und starke Saluz
auch in Biindner Romanen vorkommt, so zum Beispiel in Sprechers «Donna
Ottavia» und «Familie de Sass». Was in solchen Romanen steht, ist zwar
mit noch mehr Vorsicht aufzunehmen als das, was sonst an Krafttaten tiber
Saluz berichtet wird. Wir wollen kurz anfiihren, was Sprecher diesbeziiglich
tiber Saluz schreibt.

Bekannt geworden durch Sprecher ist vor allem, dass Saluz einmal einen
gewissen Caspar Gumper in den Brunnen vor der Martinskirche warf. Das

8 Sererhard, Einfalte Delineation, I1I, S. go.

74



hatte sein Vorspiel. Einige jingere Minner waren im Restaurant Raben zu-
sammen gekommen, wo sie heimlicherweise spielten, was freilich vom Rat
verboten worden war.? Aber da verschiedene Tiren in die «Spielhélle» hin-
ein fithrten, kam nichts aus. Einer der jungen Minner erzdhlte nun in dieser
Wirtschaft, dass er gewiinscht habe, sich mit seiner Cousine zu verheiraten.
Der grossere Teil des Rates sei damit einverstanden gewesen «in Ansehung
der Raritidt des Weibervolkes und damit unsere Stadt sich wieder bevolkern
moécht.» Aber dann sei nachher Saluz, der dem Ehegericht mitangehore,
gegen ihn aufgetreten und habe den Ratsherren «die Holle heiss gemacht».
Nun sei es wegen Saluz nichts mit dieser Cousine, die freilich nicht schén,
aber reich sei.

Einer der Anwesenden suchte den vom Gericht Abgewiesenen zu trosten
und betonte, es sei doch besser, wenn er dem Gericht folge, statt dass er es
mache wie Caspar Gumper, der aus gleichem Grund in Chur auch abgewie-
sen worden sel, aber sich dann einfach in Vaz habe trauen lassen. Nun aber
sei die Churer Behérde nicht einverstanden, und diese Ehe gelte nicht als
rechtmaéssig.

Casper Gumper, der in der Wirtschaft das ganze Gespriach mitanhorte,
dusserte sich nun sofort gegen den Biirgermeister und Saluz, an denen er
sich noch riachen werde. Da aber wurde ihm entgegengehalten: « Den Anti-
stes greift keiner an, dessen Knochen nicht eherne sind. Der bricht dir Arm
und Bein nur mit Anfassen.» — « Wollt es doch probieren», prahlte Casper,
dessen gewaltige Schultern und Fiauste zwar ungewohnliche Korperkraft
verriethen. « Hab im Sommer den Pfarrstier in unserer Alp in Arosen an
den Hérnern gefasst und zu Boden geworfen; werde wohl auch mit einem
Pfarrer fertig werden.» .

Nun, wie dann dieser Casper Gumper mit Saluz Abrechnung halten
wollte, berichtet Sprecher an anderer Stelle.!® Gumper wollte Saluz auf sei-
nem Gang zum Werktagsgottesdienst zur Rede stellen und zum Kampf her-
ausfordern. Er kam dabei zu spit, traf aber Saluz am gleichen Tag doch
vor der Martinskirche. Sprecher schreibt: «Da er ihm aber des namlichen
Tages neben dem Brunnen an der St. Martinskirche begegnete, stellte er sich
ihm in den Weg und iiberschiittete den Geistlichen mit Schméhworten. Saluz
liess den Wiithenden eine Weile reden, wihrend er ihn ruhig anblickte.
Dann sprach er: ,So ihr etwas wider mich und das Consistorialgericht zu
klagen habt, wisset ihr, wo ihr es anbringen miisset. Gebet nunmehr Raum!*
Aber Gumper machte dem Vorbeischreitenden nicht Platz. Vielmehr fasste
er Saluz an der Brust und schiittelte ihn. Da ging dem alten Herrn die Ge-
duld aus. Mit einem Ruck sich losreissend, fasste er Gumper am Giirtel, hob
thn empor und tunkte ihn unter dem schallenden Gelichter der Umstehen-
den in den Brunnen. Als der Genisste, ausser sich vor Zorn, dem lichelnd
sich Entfernenden nacheilen wollte, geriet er einigen handfesten Biirgern in
die Fauste, welche ihn iibel zurichteten. Zum bisen Traktement gesellte sich
noch die Strafe des Stadtvogteigerichts.»

* Sprecher, Familie de Sass, S. 307 f.

1* Sprecher, Familie de Sass, S. 360 f. Diese Episode ist auch erwihnt bei Tina
Truog, Familiennotizen, S. 52.

79



Ausfithrlich berichtet Sprecher auch, wie sich in einer Nacht einige
Strolche zu einem Einbruch vorbereiteten.!! Saluz weilte gerade bei Pest-
kranken in diesem Haus. Er konnte aber schon den ersten, der eine Leiter
heraufkletterte und durch ein Guckfensterchen das eigentliche Fenster &ff
nete, in Empfang nehmen. Und er tat es auch hier entschieden. «In dem
Augenblick aber, wo er einstieg, schloss sich eine gewaltige Faust urplétzlich
um seinen Hals, mit so festem Schluss und Druck, dass kein Laut aus seinem
Mund drang und er niederstiirzte — ein Leichnam.» Dann aber stieg der
zweite die Leiter herauf. Auf diesen zweiten stiirzte sich der mit Saluz im
Zimmer wartende Planta. «Diesen nahm Planta mit einem weniger tot-
lichen Griff in Empfang, der aber immerhin kriftig genug war, ihn am
Schreien zu verhindern. Dann wurde ihm ein Tuch in den offenstehenden
Mund geschoben und Arme und Fiisse gefesselt.» Dann kam schliesslich der
dritte. Wie der am Fenster war, merkte er: Im Zimmer weilten noch andere
Miénner als seine beiden Freunde. Er wollte sich darum rasch wieder die Ler-
ter hinunterlassen. Aber in dem Moment riss ihn Saluz mit einem «unwider-
stehlichen Ruck» von der Leiter hinein in die Stube. Es gab einen heftigen
Kampf, aber schliesslich wurde auch dieser dritte Bandit gefesselt. Da der
vierte, der noch unten war, etwas davon merkte, dass in der Stube droben
nicht alles in Ordnung ging, stieg er nur behutsam einige Sprossen empor.
Das aber beachtete Saluz. Und was machte er mit diesem vierten Eindring-
ling? Er hob die Leiter hoch. Der Uberraschte stiirzte von derselben hin-
unter auf die Strasse, erhob sich aber rasch wieder und wollte, ohne auf seine
Kameraden weiter zu achten, entflichen.

Auf diesen misslungenen Einbruch hin liess Saluz die Wache am Ko
platz alarmieren. Die Wichter kamen, um die Gefangenen und den Toten
abzuholen. «Der da (sprach Saluz, auf den Toten hinweisend) bedarf des
Strickes unserer Justitia nimmer. Mein Griff ist ein Kleines zu nachdriick
lich gewesen. Basta! Er hat seinen Lohn. Diesen Beiden da loset die Fessel
an den Beinen. Sehet euch aber wohl vor, dass sie nicht entrinnen.» Wie nut
diese Angelegenheit erledigt war, ging Saluz mit den Wichtern hinunter,
um noch den vierten, der nicht weit geflohen war, anzusehen. Saluz stelltt
dabei fest: «Ein Arm und ein Bein sind gebrochen und am Hinterkopf ist
eine tiefe Wunde.» Darum wurde dieser vierte Einbrecher ins Rathaus zu
den andern befordert. Dort wollte dann Saluz nachher nach ihnen sehen
Sie wurden schliesslich gerdadert, das heisst hingerichtet.

Wenn man solche Geschichten von Sprecher uiber Saluz liest, wird man
das Gefiihl nicht los, dass dieser Saluz nicht tibertrieben viel Gefiihl und
Menschenliebe hatte. Konnte er doch einen jungen Mann in den Brunnen
werfen und einen Eindringling gleich erwiirgen! Aber nun diirfen wir nicht
vergessen, dass diese Episoden eben in einem Roman stehen. Darum konnern
sie nicht Anspruch auf Giiltigkeit erheben, wenn auch unbestritten Spre
cher tief eingedrungen ist in den Charakter und das Wesen von Saluz. S0
kann Sprecher iiber Saluz folgende treffende Charakterisierung geben:

11 Sprecher, Familie de Sass, S. 250 f.

76



«Saluz besass manche Fehler, welche ihm hiufig Feindschaften zuzogen:
Ein sehr ausgesprochenes Selbstgefiihl, Neigung zu Gewaltthitigkeiten und
einen Hang, empfangene Beleidigungen lange nachzutragen. Daneben aber
glinzte er durch Charakterziige, welche jene Schwichen leicht vergessen
liessen: Eine aufrichtige Vaterlandsliebe, riicksichtslosen Freimut und Offen-
heit, eine hingebende Aufopferung fur leidende Mitmenschen. Als die Pest
in Chur ausgebrochen war, als ihre Verheerungen von Tag zu Tag in er-
schreckender Weise anwuchsen, sah man ihn nicht bloss als Seelsorger, son-
dern auch als Arzt von Gasse zu Gasse, oft von Haus zu Haus gehen, hier
Arznei, dort Wegzehrung und Trost fiir die letzte Stunde spenden. Ja, der
wackere Mann, dessen ganzer Gehalt, den Ertrag mehrerer kleiner Pfrund-
giiter inbegriffen, wenig mehr als drethundert Gulden betrug, reichte den
Armen, welche die Anschaffung der meist sehr teuern Arzneien nicht zu er-
schwingen vermochten, solche umsonst.»!?

10. Saluz und seine Kollegen in Chur

a) Andreas Lorez

Am langsten amtete Saluz zusammen mit Andreas Lorez. Derselbe wirkte
von 1629 bis zu seinem Todesjahr 1670 in Chur an der Regulakirche.! Sein
hoheres Studium machte er zum Teil in Ziirich. Dort war eine Theologen-
schule, wo immer viele Biindner studierten. 1699 wurde dann in Chur das
Collegium philosophicum geschaffen. Das half von da an den angehenden
Pfarrern und andern Akademikern den Weg ins Leben vorbereiten. Im Jahre
1615 studierten an der Schule in Ziirich von 41 Hérern 13 Biindner?, wahr-
lich eine hohe Zahl. Unter diesen Biindner Studenten in Ziirich finden wir
im Jahre 1615 auch «Lorettus Andreas, Curiensis».®> Im Jahre 1618 trat
dann Lorez in die Synode ein.* Dann entschwindet er uns bis 1622. Darauf
wurde er nach Davos und 1623 nach Chur an die Regulakirche gewihlt.
Lorez wurde wohl gerade nach Chur berufen, weil er Churer Biirger war.
Wir haben es schon erwihnt, dass noch nie ein Pfarrer so lange in Chur blieb
wie Pfarrer Lorez, brachte er es doch im ganzen auf volle 47 Jahre!

Wihrend Lorez also von 1618 bis 1622 wohl irgendwo stellvertretungs-
weise aushalf, was bei den damaligen ungeordneten Verhiltnissen nicht sel-
ten vorkam, amtete er also 1622 einige Monate in Davos, um anschliessend
in Chur seinen Dienst anzutreten. Von Chur aus betreute er zum Teil auch

12 Sprecher, Familie de Sass, S. 239 f.

- IhDie Angabe in Valeér, Geistliche der Martinskirche, S. 79 (Todesjahr 1677), ist
alsch,

* Jecklin, Biindner Studenten in Ziirich, S. 2.
S * Jecklin, Biindner Studenten in Ziirich, S. g; Bonorand, Biindner Studierende,
. 117,
* Truog, Biindner Pridikanten, S. 16; Synodalmatrikel, S. 136.

77



gewisse Nachbargemeinden, so — wie die Kirchenbiicher zeigen — Halden-
stein und 1639 bis 1643 Maladers, 1639 bis 1640 auch Castiel. 1644 bis 1654
musste er oft auch in Igis und Untervaz aushelfen.’

Lorez verheiratete sich 1624 mit Eva Schwarz® und war tber sie durch
Franzischg Schwarz mit Pfarrer Saluz verwandt, so dass Lorez seinen Amts-
kollegen an der Martinskirche als «schwocher» bezeichnete.” Die Gattin des
Franzischg Schwarz, Catharina Schwarz-Saluz, die Tochter von Pfarrer
Saluz, war denn auch schon beim ersten Kind der Pfarrfamilie Lorez Patin!
Bei einem spiter geborenen Kind stand Franzischg Schwarz selber Pate.
Aber auch der dritte Pfarrer von Chur, Hartmann Schwarz, der zunichst
an der Schule als Magister tatig war, hatte als erste Frau eine Tochter von
Pfarrer Saluz geheiratet. So waren die drei gleichzeitig in Chur wirkenden
Pfarrer alle miteinander verwandt. Es scheint, dass sich hier die verwandt-
schaftlichen Bande giinstig auswirkten. Das ist ja sonst leider nicht immer
der Fall. Aber gerade Saluz mit seiner toleranten Haltung wird wesentlich
dazu beigetragen haben, dass es zu einem schénen kollegialen Verhiltnis
kam, wihrend Pfarrer Lorez scheinbar eine weniger profilierte Personlich-
keit war.

Lorez erwihnt seine Eheschliessung mit Eva Schwarz im Kirchenbuch
mit den kurzen Worten: «Hat herr Jorg Saluz mich, pastorem Andres Lo
retz, und die Eva Schwarz, in St. Martinskirchen zusammen geben.»1?

Wenn es auch nicht unsere Aufgabe ist, auf die Familie von Pfarrer Lo
rez ausfiihrlich einzugehen, sei doch erwihnt, dass von Lorezens Kindern dic
folgenden in den Kirchenbiichern aufzufinden sind: Andres (1625)1!, Bar
bara (1626)12, Anna (1629)8, Anna (1630)14, Eva (1631)'%, Adelheid(1641)"
Christian (1643)'7, Maria (1645)'%, Johann (1647)°. Die beiden Mzdchen
Anna (geboren 1629) und Maria starben den Eltern als ganz klein wieder
weg?, so dass ein 1630 geborenes Madchen wieder Anna getauft wurde. Bein
Tod des Téchterchens Eva trug Lorez die Worte ins Taufbuch ein: «Ist
mein schones Evali, so von 2 jahren und 3 monaten und 8 tag gsein, von
gilem wysem hirlin. . . entschlaffen. »?

5 Truog, Pfarrer, S. 56.

¢ Kirchenbuch Bd. 3, S. 11 (1624). Eva Lorez-Schwarz starb 1661.
7 Vgl. S. ga.

8 Kirchenbuch Bd. g, S. 18.

® Kirchenbuch Bd. 3, S. 39.

10 Kirchenbuch Bd. g, S. 11..

11 Kirchenbuch Bd. 3, S. 18.

12 Kirchenbuch Bd. 3, S. 25.

13 Kirchenbuch Bd. 3, S. 39.

14 Kirchenbuch Bd. 3, S. s50.

15 Kirchenbuch Bd. 3, S. 58.

16 Kirchenbuch Bd. 2, S. 51.

17 Kirchenbuch Bd. 2, S. 53.

18 Kirchenbuch Bd. 2, S. 61.

19 Kirchenbuch Bd. 3, S. 141.

20 Kirchenbuch Bd. g, S. 40; Kirchenbuch Bd. 2, S. 61.
21 Kirchenbuch Bd. g, S. 83.



Lorez trat in der Kirchgemeinde Chur nicht sehr in den Vordergrund.
Das liegt darin, dass der Antistes gewissermassen als erster Pfarrer galt, der
jeweils vor allem mit dem Rat, also mit den Behorden, zu verkehren hatte.
Auch die Eintrédge in den Kirchenbiichern zeigen: Antistes Saluz hatte etwa
zwei- bis dreimal mehr Taufen, Trauungen und Abdankungen zu besorgen
als Pfarrer Lorez.2? Auch wohnten die einflussreichen Churer Familien fast
alle im Sprengel von Antistes Saluz. Saluz standen also die Amtshandlungen
fiir fihrende Churer Personlichkeiten zu. Aber wenn auch Pfarrer Lorez sei-
nen Dienst gewissermassen im zweiten Glied tat, bekommt man doch das Ge-
fiihl, dass sich Pfarrer Lorez ganz und ungeteilt seiner Aufgabe hingab. Zur
Zeit der Pest lebte seine Familie zum Teil im Liirlibad, wihrend er bei sei-
ner Schwigerin Dorothea, die von der Pest heimgesucht worden war, im
Pfarrhaus verblieb. Diese Schwigerin konnte sich dann wieder erholen.
Pfarrer Lorez musste selber also nicht mehr abgeschieden leben, sondern er
durfte wieder predigen. In der Zeit aber, da er mit der pestkranken Schwi-
gerin zusammen gelebt hatte, war er vom Predigtamt dispensiert gewesen.
Lorez schreibt selber dariiber??®: « Wyter.ist zemerckhen, das den 27. augu-
sten mein schwiger Dorathe vom pest angriffen worden und ich allda im
pfrundthus zu St. Regula by iro verbliben, mir eingebotten, und derohalben
weder tauffen noch predig halten noch andere kilchen sachen verrichten
konnen. Gott well in gnaden mich ansechen, und mich nit in seinem zorn
hinwegnemmen. Nun mich der gnedig Gott allhier im pfrundhus, wie auch
mein wyb und kind im Liirlebad, frisch und gesundt erhalten, und der schwi-
ger wieder aufgeholffen, so hat man mich uf St. Gallen tag den 16. oktober
wider predigen und andere kilchensachen auch zu St. Martin verrichten
lassen. Gott wolle ein gutten bstandt darzu verlichen, amen.»

Diese Notizen zeugen davon, dass Lorez ein gutes Herz hatte, wenn er
bei seiner Schwigerin, die erkrankt war, im Pfarrhaus blieb, wiahrend seine
Familie ins Liirlibad zog. Bisweilen freilich scheint er auch bei den Seinen
droben im Liirlibad gewohnt zu haben.? Man wird das Gefiihl nicht ganz
los, dass sich Saluz in der Pestzeit eher mutiger zeigte als Lorez, dem es
scheinbar ein bisschen gelegen kam, dass er nicht mehr unter die Leute
konnte, weil er mit seiner pestkranken Schwégerin zusammen leben musste.
Auch seine Worte, die wir oben zitiert haben, zeigen, dass Lorez ein eher
furchtsamer, weicher Mann war. Das werden wir aus seiner Abdankungsrede
fir Pfarrer Saluz noch deutlicher sehen.,

Wir sprachen vorhin von acht Kindern von Pfarrer Lorez und -méchten
auf eines, das 1631 geboren wurde, noch besonders eingehen. Dieses Kind
(Eva) wurde am 30. November morgens zwischen fiinf und sechs Uhr gebo-
ren, und zwar im Zeichen des Krebses. Lorez erwidhnt dies wohl darum aus-
driicklich, weil er selber von der Astrologie nicht frei war. « Den 30. novem-
bris ist mir ein tochter geboren durch Gottes gnad, von meinem lieben ehe-
gemahl Eva Schwartz. War St. Andrea im zeichen krebs am morgen zwy-

** Kirchenbuch Bd. 3, S. 80 und andere Zusammenstellungen.
® Kirchenbuch Bd. 3, S. 56 (Jahr 1631).
* Kirchenbuch Bd. 3, S. 38.

79



schen 5 und 6 uhr, des nammens hat herr gvatter herr Georg allhie zu St. Re.
gula um 1 uhr ein taufl aufgelegt.»?

Dieses Méadchen wurde ausnahmsweise nicht in der Martinskirche,
sondern in der Regulakirche getauft. Dies geschah darum, weil zur Zei
der Pest alles getan wurde, um schon kleine Kinder nicht der Ansteckung
auszusetzen. So kam Pfarrer Saluz zur Regulakirche herunter, statt da
Kind nach St. Martin hinaufzutragen. Diese Taufe fand also, wie Pfarre
Lorez ausdriicklich betonte, im Zeichen des Krebses statt. Wir haben aber
Pfarrer Lorez keine Vorwiirfe zu machen, weil er erwihnt, sein Tochterchen
Eva sei im Krebszeichen geboren. Noch in unserm sogenannten aufgeklirten
20. Jahrhundert sind es ja nicht wenige, die sich astrologisch beraten lassen
Auch fiir Barbara und die beiden Anna, von denen die erste ja wieder starb,
gibt Lorez die Tierzeichen an.2¢

Weil also auch viele Pfarrer in frithern Jahrhunderten vom Aberglauber
nicht unberiihrt blieben, nahmen die evangelischen Rite 1655 Stellung ge
gen Hexerei und Zauberei und schrieben diesen misslichen Zustand der Tat
sache zu, dass die Jugend «mitem catechisieren schlecht unterrichtety
werde.?? Auch die Rite mussten also feststellen, dass aus dem Katechismus
unterricht nicht die gewiinschte Frucht aufgegangen war.

Pfarrer Lorez war also vom Aberglauben nicht ganz frei. Zu jener Zei
aber hatten sich iiberhaupt nur verhiltnismassig wenige vom Aberglauben
ganz gelost. So stand Lorez mit seinen astrologischen Interessen im Kreis von
Gleichgesinnten drin.?® Und Gleichgesinnte hatte er scheinbar auch sonst
Die Durchsicht der Ratsprotokolle unserer Stadt macht deutlich, dass der
Rat an Pfarrer Lorez nicht viel zu riigen hatte.

Nur hie und da einmal trat Pfarrer Lorez mit irgendeinem Wunsch vo
die Behorde. Es waren Begehren, die uns sein giitiges Herz zeigen. So ver
langte er 1657, dass in der «pfrundwysen» fiir den Storch eine Unterkunfs
moglichkeit geschaffen werde, damit der Storch erhalten werden kénne.”

Ein anderes Mal, im Jahre 1644, wiinschte Pfarrer Lorez, es méchte im
«winkhel des hofTlis» ein Plitzchen fiir die Stieftochter eingerichtet werden,
damit sie dort fiir sich sein kénne.?® Das wurde aber abgeschlagen, «in an-
sechung des gmeinen wahns, das es ein beinhaus sélle gewesen sein.» Diest
Vermutung, dass in frithern Zeiten ein Beinhaus im Pfrundgarten gewesen
war, trifft sicher das Wahre. Wir haben ja gehort: Bei der Regulakirche wat
einst ein Friedhof. So miissen wir denn den Rat begreifen, wenn er auf da
Volk Riicksicht nahm und nicht an der Stelle bauliche Verinderungen vor-
nehmen wollte, wo einst das Beinhaus gestanden hatte.

Auch in diesen beiden Beispielen lernen wir Lorez als einen etwas eigenen.
aber sehr wohldenkenden Pfarrer kennen. Er dachte an die Stérche. E
dachte auch an die Stieftochter, woraus wir {ibrigens entnehmen, dass Pfar

25 Kirchenbuch Bd. 3, S. 58.

26 Kirchenbuch Bd. 3, S. 25, 39 und 50.

27 Sittenmandat Januar 1654, S. 415 (Staatsarchiv Chur).
28 Vgl. Haffter, Jenatsch, S. 259.

2% Ratsprotokoll Bd. 7, S. 61.

30 Ratsprotokoll Bd. 5, S. 255.

8o



rer Lorez, wie wir es auch bei Pfarrer Hartmann Schwarz sehen werden,
zweimal verheiratet war.

Pfarrer Lorez war nicht reich. Er zeigte sich in seiner Gutmiitigkeit im-
mer wieder grossziigig und nahm nicht nur die Schwigerin, sondern wohl
auch sonst oft Menschen bei sich auf. Der Rat gewihrte Pfarrer Lorez darum
im Jahre 1650 eine besondere Unterstiitzung. «Item hernach von den her-
ren. .. ist verordnet worden, dass dem h. Andreas, pfarrherr zu St. Regula,
in ansechung seiner notturfft und schweren haushaltung auff sein bitlich er-
suchen von dem seckhelmeister» mit einem Beitrag solle geholfen werden.3!

Pfarrer Lorez ubte sein Amt sicher recht aus. Daneben aber war er als
stiller Mann auch etwas unprofiliert und allzu sanftmiitig. Deshalb wurde
nach dem Tod von Saluz (1645) nicht Pfarrer Lorez, sondern Pfarrer
Schwarz, an die Martinskirche berufen. Diesen Pfarrer Schwarz wollte man
eigentlich auch nicht. Der Rat wiinschte, Pfarrer Stefan Gabriel von Ilanz
nach Chur zu bringen. Er Giberging also auch den Pfarrer der Regulakirche,
der sonst sehr oft beim Tod des Antistes an die Martinskirche nachriicken
durfte.

Nach dem Tod von Pfarrer Hartmann Schwarz im Jahre 1662 wurde
die Frage, ob man Pfarrer Lorez nach St. Martin berufen wolle, wohl auf-
geworfen, aber abschligig beantwortet. Dies in dem Sinn, «das man den
h. Andreas Lorez by seiner pfarr zu St. Regula wolle ruwen lassen».3? Wir
kennen ja jenes Spottwort, wie da zwei Knaben miteinander iiber ihre Viter
reden, und wie der eine erzihlt, dass sein Vater Pfarrer sei. Da soll der
andere gefragt haben: « Und was tut denn dein Vater an den sechs Wochen-
tagen?» So ungefihr klingt der Entscheid des Churer Rates in bezug auf
Pfarrer Lorez, den man an der Regulakirche «ruwen» lassen wollte. Freilich,
Lorez war damals schon alt, iiber sechzigjidhrig. Eine Versetzung an die
grosse Martinskirche wire also wahrlich nicht tunlich gewesen, vor allem
eben auch nicht, weil Lorez zu weich war.

Etwas von dieser Weichheit von Pfarrer Lorez zeigte sich auch in jener
Kirchenbuchnotiz: «Ist mein briiderle Christian Loretz in Gott entschlafen,
hat herr Jorg die lichpredig ghalten.»3 Dieser Tod des Bruders Christian
fiel ins Jahr 1632. Lorez war da also iiber dreissigjahrig und sein Bruder
konnte auch nicht mehr ganz klein sein. Im Jahre 1661 starb ihm dann auch
die Lebensgefihrtin, wihrend er selber 1670 von dieser Erde Abschied
nahm,34

Die ganze weiche Gefiihlsseligkeit von Pfarrer Lorez aber wird nun am
allermeisten deutlich in der Abdankungsrede fiir Pfarrer Saluz im Jahre 1645.
In dieser Abdankung stehen Sitze, die unsere Zeit (zu recht) nicht mehr ohne
weiteres ertrigt. « Mehr solt ich von seinem tod und leben reden. Aber ich
kan nit. Das hertz ist zevoll, die augen fliessend von trinen, und warumb
nit, weilen ich nebend ihme in die 23 jahr in guter einigkheit den kirchen-

81 Ratsprotokoll Bd. 6, S. 43.

% Ratsprotokoll Bd. 8, S. 1g5.

% Kirchenbuch Bd. g, S. 61.

3 Kirchenbuch Bd. 6, S. 50; Truog, Pfarrer, S. 39.

81



dienst versehen, mich auch offentlich seinen getrewen mitgespan gewest ze-
seyn bis in tod bekennt hat, Und wann ich gleich reden méchte, ist doch
mein verstand zegring, die zung zu schwir, sélches auszefithren. Thme be
weisend wir nun die letste ehr, billich mit so schénem grossem gleyt, von
frombden und heimmschen weib- und mannspersohnen, jungen und alten,
mit trauren und leid, mit nassen augen, mit heissen trahen welche mengk-
hchen uber die backen herab fliessend. »3?

b) Hartmann Schwarz

Von ganz anderer Art als Pfarrer Lorez, der sich wohl, wenn er spite
gelebt hitte, zu den Pietisten gezihlt hitte, war Pfarrer Hartmann Schwan
von Parpan. Er war vor seiner Wahl an die Martinskirche (1645) linger
Zeit Rektor der Churer Schulen. Wir haben es schon angefiihrt, dass di
Churer Schule, vor allem das Gymnasium, nicht immer in Bliite stand. So
konnte zu Zeiten nicht einmal ein Rektor angestellt werden. Truog?8 glaubte,
Magister Schwarz sei von 1617 bis 1645 in Chur als Rektor titig gewesen. E
wurde dann aber darauf aufmerksam, dass dem nicht so war. Daher fiihrt
er in seinen Berichtigungen®” Schwarz noch fiir die Jahre 1634 bis 1642 al
Rektor der Churer Schule auf. Wo war Schwarz vorher? Auf diese Frage
bekommen wir in den iblichen Zusammenstellungen, auch bei Truog, keint
Antwort. Wahrscheinlich betreute Schwarz von 1617 bis zu den ésterreichs
schen Einfillen (1621/22), wo er zum Teil als Feldprediger und Kampfer be-
teiligt war, vor allem die Nachbargemeinden von Chur, besonders Mali,
Churwalden und Parpan. Zudem arbeitete er zusammen mit dem zeitweise
in Churwalden wohnenden Jodocus Gantner an der Regulakirche Chur®
Er hitte damit bereits etwas die Funktionen des spitern Freipredigers vor
Chur gehabt. Von 16231626 war Schwarz als Pfarrer in Gais tatig. In
Verzeichnis der Geistlichen von Gais steht der Eintrag: «M. Hartman
Schwarz von Parpan, spiter Antistes in Chur, erwzhlt den 1. Januar 1623»*
1626 -wurde Schwarz in Gais durch Bartholomius Anhorn von Maienfeld
abgelost.

Hartmann Schwarz kam nach diesem Wirken in Gais nach Malix (ein
geschlossen Churwalden und Parpan). Dafiir spricht zum Beispiel die Stelle
in einem Churer Kirchenbuch vom Jahre 1632%0: «Herr decanus Hart
mannus Schwartz, minister Malixiensis et Parpanensis». 1637 unterzeich
nete Hartmann Schwarz ein Gedicht, das er beim Tod von Oberst Gule
geschaffen hatte: « M. .(Magister) Hartmann Schwarzius, ecclesiae Christ
apud Corvantios pastor» (Magister Hartmann Schwarz, Pfarrer der christ
lichen Kirche bei den Churwaldnern). Auch in einem Brief an Saluz aus den

3 Lorez, Abdankungsrede Saluz, S. 29.
3¢ Truog, Pfarrer, S. 40. )

87 Truog, Pfarrer, S. 271.

38 Vgl. Valer, Geistliche an der Martinskirche, S. 77.
3 Verzeichnis der Tit. Geistlichen, welche seit der Reformation in Gals Pfarrer g&

wesen sind.
40 Kirchenbuch Bd. g, S. 66.

82



Jahre 1638 unterzeichnet sich Schwarz: «Hartmannus Schwarz ecclesiae
Corvantium minister» (Geistlicher der Kirche der Churwaldner)'. Hier
und in andern Stellen ist Churwalden als Hochgericht gemeint, zu dem eben
auch Malix gehoérte, wo Schwarz wohnte. |

Weiter erwdhnt ein «Verzeichnis der Pfarrer an der Martinskirche »#2
Pfarrer Schwarz als Prediger «von Churwalden und Parpan». Von Malix
aus betreute er also auch Churwalden und Parpan.

In dieser Richtung geht ein weiterer Eintrag in einem Churer Kirchen-
buch. Hartmann Schwarz bekam 1631 ein Kind, das in Malix getauft wurde.
Der Eintrag aber erfolgte im Churer Kirchenbuch.*® «Hr. Hartman
Schwarz, pfarrherr zu Mahx und dechant des grmhten pundts, F. (Frau)
Madlena Salutz, Jorg taufft zu Malix.»

Diese Stelle ist wohl so klar, daf3 der Behauptung, dall Schwarz auf alle
Fille in Malix gewesen ist, nicht widersprochen werden kann. Und weil
Parpan und Churwalden bis 1646 keinen eigenen Pfarrer mehr hatten, ist
als sicher anzunehmen, dafl Schwarz auch diese Gemeinden — wenigstens
zeitweise — von Malix aus betreute. Darum kann Pfr. Schwarz auch als
Geistlicher von Parpan und Churwalden angegeben werden.

Die Angaben von Truog#* {iber Malix sind also zu berichtigen. Es stimmt
nicht, dass von 1598 bis 1646 ein Peter Balthasar in Malix war. Peter Bal-
thasar war vielmehr von 1615 bis 1617 in Trimmis, dann von 1617 bis 1627
in Gruob, und schliesslich von 1627 bis 1635 in Scherzingen, wo er an der
Pest starb.%5

So kommen wir zum Schluss: Hartmann Schwarz wirkte von 1623 bis
1626 in Gais und kam dann nach Malix. Von da aus betreute er auch Par-
pan und Churwalden, soweit das méglich war. 1634 wurde er dann als Rek-
tor an die Churer Schulen gewihlt, wo er schon seit 1632 Unterricht er-
teilte, wobei er aber bis 1636 noch in Malix wohnte. Auch nach 1636 tat
er wohl in diesen Gemeinden den Pfarrdienst, wobei freilich die Churwald-
ner Kirche bis 1646 den Reformierten verboten war. ‘

Hartmann Schwarz war nicht gewdhnlicher Pfarrer. Er gehorte zu den
wenigen Biindnern der damaligen Zeit, die sich auf Universititen den Ma-
gistergrad holten. Wir wollen darum den Studiengang von Hartmann
Schwarz etwas verfolgen.

Wir treffen Hartmann Schwarz in den Jahren 1609, 1610 sowie auch
1611 als Student in Basel.® Im Jahre 1613 promovierte er zum Magister
artium?®’, also einem philosophischen Grad der damaligen Zeit.

Aber nicht nur als Student in Basel treffen wir Hartmann Schwarz, son-
dern auch — und zwar auch wieder 1613 — im Ausland. Damals trug er sich

4 Staatsarchiv Bern, B III, 33/621.

2 Wochenblatt 1843, S. 34.

8 Kirchenbuch Bd. 3, S. 53.

" Truog, Pfarrer, S. 130.

5 Berger, Reformatlon Finf Dorfer, S. 6 f.

% Truog, Biindner Studenten, S. 102; Bonorand, Biindner Studierende, S. 137.
" Bonorand, Biindner Studierende, S. 137.



ins Register der Universitat Herborn ein. «Hartmannus Niger (Schwarz)
Rhaetus».*®

Hartmann Schwarz wurde 1617 in die Synode aufgenommen®® und
schloss sich dem Kreis der eifrigen jungen Pridikanten an, die sich um
Alexius scharten. Schon damit ist angedeutet, dass Hartmann Schwarz kein
Leisetreter sein wollte, sondern entschieden und klar seinen Weg ging, auch
wo er vielleicht Streit verursachte. Aber gerade darum wurde er denn auch
oft angefochten.

Im Jahre 1636 kam Schwarz von auswirts endgiiltig nach Chur, und der
Rat bewilligte ihm fur seine Ziigelkosten einen besondern Beitrag. Schwarz
siedelte also zweifellos von Malix nach Chur iiber. Hier in Chur war Schwarz
also Magister und Rektor und blieb in dieser Stelle bis zum Jahre 1643. Da
wurde er ohne irgendeine Entschidigung zusammen mit dem Lehrer Juvalta
abgesetzt. Und dann ging es nicht lange, so bekam er die Antistesstelle an der
Martinskirche, nachdem sein Schwiegervater Saluz anfangs 1645 gestorben
war.

Schwarz wird uns als sehr ausgeprigter, entschiedener und mutiger
Mann geschildert. Kind trifft wohl mit seiner Charakterisierung das Rechte:
Schwarz war «ein kithner und durchgreifender Mann, gelehrt und geschifts-
tiichtig, mitunter wohl auch nach der Art jener Zeit gewaltsam und scho-
nungslos».50

Als ein Mann, der nicht schnell nachgab, zeigte sich Schwarz vor allem
im Jahre 1645. Damals musste man fiir den verstorbenen Antistes Saluz
einen Nachfolger bestimmen. Am 4. Mai beschloss der Rat: «Dass alldie-
weilen es dem Allmachtigen gefallen, den herr Jorg Saluz, gewesenen pfarr-
herrn diser statt Chur lobseeligen gedechtnus, us disem betriiebten jamerthal
in das ewige zu versezen. . .», es nun an dem sei, «dass ein anderer gottseli-
ger, mit guetem fridliebendem leben und wandel begabeter pfarrherr uff
unsrer canzel zu St. Martin eingesetzt werden solle».5! Der Rat einigte sich
dabei auf Luzius Gabriel von Ilanz, «wofehr derselbig kan zue wegen ge-
bracht werden», nach Chur zu kommen, und insofern die Synode dem zu-
stimmen wird.%?

Luzius Gabriel, der Sohn jenes bekannten Stefan Gabriel, der zu den
Alexius- und Jenatschfreunden gehort hatte und immer wieder mit Saluz
und Schwarz Dekan war, wollte aber scheinbar Ilanz nicht verlassen. Und
die Synode schien geradezu eine gewisse Schadenfreude zu haben, als dic
Churer Rite wohl oder iibel doch Schwarz wihlen mussten. Das zeigt sich
im Synodalprotokoll, wo es heisst, Schwarz sei iibereinstimmend und mit
Applaus durch die Prosynode zum Antistes der Churer Kirche gewihlt
worden.% :

48 Bonorand, Biindner Studierende, S. 144

4 Truog, Biindner Pradikanten, S. 16; Synodalmatrikel, S. 135.

50 Kind, Pacification, S. 123.

51 Ratsprotokoll Bd. 5, S. 298.

82 Ratsprotokoll Bd. 5, S. 298.

58 Synodalprotokoll Bd. g, S. 1. Im Historisch-Biographischen Lexikon, Bd. 6,
S. 266, ist Schwarz nur als Prediger der Regulakirche, nicht der Martinskirche, ange
geben.

84



Als nun Schwarz fiir Chur bestatigt war, liess er es sich nicht nehmen,
dem Churer Rat seine Meinung unverbliimt zu sagen und auf der Kanzel
so deutlich loszufahren, wie das wohl sonst nie auf der Martinskirche ge-
schehen ist. Da nihmen sich auch die paar Liberalen, die spiter mit ihren
positiven Kollegen die Martinskanzel betraten, geradezu lieb und harmlos
aus!

Die Rache von Pfarrer Schwarz gegeniiber dem ihm nicht wohl gesinn-
ten Rat und auch gegeniiber den Churern erfolgte vor allem am Sonntag,
den 7. Dezember 1645. Darum befasste sich denn der Rat schon zwei Tage
darauf, am g. Dezember, mit dieser Angelegenheit.?* Schwarz hatte sich am
7. Dezember auch iiber das Veltlin gedussert. Das Veltlin betreffend hatten
sich die politischen Behérden nach dem Urteil der Pradikanten zu wenig fiir
die Reformierten eingesetzt. Damit waren natiirlich gerade auch gewisse
fiihrende Familien von Chur (etwa Bavier, Tscharner und Sprecher) getrof-
fen, die dann mit andern zusammen sehr heftig auf die Predigt von Schwarz
reagierten. In dieser Predigt griff iibrigens Schwarz allzusehr auch die Sitten-
losigkeit in der Stadt Chur an. Das veranlasste den Rat zur kritischen Be-
merkung, «das ein ehrsamme oberkheit und gmeine statt dermassen ver-
achtlich, pfafflich und scharff» angegriffen worden sei, «dass nit genug kan
gesagt werden».

Aber auch spiter, z. B. 1650, behielt sich Schwarz freie Rede vor und
sagte scheinbar noch mehr Dinge, die nicht eitel Anerkennung fanden. Der
Rat schickte daher nach einer wieder sehr angriffigen Predigt eine Delega-
tion zu Schwarz.?® Die tat ihm kund, er miisste eigentlich dieses Sodom (wo-
mit also Chur mit seiner Unsittlichkeit gemeint war) wie seinerzeit Lot ver-
lassen. Das war an sich keine schmeichelhafte Aufforderung. Aber Schwarz
war auch hier nicht der Mann, der nachgab.

So hatte denn Schwarz im Laufe der kommenden Jahre manche Ausein-
andersetzung, von denen wir wenigstens einige herausgreifen wollen. Schwarz
konnte sich dabei manchmal auf das 1645 geschaffene Synodalgesetz beru-
fen. Daran hatte er wohl selbst mitgearbeitet. Auf dieses Synodalgesetz wies
Schwarz immer wieder hin, wenn es galt, sich dem Rat gegeniiber durchzu-
setzen, 4

1650 hatte sich der Rat mit dem Begehren von Pfarrer Schwarz zu be-
fassen, auch in Chur das Abendmahl nach altem christlichem Brauch zu
feiern, das heisst nicht mehr mit Oblaten, sondern mit ungesiduertem Abend-
mahlsbrot.5® Der Churer Rat wollte zunichst auf dieses Begehren von
Schwarz nicht eingehen. Er berief sich auf Saluz, der mit dem alten Brauch
einverstanden gewesen war. Aber da dieses Problem auch auf der Synode
behandelt wurde und im Synodalgesetz von 1645 in der von Schwarz ge-
winschten Form seinen Niederschlag fand, kam dann bald auch fiir Chur
der Augenblick, wo man die Oblaten mit dem Abendmahlsbrot vertauschte.

Es lag eigentlich auf der Hand, in der protestantischen Kirche den ur-

* Ratsprotokoll Bd. 5, S. 350 f.
% Ratsprotokoll Bd. 6, S. 22.
% Ratsprotokoll Bd. 6, S. 32; Ratsprotokoll Bd. 5, S. 344.



spriinglichen Abendmahlsbrauch, wie er in der Bibel niedergelegt ist, zu for-
dern. Berief man sich doch der katholischen Kirche gegeniiber auch sonst
immer wieder auf die Bibel!

Im Zusammenhang mit der Regelung des Bettages wollte Schwarz einen
andern alten Brauch in Chur abschaffen: Das Abendlauten, oder, wie es auch
genannt wurde, das Gebetslauten.’” Bis dahin war in Chur immer am Mor-
gen und am Abend als Zeichen zum Gebet geliutet worden. Schwarz be-
tonte, die Menschen befinden sich am Abend nicht in der rechten innern
Einstellung zum Gebet, wohl aber am Morgen. « Weilen zue selben zeyt bey
den menschen sich mehrere andacht und eyfer erscheint»,?®sollte nach dem
Wunsch von Pfarrer Schwarz also nur das Morgenlduten bleiben. Dies aber
fand nun der Rat sonderbar, dass Schwarz sich einerseits fiir den Bettag ein-
setzte, andererseits aber das langst eingefithrte Abendgebet aufgeben wollte.
Es sei bedenklich, so hiess es, «dass man bey anstellung eines bettags eyfer
erzeigen und dann grad darmit (gleichzeitig) das abendgebett abstellen»®
wolle. So setzte sich denn der Rat durch und die alte Ordnung blieb — wenig-
stens vorldufig noch — bestehen. '

Nach Verfiigung von 1657 sollte «in das gebett morgens oder abendts
umb halbe 7 uhr geliitet werden».%9 Das heisst mit andernWorten: Schliess-
lich gab der Rat soweit nach, dass nur noch einmal, also nicht mehr morgens
und abends, zum Gebet geldutet wurde. Aber Schwarz gegeniiber blieb man
dabei: Das Abendlduten hatte dem Morgenlduten gegentiber nicht einfach
zu weichen. Morgens oder abends musste um halb sieben Uhr geldutet
werden.

Den Dreikonigstag schien Schwarz auch nicht zu lieben, da derselbe ihm
wohl zu katholisch war. Er wiinschte die Abschaffung dieses Tages als Feier-
tag. Der Rat musste wohl im stillen der Forderung zustimmen. Da aber erst
kurz vorher eine Regelung iiber die Feiertage herausgekommen war, musste
Schwarz auch hier wieder zuwarten.®! Man «wolle umb einmal niit Znde-
ren», sondern bei passender Gelegenheit darauf zuriickkommen. Das ge-
schah denn auch. o

Auch das Verbot der sonntiglichen Trauungen wollte Schwarz durch-
setzen.%? Der Rat zeigte diesbeziiglich Grossziigigkeit, aber auch hier wieder
nicht Schwarz gegeniiber, sondern vielmehr den Ehepaaren gegeniiber. Er
vertrat die Uberzeugung, dass es den Brautleuten freistehen miisse, ihren
Tag der Trauung selbst zu wihlen. «So last mans darbey bewenden, das éin
iedes solche hochzeiten nach irer gelegenheit ze halten befiiegt sein solle.»

Schwarz wollte auch in bezug auf die Wirtschaften und Gasthauser neue.
strengere Bestimmungen schaffen. Er wiinschte, dass «die weinschenkhenen.
wiirtsheuser» an Sonntagen geschlossen bleiben. Nur Fremde «und andere

57 Ratsprotokoll Bd. 5, S. 470. '

% Ratsprotokoll Bd. 5, S. 470. (Die Seiten 470-479 kommen falschlicherweise zwer
mal vor im Ratsprotokoll Bd. 5).

% Ratsprotokoll, Bd. 5, S. 470.

80 Ratsprotokoll Bd. 7, S. 74.

61 Ratsprotokoll Bd. 5, S. 345.

82 Ratsprotokolle Bd. 5, S. 346.

86



sonderbare personen» sollten davon ausgenommen sein und auch an Sonn-
tagen Wirtschaften besuchen diirfen.®® Aber auch hier war der Rat nicht ein-
verstanden, Gber die frithern Bestimmungen hinauszugehen, die ja freilich —
wie auch uns scheint — streng genug waren.

In einem andern Punkt wieder zeigte sich Schwarz als der Stirkere, ein-
fach darum, weil zum Pfarrer das Amtsgeheimnis gehort., Wir haben friiher
von der Sittenbehorde gesprochen, die aus sieben Mannern und den beiden
Pfarrern bestand. Dabei waren alle verpflichtet, unziemliche Dinge, die sie
erfuhren oder wussten, vor dieses Gremium zu bringen. Schwarz nun berief
sich auf das Amtsgeheimnis des Pfarrers.* Wenn auch die Behérde Schwarz
nicht recht gab, sondern sein Begehren und seinen Standpunkt «runt abge-
schlagen», verhielt sich Schwarz selbstverstindlich in Zukunft doch so,
wie er es verantworten konnte, und das heisst nun eben: Er wahrte, wo es
am Platze war, das Amtsgeheimnis.

Wir missen in diesem Punkt Schwarz ganz und gar recht geben. Was
wire das fiir eine Seelsorge, die gleich alles, was einem anvertraut wird, vor
eine Behorde trigt! Es zeigt sich auch hier wieder, wohin man kommen kann,
wenn zwel Parteien aufeinanderstossen, von denen jede nur darauf ausgeht,
iber die andere den Sieg davon zu tragen. Dadurch kommt man hinein in
kleinliche und enge Rechthabereien und iibersieht dabei das Wichtige und
Grosse und zudem auch, was eigentlich selbstverstindlich und natiirlich ist.

Eine andere Not, die Schwarz auf der Seele brannte und wofiir der Rat
nun wieder mehr Verstandnis hatte, betraf das vorzeitige Verlassen der Got-
tesdienste. Da stimmte der Rat Schwarz bei, das diirfe nicht so weitergehen.
Er ersuchte die Predigtbesucher, im Gottesdienst auszuharren.%—Wir leben
Ja gegenwirtig in einer Zeit drin, die gekennzeichnet ist durch Hast und Eile.
Man hat keine Zeit mehr, und man will sich auch nicht mehr Zeit nehmen.
Aber das war scheinbar zum Teil eben auch schon im 17. Jahrhundert so.
Auch schon da gab es Leute, die meinten, etwas zu gewinnen, wenn sie den
Gottesdienst vorzeitig verliessen. Aber vielleicht verloren sie gerade dadurch.
Der Mensch braucht ja schlussendlich die Stunden der Besinnung, der Ein-
kehr, der Stille. Und wenn etwas mithelfen kann, uns Menschen wirklich
menschlich zu machen, so sind es diese Stunden, die in die Tiefe fithren und
uns zeigen, was es heisst, Mensch zu sein.

Ein besonderes Anliegen fiir Schwarz blieb aber immer die Jugend-
erziechung, und auch hier stand der Rat sehr oft nicht zu ihm. So begehrte
Schwarz, die Kinder sollten statt auf der Empore unter der Kanzel in den
Katechismus von Saluz eingefiihrt werden. Er selber wiinschte, von der
Kanzel herab die Kinder zu belehren. Mit dem ersten, die Kinder nicht
mehr auf der Empore zu unterrichten, zeigte sich der Rat einverstanden.
Hingegen verlangte er von Schwarz, die Auslegung des Katechismus nicht
von der Kanzel herunter zu besorgen, sondern direkt unten vor den Kindern

Ratsprotokolle Bd. 5, S. 346.

Ratsprotokolle Bd. 5, S. 345.

Ratsprotokoll 5, S. 230 f.; Ratsprotokoll 6, S. g3.
% Ratsprotokoll Bd. 5, S. 364. ‘

37



ist. Man kann betonen, dass das Kind méglicherweise ehrfiirchtiger zu einen
Pfarrer auf der Kanzel emporblickt — vor allem, wenn er noch den Talar an
hat! — als zum Pfarrer, der unmittelbar vor ihm steht und damit gar sehr sei
nesgleichen wird. Aber andererseits ist es ein etwas schlechtes Zeichen fii
einen Pfarrer, wenn er auf solche Weise Ordnung und Disziplin schaffen will
Wichtig ist nicht, wo der Pfarrer steht, sondern wie er seine Anliegen bringt
Eine langweilige Kinderlehre bleibt langweilig, auch wenn sie von der Kan
zel herunter vorgetragen wird. Und wenn dann vielleicht sogar noch de
beriichtigte Kanzelton dazu kommt, muss die Sache erst recht schief gehen.

So hielt also — wenigstens fiir einige Zeit — Pfarrer Schwarz seine Kinder-
lehre im Kirchenschiff vor den daselbst versammelten Jugendlichen, abe
dies freilich nur auf Zusehen hin. «So es sich. .. erbuwlicher und besser be.
findt, wol und guet, wo nit, behalt ein ehrsamme oberkeit iro vor, es bey dem
alten. .. verbleiben ze lassen.»®?

Wenn freilich Schwarz den Kindern in der Kirche den Katechismus wei
ter auslegen wollte, mussten die Kinder den Katechismus, das heisst die Fra-
gen und die Antworten, schon vorher kennen. So wurde denn bereits 164;
bestimmt.%® Durch Beschluss von 1645 sollten die Kinder durch die Lehre
in der Schule angehalten werden, den Katechismus auswendig zu lernen
Der Pfarrer sollte dann in der K1r(:he darauf aufbauen kénnen.

Aber auch wenn betreff’ Jugendgottesdienst immer wieder Anderunge
versucht wurden, musste doch immer wieder iber schlechte Disziplin Klage
gefiihrt werden. Als im Jahre 1651 die Jungen wieder auf der Empore unter
richtet wurden, hatte sich der Rat wieder sehr intensiv mit der Disziplins
losigkeit abzugeben, «so von buben und meitles auff den borkirchen vor
gehet» . Um bessere Ordnung zu bekommen, hatte in Zukunft der Schul
lehrer bei den Knaben zu verbleiben und Aufsicht zu halten, wihrend de
Biirgermeister bei den Médchen sein musste. Aber moglicherweise hat selbst
der ehrwiirdige Herr Biirgermeister die Kinder nicht so sehr beeindriicken
konnen, dass sie den Worten des Pfarrers zuhorten! Das musste eben doch
wohl letztlich der Pfarrer selber zustande bringen. Und ich meine, wo Kin
der in der Kinderlehre keine Disziplin zeigen, hat der Pfarrer nicht in erster
Linie iiber die Kinder zu schimpfen, sondern sich zu fragen: Mache ich &
recht? Spreche ich die Kinder an? Oder rede ich iiber ihre Képfe hinweg’
Gebe ich 1thnen Steine statt Brot? ,

Gerade auch ein Pfarrer hat vor den Kindern ein Kind zu werden. Nich!
so, dass er kindlich redet und naiv wird. Aber so, dass er sich fragt: Was ent
spricht diesem kindlichen Alter? Wie kann das, was ich erzihle, eindringen
in die Herzen? Und dabei hat man wohl sehr stark auch auf das Gefiihlsleber
des Kinder zu achten. Und wenn ein Kind aus einer Kinderlehre heimgeht
mit dem Gedanken: «Ich will einem armen Menschen helfen!», dann nimm!
es moglicherweise mehr mit heim, als wenn es weiss, dass die Nebenfrau vor
Abraham Hagar geheissen hat oder dass Gott nach christlicher Lehre de

I

67 Ratsprotokoll Bd. 5, S. 364.
88 Ratsprotokoll Bd. 5, S. 344.
8 Ratsprotokoll Bd. 6, S. 6q.

88



Dreieinige ist. Uberhaupt, was kénnen Kinder anfangen mit so vielen dog-
matischen Begriffen, die wir so leichthin gebrauchen, wenn wir von Schuld,
von Vergebung, von Glaube reden? Erzihlen wir ihnen doch lieber eine ein-
fache Geschichte, moglicherweise aus der Bibel, dann merken sie viel bes-
ser, was wir meinen!

Es ist gar nicht verwunderlich, dass es schon im 1%7. Jahrhundert — und
vielleicht eben in dieser Zeit besonders — oft jungé Menschen gab, die dem
Religionsunterricht, das heisst dem Katechismusunterricht, fern blieben. Um
sie nun zu zwingen, diese Katechismusstunden iiber sich ergehen zu lassen,
verfiigte man, nur Kinder mit Kenntnissen im Katechismus zum Abendmahl
zuzulassen,”0

So schied man, wie die Bibel sagen wiirde, die Schafe von den Bocken..
Aber diese Scheidung ist wohl nicht ganz einwandfrei. Sie ist auch heute
noch nicht einwandfrei, wenn man die als Christen gelten ldsst, die sich auf
irgendein Bekenntnis, etwa auf das Apostolische Glaubensbekenntnis, ver-
pflichten. Das Christsein liegt in noch ganz anderem. Und darum: Scheiden
wir nicht zu viel! Oder wie Christus sagt: «Richtet nicht, auf dass ihr nicht
gerichtet werdet!»

Wenn wir noch einmal auf all die Neuerungen, die Schwarz in Chur
durchfiihrte, zuriickblicken und wenn wir noch einmal an all die Ausein-
andersetzungen denken, die er deswegen mit dem Churer Rat hatte, wird
es uns bewusst, wie ganz verschieden Saluz und Schwarz eigentlich waren.
Bei Saluz ging alles seinen ruhigen Gang. Bei Schwarz aber kam es immer
wieder zu Konflikten. Sicher ist eines: Schwarz wollte das Gute. Aber viel-
leicht hatte er etwas wenig Humor. Und dies eben wirkte sich dann in seinem
Verhalten dem Rat gegeniiber aus. Anders freilich war es in der Synode. Da
harmonierte Schwarz mit seinen Kollegen ausserordentlich gut. Und auch
mit den Amtskollegen in Chur arbeitete er ausgezeichnet zusammen. Dies-
beziiglich muss in den Ratsprotokollen von keinem einzigen Streitfall be-
richtet werden. :

Diese Harmonie zwischen Schwarz und Saluz (und auch Lorez) zeigt
sich gerade in den letzten Lebensjahren von Saluz. Damals war zwischen
den Gerichten des Pritigaus und Davos ein Streit ausgebrochen, weil die
Davoser gewisse Vorrechte, vor allem bei Abordnungen in die Réte, nicht auf-
geben wollten.

In diesen Streit liessen sich auch Hartmann Schwarz und Pfarrer Saluz
ein, und damit auch die Synode als solche. Und zwar nahm die Synode 1643
in Schuls nach dem Vorschlag von Pfarrer Schwarz, der hier die treibende
Kraft war, entschieden gegen Davos Stellung. In einem Schreiben, das von
den beiden Mitdekanen Luzius Gabriel und Georg Saluz hitte mitunter-
zeichnet werden sollen (was aber unterblieben war), vertrat Schwarz die An-
liegen der Acht Gerichte und brachte dieselben den Pfarrern des Engadins
nahe.™ Schwarz behauptete, der biindnerische Staat sei gekennzeichnet durch

0 Ratsprotokoll Bd. 5, S. 570.
"' Sprecher, Biindnergeschichte, Bd. 2, S. 612 f.



Anarchie.” Aber nicht nur die Ratsmitglieder, sondern auch die Katholiken
wurden in diesem Schreiben von Schwarz sehr hart angegriffen, wie ja
Schwarz iiberhaupt den Katholiken gegeniiber nie viel Verstandnis zeigte. So
schrieb Schwarz: «Einige, als die Katholicken, sind offenbahre Feinde der
Kirche Jesu Christi, andere bekennen sich zwar zum Evangelio des Herren,
allein sie treiben ihren Scherz damit, handeln demselben zuwider und kén.
nen Miickensduger und Kamelverschlucker genennet werden, und noch
andere sind weder kalt noch warm im Christenthume.» Die Davoser nennt
Schwarz in diesem Schreiben «Spanisch Gesinnte», die damit verkappte
Katholiken seien. Ein an sich protestantischer Davoser soll sich sogar ihm
gegeniiber dahin gedussert haben, er sei dem Papst als dem Oberhaupt der
Kirche gewogen. «Sehet ihr nun nicht», so beschwort Schwarz die Ange-
redeten,, «meine Briider, dass dieses wider euch geschmiedet wird! Das sind
teuflische Kiinste, die in Bunden in traurigen Flammen ausbrechen kén-
nen.»’ :

An die Synode von Schuls im Jahre 1643 kamen nun Vertreter von Davos
und den Gerichten. Die Davoser Jakob Valér und Konrad Margadant be-
klagten sich tiber Schwarz™ und sein Schreiben und betonten, die Davoser
seien immer treu zur reformierten Sache gestanden und hitten den Glaubens-
genossen in Notzeiten Hilfe zukommen lassen. Die Synode stellte sich mehr-
heitlich aber doch auf die Seite der Acht Gerichte und damit auf die Seite
ihres Fiirsprechers Dekan Schwarz. Dieser berief sich vor der Synode darauf,
dass er jenes erwahnte Schreiben «mit Einwilligung seines Schwihers Georg
Salutz aufgesetzt» habe.” Und so konnte sich denn Schwarz, indem er sich
auf Saluz stiitzte, durchsetzen, obwohl sicher viele der Synodalen den Ge:
danken nicht ganz los wurden, Schwarz sei wieder einmal zu heftig drein-
gefahren und habe sich in eine Sache eingemischt, die nicht unbedingt vor
die Synode gehore. '

Im ganzen Streit musste dann Saluz noch fiir die Acht Gerichte Zeuge
stehen.” Dabei erzéhlte Saluz, wie er 1591 in Griisch gewesen sei und dort
die drei von Davos auf den Bundstag reisenden Boten angetrofféen habe. Da
habe sich der Griischer Johann Enderlin dagegen zur Wehr gesetzt, dass sich
die Davoser zu dritt auf den Bundstag begidben, wihrend die Gerichte leer
ausgingen. .

Mit andern Worten: Saluz bekannte sich zu den Gerichten, die schon
1591 Anspruch darauf erhoben hatten, neben Davos Vertreter an den Bunds-
tag schicken zu kénnen.

Wir haben auf die Vermittlung dieses Streits durch den Ziircher Waser
hier nicht weiter einzugehen.” Und wir kénnen uns vorstellen: Saluz liebte
gerade diese Sache nicht. Wurde er doch wider seinen Willen in die Politik
hineingezogen, und zwar diesmal in eine etwas kleinliche Lokalpolitik. Aber

"2 Sprecher, Biindnergeschichte, Bd. 2, S. 613.

8 Sprecher, Biindnergeschichte, Bd. 2, S. 613 f.

" Sprecher, Biindnergeschichte, Bd. 2, S. 614 f.
-7 Sprecher, Bindnergeschichte, Bd. 2, S. 615.

" Sprecher, Kriege und Unruhen, Bd. 2, S. 369 f.
77 Sprecher, Bindnergeschichte, Bd. 2, S. 644 f.

90



er blieb seinem Schwiegersohn und Mitdekan Schwarz treu und stand ent-
schieden zu ihm.

Aber lange konnten Saluz und Schwarz nicht mehr zusammen in Chur
und an der Synode ihren Einfluss geltend machen. Saluz starb im Januar
1645, und Schwarz, der dann sein Nachfolger wurde, wirkte in einem ganz
andern Geist weiter. Aber gerade auch hier gilt: Menschen mit verschiede-
ner innerer Einstellung kénnen miteinander auskommen, wenn wenigstens
auf beiden Seitrn Ehrlichkeit und Aufrichtigkeit vorhanden ist. Und diese
Ehrlichkeit und Aufrichtigkeit bis zum letzten sind einem Schwarz.und
einem Saluz nicht abzusprechen. So bildeten die beiden Churer Geistlichen
nach aussen hin eine Einheit, auch wenn sie vielleicht manchmal in Einzel-
fragen ganz verschieden urteilten.

Mit Schwarz ist im Jahre 1662 eine starke, eigenwillige, ehrliche Pradi-
kantengestalt zu Grabe getragen worden, nachdem er schon im Herbst 1661
wegen «Indisposition» nicht mehr amten konnte. Lorez hatte in dieser Zeit
viel Arbeit, auch wenn die eine Predigt jeweils ausfiel.”® An der Bahre von
Pfarrer Schwarz hielt Andreas Lorez die Abdankungsrede.”” Wenn auch
diese Abdankungsrede nicht erhalten ist, konnen wir uns vorstellen, dass da-
bei auch hingewiesen worden ist auf das stete entschiedene Einstehen von
Schwarz fiir das als recht Erkannte. Nicht umsonst heisst es in einem «Ver-
zeichnis der Geistlichen der Martinskirche zu Chur»: 8 Schwarz hat allerlei
Fehler (z. B. betreff Veltlin) dem «ganzen Volck offentlich und oft in seinen
scharfen Predigten in das gewissen gelegt. Dasselbige aber ist leider alles bey
ihnen unfruchtbar abgeloffen. Er hat immer aufzuwecken und den Fehler
verbessern getrachtet. Deswegen hat er auch zu mehrerer aufweckung IThnen
den héllischen Schwefel der gerechten Rach Gottes heldenmiitig unter die
Nase gerieben, das Volck ermahnt und gebeten, woméglich (sich) zu dndern.
Derowegen dann er und viele vatterlindische ehrliche evangelische Religions
eiferige gemiither bey den Deputierten nicht in geringe heimliche Verfolgung
gerathen, ja ihne wegen seiner scharfen Predigten den Trommelschlager ge-
heisen. » '

Dann nimmt der Verfasser dieser kurzen Biographie iiber Schwarz, die
in zwei Seiten gegeben wird, noch Stellung zu Schwarzens Einsatz fiir die
Reformierten in den Fiinf Dérfern, in Churwalden und im Schanfigg wih-
rend der Vierzigerjahre des 17. Jahrhunderts.®! Die Leute in den betreffen-
den Gemeinden mussten vor Schwarzens Wirken «an der reinen Speis des
worts Gottes grossen Hunger und mangel leiden !» Sie waren «an der unge-
schmackten, harten und undaulichen Weyde der Papstlichen Lehr halb ver-
schmachtet, seufzende nach ihren treu gehabten Hirten». Schwarz ist es nach
diescr Schilderung gewesen, der dann «als ein getreuer Hirt» die Schafe wie-
der gesammelt und «mit der reinen milchreichen Weide und trostreichen
Lehr des heyligen Evangeliums erquickt» und ihnen auch die Kirchen wie-
(E(E;gedffnet hat.

® Ratsprotokoll Bd. 8, S. 148.

* Kirchenbuch Bd. 3, S. 200.

** BM 1896, S. 285 f.
1 Vgl. z. B. Michel, Fiinf Dérfer, S. 28.

g1



So treflen denn die Worte, die auf Schwarzens Grabstein stehen, das
Wahre :32 «Hier liegt, auch unter Grossen dennoch gross, Doktor Magister
Hartmann Schwarz, einst Rektor des Gymnasiums von Chur, wihrend g1
Jahren Dekan des Zehngerichtenbundes, gegen 17 Jahre Antistes der Kirche
von Chur, tapferster und standhaftester Forderer und Verteidiger der Ge-
rechtigkeit, der gottlichen Wahrheit und der Freiheit des Vaterlandes, des-
sen hochgesinnter Geist gedriangt, jede Last zu iibernehmen und die Schmer-
zen des Todes zu missachten, ebenso leicht wie ruhmvoll iiber denselben (das
heisst den Tod) triumphierte am g. April im Jahre 1662, seines Alters. . ...,
welchen die Enge des Ortes und die Unbill der Zeiten mit diesem kleinen
Denkmal auszeichnete und ehrte.»

11. Saluzens Tod

Saluz starb am 19. Januar 1645. Lorez fithrt das im Bestattungsregister!
auf. «Herr decanus und pfarrherr zu St. Martin, Georz v. Saluz, mein herr
schwocher ».

Das sind an sich kurze, niichterne Worte fur dieses so reiche und be-
wegte Leben. Bei seinem Amtsantritt in Chur hatte Saluz den Eintrag ge-
macht: «Facit deus ut sit salutare organum ecclesiae». Also zum Heil der
Kirche von Chur wollte Saluz werden. Wir diirfen wohl gestehen: Saluz
hat wirklich zum Heil von Chur gearbeitet. Gerade in seinem Alter haben
nicht nur die Churer ehrfurchtsvoll zu Saluz emporgeblickt, sondern auch
die Synodalen haben ein Gleiches getan, als sie ihm 1642 eine Sonderbewil-
ligung zugestanden. In Anbetracht seines weiss gewordenen Haares wurde
Saluz fiir die Synode ausserhalb von Chur fiir die Folgezeit bei Abwesenheit
entschuldigt.?

Aber lange hatte diese Sondergiiltigkeit fiir Saluz, der so viele Synoden
geleitet hatte, nicht mehr Gdltigkeit. Als er am 19. Januar 1645 starb, wusste
man weit herum: Ein wertvoller Mensch, ein treuer Pfarrer wurde zu Grabe
getragen. Deshalb war denn auch die Beteiligung an der Abdankung ausser-
ordentlich gross. Pfarrer Lorez von der Regulakirche hielt dabei die Ab-
schiedspredigt, die dann spiter gedruckt wurde. Diese Abschiedspredigt ist
der Gattin von Saluz gewidmet, «frawen Ursula Salutzin, gebohrnen Widen-
mannin, weyland des wolermelten herren Geérgen von Salutzen hinterlass-
nen wytib».3

Der erste Teil der Abdankungsrede (Seite 6 bis 24) nimmt Bezug auf den
Konig David im Alten Testament, der von Gott so reich gesegnet wurde in
vierfacher Beziehung. Im zweiten Teil (Seite 25 bis 31) zeigt dann Lore?

82 Wiesmann, Grabdenkmiler, S. 101 f. (lateinisch und deutsch).
! Kirchenbuch Bd. 6, S. 1.

2 Synodalprotokoll Bd. 2, S. 108.

3 Lorez, Abdankung Saluz, S. 3.

g2



sehr schon und gemdiitsvoll, dass ein Gleiches auch fir Saluz gilt. Auch er
ist in vierfacher Beziehung von Gott gesegnet worden:

1. Er ist alt geworden (S. 25-—26)

2. Er hat sein Leben auskosten diirfen (S. 26)

3. Er hat viel Reichtum gehabt (S. 26)

4. Er ist mit Ehre umgeben gewesen (S. 26 f.)

Saluz ist alt geworden. «Erstlich so ist er gestorben in gutem Alter,
nammlich in dem 74. Jahr. Ist also 4 Jahr elter gewesen als David. Im H.
Ehestand hat er gelebt bey diser gegenwertigen hoch betriibten hinderlasse-
nen Witteib und gottseligen Matron 55 Jahr. Ist die eltiste Ehe der zeiten
in diser Statt Chur gewesen.» So sieht also Lorez ein besonderes Geschenk
Gottes darin, dass Saluz so alt werden durfte und dass er so lange in der Ehe
stchen durfte. Bei seinem Amtsantritt in Seewis, im Jahre 1590, war er den
Bund der Ehe eingegangen.

Es ist ja nun freilich zu fragen, ob diese Sicht richtig ist. Sie ist sicher dem
Alten Testament gemdss, indem auch dort ein langes Leben als ein Geschenk
von Gott angesehen wird. Es gilt als Belohnung fiir ein gutes Leben. Wir
als Christen diirfen freilich nicht iibersehen, dass Gott auch ein kiirzeres Le-
ben reich begnaden kann und dass nicht alles bloss abhingt von der Anzahl
der Jahre, die uns Menschen im Leben auf dieser Erde gegeben sind.

Es liegt auf der Hand, dass Saluz mit seinen sieben Kindern schliesslich
auf eine grosse Nachkommenschaft zuriickschauen konnte. Er hat gesehen
«Kinder, Kindeskinder und dero Kindskinder Kinder». Das ist etwas kom-
pliziert, will aber besagen, Saluz sei nicht nur Grossvater, sondern sogar
Urgrossvater gewesen. '

Aber nicht nur das ganze Leben von Saluz war dadurch begnadet, dass
es lange anhielt, sondern auch sein Wirken in Chur dauerte 39 Jahre.

Doch nicht nur alt ist Saluz geworden. Er ist vielmehr auch lebenssatt
gestorben. Das will heissen : Er war zufrieden. Er konnte sagen, «er habe nun
genug gelebt. Er trage ein sehnliches verlangen nach dem Herrn Jesu und
erwarte nun mit freuwden an statt dis beschwirlichen, miihseligen lebens
mit andern Gottkindern die herrliche offenbarung Gottes».

Weil Saluz in sich den festen Ewigkeitsglauben hatte, konnte er so ge-
trost hineingehen in den Tod. Er wusste: Mein irdisches Leben wirdsich in der
Ewigkeit fortsetzen. Darum starb er lebenssatt.

Aber noch ein drittes, was dem David zuteil geworden war, wurde auch
Saluz zuteil: Reichtum. «So ist er gestorben voll Reichthumb, dann ihn
Gott reichlich mit giiteren gesegnet und in solche bis an sein ende geniessen
lassen. Hat auch selbige nit zur schwelgerey oder hoffart verwendt, sonder
sélche fiir Gottessegen erkennende ihm hertzlichen darum gedancket. »*

Eigentlich erwartet man, Lorez sollte noch etwas anderes anfithren, nim-
lich, Saluz habe den Reichtum nicht nur fiir sich und seine Familie gebraucht,

* Nach dem Tod wurde das grosse Vermégen durch einen Vogt verteilt (Ratsproto-
koll Bd. 5, S. 270). Auch die Jahressteuer des Sohnes Johann (von 2 Pfund) spricht fiir
ein grosses Vermogen (Tina Truog, Familiennotizen, S. 36).

43



sondern auch andern Menschen etwas davon zuteil werden lassen. Aber wenn
Lorez auch nichts davon erwihnt, diirfen wir doch annehmen: Saluz hat
eine gewisse Grossziigigkeit bediirftigen Menschen gegentiber gehabt. Sonst
wire sein Name niemals so ehrfurchtsvoll genannt worden. Und gerade als
Arzt hatte er ja manche Moglichkeit, andern zu helfen, ohne deswegen etwas
von ihnen abzunehmen®.

Aber noch in einem vierten ist Saluz durch Gott, Zhnlich wie David, be-
schenkt worden. Es ist ihm viel Ehre zuteil geworden. «Der. namm her
Georg wird sein wie ein rauchwerck aus der apotheck. Er wird sein wie honig
im mund», sagt Lorez in allzu bildreicher Dichtersprache. « Wie vilen kirchen
hat er die porten auflgethan, sie reformiert und die lehr des evangelii, so er-
l6schet war, wider herein gefithrt und mit grosser frewdigkeit verkiindiget.»’
«Dann es ist gefallen ein firnemme Saul unser kirchen, ein ehr des Lands,
so geleuchtet mit sondern tugenden leibs und gemdiihts.»7

Besonders erwihnt Lorez zu recht, dass Saluz auch wegen seiner Fried:
fertigkeit und wegen seines Ausharrens zur Zeit der Pest in seinem Amt ge
ehrt war, Er war «freundtlich, des allgemeinen frids begirig, unrtiwen und
aufrithren gehessig».® « Auch zur zeit, da die kriegs und pestilenzische such-
ten regiertend bey uns etlich jahr, ist er ohne wichen bey seiner gmeind und
pfarr verblieben, trewlich seine schafflein versorget.»® Schliesslich ist er nach
kurzer Krankheit, die nur sechs Tage dauerte, nachdem er vorheér das Vater-
land und die Kirche Gott anempfohlen hatte, im Gebet «stehend nider ge
suncken und seligklich in Christo Jesu entschlafTen».10

Und dann folgten in dieser Abdankungsrede noch jene sicher ehrlich
gemeinten, aber doch unserer Zeit nicht sehr gemissen Worte von Lorez, it
denen er von den Trinen spricht, die die Backen herunter rinnen, und vom
Schmerz, der ihm die Stimme verschligt.!!

Aber nicht nur Lorez zollte seinem Amtskollegen Georg Saluz die ihm
gebithrende Anerkennung und Hochachtung, sondern ein Gleiches taten
auch die beiden grossen Churer Birgermeister Tscharner und Fortunat von
Sprecher. Biirgermeister Tscharner widmete Saluz unter anderm die Wort:

«Derselbige Salutz, den er in viertzig jahren
In seinem predig ampt erlitten und erfahren
Vil triibsal und gefahr, hat allzeit doch darbey

Gelebt dem vatterland und seinem Gott getrew. . .»12

5 Vgl. S. 77.

6 Lorez, Abdankung Saluz, S. 27.
? Lorez, Abdankung Saluz, S. 28.
8 Lorez, Abdankung Saluz, S. 28.
9 Lorez, Abdankung Saluz, S. 28.
10 Lorez, Abdankung Saluz, S. 29.
11 Torez, Abdankung Saluz, S. 29.
12 Torez, Abdankung Saluz, S. 32.

94



Und Fortunat von Sprecher schreibt:

«Der Gottswort pflantzt mit mund und leben,
Den kranken trost und labung geben,

Dem vatterlandt schafft frid und ruw,

Dieselb befiirdert immerzu,

Das hat than diser fromme herr,

Darumb ihm gebiirt unsterblich ehr.»13

Wie die ibrigen Zeitgenossen, wie auch spiter Hartmann Schwarz,
wurde Saluz auf dem Scalettafriedhof bestattet. Auf seinen Grabstein kamen
unter anderm die Worte: «Dekan und Vorsitzender der rechtgliubigen Re-
ligion, unermiidlicher und massvoller Beschiitzer, wachsamer und friedferti-
ger Vater des Vaterlandes. Er lebte 74 Jahre und starb am 20. Januar 1645.»14

Auch in diesen Worten wird also auf die Rechtgldubigkeit hingewiesen:
«Vorsitzender der rechtgliubigen Religion».1® Seither hat man gliicklicher-
weise gemerkt, dass man mit solchen Bezeichnungen zuriickhaltend sein
muss. Es ist freilich so, dass bis heute einzelne Konfessionen, auch Gruppen
und Sekten sich als rechtgldubig bezeichnen.

Es steht tiber uns Christen — und auch iiber unserer Welt — ein Gott und
Vater. Dieser Gott und Vater wiinscht wohl gar nicht, dass es nur eine Reli-
gion, nur eine Konfession, nur eine Richtung gibt. Er ldsst uns Menschen,
die wir verschieden sind, die Freiheit. Und darum sollten wir doch
endlich dahin kommen, nicht mehr zu meinen, nur wir mit unsern Ansichten
selen im Recht. « Wer immer strebend sich bemiiht, den konnen wir er-
l6sen.» Wir kénnen es dhnlich sagen: Wo ein Mensch sucht, wo ein Mensch
Gott und seinen Geist immer mehr begreifen will, und wo er zugleich sich in
seinem Leben zu bewihren und in Jesu Fussstapfen zu treten begehrt, da ge-
hért ein solcher Mensch irgendwie zu Jesu Jingern, auch wenn er sich sel-
ber nicht zu den Rechtglaubigen zzhlt.

So behilt Lessing diesbeziiglich recht auch fiir unsere Zeit: « Wenn Gott
in seiner Rechten alle Wahrheit und in seiner Linken den einzigen immer
regen Trieb nach Wahrheit, obschon mit dem Zusatze, mich immer und ewig
zu irren, verschlossen hielte und spriache zu mir: ,Wihle !, ich fiele ihm mit
Demut in seine Linke und sagte: ,Vater, gib! Die reine Wahrheit ist ja doch
nur fir Dich allein!*»

8 Lorez, Abdankung Saluz, S. 34.

" Wiesmann, Grabdenkmiler, S. g2 (lateinisch und deutsch).

_15 Bei Guler steht auf dem Grabstein etwas Ahnliches: «Sdule der rechtgldubigen
Religion ». (Wiesmann, Grabdenkmiler, S. g8 f.)

95



12. Stammbaum

Johann Adam Saluz (Ursula Gallicius)

Philipp Gallicius (qui et Salucius) 1504-1566 (Ursula Campell 1 1566)

| l

Johann Leo

! |
1

Alexander Maria Josuah Philipp Ursula Anna Gideon
1533-1567 1534 1536-1582 1538 1530566 1544 1545 1548-1638
(Salis?)
|
Georg Saluz 1571-1645
Ursula Widmann 1 1659
I | ! | ! | |
Johann T 1669 Daniel 1664 Ursula 1 1669 Magdalena 1 1634 Catherina Georg 1 1661 Elisabeth

(Margreth Feste)

1626 geheiratet

1626 geheiratet  (Hartm. Schwarz) (Franz Schwarz)

1624 geheiratet

1625 geheiratet

t 1663 (Agatha Clauw)  (Daniel Storer) + 1662 (Emerita Fissle)  (Hptm. Troll)
T 1647
| | | | | |

Ursula Hans Simon Georg 1619 Jorg Hans Jiirg Hans Jakob
1618 1628 (+ 1629) 1650 1616 1626
Margreth Ursula (1) Jorg Anna Anton
1624 1630 1631 1627 1628
Elisabeth Maria Magdalena Christof Hans Jorg
1627 1633 1630 1629
Maria Magdalena Ursula Herther
1628 1635 1630
Johannes Daniel Ursula
1630 1640 1632
Claudia Anton Magdalena
1632 1643 1634
David Elisabeth Daniel
1634 1647 1636

Catharina

1654

Dieser Plan wurde erstellt auf Grund der Kirchenbiicher in Chur und verzichtet
auf jede Angabe von nicht sicher Verbiirgtem. Am Laviner Plan waren viele Korrek-
turen nétig. Die einzelnen Zahlen (ohne weitere Angaben) sind die Geburtsjahre.

96

97



"

13. Schlusswort: Was bleibt ?

«Wenn ich sehe den Himmel, den Mond und die Sterne, was ist doch
der Mensch (im Vergleich dazu), dass du seiner gedenkst, und des Menschen
Kind, dass du dich seiner annimmst.» So sagt der Psalmist. Und er hat recht.
Was ist der Mensch? Er ist wie ein Sandkorn am Meer, klein und bedeu-
tungslos. Aber nun ist gerade dies das Begliickende fiir uns Christen, dass
Gott es uns in Jesus gezeigt hat: Der einzelne kleine Mensch zahlt und gilt
bei Gott doch etwas. Gott kiimmert sich um den einzelnen Menschen und
will fur den einzelnen Menschen der Vater sein.

Auch unser Pfarrer Saluz, den wir ein bisschen aus der Vergangenheit in
unsere Zeit hineinstellen wollten, ist ja neben den unzihligen Menschen, die
schon auf unserer Erde gelebt haben, nur ein unbekannter Einzelner. Aber
dieser unbekannte Einzelne kann auch uns wieder dies und jenes sagen, es
uns sagen iiber die Jahrhunderte hinweg.

Nicht umsonst heisst es von Saluz auf dem Grabstem, er sei unermiidlich
und massvoll, wachsam und friedfertig gewesen. Gerade durch diese Eigen-
schaften wurde er den Mitmenschen lieb. Saluz war kein Raufbold, er war
kein Fanatiker, er war kein Rechthaber. Er wusste um die Vielgestaltigkeit
des Menschseins. Und er wusste auch, dass jeder Mensch, der den rechten
Weg zu gehen versucht, Gott angenehm ist. Aber das freilich wusste er auch:
Wir Menschen gehen alle nicht nur iiber Héhen, sondern auch durch Tiefen.
Und da kann es auf einmal Nacht werden um uns und in uns. Aber da eben
wollen dann Karfreitag und Ostern hineinleuchten in unser Leben. Da diir-
fen wir wissen, dass uns Menschen unsere Schwichen vergeben werden und
dass Gott uns ein Ewiges schenken will.

So ist denn Saluz bei all dem, was wir iiber ihn, sein Leben, seine Freunde
und seine Zeit gesagt haben, fiir uns doch in erster Linie ein Kiinder jener
grossen und wundersamen Wahrheit: Gott unser Vater, wir seine Kinder,
und damit untereinander Briider!



14. Quellen und Literatur

A. Handgeschricbene Quellen

Lavin: Plan der Familie Saluz (jetzt bei Fam. Pieder Saluz, Lavin).

St. Gallen, Stadtbibliothek: Anhorn B., Palingenesia Rhaetica, das ist Beschreibung
der Widergeburt und Erniiwerung der waren christlichen Kirchen in dreyen
Biindten.

Manuskript 108 Fol. 44 und 45.
Maienfeld, Gemeindekanzlei: Anhorn B., Chronik der Stadt Meienfeld.
Schuders, Gemeinde: Kirchenbuch 1 (ab 1700) und Kirchenbuch 2 (ab 1830).
Bern, Staatsarchiv: Manuskripte B I1I 33/620 und B I1I 33/621.
Liirich, Staatsarchiv: Manuskripte F 38 und B 252.

Chur, privat: Familiennotizen von Tina Truog-Saluz (jetzt bei Apotheker Gaudenz
Truog, Chur).

Chur, Staatsarchiv: Mappe Salis, Haldensteiner Chronik A 1f1 und A 1/3.
Urkunde aus Landesakten 1633 (Mirz)
Sittenmandate 1654

Chur, Stadtarchiv: Ratsprotokolle Bd. 3: I 582-1630 ‘Bd. 6: 1650-1656
Bd. 4: 1630-1641 Bd. 7: 1656-1658
Bd. 5: 1641-1650 Bd. 8: 1659-1664

Zizerserband mit Urkunde vom 9. Mai 1545 (Churer Kirchenordnung).

Chur, Zivilstandsamt: Kirchenbiicher
Bd. 1: St. Martin Taufen 1575-1596 sowie St. Regula Taufen 1574~-1590
Bd. 2: St. Martin Taufen 1610-1727
Bd. 3: St. Regula Taufen, Ehen, Todesfalle 1623—1676
Bd. 6: St. Martin Ehen 1752-1777 und Todesfélle 1645-1777.

Chur, Bischifliches Archiv:
Historia Religionis B
Mappen 53 und 56

Chur, Synodalarchiv:
Synodalmatrikel 1555-1761
Synodalgesetz 1645 (in Band Synodalacten S. ITI-1X)
Synodalprotokoll Bd. 1 (1572-1608)
Synodalprotokoll Bd. 2 (1608-1642)
Synodalprotokoll Bd. 3 (1643-1680)

B. Gedruckte Quellen und Literatur

Anhorn B., Graw-Piinter-Krieg 1603-1629. Hg. von Mohr C., Chur 1873.
- Heilige Widergeburt der evangelischen Kirchen in den gmeinen dreyen Piindten
der freien hohen Rhitiae. Chur 1680.

Ardiiser H., Rétische Chronik, mit Kommentar von Bott J. Chur 1877.

Bener G., Wiesmann P., Die Grabdenkmailer auf dem alten Friedhof in Chur. Chur 1943.
Berger H., Die Reformation im Kreis der Fiinf Dérfer. Chur 1950.

Berger M., Rechtsgeschichte der Herrschaft Haldenstein. Chur 1952.

Bertogg H., Ravarenda sar Peder Saluz 1659-1729. Im Chalender Ladin 1950.

99



Bloesch E., Geschichte der Schweizerisch-Reformierten Kirchen. 2 Bde. Bern 18gq,

Bonorand C., Biindner Studierende an héhern Schulen der Schweiz und des Auslandes
im Zeitalter der Reformation und Gegenreformation. Im 79. Jahresbericht der
Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden. Chur 1g50.

— Die Entwicklung des reformierten Bildungswesens in Graubiinden zur Zeit der Re-
formation und Gegenreformation. Chur 194g9.

Gamenisch E., Evangelische Erbauungsbiicher der guten alten Zeit. Im Biindnerischen
Haushaltungs- und Familienbuch 1937.
— Bindnerische Reformationsgeschichte. Chur 1920.

Caminada Chr., Die Biindner Friedhofe. Eine kulturhistorische Studie aus Biinden.
Zirich 1918.

Campell U., Zwei Biicher ritischer Geschichte. Im Archiv fiir Geschichte der Republik
Graubiinden, hg. von Mohr Th. Chur 1853.

Cherbuliez A. E., Queilen und Materialien zur Musikgeschichte in Graubiinden. Aus
dem 67. Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden.
Chur 1937.

Clavadetscher E., Die Stadtschule von Chur, von ihren Anfingen bis zum Ende des
18. Jahrhunderts. Chur 1947.

Farner O., Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubiinden. Separatabdruck aus dem
54. Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden.

Fetz J. F., Geschichte der kirchenpolitischen Wirren im Freistaat der drei Biinde.
Chur 1875,

Frigg A., Die Mission der Kapuziner in den ritoromanischen und italienischen Tal
schaften Ritiens im 17. Jahrhundert. Chur 1953.

Gantenbein W., Eine Bundner Kraftgestalt aus vergangener Zeit. Biindner Kalender
1947.

Gillardon P., Nikolaischule und Nikolaikloster in Chur im 17. Jahrhundert. Schiers
1907.

Haffter E., Georg Jenatsch. Ein Beitrag zur Geschichte der Biindner Wirren. Davos
1894.

Hemmi J., Beitrag zur Geschichte des Sanitidtswesens in Graubiinden. Chur 1914.

Jecklin F., Beitrag zur Reformationsgeschichte von Churwalden. Im Biindner Monats-

blatt 1goo.

- Beitraggzur altern Schulgeschichte der Stadt Chur bis zum Beginn des 18. Jahr-
hunderts. O.O. und J. ‘

— Biindner Studenten an der Pariser Universitat als Pensionédre der franzésischen Ké-
nige. Im Bindner Monatsblatt 1925.

— Materialien zur Standes- und Landesgeschichte Graubiindens 1464-1803. 2 Bde.
Basel 1907-1909.

— Die Biindner Studenten in Ziirich nach dem Album in Schola Tigurina Studentium.
Separatabdruck aus Biindner Monatsblatt 1917. Chur 1917.

— Valér M., Walser P., Denkschrift iiber das Schulwesen der Stadt Chur. Chur (1914)-

Jenny W., Churer Predigten. Ein Beitrag zur Kenntnis Comanders. In Zwingliana
1944. Zirich 1944.

Kind Chr., Philipp Gallicius. Eine Zeit- und Charakterskizze. Zeitschrift fiir Historische
Theologie. ITI. Heft. Jahrgang 1868.

— Die Pazifikation des ritischen Freistaates in Religionssachen, 1640-1649. Hg. vor
Mohr C. in Ritia, Mitteilungen der Geschichtsforschenden Gesellschaft von Grau
biinden. Chur 1863.

100



Kénz J. N. und andere: Verzeichnis der Bauernhduser im Kanton Graubiinden. Ge-
meinde Jenaz. Chur 1945.

Lehmann H. L., Geschichte des Klosters Churwalden. Im Schweizerischen Museum
1788.

Loretz A., Christenliche Leich-Predigt tiber den Todt des edlen, ehrwiirdigen, hoch-
gelehrten Herrn Gedrg von Salutz. Ziirich 1646.

Marbach O., Aus einer alten Chronik. Schweizerisches Protestantenblatt 1913, Nr. 34.
Mastiger J. B., Leibesiibungen in Graubiinden einst und heute. Chur 1946.
Mayer J. G., Geschichte des Bistums Chur. 2 Bde. Stans 19o1-1903.

Meyer C. F., Jirg Jenatsch. Bielefeld und Leipzig. O. J.

Michel J., Geschichte der Reformation, der kirchenpolitischen Kdampfe und Verhalt-
nisse in den paritidtischen Gemeinden des Kreises V Dorfer im 17ten und 18ten

Jahrhundert. O. O. und J. 4
Mohler H., Der Kampf mit dem Drachen. Ein Jenatsch-Roman. Ziirich. O. J.

Mohr C., Geschichte von Curritien und der Republik gemeiner drei Biinde. 2 Bde.
Chur 1870-1874.

Niischeler A., Die Gotteshduser der Schweiz. 1. Heft: Bistum Chur. Ziirich 1864.

Pfister A., Georg Jenatsch. Sein Leben und seine Zeit. Basel 1951.

Pieth F., Biindnergeschichte. Chur 1945. )
- Aus der Geschichte der evang. Kirchgemeinde Chur und ihrer Gotteshiuser.
Chur 1949. ‘

- Das alte Seewis. Chur 1910.
- Geschichtliches {iber Chur. Schweizerische Lehrerzeitung Nr. 26, 30. Juni 1933.

Poeschel E., Die Grabdenkmailer in der Kathedrale in Chur. Separatabdruck aus dem
75. Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden.
Chur 1945.

- Die Kunstdenkmailer des Kantons Graubiinden. Bd. VII. Basel 1948.

Porta P. D. R., Historia Reformationis ecclesiarum Raeticarum. 2 Bde. Chur und

Lindau 1771-1777.
Ragaz R., Stefan Gabriel, der Pradikant und Dichter. Im Blindner Monatsblatt 1928.
Robbi J., Ritter Johannes Guler von Wyneck. Chur (1gr11).
Salis N., Aus der Reformationsgeschichte Haldensteins. Im Biindner Monatsblatt 1926.
Salutz G., Catechismus, das ist kurtzer Bericht des christlichen Glaubens... Chur
1613 (in Zentralbibliothek Ziirich).

- Catechismus. .. Ziirich 1657 und 1681,

- Kurtze Beschreibung des fiirtrefflichen Bads, Ganey genannt, im Pritigéw. Chur
1749. : :
= Sprecher F., Das Christenlich Leben und selig Sterben des thiiren Helden und
thriiwen Vatters des Vatterlandts, Herren Obersten Johann Gulers von Wyneck,

Rittern. O. O. 1637.

Saluz P., Beitriige zur Beschreibung und Geschichte der Schule in Biinden. In Neuer
Sammler 1807. -

Schiess T., Philipp Gallicius. Chur 1904.

Sererhard N., Einfalte Delineation aller Gemeinden gemeiner dreyen Biinden, hg. von
Mohr C., Chur 1872. Vgl. dazu auch die neuere Ausgabe von Vasella O., Chur 1944.

Simonet J. J., Geschichte der Dompfarrei Chur. Chur 1925.

I0I



Sprecher F., Geschichte der biindnerischen Kriege und Unruhen 1618-1645. 2 Bde
Hg. von Mohr C. Chur 1856/57. _

— Historische Beschreibung von den Unruhen und Kriegen. Schaffhausen 1703.

— Fortsetzung der Biindnergeschichte oder der ehemaligen Unruhen in dem Freistaa
der drei Biinden. Aus dem Lateinischen ibersetzt von H. L. Lehmann. 2 Bde
Chur 1780."

Sprecher J. A., Die Pest in Graubilinden wihrend der Kriege und Unruhen 1628-1635,
Im Biindner Monatsblatt 1942.
— Die Familie de Sass (Historischer Roman). Basel 1881.
— Donna Ottavia (Historischer Roman). Basel 1878.

Sulzberger H. G., Geschichte der Reformation im Kanton Graubiinden. Chur 1880

Thény M., Schiers, Hochgericht und Kapitelgericht, Kreis und Gemeinde. Schiers
1943. '

Truog J. R., Jenazer Heimatbuch. Schiers 1945.

— Die Pfarrer der evang. Gemeinden in Graubiinden und seinen ehemaligen Unter
tanenlanden. Separatabdruck aus den Jahresberichten 1934/35 der Historisch-Ant
quarischen Gesellschaft von Graubiinden. Chur.

— Die Biindner Studenten in Basel von 1460-1700. Aus dem Jahresbericht der Histo-
risch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden. Chur 1938. °

— Die Biindner Priadikanten 1555-1901 nach den Matrikelblichern der Synode. Sepa

ratabdruck aus dem Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubtinden 19o1. Chur 1g9o2.

Aus der Geschichte der evangelisch-riatischen Synode 1537-1937. Chur 1937.

Die Dekane und Assessoren der evangelisch-ritischen Synode nach den Synodal
protokollen 1571-1930. Separatabdruck aus dem 6o. Jahresbericht der Historisch-
Antiquarischen Gesellschaft von Graubtnden. Chur 1g930.

Valér M., Die evangelischen Geistlichen an der Martinskirche in Chur von Beginn der
Reformation bis zur Gegenwart. Chur 1919,
— Geschichte des Churer Stadtrates 1422-1922. Chur 1922.

Wackernagel H.G., die Matrikel der Universitit Basel (Bd. 2). Basel 1956.

Wiesmann P., Die Grabdenkmiler auf dem alten Friedhof in Chur. Ergénzt durch Le
sungen von Baron von Salis-Haldenstein «Raetia sepulta». Separatabdruck aus dem
75. Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden. 1945

Ohne Verfasser: Die evangelischen Pfarrer der Gemeinde Thusis. Thusis 1887.
— Verzeichnis (A) der Geistlichen an der Martinskirche. Abgedruckt im.Churer Wo:
~ chenblatt 1843.

— Verzeichnis (B) der Geistlichen an der Martinskirche in Chur von der Reformation
bis 1778. Im Biindner Monatsblatt 1896.

— Verzeichnis der Tit. Geistlichen, welche seit der Reformation in Gais Pfarrer ge-
wesen sind. O. O. und J.

— Volkstiimliches aus Graubiinden. Chur 1916.

- Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz (7 Bde.). Neuenburg 1921-1934

102



	Der Churer Pfarrer Saluz (1571-1645) und seine Kollegen und seine Zeit

