Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von

Graubiinden
Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubinden
Band: 88 (1958)
Artikel: Die Florinusvita des 12. Jh.
Autor: Muller, Iso
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-595840

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-595840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Florinusvita des 12. Jh.

Von P. Iso Miller



VERZEICHNIS DER ABGEKURZTEN LITERATUR

BM = Biindnerisches Monatsblatt 1914 ff.

BUB = Biindner Urkundenbuch ed. E. Meyer-Marthaler und Fr. Perret.
Chur 1947 ff.

Léonien = Bruylants P., Concordance verbale du Sacrementaire Léonien. Lou-
vain 1946.

Luciusvita = Miiller I., Die karolingische Luciusvita (ca. 800) im Jahresbericht der

Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubiinden 85 (1955) 1-51.

Manz = Manz G., Ausdrucksformen der lateinischen Liturgiesprache bis ins
11. Jahrhundert. Beuron 1941.
Mohlberg = Mohlberg K., Das frinkische Sakramentarium Gelasianum in ala-
, mannischer Uberlieferung. 2. Auflage. Miinster in Westfalen 1939.
Oraisons = Bruylants P., Les Oraisons du Missel Romain. 2 Bde. Louvain 1952
Placidusvita = Miiller I., Die Passio S. Placidi (ca. 1200). Zeitschrift fiir Schweize-
rische Kirchengeschichte 46 (1952) 161—180, 257—278. -
ZSK = Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte. Stans—Fribourg

1go6 ff.



Den Inhalt der Florinus-Vita und die Geschichte des Kultus legte Dr.
P. Otmar Scheiwiller (1 1954), Benediktiner von Einsiedeln, in verschiedenen
umfassenden Studien dar.! Er hat die meisten wesentlichen Fragen gelost.
Es bleibt aber noch iibrig, die idlteste Vita auch formal-philologisch besser
zu erfassen und die Kultgeschichte in einzelnen nicht unwichtigen Belangen
zu erginzen.2

I. Die Handschriften

Die alteste Handschrift befindet sich in der Hs. (76) 240 der Studien-
bibliothek zu Linz (Osterreich), und zwar auf fol. 7r bis 10v, umgeben von
andern Heiligenviten. Bibliotheks-Direktor Dr. Kurt Vancsa, Linz, hatte die
Giite, entsprechende Photokopien anfertigen zu lassen, auf Grund deren eine
Transcription méglich wurde. Die Schrift ist karolingische Minuskel in run-
den Formen ohne gotische Ziige. Wenn wir sie mit der Urkunde des Bischofs
von Lausanne von 1162 und dem Diplom des Bischofs von Konstanz von
Konstanz von 1210 vergleichen, so nihert sie sich deutlich dem ersteren
Dokument.? Fiir eine Datierung noch in das 12. Jahrhundert sprechen einige
Hinweise. Fur et finden wir stets die dltere Ligatur, auch in der Verbindung
mit etiam, nicht die im 12. Jahrhundert und spiter haufiger auftretende
tironische Note. Hingegen figuriert die tironische Note fiir con und com, die
im 12. Jahrhundert zahlreicher wird, in unserer Handschrift durchgehends.
Das e caudata, das sonst gegen Ende des 12. Jahrhunderts durch das ein-
fache e verdrangt wird, herrscht noch ganz vor. Auch dominiert das gerade
d vollstindig, wahrend das runde d, das dann im 13. Jahrhundert immer
mehr Anklang findet, sehr selten ist. Auf fol. 7r stehen 29 gerade Formen
zwel runden d entgegen. Auf fol. 8v sind es 29 gegeniiber nur einer. In unse-
rer Vita kimpft das kurze runde s am Wortende, das sonst im 12. Jahrhundert

! Der hl. Florin von Remiis. ZSK 32 (1938) 241-256 und 33 (1939) 71—90, 155—
167. Der hl. Florin in kritischer Beleuchtung. BM 1940, S. 161—-174. Chur oder Re-
mis? Eine Ortsfrage im Leben des hl. Otmar. BM 1941, S. gr1-3igq.

2 Der Verfasser schuldet aufrichtigen Dank fiir wertvolle Mithilfe an Exegesepro-
fessor Lic. theol. P. Pirmin Willi, Engelberg-Gries, P. Dr. Leo Eizenhdéfer, Abtei Neu-
burg, P. Baudoin de Gaiffier, Directeur der Société des Bollandistes, Briissel; ferner an
die Universititsprofessoren Dr. B. Bischoff, Miinchen, Dr. E. Ewig, Mainz, und be-
sonders an Dr. Heinrich Biittner, Marburg.

3 Steffens Fr., Lateinische Paldographie, 19og, Taf. 85 und 8q.



weite Verbreitung gefunden hat, mit dem langen hart um den Sieg. Auf
fol. 7r stehen 11 lange s gegen 5 kurze, auf fol. 8v umgekehrt 11 lange gegen
17 kurze und auf fol. 1or missen 5 lange Formen gegen 12 kurze den Angriff
aushalten. Merkwiirdig ist das z in baptizata (fol. 7r. Kap. 1.). Es sieht aus
wie ein altes unziales z. Da aber gerade im Verlaufe des 12. Jahrhunderts
unziale Formen in der Schrift vordringen, ist auch dieser Buchstabe ver-
standlich.* Fiir eine Datierung auf Ende des 12. Jahrhunderts spricht neben
paldographischen Erwigungen der Umstand, daB3 auf Blatt 145v eine spi-
tere Hand eine kalendarische Berechnung fiir das Jahr 1216 eingetragen hat.
Verschiedene lateinische Gedichte sind ebenfalls erst im 13. Jahrhundert hin-
zugekommen. Also diirfte ein Ansatz auf Ende des 12. Jahrhunderts gegeben
sein. Der Codex stammt aus dem Kloster Garsten im Bistum Passau, eine
Stiftung, die 1108 den Benediktinern von Goéttweig tibergeben wurde und
1111 zur selbstindigen Abtei sich entwickeln konnte. Auch von dieser Seite
her steht dem chronologischen Ansatz keine Schwierigkeit entgegen. Als
dann Josef II. 1787 Garsten aufhob, wanderte die Handschrift nach Linz.3

Der Linzer Codex enthilt im gesamten folgende Viten: Koloman, Flo-
rinus, Ottilia, Procopius, Nicolaus, Godehardus, Maximinus Trevirensis,
Martha, Maria Magdalena, Sigismund Rex, Gertrudis, Gangolfus, Vitus,
Eustachius, Stephanus, Michael, Rupertus, Remigius. Es handelt sich hier
um einen Teil des sogenannten Magnum Legendarium Austriacum, einer
Sammlung von 580 Heiligenleben, die deshalb so heif3t, weil sdmtliche
Exemplare in osterreichischen Bibliotheken gefunden wurden. Sie entstand
kurz nach 1181, also etwa um 1185. Die Originalsammlung ist nicht mehr
erhalten.$

Die Vita S. Florini befindet sich auch im Exemplar des Klosters Melk,
dessen erster Teil (Januar—Februar) auf das 13. Jahrhundert, dessen iibrige
Teile jedoch auf das 15. Jahrhundert zuriickgehen. Vermutlich war im 13.
Jahrhundert das ganze Legendar in Melk erhalten, ging aber nachher ver-
loren und wurde 1471 durch P. Christoph Lieb ergdnzt (Codex. M 8. fol.
174v bis 176v). Wenn auch diese Melker Vita eigentlich erst aus dem 15.
Jahrhundert stammt, so verdient sie doch als erwigenswerte Uberlieferung,
die mittelbar dem 13. Jahrhundert angehéren diirfte, beriicksichtigt zu wer-
den.” Eine Photokopie davon iiberlie uns in dankenswerter Weise Prior
P. Reginald Zupancic von Melk.

Nicht den gleichen Wert hat Cod. Bruxellensis Bibl. reg. 8946, Acta

4 Deschamps Paul, Paléographie des Inscriptions Lapidaires, 1929, S. 39, 80. Rauh
R., Paldographie der mainfrankischen Monumentalinschriften, 1935, S. 28—29.

5 Uber Garsten siehe Lexikon fiir Theologie und Kirche 4 (1932) 294. Die An-
gaben iiber den Linzer Codex stammen aus dem maschinengeschriebenen Katalog von
Konrad Schiffmann, welche die Linzer Studienbibliothek fiir vorliegende Arbeit zur
Verfiigung stellte. Die Bollandisten datierten den Codex auf das 13. Jahrhundert. Ana-
lecta Bollandiana 17 (1898) 199 Anm. 5.

¢ Naheres Analecta Bollandiana 17 (1898) 24 ff. Dazu vgl. Mitteilungen des In-
stituts fiir Gsterreichische Geschichtsforschung 65 (1957 375.

? Analecta Bollandiana 17 (1898) 32 ff. bes. 34, go.



Sanctorum 17. Novembris, der in der koniglichen Bibliothek zu Briissel liegt
und auf Seite 209 recto bis 217 recto die Vita S. Florini enthilt. Es handelt
sich um eine Kopie, die im Jahre 1689 den Bollandisten aus dem Kloster Gar-
sten zugesandt wurde.® Als Vorlage diente unsere Linzer Handschrift aus
dem Ende des 12. Jahrhunderts. Sie las den Text fiir die damalige Zeit gut
und weist auch einige gliickliche Korrekturen auf, weshalb sie hier ange-
merkt ist. Die konigliche Bibliothek in Briissel sandte den Codex in freund-
licher Weise zur Kollation ins Disentiser Stiftsarchiv.

Das Schema der Handschriften kénnte etwa so dargestellt werden:

Orig. der Vita S. Florini

12. Jahrhundert, vor zirka 1185, verloren

/

Garsten | Linz _

Ende 12. Jahrhundert Melk
13. Jahrhundert, verloren
Melk
1471

Garsten [ Briissel

1689

Aus diesen Gegebenheiten ergibt sich, dal3 die Garstener Kopie in Linz
durch ihr Alter alle andern weit an Wert tibertrifft. Sie ist daher der folgen-
den Edition als beste Quelle zugrundegelegt. Die Edition gibt mithin den
Text dieser altesten Quelle genau wieder, einzig die GroBschreibung der An-
fangsbuchstaben bei Personen und Ortsnamen sowie bei den sakralen Be-
griffen, ferner die Interpunktion und die Alinea bei neuen Kapiteln stammen
vom Herausgeber. Aus drucktechnischen Griinden muf3te auch das e caudata

8 Analecta Bollandiana 17 (1898) 199. Auf S. 208 der Briisseler Handschrift die
Notiz: «Submissa ex Monasterio S. Maria Garstensi a Praenobili ac Reverendissimo D.
Anselmo Abb. Ord. S. Benedicti, uti ipsum- coram rogaveramus anno 1688, bibliothe-
cam ac templum magnificentissimum recentissime ab ipso perfectum invisentes.» Die
Kopie weist auf S. 217 ein Vidimus auf, und zwar mit anderer Schrift als der Text der
Vita: «Haec desumpta e uetustis manuscriptis Codicibus membraneis et collata omni-
mode concordant. Styrae 16. Septembris 1689. P. Romanus Wall, Juris Utriusque Doc-
tor, Protonotarius Apostolicus et Parochus ciuitatis Styrensis. manu propria.» -.



als ae geschrieben werden. Von den beiden Kopien zu Melk und Briissel sind
belanglose Abweichungen rein orthographischer Art weggelassen.

Die neue Edition rechtfertigt sich daraus, daf3 bisher nur der Text von
Melk 1471 und Briissel 1689 herausgegeben wurde, und zwar von den Bol-
landisten in den Analecta Bollandiana (Band 17, Jahrgang 1898, S. 199—204).
Ohne die Text-Varianten, jedoch mit einigen Sach-Anmerkungen, hat P.
Otmar Scheiwiller die Edition der Bollandisten tale quale nochmals ediert
in der Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte, 1939, S. 83-8q.

I1. Editio critica

Hs. = Handschrift von Garsten bzw. Linz, 12. Jahrhundert
M. = Melker Kopie von 1471.
G. = Garstener Kopie von 1689 in Briissel.

Sperrdruck = Zitate; Schiefdruck = Gleichklang.

Incipit? uita s. Florini confessoris

(Erste Nocturn)

I. BeatiP Florini confessoris Christi, cuius hodie! gloriosa natali-
cia? celebramus? laudes et praeconia tacere! non debemus. Huius
itaque genitor oriundus ex Britannia regione, quae est sita inter montana®
Retiae Curiensis prouinciae, urbem Romam orandi gratia disposuit inuisere ;
genitrix uero eius natione iudaica procreafa et in Christi nomine bap-
tizata® nutu diuino? in eodem itinerec illi est consociatad, post reditum

I. a) Das incipit fehlt in M und G.

b) In der Hs. wie im M. erscheint B als groBer Initialbuchstabe. Die lateinischen
Ordnungszahlen der Kapitel stehen am Rande des Hs. M hat keine Kapitel-
angaben.

c¢) munere G.

d) sociata G.

I. * hodie aus dem Stil der Orationen. Oraisons I., S. 240.

2 gloriosa natalicia aus der schon in karolingischer Zeit belegten Oration zur Vigil
der hl. Simon und Juda. Oraisons II, Nr. 140.

% natalicia celebrare in Orationen des 8. und 9. Jahrhunderts. Oraisons II, Nr.
104, 165, 847.

4 Jaudes bzw. praeconia non tacemus. Léonien S. 315, 481.
in montana. Luc. 1, 39, sonst noch oft in der hl. Schrift. In planis et montanis,
BUB I, S. 93, 94, 99, 118 zum 10. Jahrhundert; Reciarum montana, Placidus-
vita, Kap. 2. Dazu ZSK 1952, S. 264.

¢ baptizati in nomine Domini Jesu. Act. 8, 16 baptizari in nomine Domini Jesu
Christi. Act. 10, 48.

? nutu Domini. 2 Reg. 17, 14; Deus, cuius nutibus. Oraisons II, Nr. 219, zum
8. Jahrhundert; divino nutu, Vita S. Galli. g. Jahrh. MGH SS. rer. merov. 4

(1902) 277.



uero matrimonio copulata. Post haec® uenientes in ualle, quae Uenusta
dicitur, ibique locum desertum® adeuntes construxerunt habitaculum atque
ibidem Deo largiente!® genuerunt filium,! quem nominauerunt Flo-
rinum.

II. Cumque bonae indolis puer crescens proficeret, parentes® eius in
loco HeraemusciaeP Domino illum obtulerunt' eumque cuidam reli-
gioso presbytero nomine Alexandro in aecclesia s. Petri aposto/i Deo famu-
lan#z commendauerunt et sacris litteris inbui rogauerunt. Dedit autem Do-
minus eidem puero gratiam discend: atque de uirtute in uirtutem? pro-
ficiendi. Cernens itaque Alexander presbyter beatum Florinum diuersarum
incremento uirtutum de die in diem? proficere, caepit eum nimio amore
et honore* diligere, non dubitans, omnia bona sua? illius procurationi
committere.

ITI. Dominus uero dedit seruo suo Florino tantae ubertatis prospe-
ritatem,! in omnibus, quibus ipse praefuit, siue in horreo siue in cellario?
siue® in ceteris possessionibus (fol. 7v), ut de his nequaquam aliquid per
usum uideretur® minui, sed pocius multiplicar:.® Sed si hoc alicui incre-
dibile uidetur, sequenti miraculo uerum esse cognoscitur. Castrum quippe
haud procul a uilla situm erat, quod Canicias appellant, in quo incole loci

I. ¢ post haec, Sap. 4, 19 und Joel 2, 28.

% locum desertum. Placidusvita Kap. 3. Dazu Dopsch A., Wirtschaftliche und
soziale Grundlagen der europiischen Kulturentwicklung 1 (1923) 184, 227.
Miiller 1., Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 13.

10 Deo (Domino) largiente. Oraisons II, Nr. 37, 574, 869, und Léonien S. g12.
Ausdruck der frithmittelalterlichen Sakramentarien.

11 genuit filios et filias. Gen. 5, 4 usw., genuit filium Tob. 1, q.

II. a) parentesque M.
b) In der Hs. erscheint zwischen Herae und musciae ein Zeichen, das in der Form

eines s oder f wohl nur die beiden Wérter verbinden soll.

II. * Ex. 35, 24: obulerunt Domino. 1 Sam. 1, 25: obtulerunt puerum. Reg. S. Be-
nedicti, cap. 59: Si quis offert filium suum Deo. :

de virtute in virtutem. Ps. 83, 8.

de die in diem Ps. 60, g und 2 Petr. 2, 8§; 2 Cor., 4, 16.

honore et amore Christi. Reg. S. Benedicti Kap. 63.

super omnia bona sua constituet eum. Matth. 24, 47.

LTI )

III. a) Hs. weist siu mit einem Abkiirzungsstrich auf dem u auf, zweifellos ein Versehen
fiir siue, das auch in M. steht. G. l6ste es in sicut auf.
b) videatur G.
¢) augeri et multiplicari M.
III. * Vgl. ubertatis magnitudinem perdit. Gen. 41, 31I.

2 Zu horreum siche BUB I, S. 243 und 380 zum g. bzw. 12. Jahrhundert und zu
cellarium ebendort I, S. 15, 17, 19 zu 765.

3 Die von Gott gesegnete Verwaltung der Giiter des Priesters Alexander durch
Florin erinnert an die von Gott gesegnete Verwaltung des Vermdogens des Puti-
phar durch den 4gyptischen Joseph. Gen. 39, 1-6. Bei Gen. 39, 5: Deus multi-
plicavit.



illius propter metum paganorum? facultates suas recondebant. A quo
castro beatus Florinus magistro suo in usus cottidianos uinum et cetera, que
uictul necessaria’® erant, deferre consueuerat.

IV. Quadam itaque die, cum in eodem castro flasconem uino! inpleret
domumque rediret, mulier quedam paupercula nomine Maximiana illi
obuiauit eumque marito suo egrotanti modicum uini mittere postulauit. At
ille, ut erat benignissimus, misertus pauperculae illius, uinum totum, quod
in flascone! fuit, uasculo suo infundit atque, ut eundem flasconem iterum
uino repleret, ad castrum denuo repedauit. Sed quia actibus bonoerum sem-
per aduersantur facta malorum, eiusdem castri portarius? nomine Ursus suus-
que condiscipulus?, inuidiae odio repleti, portam clauserunt, eumque mini-
me intrare permiserunt. Alter enim eorum portam obserauit, alter uero ad
Alexandrum presbyterum festinus cucurrit et rem gestam inuidiose nun tiauit.

(Zweite Nocturn)

V. Beatus ergo® Florinus uidens sibi castri illius negari introitum,
caepit anxiari!, quid ageret; sed confisus in Domino! flasconem
aqua repleuit® (fol. 8r) et ad Dominum suum deuotissime orans remeauit.
Sed Deus omnipotens, qui nunquam obliuiscitur fidelium sworum, quique
merita conpensat singulorum, dignatus est, signo admirabili® clarifi-
care! famulum suum. Mox enim ut accessit, Alexander presbyter iussit sibi¢
mensam praeparare, non tamen simpliciter, sed quasi uinum non haberet.
Confestim quoque iussit sibi poculum propinari. At ille more solito priusd
accepta benedictione®, poculum sibi ad bibendume® porrexit. Sed Alexan-

III. ¢ Vgl. propter metum Judaeorum. Joh. 7, 13; 19, 38; 20, 19.
5 Gen. 42, 7 und Prov. 30, 8.
IV. a) Hs. schrieb zuerst discipulus und schrieb dann ein erginzendes con dariiber.
Das macht discipulus in M. begreiflich.
IV. 1 Vgl vino plena duo lignea vascula, quae vulgo flascones vocantur. Gregorii
M. Dialogi II. cap. 18. ed. U. Moricca 1924, S. 108.
2 Zu portarius siche Reg. S. Benedicti, Kap. 66.
V. a) igitur G.
b) implevit M.
c) G. laBt mehrere Worter aus, so est, dann iussit und sibi.
d) petita M.
e) adhibendum G.
V. 1 coepit contristari Matth. 26, 37 und dum anxiaretur Ps. 60, § sowie anxiatus
est Ps. 142, 4.
2 confidens in Domino. Rém. 14, 14 und Phil. 2, 24. In Domino non confisa.
Soph 3, 2; confisus in iustitia tua, Ezech. 33, 13.
3 signa et mlrablha, Dan. 3, 99; initium signorum Joh. 2, 11; signum Jonae,
Matth. 12, 38-39. :
4 clarificare, Joh. 12, 23—28; 13, 31; 21, I19.
5 accepit benedictionem. Gen. 27, 35; accipit (accipias) benedictionem, Heb.
6, 7 und 4 Reg. 5, 15. Dazu Reg. S. Benedicti: accepta benedictione, Kap. 35,
38; petita benedictione, Kap. 53. Dazu petita benedictione. Andrieu M., Les
Ordines Romani 4 (1956) 33. Vergl. Gregorii M. Dialogi ed. Moricca 1924
Seite go: benedictione percepta.



dro existimante, quod sibi aquam simpliciter porrigeret, per merita sancti
Florini gloriosa® lymphae natura in uini saporem est mutata.

V1. Cumgque presbyter uinum gustando!, stupens id quod fac-
tum fuerat?, miraretur, continuo ex acubitu suo prosilzi#3, pedibus
eius aduolutus, humiliter eum petiif, ut sicut prius inferior eo fuerat, sic iam
eo superior esset, et quasi praelatus? et magister sibi imperaret, ipse uero uelut
iunior seu discipulus eius magisterio in omnibus? obtemperaret.® Sed uir Dei®
per omnia’ se indignum uociferans, deinceps economus® esse rennuit seque
a ministerio sibi credito subtraxit. His ita gertis Alexandro presbytero una
cum ciuibus imperante® beatus Florinus presbyter est ordinatus. Post haec
paucis transactis diebusd, Alexander presbyter defungitur eiusque aecclesiae
regende sanctus Florinus praeficitur.

VII. Ubi Domino et sanctis eius! fideliter deseruiens, sancti Spi-
ritus reuelatione? didicerat, quicquid?® sibi ante uel post obitum suum fu-
turum fuerat. Cumgque (fol. 8v) diem uocationis suae appropinquare prae-
nosceret, altercationisP3 futurae praescius, homines, quos adhuc uiuendo
nutrierat, etiam moriendo deserere nolebat. Maluit enim in eodem loco cor-

V. & merita gloriosa ist ein stehender Ausdruck schon der frithmittelalterlichen Sa-
kramentarien. Manz Nr. 596. Oraisons II, Nr. 697.

VI. a) G. laB3t in omnibus weg.
b) Hs. und M. weisen economos auf jedoch G. economus, was wohl richtiger ist.
¢) impetrante M.
d) paucis diebus transactis M.

VI. 1 gustavit aquam vinum factam. Joh. 2, g.. Die Szene erinnert als Ganzes an die
Verwandlung von Wasser in Wein bei Joh. 2, 1 ff. Das Wasser wird in beiden
Fillen erst vor dem Trinken durch den Tischherrn erkannt. Zu dem hagio-
graphischen Topos siehe Giinter H., Psychologie der Legende, 1949, S. 124—
125, 135-136.
mirans, quod factum fuerat. Luc. 24, 12; stupens dixit. Act. g, 6.
exiliens de accubitu suo. Tob. 2, §; in accubitu suo. Canticum Canticorum 1, 11.
DaB praelatus im Hochmittelalter auch einen Laien bezeichnet, dafiir stehen
Texte des hl. Bernhard von Clairvaux und des hl. Thomas von Aquin sowie
manche Rechtsurkunden ein. Niaheres in den Blattern aus der Walliser Ge-
schichte, X. Bd. 5 (1950) 11—-13. BUB II, S. 17 zu 1203.

8 Zum Inhalt Luc. 22, 25-27 und Joh. 13, 14-16 (FuBwaschung).

¢ 4 Reg. 4, 9 usw. vir Dei fiir Propheten. Dazu Gregorii M., Dialogi, ed. Moricca,
1924, S. 77, 96, 103. MGH SS. rer. merow. IV 116-117%, 119, 302, 397. (Vita
S. Columbani und S. Galli). Placidusvita, Kap. 2: vir Dei = Sigisbertus.

? per omnia, Hebr. 2, 17 und 4, 15.

VII. a) quidquid G.
b) alterationis M.

VII. ' Dominus in sanctis, Jud. 14; coram Deo et sanctis eius. Reg. S. Benedicti, Kap.
58 (Profess).
? Dazu Kap. X divina revelatione.
3 altercaretur de Moysi corpore, Jud. g.



poraliter* ultimum futuri examinis diem praestolari® quam ad
locum natiuitatis suae®, a quo illuc uenerat, reportari. Et idcirco de
sepultura sua illos praemonuit, quos solaminis sui participes esse uoluif. Prae-
ueniens itaque parentum aduentum suorum, praecepit incolis Heremusciae,
ut suae praemonitionis non inmemores post obitum suum in sepulchro suo
duos sarcofagos reponerent atque ut in altero eorum corpus suum reconderent,
in altero uero ferro colligato casulam suam reponerent ipsumque priori super-
ponerent.

VIII. Haec? uir Dei praecipiens subiunxit dicens: «Scio equidem, quia
post discessum meum! uenient parentes mei et uicini a loco natiui-
tatis meae®, qui me cupient hinc transferre. Quibus aduenientibus et
uobiscum pro corporis mei gleba?® litigantibus, antequam ad necis inter-
nicionem?® ueniatur, oportune cedite locumque sepulturae® meae in-
demnesP illis ostendite.» Igitur paucis interpositis diebus Florinus beatus
xv. kal. decembris defungitur atque eo modo, quo iusserat, sepelitur. Quo
audito parentes et uicini eius, sicut adhuc uiuens praedixerat, ad sepulchrum
eius conuenere®, uolentes corpus eius (fol. gr) inded transferre. Sed incole
loci illius nec corpus illius uoluerunt dare nec locum sepulturae ostendere.
Unde et continuo in utroque® populo magna oritur altercatio. Et cum iam
ad hoc peruentum fuisset, ut sef armis inuicem cruentare uoluissent, homines
loci ipsius€, memores praemonitionis sancti Florini, sepulchrum eius litigan-

VII. ¢ plenitudo divinitatis corporaliter. Col. 2, g9 (hier anderer Sinn).
5 praestolari, Threni Jer. 3, 26; examinis tremendi dies ,Manz, Nr. 323-324,
schon bei Gregor dem Groflen (1 604).
¢ in locum nativitatis tuae, Gen. 32, 9.

VIII. a) Haec ut M.

b) Die Hs. schreibt indenes mit Strich durch die Oberlinge von d. indempnes
M., indemnes G.

c) convenerunt M.

d) statt inde setzt G etiam.

e) statt in utroque liest G. mutuoque.

f) Die Hs. schreibt erginzend se hinein, wodurch das Fehlen des se in M. erklart
1st.

g) illius M. und G.

VIII. ' post discessionem meam, Act. Ap. 20, 2q.

2 in locum nativitatis tuae, Gen. 32, g. .

3 sanctissimi corporis glebam (hl. Martin). Gregor v. Tours, Historiarum Lib.
I, cap. 48, ed. Buchner R., 1954/55 I., S. 52. Dazu: Galli monasterio, in quo
corporis eius requiescit sanctissima gleba. Wartmann H., Urkundenbuch der
Abtei St. Gallen 2 (1866) 337. Niermeyer J. F., Mediae Latinitatis Lexi-
con Minus, Fasc. 5 (1957) 470. W. v. d. Steinen, Notker 2 (1948) 113

¢ Der Gedanke ist paulinisch, 1 Cor. 15, 26 und 55; 2 Tim. 1, 10; Hebr. 2, 14.
Manz Nr. 623: mortem moriendo destruere. Laudes-Antiphon von Exaltatio
crucis: mors mortua tunc est. Disentiser Brevier des 12. Jahrhunderts. Cod.
Sang. 403, S. 599.

5 locum sepulturae, Ruth 1, 17.

10



tibus ostenderunt. Quod illi aperientesh et arcam illam superiorem cernentes,
gauisi sunt gaudio magno® et putanies in ea sancti uiri corpus colloca-
tum fuisse, leuant eam cum ingenti leticia’ et ouantes redeunt insuat.8

(Dritte Nokturn)

(IX) Beati# igiturt Florini corpus in eodem loco remanserat, in quo se-
pultum fuerat, sicut et ipse antea disposuerat. Transactis autem multis annis,
sepulchrum sancti Florini ab incolis loci illius penitus traditur obliuioni. Sed
cum Deus omnipotens hoc diutius latere noluisset, cuidam presbytero reli-
gioso nomine Saturnino, eiusdem aecclesiae procuratori, beatus Florinus
per uisionem apparuit! locumque sepulturae? suae illi ostendens
praecepit ei, ut corpus suum inde tolleret et in aeclesia post altare sancti Petri
reponeret. Cum® uero idem presbyter hoc praeceptum negligeret, apparuit ei
sanctus Florinus secundo, terribiliter illum? corripiens, cur iussa sua parui-
penderet, promittens quoque® sibi praemia, si eadem compleret. Sed cum Sa-
turninus presbyter secundae iussioni adhuc inobediens (fol. gv) existeret,
sanctus Florinus tercio illi apparuit eumque pro eo quod eius mandata non
impleuit, duriter increpauit atque illi manu sua alapam dedi#, qua et
faciem suam oculumque ipsius tumentem reddidif. Post terciam itaque
uisionem seu iussionem stupefactus Saturninuns sacerdos conuocauit
uicinos? et praestantiores pagi illius narransque illis uniuersa, quae
uiderat et audierat?, ostendit eis! faciem oculumque tumentem. At
illi sagaci consilio de hac causa tractantes, triduanum pariter duxerunt

VIII. h) cernentes G.
1) Auf sua folgt in der Hs. ein t., wohl tertia (nocturna) oder terminetur.

VIII. ¢ gavisi sunt gaudio magno, Matth. 2, 10 (Weisen aus dem Morgenland).
" wvidi cum ingenti gaudio, 1. Petr. 29, 17. Vgl. Offertorium der Kirchweih-
messe: cum ingenti gaudio. '
8 redierunt in sua, Act. Ap. 21, 6.

IX. a) Sowohl in der Hs. wie in M. beginnt ein neues Alinea mit dem grofBen Initial-
buchstaben B, genau wie am Anfang der Vita. In der Hs. fehlen von jetzt an
die Ordnungszahlen fiir die Kapitel, die daher hier nach der Ausgabe der Bol-
landisten, die sich ihrerseits an die zweite Florinusvita des 13. Jahrhunderts an-
schlieBt, erganzt wurden.

b) ergo M.

c¢) Cumque M.

d) eum M.

e) quoque fehlt in G.
f) illis G.

IX. 1 per visionem dicens. Gen. 15, 1. Dan. 8, 1: visio apparuit. Num. 12, 16: in

visione apparebo.
? locum sepulturae, Ruth 1, 17.
3 increpa dure, Tit. 1, 13; dedit alapam bzw. dabant ei alapas, Joh. 18, 22 und
19, 3.
convocat vicinos, Luc. 15, 6 und g.
in omnibus, quae audierant et viderant, Luc. 2, 20.

II



ieiunium®, supplicantes diuinae clementiae’, ut, si haec uisio a
sancto uiro® foret an ex fantastica illusione, euidentius dignaretur reuelare.
Cumque, triduanis letaniis® terminatis, aecclesiam introissent omnesque
unanimi deuotione® ibidem uigilando et orando pernoctarent, solus
Saturninus sacerdos, caeteris uigilantibus, subito obdormiuit. Cui beatus
Florinus astitit dicens: «Nunc optime fecistis, quia ieiunando, uigilando
et orando® misericordiam Saluatoris implorastis. Quapropter quod tercio
praecepi tibi, sine mora implere properate.» Expergefactus!® itaque Sa-
turninus presbyter, quaeP sacra reuelatione cognouwit, ceteris nuntiauit. At
illi eadem reuelatione letificati, confestim ad sepulchrum beati uiri cum
omni reuerentia et deuotione!!, cum lampadibus quoque et
thuribulis!? accesserunt. . Effodientes (fol. 10r) uero corpus eius integrum
et incorruptum inuenerunt, capillos quoque barbamque creuisse mirantes
et exultantes'® uiderunt.

(X) Unde et omnes communi consilio! decreuerunt corpus sanctis-
simum lauari, barbam radi, capillos quoque tonderi, et ut maiorem reueren-
tiam sacrosancto corpori exhiberent, liquore uini, si adesset, haec peragi
sanxerunt. Tunc Saturninus presbyter dixit eis: «Vasculum uino plenum
habeo in castello nostro.» Sed quia uis algoris hiemalis idem uinum in gla-
ciem solidam obdurauerat, haurire illud nemo ualebat. Sed cum praedicti
homines de beati Florini sanctitate adhuc hesitassent, cupiebant et hoc modo
uirtutum eius magnitudinem approbare, dicentes: «Si uir iste* amicus
Dei omnipotentis? est, sicut olim eius orationum obtentu?* Dominus

IX. g) viro fehlt in M.
h) quod M.

IX. ¢ Vgl. triduanis ieiuniis in der Luciusvita, Kap. 8. Triduanis jejuniis orans. Resp.
1 des Officium S. Caeciliae. Siehe Cod. Sang. 403, S. 631. Disentiser Brevier
des 12. Jahrhunderts.

7 clementiam supplicantes. Léonien S. 77; ante conspectum divinae clementiae.
11./12. Jahrhundert. Oraisons II, Nr. 769; clementia divinae pietatis. Manz
Nr. 116.

8 tota devotione und unanimes et concordes deprecari. Manz Nr. 257 und 1014.

9 vigilate et orate, Matth. 26, 41; Marc. 13, 33 und 14, 38; ieiunantes et orantes,
Act. 13, 3

% expcrgcfactus custos, Act. 16, 27; Expergefactus iussit, Luciusvita, Kap. 5.

11 Regula S. Benedicti: cum omni humilitate et subiectione reverentiae, Kap. 6;
omnes cum reverentia surgent, Kap. 11; cum omni humilitate et puritatis de-
votione supplicandum, Kap. 20. Vgl. auch Kap. 60 und 65. Dazu tota bzw.
plena devotione, Manz Nr. 257, 259-260.

12 acceptis lampadibus et turribulis, Luciusvita, Kap. 17.

18 mirantes, Luc. 2, 33; exultantes, 1 Petr. 4, 13.

X. ! omnes communi consilio, 2 Mac. 15, 36. Vgl. Dan. 6, 7.
2 wvir 1ste, 1 Reg. 29, 4 und Jerem. 22, 28 usw.
8 amicus Dei, Jac. 2, 23; Judith 8, 22; Sap. 7, 27. Deus omnipotens, 2 Cor. 6, 8.
Apoc. 1, 8 usw.
¢ obtentu prolixae orationis, Marc. 12, 40.

12



aquam mutauit in uinum®, ita et nunc per ipsius interuentum in priorem
statum reducat uinum congelatum.» His dictis miserunt quendam diaconum
nomine Passiuum, ad castellum, in quo uinum erat positum; qui cum uellet
de uase uinum congelafum emittere, ita nutu Dei® repperit liquefactum et
contra suam naturam?”’ feruidum, quasi uas ipsum igne succensum fuisset.P
Unde Deo gratias agens8, assumpto uino, ad aecclesiam reuertitur® et a
cunctis se expectantibus (fol. 10 v) gaudenter excipitur®. Denique uiri
religiosil® lauantes optato liquore corpus sacratissimumd!l, capillos
totonderunt ac barbam raserunt atque his reuerentissimel? peractis, omnis
clerus et populus cum ymnis et laudibus!® sancti uiri corpus post altare
sancti Petri, sicut ipse praeceperat, honorifice sepelierunt.!* In quo loco
per merita eius gloriosa!® innumera a Domino signorum facte sunt mira-
cula. Ipse enim adhuc uiuens!® uirtute Christi!” prodigia'® multa pat-
rawit; nam et aquam in uinum mutauit et bona didasculi® sui procurationi suae
commissa incredibili incremento ampliauit. In fine quoque uitae suae disci-
pulis et ciuibus suis, quid erga se post obitum suum futurum esset, etf ex
diuina reuelatione!® praenuntiauit®. Postquam uero de hoc saeculo

X. a) contra naturam suam M.
b) igne fuisset succensum M.
c) revertit G.
d) sanctissimum G.
e) Hs. schreibt didascli mit Abkiirzungsstrich in der Oberldnge des 1, was als di-
dasculi aufgelost werden kann, wie auch G. liest. didascali M.
f) et fehlt in M.
g) pronuntiavit G.

X. ® fecit aquam vinum (factam), Joh. 2, g und 4, 46.
¢ nutu Domini, 2 Reg. 17, 14. Deus, cuius nutibus. Oraisons II, Nr. 219 zum
8. Jahrhundert; nutu divino, Vita S. Galli, 9. Jo. MGH SS. rer. merov. 4 (1902)
277- '
7 contra naturam insertus; Rom. 11, 24.

8 gratias agens, Matth. 15, 36 und Marc 8, 6 gratias agentes (agente) Deo (Do-
mino) Colos. 3, 17 und Joh. 6, 23.

8  excepit illum gaudens, Luc. 19, 6.

10 viri religiosi, Act. 2, 5.

11 gacratissimum corpus beati Lucii. BUB I, S. 39 zu 823.

12 reverenter excoluit. Placidusvita, Kap. g.

13 congaudens in hymnis et laudibus. Gregorii M., Dialogi II, cap. 34, ed. Mo-
ricca, 1924, S. 128 (Tod der hl. Scholastica). Zu hymnis siche Eph. 5, 19 und
Col. 3, 16. Vgl. Placidusvita, Kap. 8: cum psalmis et ymnis.

14 sepultus est honorifice, Tob. 14, 2

15 per merita eius gloriosa, Manz Nr. 596.

16 dixit adhuc vivens, Matth. 27, 63.

17 virtus Christi, 2 Cor. 12, g9; Christi virtutem, 2 Petr. 1, 16; virtute Domini
nostri Jesu, 1 Cor. 55 4-

18 faciebat prodigia et signa magna, Act. 6, 8 (Stephanus)

19 divina revelatione, Luciusvita, Kap. 9; revelatione Domini Jesu Christi, 2.
Thes. 1, 7 bzw. 1 Petr. 1, 7. Dazu Giinter H., Psychologie der Legende, 1949,
S. 207—208, 224—225, 264—266.

I3



est assumptus?® atque sanctorum angelorum?! caetibus associatus,
plurimis est uirtutibus a Domino glorificatus®. Cum enim corpus eius uino,
sicut superius dictum est, ablueretur, eiusdem uini defluxio in flasconem sus-
cipitur et super tumbam sancti uiri suspendifur. Ex quo liquore caeci deli-
buti confestim sunt illuminat¢:*%, mul#i febrium? ardore cruciati optato re-
frigerio sunt consolati, ydropici ab aquosis humoribus sunt liberati, paralitici
praedicto uino perfusi pristinae sanitati sunt restitufi?, leprosi mun-
dati®, claudi® sunt sana#i et alii quam plurimi diuersis infirmitatibus (fol.
11 r) debilitati, sacro liquore rigati, diuina sunt misericordia letifica#¢i.??

(XI) Pro quibus beneficiis laudemus et glorificemus! Dominum
nostrum Iesum Christum?, oranfes cum omni deuotione?® atque
dicentes:* «Sancte Florine, confessor Christi® miserere nostri®,

X. h) est a Domino virtutibus G.

X. 20 in hocsaeculo Matth. 12, 32 und 1 Cor. 3, 18; assumptus est in coelum (a vobis),
Marc. 16, 19 und Act. 1, 11.

21 in virtute sanctorum angelorum, Luc, g, 26.

22 Dominus illuminat caecos, Ps. 145, 8; caeci vident, Matth. 11, 5; Christus illu-
minabat caecos. S. Ambrosius, Epist. 26, Nr. 6. Migne, Patr. lat. 16, col. 1043;
caecos illuminari. Gregor v. Tours, Migne, Patr. lat. 71, col. g11; ceci inlumi-
nati, Luciusvita, Kap. 19; qui per signum crucis caecos illuminavit. Resp. 1 des
Officium S. Laurentii. Siehe Cod. Sang. 403, S. 579. Disentiser Brevier des
12. Jahrhunderts. Zum Ganzen Delehaye H., Les Légendes hagiographiques
1927, S. 95.

23 tenebatur magnis febribus, Luc. 4, 38. Febribus vexatum Act. 28, 8. Dazu
Matth. 8, 15 und Marc. 1, 31; quantique a febribus sunt liberati, Luciusvita,
Kap. 20.

24 Hymnus eines Bekenners: membra languentum modo sanitati. .. restituuntur.
G. M. Dreves, Das Hymnar der Abtei Moissac im 10. Jahrhundert, 1888, S. 77,

. Nr. 101 (= Analecta Hymnica medii aevi II.).

% leprosi mundantur, Matth. 11, 5 und Luc. 7, 22; leprosi mundati, Luciusvita,
Kap. 19. _

26 claudi ambulant, Matth. 11, 5 und Luc. 7, 22; claudos erigi. Gregor v. Tours,
Migne, Patr. lat. 71, col. g11.

27 Jaetetur anima vestra in misericordia, Eccl. 51, 37. Prov. 12, 25: sermone laeti-
ficabitur. 2 Tim. 1, 18: invenire misericordiam a Domino.

XI. ' laudabant et glorificabant, Dan. 3, 51; laudavi et glorificavi, Dan. 4, 31; lau-
date et superexaltate, Dan. 3, 85 (Canticum trium puerorum).

2 Dominum nostrum Jesum Christum, Rom. 5, 11. Vgl 2 Petr. 1, 2; Jud. 25 usw.
Im Messe-Kanon und als SchluB3 der Orationen sehr bekannt. Jungmann J. A.,
Missarum Solemnia 1 (1948) 471-473; 2 (1948) 511-514.

3 Dariiber Kap. g, Anm. 8.

4 dicentes. Canon Missae Romanae. Textus, ed. L. Eizenhofer, 1954, S. 22.

5 Vgl. miles Christi, 2 Tim. 23, und Confessor Domini in Hymnen des g. und 10,
Jahrhunderts. Chevalier H., Repertorium Hymnologicum 1 (1892) 547, Nr.
9136. G. M. Dreves, Das Hymnar der Abtei Moissac im 10. Jahrhundert, 1888,
S. 77, Nr. 101 (= Analecta Hymnica medii aevi IL.).

¢ miserere nostri, Domine Ps. 122, 3. miserere nostri, fili David, Matth. 20, 31.

14



auxiliare? uiduis et orphanis?® subueni captiuis et peregrinis®, libera

nos a

peccatorum uinculis!® et ab omnibus angustiis atque periculis

animae et corporis. Fer opem fidelibus uniuersis, uiuis et defunc-
tis!!,; quo post mundijhuius tristiciam ad eternam mereamur per-
uenire leticiam.!? Quod ipse? nobis meritis et precibus!?® tuis prae-
stare dignetur, qui te perenni benedictione!* sublimauit et sanctorum
angelorum contubernio!® donauit Jesus Christus redempior et
saluator nosterc,'® qui cum patred uiuit et regnat in unitate
Spiritus Sancti Deus® per omnia saecula saeculorum. Amen.
Amenf »17

III. Die Sprache der Vita

1. Die Latinitit

Die lateinische Sprache der Vita ist im allgemeinen ein leichtes und klares
Schullatein, das sich an die elementaren Gesetze der Grammatik hilt. Doch

XL

11

12

13
14

15

16

17

orphanis et uiduis M.

ipse steht in G erst vor praestare.
et saluator fehlt in M.

cum Deo patre M.

Dominus G.

Das zweite Amen fehlt in M.

auxiliare, Léonien 4I.

pupillos et viduas, Jac. 1, 27.

Erinnert an die Karfreitagsbitten. Mohlberg S. 7g.

Vgl. Ab omni vinculo peccati absolvat nos Christus Dei filius. Benedictionen-
Sammlung des Klosters Nonantula aus dem g. Jahrhundert. Wilmart A. in
Ephemerides Liturgicae 45 (1931) 358-359, 361. Dazu die Absolutio der dritten
Nocturn im Brevier: a vinculis peccatorum, die jedoch erst spiter auftritt. Bau-
mer S., Geschichte des Breviers, 1895, S. 26g—270. Zu vincula vgl. vinculis te-
nebrarum Sap. 17, 2, und vinculis iniquitatum, Manz Nr. 1041.

pro omnibus fidelibus, vivis atque defunctis. Oration des 11. Jahrhunderts bei
der Oblatio panis. Jungmann II. 6g.

a presenti liberari tristitia et futura perfrui laetitia. Mohlberg, S. 255, Beigaben
des g9.—10. Jahrhunderts; ad aeternam mereamur pervenire laetitiam, g. Jahr-
hundert, Oraisons II, Nr. 641. Vgl. ebendort Nr. 122.
quorum meritis prembusque concedas. Canon Missae Romanae, Textus ed. L.
Eizenhdfer, 1954, S. 28.
in omni benedictione, Eph. 1, 3. Vgl. die erste Benediktion der ersten Nokturn
im Brevier: Benedictione perpetua benedicat nos Pater aeternus.
sanctorum angelorum Luc. g, 26; contubernium Dei, Sap. 8, 3; omnium cae-
lestium supernarum virtutum contuberniis. S. Beda, Serm. 18 deSanctis. Migne,
Patr. lat. 94, col. 451.
salvator et redemptor noster ist stehender Ausdruck der Sakramentarien beim
Namen Christi. Manz Nr. 878. Vgl. auch Léonien S. 541, 572.
qui tecum vivit et regnat deus in unitate spiritus sancti per omnia saecula saecu-
lorum. Amen. Mohlberg, S. 80, Nr. 537. Léonien S. 615. Das spitere cum
patre bei Mohlberg S. 6, 18, 38, 101, 135. Dazu Jungmann II, 182-183.

15



ist es in vieler Hinsicht #ypisches Mittellatein und in keiner Weise klassisch.
Einzelne Besonderheiten seien hier noch genauer umschrieben.!

Casus: Im ganzen stets richtig. Das handschriftliche oeconomos esse re-
nuit VI. statt oeconomus diirfte nur ein Verschrieb sein. Beachtenswert ist
der Abl. instrumentalis, zum Beispiel vino implere IV. und der hiufige Abl.
limitationis bei nomine Alexander etc. II. und nomine Maximiana IV.
Dazu siehe unten Pripositionen.

Conjunctionen: Auffillig einzig cumque, mit dem zwei Kapitel anfangen,
II., VI. Dazu noch wenige Male am Satzanfange im Text der Kapitel selbst:
VII., IX. Die Vita braucht also das cumque bedeutend weniger als die
Luciusvita, die ja neun Kapitel damit begann. Es ist schon in der hl. Schrift
oft zu finden. Luciusvita S. 27. Die Florinsvita braucht sicut-sic iam statt
sicut-ita: VI.

Gerundium und Gerundiv finden sich in etwa einem Dutzend Fille, bezeich-
nend fiir das Mittellatein.

Modi. Indikativ und Konjunktiv sind merkwiirdig gut und regelgerecht
angewandt. So finden wir den Indikativ richtig zum Beispiel bei reinen
Temporalsdtzen: mox ut accessit V. und postquam est assumptus X. wie
auch bei reinen Vergleichssitzen: ut erat benignissimus IV. oder bei ver-
allgemeinernden Pronomen: quicquid. .. futurum fuerat VII. Anderseits
figuriert der Konjunktiv richtig bei vorgestellten Vergleichen: quasi non
haberet V. und existimante quod porrigeret V., bei indirekten Fragesitzen:
quid ageret V., bei innerlich verkniipften oder finalen Temporalsitzen: cum
impleret IV., antequam veniatur VIII., bei Finalsitzen: ut repleret IV., bei
Begehrsitzen: petiit, ut imperaret VI. praecepit, ut reponerent, VII.

Partizipia: Typisch fiir das Mittellatein sind die zahlreichen Partizipien,
teils im Praesens Activ, teil im Perfect Passiv. Hieher gehoéren Partizipal-
konstruktionen wie Deo largiente I. und accepta benedictione V. Die letz-
tere Form des Ablativus absolutus findet sich an ein Dutzendmal. Rechnet
man noch die andern Partizipien hinzu, so kommt man auf etwa 8o Parti-
zipalformen, die am zahlreichsten im Kapitel IX. auftreten. Meist ist damit
Assonanz oder Reim verbunden.

Phraseologische Verben: si videretur minui. III. esse cognoscitur, III., coe-
pit diligere, II., coepit anxiari, V.

Possesivpronomina. Haufig, auch wenn sie nicht so notwendig wiren, so
magistro suo III., vasculo suo, IV., marito suo aegrotanti, IV., ex accubitu
suo VI, quicquid sibi ante vel post obitum suum, VII., vocationis suae,
nativitatis suae, de sepultura sua VII., didascali sui, procurationi suae, X.

1 Dariiber allgemein Strecker K., Einfiihrung in das Mittellatein, 1929, S. 24 f.

16



Prépositionen sind im Mittellatein zahlreicher, weil in den romanischen
Sprachen das klassische Casus-System durch Pripositionen ersetzt wurde.
Hier seien angefiihrt: pro eo quod statt einfaches quod IX. ex divina reve-
latione praenuntiavit X., Andere Pripositionen sind jedoch schon im
Klassischen gebriuchlich, so de sepultura sua praemonuit VII. post altare
s. Petri X. Siehe Menge H., Repetitorium der lat. Syntax und Stilistik,
1914, Nr. 87 und 146.

Relativer Anschluf: Vgl. Quibus advenientibus; quo audito VIII. usw.
Diese Anschliisse, die etwa auf ein Dutzend gehen, erleichtern den Fluf3 der
Erziahlung.

Tempora. Auffallend die Zeitverschiebungen: quicquid futurum fuerat
VII., cum perventum fuisset VIII.

2. Stilmittel

Die Sprachforscher betonen immer wieder, dafl das Herausheben der
stilistischen Elemente, die Beschreibung der Kunstmittel, die ein Schriftsteller
bewuBt oder unbewuBt anwendet, nicht alles erklirt. Die Sprache als etwas
Lebendiges 148t sich nicht durch Aufzihlung von technischen Begriffen
und rhetorischen Schmuckstiicken erfassen, so wenig als die Menschenseele,
die hinter der Sprache steht. Aber die einmal von der Antike gepragten stili-
stischen Kunstformen waren doch lebendiges Traditionsgut im ganzen Mit-
telalter und in den romanischen Sprachen. Und wenn auch die Hervor-
hebung dieser groBen Tradition nicht alles besagen kann, so offenbart sie
doch in etwa das Werk und den Verfasser.?

Alliteration: poculum-propinari V., prius-poculum-porrexit V., prae-
veniens-parentum-praecepit-praemonitionis VII., solus-Saturninus-sacer-
dos-subito IX., triduanis-terminatis IX., vivens-virtute X., paralytici-prae-
dicto-perfusi-pristinae X., praecibus-praestare XI.

Assonanz und Reim: Die lateinische Reimprosa erlebte im 11. und 12-
Jahrhundert eine Hochbliite. Daher kam es, dal3 nicht nur die Urkunden
der Papste und Kaiser, die Chroniken und Dokumente der Stidte und Klo-
ster, sondern auch in erster Linie die Heiligenviten sich dieses Stilmittels be-
dienten und daher als «wahren Tummelplatz fiir alle Kiinste des Stils» in
dieser Hinsicht bezeichnet wurden.®? Am wichtigsten und schonsten war die
Assonanz - (einsilbige Gleichklinge) oder der Reim (zweisilbig) an den
Sprechpausen, am Ende der Nebensitze und Hauptsitze. Die Binnenreime
waren gewohnlich schwicher. Wir finden zhnlich wie bei der Placidusvita

? Lausberg H., Elemente der literarischen Rhetorik. Miinchen 1949, S. 4—5.
3 Polheim K., Die lateinische Reimprosa, 1925, S. 112-118, 373 ff. J. de Ghellinck,
Littérature latine au moyen age 2 (1939) 158-166. Arbusow L., Colores Rhetorci

1948, S. 74—78.

17



alle méglichen Formen der Deklination und Conjugation. Unter den letzte-
ren fallen die Partizipien und Infinitive auf. Unser Hagiograph steigerte diese
Mittel am Schlusse seiner Vita (Kapitel g—11). Im Kapitel XI figuriert eine
Vierzehner-Reihe auf -is (viduis, orphanis usw.). Eine Bravourleistung bietet
der Verfasser am Schlusse des X. Kapitels. Neunmal wiederholt er Partizi-
pien auf -ati (illuminati, cruciati usw.), mischt hinein auch zwei auf -uti (de-
libuti, restituti), durchzieht aber dieses Elfer-Band noch durch acht Adjek-
tive auf -1 (caeci, multi, hydropici usw.). Der Redaktor der Florinusvita ging
also tiber die kanonische Sechszahl, die der Verfasser der Placidusvita be-
obachtete, weit hinaus. Er niherte sich der Vita S. Gerardi aus dem 11.
Jahrhundert, die sogar 18—24 aufeinanderfolgende Reime aufweist.* Was uns
heute als langweilige Spielerei erscheint, galt damals als bedeutende Lei-
stung.

Cursus. Die rhythmischen Satzklauseln, gemessen nach Lingen und Kiir-
zen, verliehen schon den antiken Werken Wohlklang und Feierlichkeit. Auch
die mittelalterlichen Schriftsteller iibernahmen diesen. Schmuck, richteten
sich jedoch nicht mehr nach Quantititen, sondern nach Qualititen. Es galt
also einzig die Betonung der Woérter. Schon die Vita S. Lucii kannte dieses
Stilmittel. Spzter wurde es allgemein. Der hl. Petrus Damiani (T 1072) be-
niitzte es fiir seine Reformschriften, ebenso wie der hl. Bernhard (f 1153)
fiir seine Briefe. Zudem gab in dieser Hinsicht die Liturgie reiche Anregun-
gen, waren doch die Orationen und Praefationen in dieser Kunstform abge-
faB3t. Wie sehr unser Verfasser allgemein auf den Rhythmus achtete, zeigt ja
schon der Umstand, dal3 er oft das Hilfszeitwort voranstellte. Einige Bei-
spiele sollen geniigen: presbyter est ordinatus (VI), facta sunt miracula,
de hoc saeculo est assumptus, plurimis est virtutibus a Domino glorificatus
(X.). Nach den strengen Gesetzen besteht der mittelalterliche cursus aus
der Verbindung von zwei dreisilbigen bzw. viersilbigen Woértern, um das
«vollklingende Austonen des Satzes» zu erreichen.’ Aber auch die freieren
Formen entsprangen dem gleichen Stilwollen und missen beachtet werden,
wie sie auch bei der Vita S. Lucii von zirka 8oo und der Vita S. Placidi von
zirka 1200 gesammelt und gewertet worden sind.

- Am meisten wendet unser Hagiograph den cursus planus mit dem von
riickwirts gezidhlten Akzentverhiltnis 2:5 an, also - — — < —. Dieser Satz-
schluB stellt die Verbindung zweier Paroxytona dar, von denen das erste
mindestens dreisilbig, das zweite dreisilbig ist. Danach ist nominaverunt Flo-
rinum (I.) ganz klassisch, weniger venientes in vallem (I.) und necessaria
erant (II1.). Im ganzen dirften etwa 40 solcher Schliisse am Ende des Satzes
oder eines Nebensatzes oder groBeren Satzteiles vorhanden sein, wovon je-

4 Placidusvita S. 172-175.

5 So Lausberg H., Elemente der literarischen Rhetorik, Miinchen 1949, S. 54.
Dazu vgl. Arbusow L., Colores Rhetorici, 1948, S. 74-78, und Thommen B., Die Prunk-
reden des Abtes Trithemius 2 (1935) 84 f.

¢ Vgl. besonders Lausberg S. 54.

18



doch nur 16 dem strengen Malstabe geniigen kénnen. Wie hier dominierte
auch in der Luciusvita der planus. In der gleichzeitigen Placidusvita stand
er ebenfalls an vorderster Stelle, jedoch zusammen mit dem velox. Hier aber
folgt nicht dieser, sondern der cursus tardus mit dem Akzentverhiltnis 3:6,
also: - — — L — —. Diese Klausel besteht aus der Verbindung eines zum min-
desten dreisilbigen Paroxytonons mit einem viersilbigen Proparoxytonon, so
Curiensis provinciae (I.), religioso presbytero (IL.). Erweiterte Formen stel-
len dar: esse cognoscitur (II1.), vinum et caetera (IIL.). Von den etwa 35
Beispielen entsprechen die Hélfte den engeren Cursusregeln. Fiigen wir noch
erginzend eine Abart hinzu, die aus einem Trochaeus und einem Dactylus
bestehen konnte und das Verhiltnis 3: 5 aufweist, also: - — £ — —, 50 in etwa
einem Dutzend Beispielen: Venusta dicitur (I.), genuerunt filium (I.), ipse
praefuit (II1.), videretur minui (II1.). Darauf folgt der cursus spondiacus mit
dem Verhiltnis 2:6, also: £ — + — £ — Dieser Schluf3 setzt sich aus einem
zum mindest dreisilbigen und einem viersilbigen Paroxytonon zusammen,
so desertum adeuntes (I.). Freier ist tacere non debemus (I.), Deo largiente
(I.). Von den 28 Belegen geniigt ein Dutzend den strengen klassischen Anfor-
de-rungen. DaB3 auch die freieren Formen gewollt waren, erhellt beispielswei-
se der Ausdruck : saporem est mutata, der erstens das Hilfszeitwort vorannahm
und zweitens ausgerechnet am Schlusse des fiinften Kapitels steht. Vielleicht
darf hier auch noch eine Abart mit einem Dutzend Fillen angefiihrt werden,
die das Bild 2:6 zeigt: ~ — — — -~ —, wie pauperculae illius (IV.), odio repleti
(IV.), fidelium suorum- (V.). Stellt man am Schlusse statt des Trochaeus
einen Dactylus auf, so ergibt sich eine weitere Abart, die uns schon in der
Placiduspassio begegnete. Sie prisentiert sich als §:% und zeigt ein Dutzend
Beispiele: disposuit invisere (I.), simpliciter porrigeret (V.), fideliter deser-
viens (VII.). Zuletzt erwdhnen wir den cursus velox mit dem Verhiltnis 2:7,
also - - - - -+ - . Er griindet eigentlich auf einem zum mindest dreisilbigen
Proparoxytonon und einem viersilbigen Paroxytonon wie natalicia celebra-
mus (I.), matrimonio copulata (I.). Weniger streng gebildet sind cupient
hinc transferre (VIII.), saeculo est assumptus (X.). Von den etwa 25 Fillen
entsprechen an die 22 den scharfen Bestimmungen der Philologen. Endlich
stehen noch an die 25 Belege fiir den Ditrochaeus ein: confessoris Christi (I.),
situm erat (III.) usw. Die Aufzihlung mag da und dort nur approximativ
sein und auch andere Kategorien zulassen, aber man wird gestehen miissen,
dafB3 die Florinusvita bewuf3t nach bestimmten Gesetzen den Wohlklang des
mittelalterlichen Rhythmus zu erreichen suchte.

Grizismen: didasculus bzw. didascalus X. Der griechische Begriff wurde
in der lateinischen Literatur weiter gegeben, ohne damit griechische Bildung
vorauszusetzen. Der Ausdruck begegnet uns schon in karolingischen Glos-
sarien lateinischer Sprache.? Das Wort brauchen im g. Jahrhundert zur Zeit

7 Corpus Glossariorum latinorum 5 (1894) 356, 405, 408; 6 (1899) 341; 7 (1901)
497, alles zu didascalus und didasculus.

19



der karolingischen Renaissance sowohl Walahfrid Strabo wie Gottschalk von
Orbais.® Je nach dem Zusammenhang kann didascalus nicht nur Schiiler,
sondern auch Lehrer oder Scholastiker bedeuten, so noch im r10./11. Jahr-
hundert.®

Fiille: Der Verfasser ist ein Meister in der abgerundeten Darstellung und
angenehmen Fiille. So weil3 er oft und oft das passende Adjektiv zum Sub-
stantiv zu setzen (sog. Epitheton ornans): gloriosa natalicia, I., vero matri-
monio I. usw. Gegen SchluB3 der Vita wird diese Eigenschaft keineswegs ge-
schwicht, sondern gesteigert: corpus sanctissimum X. sacrosancto corpori
X. in glaciem solidam X. incredibili incremento X. optato refrigerio X.
ab aquosis umoribus X. sacro liquore X. Daher liebt der Verfasser zwei Sub-
stantive zu verbinden, wo eines geniigen wiirde: in vini saporem statt in
vinum V., lymphae natura statt aqua V., liquore vini statt vino X. Verben
versieht der Hagiograph gerne mit Partizipien oder Adjektiven oder Adver-
bien: festinus cucurrit IV., devotissime orans V., continuo prosiliit V1.,
humiliter petiit VI., fideliter deserviens VII., confestim sunt illuminati X.,
honorifice sepelierunt X., gaudenter excipitur X. Sehr hiufig finden sich
zwel Verben verbunden: imbui rogaverunt II., intrare permiserunt IV.,
dignatus est clarificare V., participes esse voluit VII., implere properate 1X.,
peragi sanxerunt X., cupiebant approbare X.

Hyperbaton: diversarum incremento virtutum II., merita S. Florini glo-
riosa V., in vini saporem V., ultimum futuri examinis diem VII., parentum
adventum suorum VII., pro corporis mei gleba VIII., magna oritur alter-
catio VIII., triduanum pariter duxerunt ieiunium IX., vasculum vino ple-
num X., per ispius interventum X., signorum facta sunt miracula X., post
mundi huius tristitiam XI.. |

Litotes: tacere non debemus 1., haud procul III., non immemores VII.

Oxymoron: necis internecionem VIII.

Synonyma: laudes et praeconia 1., laudemus et glorificemus XI., siehe
unter Fiille. '

Traductio: gavisi sunt gaudio magno VIII. (Bibel), necis internecionem
VIII.

Wortwahl: Der Verfasser wahlt manchmal bewuBt treffende Ausdriicke
und vermeidet mit Absicht das abgeschliffene Wortmaterial, genitor statt
pater, genitrix statt mater L., maritus statt vir IV., repedavit ad castrum
statt castrum repetiit IV. Ubriges siche unter Fiille.

8 MGH SS. rer. merov. IV, 304 (didasculum). Lambot C., Oeuvres de Godescalc
d’Orbais, 1945, S. 132 (didascalis).

% Ducange, Glossarium mediae Latinitatis 3§ (1884) 105; Habel E., Mittellateini-
sches Glossar, 1931, S. 110, beide zu didascalus.

20



IV. Die Namenwelt der Vita

1. Geographische Namen

Britannia. Die Vita bezeichnet einleitend die Heimat des Vaters wie
folgt: genitor oriundus ex Britannia regione, quae sita est inter montana
Retiae Curiensis provinciae. Diese kostbare Nachricht beweist, dal3 es neben
dem insularen Britannien und der von Kelten bewohnten Halbinsel Britan-
nia, der Bretagne, noch ein churrdtisches Britannien gab. Die Philologen konn-
ten das Gebiet dieses Volksstammes der Pritanni oder Pritenni durch Orts-
und Landschaftsnamen abgrenzen, so durch Val Partens = Prittigau, dann
Partnun, einer Alpweide hinter St. Anténien im Bezirk Oberlandquart, und
Partennen, einem Dorf im Montafon.!® Vor der Vita Florini und nachher
haben andere Hagiographen diesen genauen Befund nicht mehr verstanden.
So lieB ein Churer Hagiograph um 800 den hl. Lucius von England her-
kommen, da er die Britannia Retie Curiensis mit der insularen Britannia ver-
wechselte.l! Anderseits lieB ein spiterer Hagiograph des hl. Florin aus dem
13. Jahrhundert dessen Vater einfach aus Britannien kommen, weil er die
Angabe eines ritischen Britannien nicht mehr verstehen konnte.'? Vermut-
lich umfalBte das Gebiet der Britannia Curiensis noch weitere Gebiete, als
heute ortsnamenkundlich festgestellt werden kann. Es handelt sich um die
unteren Teile Churritiens, aus denen sowohl St. Lucius wie der Vater des
hl. Florin stammen mdogen.!3

Canicias. Die Episode mit dem Weinkrug spielt sich bei einer Volksburg
ab, die der Hagiograph im dritten Kapitel beschreibt: castrum haud procul
a villa (= Remiis) situm erat, quod Canicias appellant, in quo incolae loci
illius propter metum paganorum facultates suas recondebant. Unser Ver-
fasser wollte auf alle Fille von einer alten Fluchtburg reden, zum mindest
von einem Bau des Frithmittelalters, und nicht von der erst 1256 erbauten
Burg Tschanuff.'* Walo Burkart vermutete die genannte Fluchtburg auf dem
Hiigel Fortezze (1563 m), der etwa 1700 Meter ostnordlich von Remiis liegt.1?
Man konnte schlieBlich auch die Felskuppe Motata, 1145 km 6stlich von
Remiis, in Betracht ziehen, wo bronze- und eisenzeitliche Funde gemacht

10 Howald-Meyer, Die rémische Schweiz, 1940, S. 363. Schorta A., Romanische
Flurnamen im Prittigau, 1949, S. 5-6. Pokorny J. in Vox Romanica 10 (1948/49) 232.

11 Miiller I., Zur karolingischen Hagiographie, Kritik der Luciusvita. Schweizer
Beitriage zur Allgemeinen Geschichte 14 (1956) 5-28, bes. 14.

12 Scheiwiller, ZSK 1939, S. 84.

13 Scheiwiller, BM 1940, S. 168-169, wo jedoch das Prattigau allzusehr in den Vor-
dergrund geriickt wird.

14 Poeschel E., Biindner Burgenbiich, 1930, S. 82 f., 192, 276 f. Die Kunstdenk-
miler des Kantons Graubiinden 3 (1940) 450. Dazu Scheiwiller, ZSK 1939, S. 85, 156,
160, 165 und BM 1940, S. 167.

15 ZSK 1939 S. 160.

21



wurden.'® Aber die beiden letzteren Stellen kommen wegen ihrer Entfernung
und mangels geeigneter romischer oder frithmittelalterlicher Fundgegen-
stinde weniger in Betracht.

Das Naheliegendste ist immer noch Tschaniiff, aber nicht die 1256 er-
baute Burg, sondern der Burghiigel. Freilich stehen auch hier vorliufig keine
entsprechenden Funde zur Verfiigung, aber doch ein antiquarischer Beleg,
niamlich der Name. Wie finden wir aber den Weg von Tschaniiff zuriick zu
Canicias? Zunichst darf wohl mit Recht die Ableitung Tschaniiffs von casa
nova beiseite gelegt werden, denn alle Romanisten, angefangen von Robert
v. Planta iiber J. U. Hubschmied bis Andrea Schorta, lehnen sie auslautlichen
Grinden ab. Prof. Hubschmied und Dr. Schorta betonen auch, da3 das
Etymon coenobium, das R. v. Planta in Anlehnung an das vorarlbergische
Schnifis (Senuvio) vorschlug, aus sachlichen bzw. lautlichen Schwierigkeiten
mit einem Fragezeichen zu versehen ist.!? Prof. Hubschmied versucht nun,
auf eine neue geistreiche Art eine Briicke von Canicias zu Tschaniiff zu
schlagen. Nach seiner Auslegung ist Canicias kein alter Burgname, sondern
eine Bezeichnung fiir das Geldnde der Burg. «Canitius ist ein gut bezeugter
romischer Gentilname, wie die allermeisten romischen Gentilnamen eine
Latinisierung eines etruskischen Gentilnamens sind.»'® Hierher ist auch
(villa) Canitia = Canezza, Fraktion von Pérgine, 12 km 6stlich von Trient,
zu stellen, «Canitias im 12. Jahrhundert ist eine Latinisierung eines rito-
romanischen Namens, der einst zum Beispiel (ad silvas) Canitias oder (pra-
das) Chianezzas geheilen haben mag.» — « Grundlage ist also wohl Canitios
= die Sippe des Canitius.» — «Um die Lautentwicklung von Canitios zu
verstehen, mulB3 man bedenken, dal3 in Remiis der gegenseitige Einflull von
romanisch und deutsch (tirolerisch) besonders stark ist. Den fremden Laut &,
den die Engadiner ch, die Surselver tg schreiben, haben die Tiroler als t5 ge-
hért und die Romanen im Grenzgebiet haben das tirolerische t§ iibernom-
men. In der romanischen Mundart des Samnauns, die heute ausgestorben ist,
sprach man nach Sprachproben, die R. v. Planta aufgezeichnet hat, tsavras
(= unterengadinisch chavras), tS8aun (= unterengadinisch chaun), usw. T&a
—in Tschaniiff ist tirolerische Lautung fiir engadinisches ca (cha—). Welchen
Laut altes -tj- im Romanisches des Oberinntals (zwischen der Schweizer-
grenze und Innsbruck) einst ergeben hat, weil3 man nicht.» Unser gelehrte
Gewidhrsmann hilt es fiir méglich, da3 man dort t8anith (th im Sinne des
englischen stimmlosen the) gesprochen hat, wie dies bei vielen italienischen

16 Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubiinden 84 (1954) XII.
Dazu freundl. Mitt. von Ingenieur H. Conrad-Brunner, Lavin, vom 16. Aug. 1958 sowie
N. Bischoff in Radioscola g (1958), Cudischet 2, p. 8-12.

17 Dariiber Hubschmied im BM 1942, S. 280—281. Dazu Brief Dr. A. Schorta, Chur,
vom 2. September 1958.

18 Schulze W., Zur Geschichte lateinischer Gentilnamen, 1904, S. 142-143, und
Nachtrag S. 588 (Abhandlungen der Gesellschaft der Wissenschaften zu Géttingen,
phil.-hist. K1. N. F. 5, 5).

22



Mundarten der Fall ist.!? « Wem der Laut th fremd ist, ersetzt ihn gern
durch f: Cafaro = Katharer, Familienname in den Waldensertilern, italie-
nisch Maffei zu Matthaeus, russisch Feodor zu Marfa, savoyisch therklo und
ferclo (cercle). Der Deutsch-Tiroler wird, zur Zeit da man schwankte zwi-
schen ilterem Hiutte und heutigen Hitte, Tsaniff oder Tschaniiff gesprochen
haben. Die Romanen von Remiis haben die Aussprache iibernommen.??
Nach allem kann man also annehmen, dal3 die Vita des 12. Jahrhunderts
eine Fluchtburg meldet, die auf dem Hiigel Canicias = Tschaniff lag.
Die Feudalburg ist die Nachfolgerin der fritheren Fluchtburg.

Remiis. In allen Urkunden des 1o0. bis 12. Jahrhunderts finden wir den
Ortsnamen Remis stets durch Formen wie Remuscie, Ramuscie, Ramussis
usw. ausgedriickt.?® Unsere Vita aber gebraucht einen ganz andern Aus-
druck: Heraemusciae bzw. Heremusciae (II., VII.), das auf ein griechisches
Eremusia = Einsiedelei zuriickgeht.?? Offenbar wollte damit der Hagio-
graph die Gegend als einsam charakterisieren. Aber der so geprigte Name
findet sich nicht nur in der Vita, sondern auch in spezifisch stadtchurischen
Dokumenten wie den Urbarien des Domkapitels aus der Mitte des 12. Jahr-
hunderts.?® Hierher gehort auch das Necrologium des Churer Domkapitels
aus der zweiten Hélfte des 12. Jahrhunderts.?* In diesem Zusammenhange
ist schlieBlich auch eine Urkunde des Domkapitels von zirka 1170 zu nen-
nen.?’ Fiir die Datierung der Vita sind diese Umstinde wichtig, denn damit
ist klar, daB sie nicht vor dem Anfang des 12. Jahrhunderts angesetzt werden
kann. Ob gerade der Hagiograph, der offenbar mit dem Churer Domherren-
Kreis innige Verbindung pflegte, diese etymologische Schreibweise erstmals
einfiihrte, ist nicht ohne weiteres zu ersehen, jedoch diirfte er so oder anders
doch zu den Initianten oder ersten Verbreitern dieser graezisierenden Art
gehoren. '

Venusta. Als Heimat des Heiligen bezeichnet die Vita den Vinschgau:
in vallem, quae Venusta dicitur (1.). Beim alten Plinius hei3t das Tal: eben-
falls: de Venostes.?8 Arbeo von Freising (1 784) spricht von venustica vallis.
Das Reichsurbar des 9./10. Jahrhunderts meldet: in Venustis. Erst in einer
Urkunde von 8go treffen wir die Form: in venusta valle. Ferner finden wir
931: in pago Venusta und g67: in vallibus Venuste et Ignadine.?” Daraus

19 Jaberg-Jud, Sprach- und Sachatlas Italiens und der Siidschweiz. 1928 ff. Hier
Karte 1676.

20 Brief Dr. J. U. Hubschmied, Kiisnacht-Ziirich, vom 23. August 1958.

21 Biindner Urkundenbuch I, Nr. 100, 202, 260, 345, 355, 399, 414, 470.

22 Scheiwiller, ZSK 1939, S. 158-159, und BM 1940, S. 170-171. Schorta A. im
BM 1949, S. 267. '

23 Die Urbarien des Domkapitels zu Cur, ed. C. v. Moor 186g, S. 1, 8.

2¢ Necrologium Curiense, ed. Juvalt 1867, S. 53, 100.

2 BUB I, Nr. 376.

26 Howald-Meyer, Die romische Schweiz, 1940, S. 8o, 81-82, 359.

27 BUB I, Nr. 12, 82, 101, 134, 200, 388. Zu Arbeo v. Freising Heuberger R.,
Ritien im Altertum und Mittelalter, 1932, S. 205—207.

23



ergibt sich, dafl die Namensform der Vita und mithin auch die Vita selbst
erst nach dem g. Jahrhundert datieren kénnen.28

2. Personennamen

Alexander, quidam religiosus presbyter, II. Der Name wurde im rémi-
schen Reiche sehr oft getragen, auch von Sklaven. In der christlichen Zeit
fand er ebenfalls Anklang, hielen doch schon Bischéfe von Kappadozien,
Alexandrien und Konstantinopel im 3,—4. Jahrhundert so. Forcellini Aeg.,
Lexicon totius Latinitatis 5 (1940) 85-86. Er wurde sogar ein typischer
Heiligenname, denn wir begegnen solchen Namenstriagern in den rémischen
Martyrerlisten, und zwar auch solchen, die in Rom selbst hingerichtet wur-
den. Im Canon der hl. Messe steht jener hl. Alexander, der zu der Gruppe
der sieben Blutzeugen gehort, deren Gedichtnis am ro. Juni begangen wurde.
Delehaye H., Commentarius Perpetuus in Martyrologium Hieronymianum
1931, S. 66%7. Jungmann J. A., Missarum Solemnia 2 (1948) 308. Bemer-
kenswert ist der Arzt Alexander, der in Lyon im Jahre 177 gemartet wurde.
Auch der Soldat und Martyrer von Bergamo, dessen Verehrung seit dem 6.
Jahrhundert bezeugt ist und dessen Fest am 26. Aubust gefeiert wird, mul3
erwihnt werden. Lexikon fiir Theologie und Kirche 1 (1957) 313-315. In
der Welt der karolingischen Verbriiderungsbiicher finden wir den Namen
in Corbie und Moloéme, in Brescia und Disentis wieder. MGH Libri Con-
fraternitatum ed. Piper 1884, S. 409. Miiller I., Anfinge von Disentis, 1931,
S. 39, 45. Ein Heiligtum des hl. Alexander ist durch das Reichsurbar des
9. Jahrhunderts fir Rankweil nachgewiesen (titulus sancti Alexandri), wie
ebenso dort fiir 807 ein Schoffe dieses Namens (Alexander scabinius) belegt
werden kann. Biindner Urkundenbuch I, S. 35, 377. Alle Belege weisen auf
das Gebiet der Romania hin.

Florinus. Der Name ist etymologisch zum lateinischen florus bzw. flos zu
stellen, ein Stamm, der sehr fruchtbar war. Wir konstatieren daher viele
romisch-lateinische Namen, wie Florens, Florus, Florianus, Floronius, Flo-
scula, Floridus, Florillus, aber wenige Florinus. Forcellini kann nur zwei
solcher Namenstriger namhaft machen. Lexicon 1. c. 5 (1940) 636. Wir
kennen auch aus einer Inschrift von Aventicum einen T. Januarius Florinus,
welcher einer heidnischen Lokalgottin huldigte. Howald-Meyer, Die ro-
mische Schweiz, 1940, S. 260, Nr. 207. Zu Ende des 2. Jahrhunderts machte
ein Gnostiker Florinus in Rom von sich reden, dessen Anhinger noch um
das Jahr 400 Florianer genannt wurden. Lexikon fiir Theologie und Kirche
4 (1932) 45. In gleicher Weise figurieren im Martyrologium Hieronymia-
num des 6./7. Jahrhunderts viele Heiligen Florus, Florentius, Florianus, Flo-
ridus usw., aber kein Florinus. Delehaye S. 685-686. Selbst in dem 40 ooo
Namen umfassenden Reichenauer Verbriiderungsbuch fehlt ein Florinus.

28 So schon Scheiwiller, ZSK 1939, S. 84, und BM 1940, S. 170.

24



Nur im St. Galler Liber Confraternitatis ist ein solcher als Wohltiter oder
Freund der Steinachabtei eingetragen. Piper P., Libri Confraternitatum
1884, S. 56, zu Sang. 150, 6. Daneben kommt im italienischen Farfa 761
ein Genitiv Floris vor. Forstemann E., Altdeutsches Namenbuch 1 (1900)
511. Florinus war also ein seltener romanischer Name.

Maximiana, mulier quaedam paupercula I'V. Die maskuline Form Maxi-
mianus findet sich bei rémischen und frithmittelalterlichen Personlichkeiten
gut vertreten. So begegnet uns Anfang des 6. Jahrhunderts ein Maximianus,
vir illustris, im Auftrage Theoderichs des Grofen in Rom. Noch bekannter
ist der Erzbischof Maximianus von Ravenna in der ersten Hilfte des 6. Jahr-
hunderts. Pauly-Wissowa Realencyclopidie 28 (1930) 2486-2538. Auch
Mirtyrer dieses Namens entdecken wir im Martyrologium Hieronymianum
des 6./7. Jahrhunderts, so beispielsweise einen in Beauvais. Delehaye
S. 698. In einer Inschrift von Sitten ist auch ein Titus Campanius Priscus
Maximianus uberliefert. Howald-Meyer S. 211 Nr. 65. Aber die weibliche
Form ist selten. So hiel3 die Stieftochter des Kaisers Maximianus Herculius
in der zweiten Hilfte des g. Jahrhunderts Flavia Maximiana Theodora.
Pauly-Wissowa, Zweite Reihe, 10 (1934) 1773-1774.

Passivus, diaconus, X. Der Name ist selten, 148t sich jedoch fir Italien
und Frankreich gut belegen. Bischof Ennodius von Pavia (1 521) wandte
sich brieflich an einen Passivus. MGH Auct. antiquissimi 7 (1885) 127-128.
In einem eigentlichen.Briefverkehr stand Papst Gregor der GroBle (1 604)
mit dem Bischof Passivus von Firmo. MGH Epist. 2 (1899) 76—77, 81, go,
350, 385. Nach einer freilich erst aus dem 8. Jahrhundert stammenden Vita
der hl. Genovefa von Paris (5. Jahrhundert) lebte in Arcis-sur-Aube ein
Tribun Passivus, dessen Frau bei einer Begegnung mit der Heiligen geheilt
worden wire. MGH SS. rer. merovingicarum 3 (1896) 230—231. Dazu
Wattenbach-Levison, Deufschlands Geschichtsquellen im Mittelalter. Vor-
zeit und Karolinger, 1952, S. 123. Gregor von Tours (T 594) kennt einen
presbyter Passivus. MGH SS rer. merov. 1 (1885) 726. Weiterhin meldet
Abt Angilbert (1 814), dal3 bei der von ihm errichteten Marienkirche in St.
Riquier (Centula) zwei Legaten der romischen Kirche anwesend waren, de-
ren Namen Johannes und Passivus lauteten. F. Lot, Hariulf, Chronique de
I’abbaye de S. Riquier, 1894, S. 59. Schwieriger sind zwei Bischéfe zu fas-
sen, die an einem romischen Konzil von 826 teilnahmen. Der erste wird als
Passivus episcopus Blerane bzw. Herane tiberliefert, der zweite als Pasivus (!)
episcopus Calliensis bzw. Galiensis. MGH Capitularia regum Francorum 1
(1883) 360 und MGH Leges I1. 2 (1837) 14.

Neben Italien und Frankreich tritt in karolingischer Zeit Ritien als Hei-
mat dieses Namens auf. So hie um die Mitte des g. Jahrhunderts je ein
Monch in Miistair und Pfifers Passivus. Auch verschiedene Wohltiter der
Abtei Pfifers sowie ein Priester in Flims nannten sich so. Eine Nonne in Cazis
trug im g. Jahrhundert den Namen Passiva. Der im St. Galler Verbriide-

25



rungsbuch eingetragene Wohltiter Passivus kann ebenfalls aus ritischem
Gebiete stammen. Piper S. 486—487. Perret F., Aus der Friithzeit der Abtei
Pfifers, 1958, S. 31.

Saturninus, presbyter religiosus, ecclesiae procurator, IX. Der Name war
schon bei den Romern sehr verbreitet. Bemerkenswert ist ein Advocatus fisci
Saturninus bei Theoderich dem GroBen in Ravenna. Pauly-Wissowa 1. c.
Zweite Reihe g (1921) 211—21%. Forcellini, Lexicon 6 (1940) 596. Inschrift-
lich ist ein Saturninus sowohl in Vindonissa wie Aventicum nachzuweisen.
Howald-Meyer, S. 267, 291. So tauchen auch viele Heilige dieses Namens im
Martyrologium Hieronymianum des 6./7. Jahrhunderts auf. Delehaye
S. 710. Am bekanntesten war der hl. Saturnin, der zu Rom, wahrscheinlich
in der diokletianischen Verfolgung um 304, gemartert wurde. Alle Itinerarien
des 7. Jahrhunderts erwéhnen seine Grabstitte in der Katakombe des Thraso
an der Via Salaria. Weit verbreitet war der Kult des ersten Bischofs von
Toulouse, der Mitte des 3. Jahrhunderts wirkte. Lexikon fiir Theologie und
Kirche g (1937) 193. Im ritischen Gebiete begegnet uns 765 ein Saturninus
zu Sagens, ferner ein Zeuge zu Schlins 820 und 821 sowie ein Inhaber eines
Mansus im Gebiete von Feldkirch-Rankweil im g. Jahrhundert. BUB I,
S. 17, 377. Wartmann H., Urkunden der Abtei St. Gallen 1 (1863) 246, 252.

Ursus, castri portarius, IV. Belegt ist der Name schon zur Rémerzeit.
Forcellini, Lexicon 6 (1940) 743. Mehrere Namenstriager sind als Heilige ins
Martyrologium Hieronymianum eingegangen, so solche aus Nikomedien und
Afrika, aber auch Bischof Ursus von Auxerre und Ursus von Solothurn. De-
lehaye S. 50, 204, 406, 534. Howald-Meyer, S. 158, 168. Bekannt war Erz-
bischof Ursus von Ravenna, der um 400 die nach ihm benannte Basilica Ur-
siana erbaute und dessen Mosaikbild in S. Apollinare in Classe sich findet.
Lexikon fiir Theologie und Kirche 10 (1938) 458. Eine groBe Wirksamkeit
als Klostergriinder entwickelte jener Abt Ursus, der zur Zeit Konigs Alarich
(T 410) in den Dibzesen Bourges und Tours wirkte. Hauck A., Kirchen-
geschichte Deutschlands 1 (1922) 68. Ein Monch dieses Namens lebte im
6. Jahrhundert in einem siiditalienischen Kloster. Gregorii Magni Dialogi
ed. U. Moricca, 1924, S. 281—282. Der Name begegnet uns auch in ober-
italienischen Inschriften des 6. Jahrhunderts. Viele Monche dieses Namens
gab es zur karolingischen Zeit in den Klostern, so in Disentis, Nonantula,
Monteverde usw. Miiller I., Die Anfiange von Disentis, 1931, S. 37-38, 41,
44, 47, 61. Wir finden Ursus aber zur gleichen Zeit auch in Salzburg, Wiirz-
burg und Bshmen. Miiller, Anfinge, S. 61. Foérstemann Sp. 1484. Kiinstler
die-ses Namens sind endlich um 730-740 in Spoleto und Valpolicella nach-
weisbar. Schaffran E., Die Kunst der Langobarden in Italien, 1941,
S. 94-95, 101-104.

Aus der Analyse der Personen-Namen der Vita ergibt sich, dal3 alle aus-
nahmslos lateinisch-romanischen Ursprungs sind. Passivus diirfte sogar ein ty-
pisch ratischer Name sein. Das Namengut weist also auf eine Zeit hin, in
welcher der germanische Einflull auf Ritien gar nicht oder nur wenig ein-

26



wirkte. Bedenken wir, daB3 uns erst Anfang des 8. Jahrhunderts Praeses Vic-
tor mit einer Alemannin (Teusinda) verheiratet begegnet und dal3 erst um
750 frankische Ménche in Disentis bei der Klostergriindung titig waren. Die
Durchsetzung Ritiens mit frinkischen Vertretern fand eigentlich erst nach
der Trennung von Bistum und Grafschaft von 806 statt. Wir miissen also die
Namen der Vita in ihrer Gesamterscheinung vor die karolingische Zeit an-
setzen.

V. Geschichte und Legende

Die Vita beginnt mit der Angabe, dal3 der Vater des Heiligen aus dem
churischen Britannien stammte. Wie schon ausgefiihrt, bestitigen die Sprach-
forscher die Existenz eines solchen Landschaftsnamens. Nach dieser ver-
trauenerweckenden Einleitung berichtet die Vita von der Romfahrt und
Heirat des Vaters: «Der Vater beschlo3, die Stadt Rom zu besuchen, und
zwar um dort zu beten (orandi gratia). Die Mutter (des hl. Florin), die aus
judischem Geschlechte stammt, jedoch im Namen Christi getauft ist, gesellte
sich auf géttlichen Wink hin ihm bei dieser Reise bei und wurde ihm nach
seiner Riickkehr ehelich verbunden. Darauf kamen sie ins Vintschgau, such-
ten einen einsamen Ort auf und errichtete eine Behausung und gebaren dort
durch Gottes Geschenk einen Sohn, den sie Florinus nannten.» (I.) Drei
Dinge sind hier zu beachten: die Romwallfahrt, die judisch-christliche Mut-
ter und die Geburt Florins im Vintschgau.

P. Otmar Scheiwiller, der um die Erforschung des Florinus-Kultes so ver-
diente Historiker, ist geneigt, sowohl in der Romwallfahrt wie in der Her-
kunft der Mutter ein Gegenstiick zur Luciusvita zu sehen.?® Danach wire der
Kreis Rom-Gallien-England-Augsburg—Chur der Luciusvita einfach durch
eine ebenso frei erfundene Rom-Wallfahrt der Florinsvita kontrastiret wor-
den. Aber dann hitte er sie doch ausfiihrlicher darlegen sollen! Von den 20
Kapiteln der Lucius-Vita sind I-VII diesem apostolischen Reiseroman ge-
widmet. Von den elf Kapiteln der Florinus-Biographie berichtet nur das
erste Kapitel von der Siidlandsreise, und zwar in einer lakonischen Kiirze
und Trockenheit, die schwer zu iiberbieten ist. Kein Wort zu viel! Das
Gleiche gilt von der Erwahnung der urspriinglich jidischen Mutter. Dieser
Umstand wird nicht einmal in einem Satze dargestellt, sondern nur als parti-
zipales Attribut so nebenbei hinzugefiigt (natione iudaica procreata et in
Christi nomine baptizata). Das kann sich mit der.groBen Bekehrungs-
geschichte des angeblich englischen Koénigs Lucius in keiner Weise messen
und ist offenbar kaum als Konkurrenz-Illustration beigesteuert worden.

Kann dieser Grund nicht eigentlich ins Gewicht fallen, so darf man wohl
mit P. Otmar Scheiwiller immer noch einwenden, daf3 eine Wallfahrt nach

29 Scheiwiller, ZSK 1939, S. 84, und BM 1940, S. 173.

27



Rom ein legendarischer Topos darstellt. Auch der Hinweis auf die judisch-
christliche Herkunft der Mutter entspricht der allgemeinen Tendenz der
Hagiographen, das Leben des Heiligen moglichst schon vor der Geburt mit
auBerordentlichen Ereignissen auszuzeichnen.?® Dieser Eunwurf verdient,
allen Ernstes beachtet zu werden. Zunichst sind Romreisen, die erst spiter be-
richtet werden, wie das hier der Fall ist, stets zuriickhaltend zu beurteilen.
Man betrachtete eine Romfahrt in einem hagiographischen Bericht sofort als
«anstoBiger Umstand» und als literarischen Gemeinplatz, besonders des-
halb, weil die groBBen und zahlreichen Rom-Wallfahrten erst eigentlich mit
den Angelsachsen um 700 begannen. In karolingischer Zeit freilich wurde die
stadtromische Einstellung und damit das Rom-Reisen allgemein. So lieBen
dann die Hagiographen gern ihren Heiligen auch diese fromme Wallfahrt
machen, auch wenn sie dafiir keinen Bericht zur Verfligung hatten.3! Viel-
leicht ist man aber in dieser Ablehnung und Verdichtigung jetzt eher zu
weit gegangen, so dal3 sich auch hier eine vorsichtige und traditionsfreund-
liche Gegenbewegung in der Geschichtsforschung geltend macht. Man wies
darauf hin, daB schon im 5. Jahrhundert ein Pilgerstrom aus Gallien und
Spanien nach der Tiberstadt flutete. Es entging nicht, da3 auch in der fol-
genden Zeit, noch vor den romfreundlichen Angelsachsen, ein Konig Sigis-
mund aus Burgund (um 500), ein Bischof Remigius von Reims (1 ca. 553)
und ein Jonas von Bobbio (628) nach Rom wallfahrteten, um hier nur einige
zu nennen. Endlich bedeutete die Notitia ecclesiarum urbis Romae von ca.
640 einen guten Beleg fiir die frankische Romwallfahrt des 7. Jahrhunderts.32
Die friher als unglaubhaft angesehenen Romreisen des Freisinger Bischofs
Korbinian (] 730), die uns Arbeo von Freising (T 784) erzihlt, sind unter-
dessen von der kritischen Forschung rehabilitiert worden. Heinz Loéwe
schlieBt seine diesbeziigliche Studie mit dem Hinweis: «FEine konservativere
und vorsichtigere Behandlung gerade auch vieler hagiographischer Texte
scheint daher heute das Gebot der Forschung zu sein.»33

Zum Frankenreich gehorte seit der ersten Halfte des 6. Jahrhunderts auch
Ritien. In seinem weiteren Bereiche lag St. Gallen. Von Rompilgern, die
zuerst zu den Reliquien des hl. Gallus wallfahrteten, berichten uns schon
alte Quellen.3? Eine eigentliche Pilgerfahrt einer einheimischen Bewohnerin

30 Scheiwiller, ZSK 1939, S. 84.

31 Giinter H., Die christliche Legende des Abendlandes, 1910, S. 152 ff. Levison
W., Aus rheinischer und frankischer Friihzeit, 1948, S. 9—26, iiber Apostellegenden.
Miiller I., in Schweizer Beitrige zur Allgemeinen Geschichte 14 (1956) 6-8. Briigge-
mann W., Untersuchungen zur Vitae-Literatur der Karolingerzeit, 1957, S. 6265, 159
(Maschinenschrift-Dissertation).

32 Hallinger K., Rémische Voraussetzungen der bonifazianischen Wirksamkeit im
Frankenreich. St. Bomfatms-Gedenkgabe 1954, S. 320—361, bes S. 337-340, lber die
Fortdauer der rémischen Wallfahrtsfrommigkeit.

8 Lowe H., Corbinians Romreise. Zeitschrift fiir bayensche Landesgeschichte 16
(1952) 409—420.

34 St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 85, 130-131.

28



nach Rom ist jedoch auch bezeugt. Beata stellte am g. November 744 in
Benken eine Urkunde aus, worin sie ihre Habe an St. Gallen verkaufte, um
fur ihre bevorstehende Romreise Geld zu erhalten (ad nostrum iter ad Ro-
mam ambulandum). Wenn schon eine reiche Dame eine solch weite Wall-
fahrt unternahm, dann 148t dies auch auf Reisen anderer Persénlichkeiten
schlieBen.?® Dal gerade von den ritischen Talschaften iiber die naheliegen-
den Pisse der Weg ins Welschland und zur Petrusstadt eingeschlagen wurde,
liegt auf der Hand. Das 148t sich freilich nur in wenigen Féllen nachweisen.
Sicher wissen wir, dal3 Ulrich III. von Tarasp sich im Auftrage des Abtes von
Schuls 1149/1150 nach Rom begeben hatte, um die Verlegung des Klosters
nach Marienberg von Papst Eugen III. gutheilen zu lassen3¢. Aber nicht nur
chronologisch greifbare eigentliche Rom-Reisen sind hier wichtig, sondern
auch sonstige Beziehungen zum Siiden. Erinnert sei, daf3 die berithmte karo-
lingischen Malereien aus Mustair nicht nur aus dem byzantinisch-orienta-
lisch orientierten Traditionskreis von Oberitalien stammen, sondern auch
Beziehungen zur stadtromischen Kunstiiberlieferung, zur Palastkapelle des
Papstes Johanns VII. (705/707) und zur Kirche S. Maria Antiqua (um 750)
aufweisen.3?

Man muf3 daher zugeben, dal3 ein frommes Wallen zum Petrusgrabe,
von Ritien und vom Frankenreiche aus gesehen, moglich ist. Auch fillt ins
Gewicht, daBB unser Hagiograph die Romreise nur kurz und klar erwéhnt,
ohne daraus «Kapital» zu schlagen und sie zum Angelpunkt seines Heiligen-
lebens zu machen. Wenn die Episode richtig ist, dann wire sie wohl erst ins
7. Jahrhundert hinein zu verlegen, denn vorher waren solche Pilgerreisen
doch eher selten. Die Iren und Angelsachsen waren es erst, die den gro3en
Strom der Romwallfahrer eréffneten. Der hl. Kolumban (1 615) wies auf
die geistige Macht des Papsttums hin und zeigte durch seine Griindung den
Weg nach Stiden. Im 4. Jahrhundert verbanden Theodor von Canterbury
(T 690) und Wilfrid von York (T 709) die angelsichsische Kirche mit der
Papststadt. Die ersten angelsichsischen Koénige, die in der Tiberstadt er-
schienen und dort ihr Leben beschlossen, waren Caedwalla (1 689) und Ine
von Wessex (T 726). Was dann Bonifatius (1 754) fir den Anschluf3 an Rom
tat, ist bekannt,8

All das ist natiirlich kein Beweis, daf3 die Florinusvita eine wirkliche Rom-
reise erzihlt, aber gewisse Moglichkeiten und Hinweise diirfen nicht ganz
beiseite geschoben werden. Zu einem sicheren Ergebnis wird man nie kom-

3 Wartmann H., Urkundenbuch der Abtei Sanct Gallen 1 (1863) 11-12, Nr. 10.
Die Genealogie der Beata bei Klaui P., Von der Ausbreitung des Christentums zwischen
Untersee und oberem Ziirichsee im 7. Jahrhundert, 1954, S. 13-14, 30-31.

3 BUB I, Nr. 321.

37 Birchler L. in: Friithmittelalterliche Kunst in den Alpenldndern, 1954, S. 167—

243, besonders 221 f.
3 Schniirer G., Kirche und Kultur im Mittelalter 1 (1924) 234—235, 269—271, 291.
Schieffer Th., Winfrid-Bonifatius und die christliche Grundlegung Europas, 1954,

S. 75—76. 117

29



men, weil der Abstand zwischen der Abfassung der Vita und der geschilder-
ten Wallfahrt zu grof3 ist, um einfach iiberbriickt werden zu kénnen.
 Neben der Romwallfahrt fallt auch die jiidisch-christliche Mutter auf. Juden
waren im Frihmittelalter keine Seltenheit. Wir begegnen ihnen im ganzen
Gebiete von Nordfrankreich bis Siiditalien. Wenn wir die Frankengeschichte
von Gregor von Tours (1 594) durchgehen, so gewahren wir nicht selten Ge-
spriache und Diskussionen mit Juden.?® Man kann sagen, im 6./7. Jahrhun-
dert gab es in allen gréBeren Stiddten des Frankenreiches Juden, so in Arles,
Bourges, Clermont, Lyon, Orléans usw. Wie verfolgten sie nicht den Bischof
Caesarius von Arles (1 542)!4% Konig Chilperich von Soissons (1 584) ver-
anlaflte viele, das Taufwasser anzunehmen.*! Bei dieser Verbreitung der Ju-
den waren Heiraten zwischen Juden und Christen keineswegs selten. H.
Pirenne konstatiert: «Viele merowingische Konzilsbeschliisse untersagten
Ehen zwischen Juden und Christen, die Teilnahme von Christen an jiidischen
Gastmihlern und den Juden den Besitz von mancipia christiana.»*? Ahnlich
wie in Frankreich stund es auch in Italien, wo die Juden zahlreich waren,
weil sie hierher fliichteten, nachdem das byzantinische Reich sie verbannte
oder zur Taufe zwang. Kaiser Phokas (602-610) verfolgte die Juden blutig,
ebenso notigte Kaiser Heraclius (610-641) die Juden im Jahre 634 zur Taufe.
Auch Kaiser Leo I11. (717—741) wollte sie mit Gewalt zu Christen machen,3
Im stditalienischen Venosa gab es in der Zeit vom 6. bis 9. Jahrhundert
Juden.#* In Norditalien waren schon vor der Ankunft der Langobarden
solche vorhanden.® Der Langobardenkénig Bertarido gab 698 den Juden
nur die Wahl zwischen Taufe und Tod: «ad fidem convertere Judaeos fecit
baptizandos, credere qui rennuerunt gladium peremere.»% Ob Juden sich
damals nach Raetien fliichteten, kann nur vermutet, nicht bewiesen werden.
Immerhin enthilt die Mitte des 8. Jahrhunderts entstandene Lex Romana
Curiensis (lib. XVI. 2—3) Bestimmungen tiber die Juden. Wird ein Christ
judisch, so erhilt der Fiskus sein Vermoégen. An sich sollen Juden keine christ-
lichen Sklaven haben. Will ein Jude einen christlichen Sklaven beschneiden,
so verliert er ihn und letzterer bleibt dann frei.?’
Zur Vollstiandigkeit und Sicherheit sei hier noch ein diesbeziigliches fach-
mannisches Urteil von Universitdtsprofessor Dr. Eugen Ewig, Mainz, an-
gefiihrt, der sich zu unserer Frage am 17. September 1958 wie folgt dulerte:

3 Gregor v. Tours, Zehn Biicher Geschichte, ed. Buchner 2 (1954/55) 444 (Re-
gister). Vgl. dazu Hauck A., Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1922) 80, 149, 161,
194-195, und Pirenne H., Geburt des Abendlandes, 1939, S. 81-82, g4, 256—260.

40 Vgl. MGH SS. rer. merov. 3 (1896) 467—468 und 4 (1902) 350, 374-375.

41 Gregor v. Tours 1. c¢. VI 17, ed. Buchner, S. 34-35, dazu Hauck 1. c. 149.

42 Pirenne S. 8a.

43 Ostrogorsky G., Geschichte des byzantinischen Staates, 1952, S. 70, 129. Dazu
Bognetti-Chierici-Capitani, Santa Maria di Castelseprio, 1948, S. 27, 190-192.

4 Bognetti S. 190, 197-198, 441, Anm. 507.

%5 Bognetti S. 443, Anm. 519.

% Bognetti S. 194, 198, 203.

47 Planta P. C., Das alte Ratien, 1872, S. 493.

30



«Sicher ist, dal es Judenchristen gab. Gregor von Tours erzihlt zu 576 die
Geschichte der Auflésung der jidischen Gemeinde von Clermont-Ferrand,
von der ein Teil von Bischof Avitus getauft wurde, ein anderer Teil nach
Marseille abwanderte (Hist. Francorum V. 11.). Der zum Christentum tiber-
getretene Jude Pathir war Patenkind Koénig Chilperichs II. Pathir totete
seinen fritheren Glaubensgenossen Priscus, der nicht zum Christentum iiber-
treten wollte (Hist. Francorum VI. 17)%, In Spanien miissen dergleichen
Ubertritte unter dem Drucke der antijiidischen Gesetzgebung sehr viel hiu-
figer gewesen sein. Ein Ehehindernis zwischen Christen und jiidischen Kon-
vertiten hat sicher nicht bestanden. Aus den Vitae Sanctorum kenne ich keine
judenchristliche Mutter, aber der Fall als solcher scheint mir nicht befremd-
lich.»

Zum mindest ist also die Moglichkeit, daf3 sich in ritischen Gebieten im
Frithmittelalter Judenchristen befanden, nicht von der Hand zu weisen. Dies
um so mehr, als zur Zeit, da unser Hagiograph die Feder fiihrte, also im
12. Jahrhundert, die Juden immer noch allgemein wenig geachtet und mil3-
trauisch angesehen waren, obwohl man sonst an Heiraten mit artfremden
Partnerinnen in der Levante wie in Sizilien und Spanien keinen Anstof3
nahm.?® Immerhin ist auch hier wieder der Abstand der Vita von der Zeit
des Heiligen im Auge behalten und kritische Reserve angebracht.

Nach der Riickreise aus Rom fand die Heirat der beiden Wallfahrer statt,
die sich dann an «einen einsamen Ort des Vinschgaus» begaben, dort eine
Behausung errichteten und die Geburt des Florinus erlebten. Der locus de-
sertus der Vita ist nicht allzuwértlich zu nehmen. Loca deserta bedeuten
nicht immer eigentliche Eindden, sondern abgeschiedene und abgeschlossene
Gebiete, die aber bewohnt waren.?® Sicher befand sich die Heimat des Heili-
gen im Vinschgau. Das alte Gebiet erstreckte sich 6stlich bis zur T6ll vor Me-
ran, westlich bis an den Ofenpall und nérdlich iiber die leicht zu iiberstei-
gende Reschenscheideck bis in den Raum von Nauders.! Sind in der Vita
diese Grenzen gemeint, dann kann die Heimat des Heiligen sehr nahe von
Remiis gelegen sein. Uber die Reschenscheideck gelangte man iiber Nauders
und Martinsbruck bald nach Remiis. Um gg30 wurde der Untervinschgau
und das oberste Stiick des Etschtales samt Nauders sowie das Unterengadin
zu einer Grafschaft zusammengefal3t, die mit Churritien vereinigt wurde.
Die Grafschaft Unterengadin—Vinschgau wird g6% urkundlich als comitatus
Recie in vallibus Venuste et Ignadine bezeichnet.?> Das belegt, wie zusam-

48 Gregor v. Tours, ed. Buchner L c. I, S. 294—297, 11, S. 35-36.

9% Waas Ad., Geschichte der Kreuzziige 2 (1956) 208-227, bes. 214 f. Uber die
Juden bes. S. 177, 184-185.

5 Dopsch A., Wirtschaftliche und soziale Grundlagen der europiischen Kultur-
entwicklung 1 (1923) 184, 227. Miiller I., Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 13.

51 Pauly-Wissowa, Realencyclopédie der classischen Altertumswissenschaft. Zweite
Reihe 15 (1955) 792-793.

52 Heuberger R., Ritien im Altertum und Frithmittelalter, 1932, S. 209—212. Mar-
thaler E. im Jahresbericht der Hist.-antiquar. Ges. von Graubiinden 70 (1940) 63-65.

31



mengehorig Vinschgau und Unterengadin waren. Doch diese politischen
Verhiltnisse des 10. Jahrhunderts hatte der Hagiograph nicht im Auge, da
er deutlich nur vom Vinschgau (vallis quae dicitur Venusta) spricht. Ein
spaterer Biograph des hl. Florin des 13. Jahrhunderts, der im allgemeinen
nur die alte Vita ausschopft und paraphrasiert, will wissen, daB Amatia der
Geburtsort war. Er meinte damit wohl Matsch, das wohl gelegentlich in den
Urkunden auch Matia heif3t.5® Scheiwiller hilt dafiir, daB3 erst die Vita des
13. Jahrhunderts diese Lokalisation veranlaB3te.’* Das diirfte richtig sein,
aber auf die Tatsache hin, dall Matsch tatsidchlich vorher den Heligen als
Schutzpatron hatte. 1182 ist schon von einem presbiter ecclesie sancti Flo-
rini de Machis die Rede.?% Der Schluf3 vom Patrozinium einer Kirche auf die
Anwesenheit eines Heiligen ist Gemeingut der Hagiographen.?

Den jungen Florinus iibergaben dann die Eltern dem Priester Alexander
in Remius zur Heranbildung. Nahe bei der Ortschaft (haud procul a villa)
befand sich eine Volksburg (castrum, quod Canicias appellant). Dort «ver-
bargen die Einwohner jenes Ortes aus Furcht vor den Heiden (propter me-
tum paganorum) ihre Habseligkeiten». Florinus trug nach der Vita (III.)
von dieser Volksburg Wein und Lebensmittel zum Priester hinab. Auch nach
dem Tode des Heiligen wird der Wein von dieser Burg herab geholt. Er soll
dort, obwohl durch die Winterkilte eingefroren, doch wunderbarerweise
flissig gefunden worden sein (X.). Offenbar stellt sich der Verfasser die
Volksburg dauernd benutzt und bewohnt vor.5” Warum brauchte man diese
Zufluchtsstitten? Wer sind die pagani = Heiden, welche Gefahr bedeuten?
Es konnten zunichst richtige Heiden verstanden sein, denn das Heidentum
erhielt sich auf dem offenen Lande sehr lange. In abgelegenen Gegenden
biieb es in Gallien und Italien trotz der Organisation der Bistiimer noch im
5. und 6. Jahrhundert erhalten.?® Selbst St. Kolumban (f 615) begegnete
m Bregenz nicht nur heidnischen Alemannen, sondern auch Keltoromanen,
die wiederum vom Christentum abgefallen waren.?® Vermutlich war ja noch
die Umgebung von Chur im 5. Jahrhundert mehr oder weniger heidnisch,
wie uns die Vita S. Lucii nahelegt.® Warum sollten sich nicht an den Ufern
des Inn und der Etsch, in Haupt- oder Nebentilern noch heidnische oder
halbheidnische Bewohner erhalten haben?

58 BUB I, S. 429. Vgl. dazu S. 430: Amatia = Mazzo im Veltlin.

84 Scheiwiller, ZSK 1939, S. 84, 166, und BM 1940, S. 170. _

5 BUB I, Nr. 420. Papst Lucius III. iiber Befugnisse des Geistlichen von Matsch.
2. September 1182.

8¢ Miiller I., Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 40, 43.

57 Uber solche castra = wehrhafte Dorfsiedlungen siche Heuberger 137, 238,
266—267.

58 Hauck A., Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1922) 35 ff., 114 ff. F. Schneider,
Rom und Romgedanke im Mittelalter, 1926, S. 25 ff. Heuberger S. 179.

% Blanke F., Columban und Gallus, 1940, S. 26—27. Kilger L. in St. Gallus-Ge-
denkbuch, 1952, S. 21-24.

8 Miiller I., Zur karolingischen Hagiographie. Schweizer Beitriage zur Allgemei-
nen Geschichte 14 (1956) 22-26.

32



Trotzdem moéchte man hier lieber mit P, Otmar Scheiwiller mehr an
feindliche Volker oder barbarische Stimme denken, die gelegentlich sich in
die Alpen vorwagten.®! Auch sie galten wegen ihres rauberischen Auftretens
begreiflicherweise als « Heiden». Wenn sogar im 6./7. Jahrhundert im ab-
gelegenen Vorderrheintal in Crepault bei Truns und in Chischliun bei Som-
vix auf Hugeln Zufluchtsstitten mit Wehrbauten waren, warum nicht im
unterengadinischen Inntale?62 Selbst in den lombardischen Ebenen und an
relativ wenig begangenen Straflen wie z. B. in Laino (Valle d’Intelvi) und
in Lecco, erbaute man gegen Goten, dann gegen Byzantiner und Langobar-
den Kirchenkastelle.®® In unserem Falle ist an die Breonen zu denken. Sie
wohnten «im Inntal und Innsbruck und fluBauf, sicher bis an die Grenzen
der menschlichen Besiedlung in damaliger Zeit etwa bei Landeck hinauf).%4
Also von Remiis aus gesehen hatten die Breonen die Gebiete gerade auf der
andern Seite des Finstermiinzpasses inne, so dal3 es sie leicht geliisten konnte,
von ihren Gebieten dem Inn aufwirts iber Nauders vorzudringen. Konig
Theoderich ermahnte auch 507/511 den ritischen Dux Servatus, auf die
Breonen, die nach den ihm zugekommenen Berichten ratische Eigenleute
entfithrt hiatten und die er als stets kriegslustig bezeichnet (ad bella Martia
semper intendunt), ein Auge zu haben.% Gegen sie hitte wirklich ein castrum
bei Remiis einen Sinn. Auch nach dieser Zeit hitte eine solche Volksburg
eine Aufgabe gehabt, bemichtigten sich doch die Franken unter Konig
Theudebert 1. (534-548) der churritischen Gebiete als Verbindung zwi-
schen dem frinkischen Alemannien und dem damals ebenfalls frankischen
Nord-Venetien. Auch wagten es die Byzantinier, nach Unterwerfung des
Ostgotenreiches die Franken wieder aus Venetien zu vertreiben (wahrschein-
lich erst 562/563%) und ihnen spiter wieder das Gebiet von Trient wegzuneh-
men. Byzantiner und Franken unternahmen schlieB3lich 590 einen Angriffs-
krieg gegen die Langobarden, kamen aber nicht zum Ziele. Dabei zerstérten
die Franken einige castra im Etschtale. Endlich fa3ten noch im 6. Jahrhun-
dert die Bajuwaren am Ober- und Mittellauf der Eisack Ful3 und konnten um
710 das ostlichste Stiick des Vinschgaus besetzen. Etwa 712—-765 belegten die
Langobarden die Meraner Gegend.®® Also genug der Moglichkeiten, auch
im Unterengadin Uberfille befiirchten zu miissen.

Die ganze Erzihlung von der Volksburg zeigt, dal3 der Verfasser mit den
engadinischen Verhéltnissen und Traditionen sehr vertraut war, sonst hitte
er nicht die Existenz und die Lage dieser Burg und deren geschichtliche
Funktion gewuBt. Nur ein Einheimischer konnte wissen, daf3 hier der Wein

61 Scheiwiller, ZSK 1939, S. 85.

62 Miiller I., Der Gotthard-Raum in der Friihzeit. Schweizerische Zeitschrift fiir
Geschichte 7 (1957) 435-438.

63 Bognetti-Marcora, L’Abbazia Benedittina di Civate 1957, S. 21 ff.

¢ Howald-Meyer, Die romische Schweiz, 1940, S. 359-360.

8 BUB I, Nr. 4, dazu vgl. Nr. 3. Selbst Heuberger (161) bezeichnet die Breonen
als «waffengeiibt und kriegslustig».

8 Heuberger 136—-137, 205-209, 262—263, 266.

33



gefrieren konnte. Ein Bewohner der Stadt Chur oder der Herrschaft Maien-
feld hitte daran viel weniger gedacht. Wir besitzen viele frithmittelalter-
lichen Volksburgen im Tale des Rheins von St. Pancratius bei Trins bis
Chischliun ob Somvix, aber keine mittelalterliche Schrift erzdhlt uns von
deren Aufgaben. Der Hagiograph des 12. Jahrhunderts hat hier deutlich die
alten Volksburgen, die fiir das gewohnliche Volk bestimmt waren, und nicht
die damals erst im Entstehen begriffenen Feudalburgen vor Augen. So darf
man wohl annehmen, dal3 die ganze Erzdhlung einen historischen Hinter-
grund hat und auf guter Uberlieferung ruht.

An das Remiiser Volkskastell kniipfte der Hagiograph eine Episdoe an.
Als Florin eines Tages wie gewohnlich Speise und Trank von dem castrum
zum Priester Alexander brachte, begegnete ihm eine arme Frau Namens
Maximiana und bat um etwas Wein fiir ihren kranken Gemahl. Florinus
schiittete den ganzen Weinkrug in das Gefal3 der Frau und suchte dann wie-
derum das Kastell auf, um seinen Krug zu fullen. Aber der Kastellwirter
Ursus und ein «Mitschiiler» Florins schlossen das Tor ab und lieBen ihn
nicht herein. Dann lief der eine der beiden Neider, wohl der Mitschiiler, zum
Priester Alexander, um ihm den Verlauf in seinem Sinne (invidiose) zu mel-
den. Florinus, der nicht das Tor das Kastells 6flnen konnte, kehrte zu Ale-
xander zuriick, nachdem er den Krug mit Wasser gefiillt hatte, Alexander
befahl, den Tisch zu bereiten und verlangte einen Becher, um wenigstens
Wasser zu trinken. Aber welche Uberraschung, als er nicht Wasser trank,
sondern wiirzigen Wein (IV.-V.).

Daf3 an sich der Wein hier eine Rolle spielt, ist begreiflich. Er muBte ja
in der Pfarrei zu liturgischen Zwecken vorhanden sein. Auch wissen wir, dal3
der Weinbau wenigstens im Bundner Rheintal schon im 8. Jahrhundert
durch das sogenannte Testament von Bischof Tello von 765 belegt ist.5? Viel
merkwiirdiger ist das Verwandlungswunder, denn solche waren ein Gemein-
platz in der christlichen Legende des Abendlandes.® Scheiwiller bemerkt
dazu: «Das feindliche Gegenspiel des tibelwollenden SchloBwichters mit
verleumderischer Anklage ist Gemeinplatz in der mittelalterlichen Legenden-
literatur.» Dabei verweist er besonders auf die Rolle, welche die Verleum-
dung bei St. Otmar spielte.®® Hier wire es wohl naheliegender, auf die
Verena-Legende des 10. Jahrhunderts aufmerksam zu machen. Als der bose
Knecht mit dem Priester ihr auflauerte, wurde der Wein im Kriiglein der
Heiligen zu Wasser.” Der Gedanke bei beiden Wundererzihlungen ist: Gott
schiitzt seine Verehrer, wenn sie Wohltaten erweisen, vor dem Argwohn und
Neide der bosen Mitmenschen. Spiter, nach der Verena-Legende und nach
der Florinus-Vita, geht das gleiche Motiv weiter, nur in anderer Form. Bei

87 Durnwalder E., Der Weinbau des Biindner Rheintales, 1940, S. 43—49.

8 Giinter H., Psychologie der Legende, 1949, S. 124-125.

% Vita S. Otmari, cap. 5 in St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 101-102. Scheiwiller
ZSK 1939, S. 161.

70 Reinle A., Die hl. Verena von Zurzach, 1948, S. 40—41.

34



der hl. Notburga (1 1313) wird ein Becher Weins zur Sautrinke, bei der
hl. Radegundis (1 vor 1300) wird die Milch zu warmer Lauge. Am bekann-
gesten ist die hl. Elisabeth (] 1231), deren Liebesgaben zu Rosen verwandelt
werden. Das aber erzdhlen uns nicht die Protokolle der Kanonisation von
1235, sondern erst ein thiiringischer Chronist Rothe (T 1434), der es wahr-
scheinlich aus der Legende der Elisabeth von Portugal (1 1336) iibernahm.™
Am ehesten konnte die Verena-Legende die Florinus-Episode beeinfluf3t
haben. Eine Federzeichnung einer Zwiefaltener Handschrift von 1138/47
zeigt bereits dieses Krugmotiv.”? Es geht wahrscheinlich zuriick auf einen
gallo-rémischen Grabdeckel der Heiligen, auf dem das Gefal3 einfach als
Abzeichen des Berufes eines jungen Méadchens oder einer Dame gewertet
werden kann. Der jetzige Grabstein von 1613 diirfte noch den Charakter die-
ses antiken Grabdeckels bewahrt haben.” In dhnlicher Weise kann auch in
Remiis ein Motiv des Grabsteines oder des Grabes die Wein-Episode mit oder
ohne Grund veranlaf3t haben. Die Verena-Legende mag noch verstirkend
hinzugekommen sein.

Was war nun der hl. Florinus: Einsiedler oder Missionar oder Pfarrer?
Schon P. O. Scheiwiller stellte sich diese Frage und kam zum Ergebnis, daf3
St. Florin kein Glaubensbote und wohl auch kein Pfarrer war, sondern in
_der Hauptsache ein Eremit, der jedoch die Umgebung auch seelsorgerisch
betreute.” Eine erneute Prifung zeigt, dal3 der Heilige Pfarrer war. Wir diir-
fen uns zunichst nicht irre machen lassen, da3 der Begriff parochus nie auf
ihn angewendet wurde. Die Vita spricht nur immer vom presbyter Florinus.
Aber gerade dies diirfte ein Zeichen alter Uberlieferung sein. In den friih-
mittelalterlichen Quellen figuriert stets nur ein presbyter oder sacerdos oder
gelegentlich ein presbyter parochiae, nie aber ein parochus.” So kam der
hl. Gallus in das Castrum Arbona, wo er den Willimar traf, der als quidam
sacerdos bezeichnet wird und drei Diakone bei sich hatte, Maginald, Theo-
dor und Hiltibod. Ohne Zweifel war Willimar der Pfarrer der Arboner
Kirchgemeinde. Er hatte ja auch sein Haus bei der Kirche.”® Gerade ein
Beweis fiir seine Amtstitigkeit sind ja die drei Diakone. Im Friihmittelalter
verbrachten angehende Kleriker ihre theologischen und pastorellen Lern-
jahre beim Bischof oder einem Pfarrer zu. St. Gallus kam ja ebenfalls zu
einem Diakon Johannes in Grabs.”” Auch in Italien wurde der Pfarrer zur
gleichen Zeit presbyter genannt. Gregor der Grolle (1 604) erzidhlt uns von

1 Reinle 45.

2 Reinle 245, Abb. 2 und 3.

" Reinle 45 und bes. 106-110.

"4 Scheiwiller in ZSK 1939, S. 162-167, und BM 1940, S. 172-174.

5 MGH SS. rer. merov. 3 (1896) 680-682 und 4 (1902) 812-812, 814.

76 MGH SS. rer. merov. 4 (1go2) 260, 262, 267, 276, 291. Dazu Blanke F., Kolum-
ban und Gallus, 1940, S. 61-64, sowie Kilger L. in St. Gallus-Gedenkbuch, 1952,
S. 22, 25, 28.

77 MGH SS. rer. merov. 4 (1902) 265, 296, dazu Gallus-Gedenkbuch, 1952, Seite

29-31.

35



einem presbiter quidam in der Provinz Nursia, der die ihm anvertraute
Kirche (comissam sibi regebat aecclesiam) nicht weniger als 40 Jahre lang
in Gottesfurcht leitete.” Ahnlich steht es auch mit den ritischen Quellen.
In der Friihzeit handelte es sich stets einfach um Presbyteri. Im Tello-Testa-
ment von 765 zeichnet gleich nach dem Bischof ein presbyter Silvanus, sicher
nicht ein privater Prieser, sondern offenbar der Churer Pfarrer. Der im glei-
chen Dokument zu Fellers genannte presbyter Lopus und der zu Truns hei-
mische presbyter Silvanus diirfen ebenfalls als amtliche Seelsorger angespro-
chen werden.” Noch 1182 wird der Pfarrer von Matsch (Vinschgau) als
presbiter, seine Untergebenen aber als parrochiani bezeichnet.®? In Biinden
fand der Begriff parochia in den Urkunden erst im Verlaufe des 9. Jahrhun-
derts Eingang, aber zunichst nur im Sinne von parochia = dioecesis.?!
Rankweil wird 1157 parochia und Schenna bei Meran um 1177 als ecclesia
parochialis bezeichnet.82 Der Begriff parochus, auf ein griechisches Etymon
zuriickgehend, machte sich in Frankreich und Italien breit. In Rétien wan-
delte sich presbyter iiber pretru zu riatoromanischen prer; Allein auch dies
war nicht der volksmiBige Ausdruck, sondern plebanus bez. plebanum =
plevon, der aber schriftlich auch erst im 12. Jahrhundert erscheint.?

Die angefiihrten Beispiele vor Arbon und Grabs machen uns sofort die
Verhiltnisse von Remiis klar. Pfarrer Alexander gab sowohl dem jungen
Florinus wie dessen «Mitschiiler» die theologisch-pastorelle Ausriistung. Wir
haben als ein bestimmtes Verhiltnis der drei Persénlichkeiten greifbar vor
uns:

Alexander presbyter

Florinus presbyter NN condiscipulus suus

Nach dem Kapitel VI der Vita «wurde der selige Florin auf den Befehl des
Priesters Alexander und der Leute (una cum civibus) zum Priester geweiht».
Diese Art diirfte alt und richtig sein, denn siidfranzosische Kirchenstatuten
des 5. Jahrhunderts schreiben vor, daf3 der Bischof absque consilio conpres-
byterorum suorum clericos non ordinet, ita ut civium conniventiam et testi-
monium quaerat. Auch bei der Ordination eines Bischofs sollte der consensus

78 Gregorii M., Dialogi, ed. U. Moricca, 1924, S. 243, Lib. IV, cap. 12.

7 BUB I. S. 20, 22—23, Nr. 17 zu 765. Vgl. Nr. 24, 25, 28, 34, 53.

80 BUB I, Nr. 420 zu 1182.

81 BUB I, Nr. 46, 53, 67, 103 zu 823—940. Vgl. dazu Mohlberg S. 102: Preces in pa-
roechiis, das jedoch kaum hierher gehort, da das Sacramentarium Gelasianum eigent-
lich rémisch-frankischen Ursprungs ist und auf das Frankenreich, nicht auf Ritien spe-
ziell hinweist. Ephemerides liturgicae 48 (1934) 34—35. Dictionnaire d’Archéologie et
de Liturgie III 2, Sp. 1717-1727.

82 BUB I, Nr. 337, 396 zu 1157 bzw. ca. 1177.

8 Jud J., Zur Geschichte der biindner-romanischen Kirchensprache im Jahres-
bericht der Hist.-antiquar. Ges. von Graubiinden 49 (1919) 4, 12, 39—40. Zu plebanus
siche BUB I, Nr. 334, 372, 375 zu 1156—1170. ‘

36



clericorum et laicorum nicht fehlen.®* Die Vita erzihlt weiter, da3 angeb-
lich mehrere Tage nach der Weihe Florins Alexander starb und Florinus
«der gleichen Kirche vorgesetzt wird». Zu den zwei Pfarrherren von Remiis,
dem presbyter Alexander und dessen Nachfolger Florinus, kommt noch eine
dritte Persénlichkeit: Saturninus, presbyter religiosus, eiusdem ecclesiae pro-
curator, IX. Er war dem Zusammenhang der Erzihlung entsprechend der
Nachfolger des hl. Florin. Procurator ecclesiae kann an sich verschiedene
Bedeutungen haben.®® Sicher hatte Saturninus kein laikales Amt und keinen
weltlichen Auftrag, das er ja auch einen Schiler, den Diakon Passivus hatte
(Kapitel X). Der Kontext verlangt also eine Identifikation procurator eccle-
siae = parochus. 955 werden die Nachfolger des Churer Bischofs Hartpert
ebenfalls als procuratores aecclesiae sc. Curiensis bezeichnet.®® Wir haben
somit eine zusammenhingende Reihenfolge der Remiiser Pfarrherren vor
uns:

Alexander presbyter

Florinus presbyter ordinatus.

Saturninus presbyter, ecclesiae procurator
Passivus diaconus.

Schon der Umstand, dal3 wir eine ganze Generation von Priestern in Remiis
feststellen und fiir lange Zeit Geistliche einer gleichen Kirche nennen kén-
nen, beweist, daf3 es sich hier um eine frithe Pfarrei handelt.

Nach der Vita, Kapitel 11, waren die Pfarrer an der ecclesia S. Petri an-
gestellt, die schon zur Zeit des Priesters Alexander vorhanden war. g3o0 be-
gegnen wir in Remiis einer dem hl. Florin geweihten Hauptkirche: eccle-
siam. .. ad s. Florinum, cuius corpus in vico Remuscie requiescit.®” Damit
ist nicht gesagt, dal3 die Kirche immer diesen Titel hatte, denn dem hl. Flo-
rin konnte sie erst nach dessen Elevation gewidmet werden. Ahnliche Bei-
spiele fehlen nicht. Die Klosterkirche von St. Gallen war der Muttergottes
geweiht, wozu erst spéater der hl. Gallus, dessen Leib darin ruhte, hinzukam
und zuletzt einzig populdr wurde.®® Ebenso verdringte der hl. Ludgerus in
Werden das noch 875 erscheinende Salvator-Patrozinium, indem bei einem
Neubau 1275 der Heilige einfach zum Hauptpatron vorriickte.?® So mag es
auch in Remiis gewesen sein. Nachdem dann die Hauptkirche dem Florinus-
Titel gewidmet war, sorgte man wohl dafiir, daB3 auch der urspriingliche
Petrus-Titel nicht verloren ging. Diesem Zwecke diente die 1178 zu Remiis

8¢ Migne, Patrologia latina 56, col. 879-881, dazu Lexikon fiir Theologie und
Kirche 8 (1936) 473-474-

85 Ducange, Glossarium mediae Latinitatis 6 (1886) 521-522.

8 BUB I, Nr. 113 zu 955. Ducange 1. c., Sp. 522.

8% BUB I, Nr. 100, zum g. April g30.

88 MGH SS rer. merov. 4 (1902) 263, 293. Wartmann H., Urkundenbuch der
Abtei St. Gallen 1 (1863), Nr. 85, 144, 147-148 usw. fir 779 usw.

89 Claussen H., Heiligengraber im Frankenreiche, Marburg 1950, S. go, 227 (Ma-
schlnenschnft-Dlssertatlon)

37



nachgewiesene capella S. Petri.?% Fiir gewohnlich werden niamlich in dieser
Zeit des 12. Jahrhunderts Pfarrkirchen nicht mehr einfach als Kapellen be-
zeichnet.%0

Wie dem nun auch immer sei, das Patrozinium des hl. Petrus deutet ohne
Zweifel auf die Richtigkeit der diesbeziiglichen Uberlieferungen. Seit dem
4. Jahrhundert zog das Grab des Apostelfiirsten auf dem Mons Vaticanus
immer mehr Pilger an. Unter ihnen ragten die Iren hervor. Nicht vergebens
standen die groBen Kloster Lindisfarne, Luxeuil und Bobbio unter dem
Schutze des hl. Petrus. In Mailand haben wir im 4. Jahrhundert, in Como
im 5. Jahrhundert eine Petruskirche. Dann finden wir das Petrus-Patrozi-
nium im 6./7. Jahrhundert in Bellinzona und im #%./8. Jahrhundert in
Biasca.?! Spitmerowingische Petrusheiligtimer gab es in Ritien nicht we-
nige, so Cazis (ca. 700), und Disentis (ca. 730) sowie Misteil (ca. 750). Auch
die Kirchen von Schaan und Feldkirch diirften in diese Zeit hinaufreichen.
In die karolingische Zeit gehoren auch Obersaxen und Ems, Mels (St. Gal-
len) und Mils (Liechtenstein) und das Kirchlein auf dem Septimer.®? End-
lich reservierte das um 8oo gegriindete Kloster Miistair die nordliche Apside
seiner neuen Kirche den beiden Apostelfiirsten, deren Leben dort durch die
Malereien hervorgehoben ist.?3 So diirfte das Petrus-Patrozinium und das
Kirchlein in Remiis in die Zeit Alexanders und Florins zuriickgehen.

Den Tod des Heiligen meldet die Vita (VIII.) zu einem 15. November.
DaB sie das Jahr nicht angibt, fallt nicht auf, denn nur der liturgische Ge-
denktag, nicht aber das Jahr war praktisch wichtig. Im Frithmittelalter war
es allgemein Brauch, daf3 keiner, weder ein berithmter Aszet noch ein hoch-
gestellter Kirchenfiirst, nach dem Tode sofort als Reliquie betrachtet,
sondern zuerst der Erde zur Verwesung iibergeben wurde.?* Anders im Hoch-
mittelalter, wie das Beispiel des hl. Thomas von Aquin und der hl. Elisabeth
von Thiiringen zeigt.® Florins Leiche wird .dementsprechend auch zuerst
einem Bodengrabe tibergeben worden sein. Die Vita bestitigt dies, spricht
sie doch in Kapitel VIII-IX von einem eigentlichen Bodengrab (sepul-
chrum), das spater ausgehoben werden muflte (effodientes).

892 BUB I, Nr. 399 zum 18. Oktober 1178: capellam sancti Petri in vico Ramusse,
die Marienberg bestatigt wird. :

9 Poeschel E., Die Kunstdenkmailer des Kantons Graubtinden 3 (1940) 442, 450.

91 Farner O., Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubiinden, 1925, S. 10, 21—
23, dazu Zwoélfer Th., Sankt Peter, Apostelfiirst und Himmelspfértner, 1929, S. 69—108.
Fink H., Die Kirchenpatrozinien Tirols, 1928, S. 28. Zu Mailand—Como usw. zuletzt
Miiller I. in Schweiz. Zeitschrift fiir Geschichte 6 (1957) 458-460.

92 BUB I, Nr. 27, 53, Anhang S. 29, 45, 376. Poeschel, Kunstdenkmaéler des Kan-
tons Graubiinden IT-IV sub verbo. Derselbe, Kunstdenkmaler des Fiirstentums Liech-
tenstein, 1950, S. 33, 43, 48, 80, 93. Rothenhiusler E., Die Kunstdenkmiler des Kan-
tons St. Gallen 1 (1951) g1 (Mels).

9 Birchler L. in Frithmittelalterliche Kunst in den Alpenlandern, 1954, S. 219 f.

9 Claussen 1. c. S. 88, 164-165

9 Huizinga J., Herbst des Mittelalters, 1928, S. 238—239. Hampe K., Deutsche
Kaisergeschichte in der Zeit der Salier und Staufer, 1929, S. 24q.

38



Unser Hagiograph geht aber iiber diese allgemeine Uberlieferung noch
hinaus und berichtet, dal3 der Heilige selbst in Remiis und nicht in seiner
Heimat (ad locum nativitatis suae) begraben sein wollte. Offensichtlich wird
hier ein spiterer Streit um den Leib oder besser gesagt um die Reliquien zwi-
schen Unterengadinern und Vinschgauern den Anlal3 zu dieser Episode ge-
geben haben. Nach der Erziahlung der Vita hitte der Heilige noch zu seinen
Lebzeiten zwei Sarkophage gewiinscht, einen fiir seinen Leichnam und einen
andern eisenbeschlagenen fiir seine Casula. Letzterer Sarkophag sollte tiber
den eigentlichen gelegt werden. Nach dem Tode des Heiligen seien dann die
Vinschgauer Verwandten des Heiligen gekommen, um dessen Uberreste zu
holen. Es sei ein hitziger Streit zwischen beiden Gruppen entstanden, der zu
einer blutigen Auseinandersetzung zu fithren schien. Da habe man sich der
Worte des Heiligen erinnert und habe den Vinschgauern das Grab gezeigt.
Sie «gewahrten den oberen Sarg (arcam superiorem), freuten sich dariiber
in heller Begeisterung, hoben ihn mit ungeheurer Freude empor und nahmen
ihn jubelnd in ihre Heimat zurick.» (VII-VIII).

Die Erzihlung trdgt den Stempel der Legende an der Stirne. Daf} ein
Heiliger zwei Sarkophage bzw. Sirge verlangt, ist allerhand. Ein einfacher
Holzsarg wire noch begreiflich gewesen. Und dann ein Sarg nur fiur die
Kasel! Im 6. und 7. Jahrhundert ist wohl der liturgische Gebrauch der
Kasel festzustellen, aber noch zur Karolingerzeit war die Casula nicht aus-
schlieBliches Priestergewand und auch nicht ausschlieBlich Mef3gewand. Im
11. Jahrhundert stritt man noch, wann man tiberhaupt die Casula zu tragen
habe.? Der hl. Florin wurde doch wohl in einem wiirdigen Kleide beerdigt,
das zugleich auch sein liturgisches Kleid, also die spatere Kasel, gewesen sein
mag. Vielleicht gab es im Vinschgau Kleider des Heiligen, die kasulaartig
waren und welche der Hagiograph erkliren wollte. Mehr aber war seine Ab-
sicht, den Besitz des Leibes des Heiligen fiir Remiis zu sichern und dafiir
authentische Belege ins Feld zu fithren.%7

Nach der Bestattung folgte die Elevatio, die Offnung des Grabes und die
Uberfithrung an einen besonderen Platz. Das war im Frithmittelalter zu-
gleich die «Heiligsprechung», die von der Begeisterung des christlichen
Volkes sowie der Genehmigung des Bischofs abhing. Letztere schrieb Karl
der Grof3e in einem Kapitulare von 805 ausdriicklich vor, um MiBBbriauchen
zu begegnen.®® Die Vita (IX-X) schildert uns umstindlich, daB3 das Grab
des hl. Florin zuerst ganz vergessen worden sei und nur auf eine dreifache
Mahnung des Heiligen selbst habe Saturninus seine Aufmerksamkeit darauf
gerichtet. Solche Erzihlungen figurieren in vielen Heiligenleben als soge-
nannte Revelatio und sind nicht so ernst zu nehmen.® Die Zeit zwischen Be-

9% Braun J., Handbuch der Paramentik, 1912, S. 123—216.

97 Der gewohnliche Topos besteht darin, daB3 der Sarg unbeweglich ist. Giinter H.,
Psychologie der Legende, 1949, S. 207.

9% Funk-Bilhmeyer, Kirchengeschichte 2 (1932) 85. Dazu Scheiwiller, ZSK 1939,
S. 88, Anm. 1 zur Mainzer Synode 813.

9 Ginter, Psychologie der Legende, 1949, S. 207—208, 224—225, 264—266.

39



stattung und Erhebung war gewohnlich im Frithmittelalter nicht allzu lang.
Der hl. Audoenus (1 683) ruhte nur dreieinhalb Jahre in St. Peter in Rouen,
wo er sein Grab gefunden hatte. Schon sein Nachfolger Bischof Ausbertus
erhob ihn und gab ihm ein neues Grab hinter dem Altar.1% Vermutlich dirfte
daher Saturninus der Nachfolger des hl. Florinus im Pfarramte gewesen sein
und zugleich auch dessen Erhebung ins Werk gesetzt haben. Nach dem Be-
richte der Vita war ja der Leichnam noch ganz und gut erhalten, heil3t es
doch: «Sie gruben nach seinem Leibe und fanden ihn ganz und unversehrt.
In Bewunderung und Freude sahen sie auch, wie Haar und Bart gewachsen
waren.» (IX.) Wie schon P. Otmar Scheiwiller gesehen hat, bediente sich
hier die Vita bekannter Gemeinplitze der mittelalterlichen Hagiographie.1!
Sie ist daher nicht wortlich zu verstehen. Schon sicherer ist die Nachricht,
daB3 Saturninus unter Beihilfe des Diakons Passivus den Leichnam des Heili-
gen post altare sancti Petri beigesetzt habe (IX-X.) Nach dem Brauchtum
der merowingischen Zeit bestattete man geistliche Wiirdentrager und welt-
liche GroBe oder auch noch nicht heilig gesprochene Aszeten neben oder vor
dem Altare; jedoch unter und hinter dem Altare hatten nur Heilige ihren
Platz.192 Das oben angefiihrte Beispiel vom hl. Audoenus von Rouen (1 683),
der von seinem Nachfolger hinter dem Petrusaltare beigesetzt wurde, ist dazu
die beste Illustration. Nach der Vita befand sich iiber dem Grabe eine
Flasche, darin noch vom Weine war, mit dem der Heilige bei seiner Eleva-
tion gewaschen wurde.1%® Mit dieser Fliissigkeit erhielten Blinde, Fieber-
kranke und Lahme ihre Heilung (X.) Auch hier kann ein Topos der Le-
gende hineinspielen, kommt doch Ol oder Feuchtigkeit oder Wunderwasser
besonders an Gribern der Heiligen vor.1% Mdéglich ist jedoch, daB3 irgendein
Gefal3 tatsdchlich am Grabe des Heiligen angebracht war oder sich ein from-
mes Brauchtum, das sich des Weines bediente, in Ubung war.

100 Braun J., Der christliche Altar 2 (1924) 548. Dazu Berther V. im BM 1939,
S. 202-204, mit weiteren Beispielen baldiger Verehrung und Erhebung nach dem Tode.

101 Giinter, Psychologie, S. 137-139 und 269 iiber die Unversehrtheit und 68-69
liber Bartwuchs. Vgl. Scheiwiller, ZSK 1939, S. 161-162.

102 Claussen H., Heiligengraber im Frankenreiche, Marburg 1950, S. 81, 89, 123,
165-167. (Maschinenschrift-Dissertation). ‘ _

103 Nach den Fioretti, Kap. 46, werden die aufgefundenen Geheine des seligen Frate
Umile von seinem Bruder mit Wein gewaschen. Fioretti di S. Francesco, Firenze 1923,
pP. 134. Zur Wasser-Waschung des Leichnams des hl. Bonifaz siehe Schieffer Th.,
Winfrid-Bonifatius 1954 Seite 275.

104 Ginter, Psychologie 107.

40



VI. Kult-Zeugnisse auBerhalb der Vita

1. Die Churer Florinus-Kirche

Die Vita S. Otmari von ca. 830 erzdhlt uns: « Otmar, aus dem Stamme der
Alamannen, wurde im Knabenalter von seinem Bruder nach Churritien ge-
bracht und blieb dort lange Zeit im Dienste Victors, des Grafen dieses Ge-
bietes. Er wurde dort gebildet, strebte und erreichte die Tugend und lobens-
werte Sitten und erlangte die priesterliche Wiirde. Vom vorgenannten Gra-
fen wurde er giitig zuriickbehalten und einer gewissen Kirche des hl. Florin
vorgesetzt.»1% An der Richtigkeit dieser Angaben ist nicht zu zweifeln. Da-
nach wurde der junge Otmar, jedenfalls mit Teusinda, der alemannischen
Frau des Praeses Victor irgendwie verwandt, in Chur erzogen und geschult
und nach seiner Weihe vom Praeses Victor selbst einem Florinus-Heiligtum
vorgesetzt. Dort verblieb er offenbar bis zu seinem Wegzuge nach St. Gallen.
Man darf daher etwa 710-720 als die ritische Periode Otmars annehmen.106
Die Schwierigkeit liegt darin, wo der hl. Otmar als Geistlicher angestellt
wurde. Wiahrend man seit dem Ende des 18. Jahrhunderts die Kirche in
Remiis suchte, begriindete O. Scheiwiller neuerdings die schon von den
Historiographen des 16. und 17. Jahrhunderts angenommene These, der
hl. Otmar sei einer Florinuskirche in Chur vorgestanden.'®? Dafiir kann vor allem die
Existenz einer solchen Kapelle in Chur nahe vor der Kathedrale an der
Stelle der heutigen Hofschule ins Feld gefiihrt werden. Eine Urkunde von
1246 wurde dort ausgestellt: «Actum Curiae iuxta capellam Sancti Flo-
rini. »1% Dal3 diese schon im 12. Jahrhundert existierte, beweist eine Notiz
dieser Zeit: «Dedicatio ecclesiae S. Florini» (25. Oktober). Aus der gleichen
Epoche stammt auch die Nachricht von der «Translatio Florini confessoris»
(7. August), die sich wohl auf die Ubertragung von Reliquien des Heiligen
von Remiis nach Chur bezieht.1? Wenn die Florinuskirche in Chur war, so
148t uns dies erst ganz den Text der Otmarsvita verstehen, der davon spricht,

105 St, Galler Mitteilungen 12 (1870) 95, Vita S. Otmari, cap. 1: Otmarus, genere
Alamannorum oriundus, in aetate puerili a fratre suo Retiam Curiensem perductus est,
et in servitio Victoris, earundem partium comitis, multo tempore constitutus et literarum
scientia sublimatus, virtutum sectator morumgque laudabilium possessor, sacerdotii gra-
dum conscendit et a supradicto comite benigne retentus cuidam titulo sancti Florini con-
fessoris praelatus est. An die Churer Zeit Otmars erinnert auch ein sanktgallischer Hym-
nus, der etwas vor 970 entstanden ist: Exultet iuvenis tanti nutrix: Curiensis Retianorum
regio. W. v. d. Steinen, Notker der Dichter. Editionsband 1948, S. 129.

106 Scheiwiller, ZSK 1939, S. 242-250.

107 Scheiwiller, BM 1941, S. 311—319. Diese Ansicht dullerte auch Abt Augustin
Stocklin (T 1641). Schweizer Beitrige zur allgemeinen Geschichte 8 (1950) 127-128.

108 BUB II, Nr. 831, zum 14. Mai 1246. Zur Lage Poeschel E., Die Kunstdenk-
maler des Kantons Graubiinden %7 (1948) 202.

109 Necrologium Curiense, ed. Juvalt 1864, S. 78, 105. Dazu Scheiwiller, ZSK

1939, S. 77, und BM 1941, S. 110.

41



dal3 Praeses Victor den jungen Priester zuriickbehalten habe (a supradicto
comite benigne retentus).!® DaB3 der Hagiograph die Giite (benigne) des
Praeses hervorhebt, stellt die Zuriickbehaltung als eine Wohltat, als ein Pri-
vileg dar. Die Absendung des Neupriesters in das ferne und einsame enga-
dinische Remiis wire da kein Zeichen besonderer Huld gewesen. Da wire
Otmar lieber gerade in das offene Alemannenland, seine Heimat, zuriick-
gekehrt. Der Text legt auch nahe, dal3 Victor selbst den jungen Otmar an
der Florinuskirche angestellt habe (retentus. .. praelatus est). Offenbar han-
delte es sich um eine victoridische Eigenkirche, weshalb der Praeses wie ein
Eigenkirchenherr vorgehen konnte. Eine Eigenkirche zu Chur begreift sich
sehr wohl, denn hier wohnte der Praeses, gerade zwischen den beiden grof3en
victoridischen Besitzmassen, dem Gebiet von Sagens—Truns einerseits und
Sargans—Mels anderseits.11!

Im Vorderrheintal hatte Victor bzw. Tello einige wenige Priester, die er
zu seinem fideles rechnete, so Lopus in Fellers und Silvanus in Truns. Der
Priester Vigilius in Helarinengo zihlt ebenfalls dazu, nur ist der Ort nicht
identifizierbar.'®* Wenn nun die Kirche eine Griindung der Victoriden selbst
war, wer hat sie dann errichtet? Es scheint mir nicht ausgeschlossen, dal3
Praeses Victor selbst dieses Heiligtum erbauen lie3. Er wollte ja auch die Re-
liquien des hl. Gallus wegen ihrer groBen Zugkraft nach Chur bringen, und
zwar mit Gewalt.!!3 Er wird daher gerne den Kult einheimischer Heiligen ge-
fordert haben. Man bedenke, dal3 damals die Bliite des Luciuskultes nicht
vorhanden war und Florinus als noch zeitlich und persénlich gut faB3bare
Personlichkeit mehr bedeutete als Lucius, der vor Jahrhunderten lebte und
dessen Lebensumrisse sich sehr unklar gestaltet hatten.!1* GroB3 mul3 diese
Florinuskapelle nicht gewesen sein. Auch war sie kaum wesentlichen Seel-
sorgsdiensten gewidmet. Dafiir war die Kathedrale da und wenig spiter die
Martinskirche in der Stadt. Die stadtrémische Bezeichnung titulus S. Florini
statt ecclesia konnte wohl eine Pfarrkirche bedeuten, aber meistens wurde
dieser Begriff titulus in Italien und Frankreich fiir Nebenkirchen ange-
wandt, 15

Der Beleg aus der Vita S. Otmari fur die Churer Florinus-Kirche ist von
nicht zu unterschitzender Wichtigkeit. Er beweist einmal, da3 der hl. Florin
vor der Errichtung dieses Heiligtums, also sicher vor zirka 700, gelebt haben mul3.

110 Scheiwiller, BM 1941, S. 313.

111 BUBI, Nr. 1%, S. 13—23, dazu Perret F., Urkundenbuch der siidlichen Teile des
Kantons St. Gallen 1 (1951) 17-19, Nr. 16.

12 BUB I, S. 19—20.

13 Uber Praeses Victor und die Victoriden vgl. Miiller I., Ritien im 8. Jahr-hun
dert. Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte 19 (1939) 337-395, bes. 349-359.

114 Frst die Krypta (zweite Hilfte des 8. Jahrhunderts) sowie die Vita von ca. 8oo
leiteten die Kultbliite ein. Miiller I., Die Verehrung des hl. Lucius. Zeitschrift fiir
Schweizerische Kirchengeschichte 48 (1954) 95—126.

115 Dariiber Miiller I. in Schweiz. Zeitschrift fiir Geschichte 6 (1956) 492, und
Scheiwiller, ZSK 1938, S. 243.

42



Ferner verunméglichte diese Ubertragung der Verehrung, daB3 der Florinus-
Kult nur eine lokale Angelegenheit eines Nebentales blieb. Dadurch, da3
sich Reliquien und Patrozinium in Chur festsetzen konnten, wurde der Ruf
des Heiligen sehr geférdert und verpflanzte sich dann von der Hauptstadt
in das groBe und weite Gebiet des deutschen Reiches.

2. Remiis—Koblenz

Abgesehen von der Ubertragung von Reliquien und Griindung einer
Florinuskapelle in Chur am Anfang des 8. Jahrhunderts erfahren wir vom
Schicksal seiner Uberbleibsel und vom Kult des Heiligen im Verlaufe des 8.
und g. Jahrhunderts nichts Sicheres. Wir kénnen jedoch vermuten, da3 sein
Leib in Remiis bei der Beraubung der Churer Diizese durch den Grafen Roderich
in den Jahren 822-82% oder, wie jetzt wahrscheinlicher ist, in der Zeit von
824/25 ebenfalls entwendet wurde. Bischof Victor von Chur klagte unmittel-
bar darnach dem Kaiser Ludwig dem Frommen: «Von fiinf Leibern, die
sich darin (in unserem Sprengel) befinden, haben wir nicht einen behalten
diirfen.»!® Darunter wird man mit Recht nach dem hl. Lucius auch den
hl. Florin verstehen kénnen. Seine Hauptreliquie ging jedoch nicht fiir immer
verloren, wie sich spiter erweist. Anfangs des 1o. Jahrhunderts tritt Remiis
wiederum in den Vordergrund. Damals amtete der Priester Reginward als
Pfarrer. Er hatte die Kirche «mit kéniglicher GutheiBung» (cum regali pre-
cepto) erhalten. Wahrscheinlich war Remiis zum mindest seit der Einfiih-
rung der Grafschaftsverfassung in Ratien in der 1. Halfte des 9. Jahrhunderts
Eigenkirche des Konigs geworden. Reginward iibergab dann seinem Neffen
Hartbert die Pfarrei, was Heinrich I. (919—936) im Jahre 930 bestitigte und
ithm noch dazu die Kirche von Sent itbermachte. Die Urkunde betont aus-
driicklich, daf3 der Leib des Heiligen in Remiis ruhe (ad sanctum Florinum,
cuius corpus in vico Remuscie requiescit). Konig Heinrich verneigte sich
hier als wenigstens mittelbar vor dem engadinischen Wallfahrtsorte des hl.
Florin.!'?” Konig Otto 1. (936—973), der Nachfolger Heinrichs, blieb Hartbert
ebenfalls freundschaftlich verbunden. Er schenkte ihm 937 die Fischenz in
der Echaz bei Honau (Wiirttemberg) und bezeichnete Hartbert als «Prie-
ster unseres geliebten Grafen Herimann». Hartbert war also gleichsam Haus-
freund und Familienkaplan des Herzogs Hermann von Schwaben (926—g49),
der zugleich auch als Graf von Ritien erscheint (948, 949).!'® Ein volles
Jahrzehnt spater begegnet uns Hartbert als Abt von Ellwangen, dem Otto 1. 948
«aus Liebe zu Gott und zu seinem heiligen Bekenner Florin» (ob amorem Dei
suique sanctissimi confessoris Florini) die Kirche in Nenzingen und Giiter

116 BUB I, Nr. 46 mit der ergdnzten Datierung: Juni 823. Dazu Otto P. Clava-
deutscher in der Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte, Kanonistische
Abteilung. 70 (1953) 46-111, bes. 51, 50-61, 110.

17 BUB I, Nr. 100, zum 9. April g30.

118 BUB I, Nr. 102, zum 23. Mai 937.

43



zu Rankweil schenkte.l1® Ellwangen war eine ganz bedeutende Reichsabtei
in Wiirttemberg, die iiber eine grol3e wirtschaftliche und militirische Macht
verfiigte. Sie wurde daher gerne groflen Kirchenfiirsten iibergeben, so noch
887 dem Erzbischof Liutbert von Mainz. Spéter schiitzte sie der Papst 979
durch die Verleihung des pipstlichen Schutzes.!?* Ob Abt Hartbert nicht
auch Reliquien des hl. Florin nach Ellwangen brachte? Wir kénnen es nur
vermuten, nicht aber belegen.

Sicher jedoch wissen wir, dal3 Florinus-Reliquien durch die Vermittlung
Hartberts und des Herzogs Hermann nach Koblenz iibertragen wurden. Dort
hatte eine religiosa dei gratia domina Mathilda eine Marienkirche gegriindet.
Sie wird von den einen als Gemahlin Konig Heinrichs I. erklirt, von den an-
dern als Tochter Liudolfs von Schwaben und der Ida, der einzigen Tochter
Herzog Hermanns 1., angesehen.’® In dieses Marienstift kamen Reliquien
des Heiligen von Remiis. Wie eine Schenkungsurkunde Ottos I. vom 22. No-
vember g49 ausdriicklich sagt, war die Stiftung nicht nur der Muttergottes,
sondern auch dem hl. Florin geweiht.!?? Spiter iiberwog das Florinuspatro-
zinium.'? Die Gegebenheiten der Urkunden erginzt uns ein freilich erst aus
dem 15. Jahrhundert stammender Bericht, indem er meldet, da3 Hartbert,
als er noch Kaplan des Herzogs Hermann war, nach Koblenz Florinus-Reli-
quien iibertragen habe.!?? Die Uberlieferung ist durchaus wahrscheinlich.
Herzog Hermann lieB sich auch durch Hartbert Uberbleibsel der Ziircher
Heiligen Felix und Regula in der Zeit von 926-937 geben.!?®> Als unterste
Zeitgrenze fur die Koblenzer Reliquien-Sendung muf3 926 gelten, das Jahr,
in welchem Hermann die Herzogswiirde erhielt. Als oberster Ansatz ist der
am 10. Dezember 949 erfolgte Tod des Herzogs Hermann, vielleicht eher
noch die fir den 4. April 948 belegte Abtswiirde Hartberts anzunehmen.
Vielleicht wird man mit einer summarischen Datierung auf zirka g4o0 das
Richtige treffen.!?¢6 Nach dem gleichen Berichte des 15. Jahrhunderts lie3

119 BUB I, Nr. 104, zum 7. April 948.

120 Schwarz W., Studien zur idltesten Geschichte des Benediktinerklosters Ellwan-
gen. Zeitschrift fiir Wiirttembergische Landesgeschichte 11 (1952) 7—-38, bes. 27, 37.

121 MGH Poetarum Lat. Tomus V. Fasc. 2 (1939) 503-504 Anm. 17.

122 MGH Diplomata 1 (1884) 197-198, Nr. 115: ad praefatam aeclesiam in honore
sanctae Mariae Christi confessorisque Florini dicatam. Dazu Fritz Michel, Die kirch-
lichen Denkmaler der Stadt Koblenz, 1937, S. 20.

123 MGH Diplomata 3 (1903) 450, 509, Nr. 352 und 397 zu 1016 bzw. 1018: mo-
nasterio in honore sancti Florini dedicato.

124 Roth F. W. E., Die Visionen der hl. Elisabeth von Schénau, 1884, S. 155: Ille
(Baron Druthuin) vero apud Hartbertum optime memorie sacerdotem, qui eo tempore
capellanus Heremanni ducis Reni Alemanorum exstiterat. . . depetiit corpus sancti Flo-
rini, quod et Confluentie medie Reni partibus constructo collegio transtulit etc. Dazu
Scheiwiller, ZSK 1939, S. 71—73 und BM 1940 und 162-163.

125 Biidinger-Grunauer, Alteste Denkmale der Ziircher Literatur, 1866, S. 53, 73,
84, 100. Scheiwiller, ZSK 1939, S. 72.

126 May K. H., Der geschichtliche Wert der Lipporn-Schénauer F lorinswunder.
Nassauer Annalen 60 (1943) 11-26. Hier ist auch die frithere Literatur angegeben und
gewertet.

44



wenige Zeit nachher, etwa 940/947, ein Vasall des Herzogs Hermann, der
959 belegte Drutwin, Florinus-Reliquien fiir seine in Lipporn im Einrich
(Dibzese Trier) gestiftete Kapelle durch den gleichen Hartbert kommen. So
erklart sich spater der Florinuskult in dem 1126 errichteten Kloster Schénau,
welchem auch die Propstei Lipporn einverleibt wurde.!??

Die Ubertragung von Reliquien von Remiis nach Koblenz um g40 war
ein Ereignis, das wiirdig gefeiert werden wollte. Ein Koblenzer Geistlicher
Macer Regingaud dichtete fiir diesen Anlal3 einen Prozessionshymnus in Form
eines herzlichen Willkomms fiir den Heiligen aus Ritien. Das «Einbeglei-
tungslied» ist in der Schrift des Mitte des 10. Jahrhunderts in einem Sammel-
band aus dem spiten g. Jahrhundert eingeschrieben. Der Codex befindet
sich heute in der Landesbibliothek Diisseldorf (B 113 fol. 4v).12® Das Lied
aber lautet in der genauen Anordnung des Originals wie folgt:

Versus Macri Regingaudi de susceptione sancti Florini.
Soluamus fratres Christo cum carmine grates,
Gaudia qui nostris tanta dedit populis.
Et presens omnis resonet plebs dulcibus ymnis,
ut respondendo undique pangat echo.
Suscipiens sanctum digno sub honore patronum
Francia laeta tuum pande beata sinum,
Felices stillae Hreni simul atque Mosellae,
Cum cingunt talem vestra fluenta patrem.
Omnes dicamus sanctum simul ore vocemus:
O Florine tuis veniens miserescito dulis.
Christi confessor fratrem nunc sucipe Castor,
Civibus ut cives fautores sitis heriles. Amen.

Suchen wir zuerst den Inhalt durch Ubersetzung und Erklirung deut-
lich zu machen. Die Uberschrift gibt den Verfasser und den AnlaB3 an: «Verse
des Macer Regingaud beim Empfang des hl. Florin». Der Name Regingaud
ist in dieser Form selten. Wir finden ihn nicht unter den 40 ooo Namen des
Reichenauer Verbriiderungsbuches. Einzig fiir die Gegend von Reims 143t
sich ein Raingaud im Frithmittelalter belegen. Jedoch ist die Kurzform Re-
gingoz dafiir mehr gebriuchlich.!?® Der Beiname Macer, eigentlich der
Magere, mutet antik an und erinnert an Aemilius Macer aus Verona, den
mit Ovid und Vergil befreundeten Dichter.3® Dann hebt das Carmen an:

127 May 1. c., S. 20-24. Roth L. c., S. 170, 172 zum 12. Jahrhundert.

128 JTammers Ewald, Die Essener Neumenhandschriften der Landes- und Stadt-
bibliothek Diisseldorf, 1952, S. 4—9, und Abbildung 3. MGH Poetarum Latinorum
medii aevi Tom. V. Fasc. 2 (1939) 503-504.

129 Forstemann E., Altdeutsches Namenbuch 1 (1900) 1229.

130 T iibkers Reallexikondes klassischen Altertums, 1914, S. 62%. Pauly-Wissowa,
Realencyclopadie 27 (1928) 134-135.

45



«Bruder, stimmen wir Christus ein Danklied an, der unserer Bevolkerung so
grof3e Freuden bereitet hat.» Die gleiche Aufforderung kehrt nochmals wie-
der: «Das ganze anwesende Volk soll in siiBen Hymnen singen, so daf3 von
iiberallher das Echo der Antwort erschalle.» Erst jetzt wird das Thema an-
gegeben: «Frohes Franzien, das Du den heiligen Patron unter wiirdigen
Ehren aufnimmst, 6ffne gliickvoll Deinen Busen.» Da Koblenz g25 zu Ost-
franken kam, konnte das Land als Francia bezeichnet werden. Dann erinnert
der Dichter an die Lage der Stadt, die sich gerade dort erhebt, wo sich die
Mosel in den Rhein ergiel3t: « Gluckliche Wogen des Rheins und der Mosel
zugleich, da Euere Fluten einen solchen Vater umgeben diirfen.» Erst jetzt
gibt der Verfasser den Namen des Heiligen kund, zu dessen Ehren er die
Leier ergriffen: «LaBt uns alle zugleich mit unserer Zunge den Heiligen prei-
sen und anrufen: O Florin, komme schnell in Erbarmen zu Deinen Die
nern.»3! Nun erinnert sich Regingaud, dal3 Koblenz schon seit iiber hundert
Jahren bereits einen Schutzpatron hat, den hl. Kastor. Er stammte wohl
aus Aquitanien, war Schiiler des Trierer Bischofs Maximin (zirka 342—-247),
lebte als Priester und Einsiedler zu Karden an der Mosel. Seine Gebeine,
die unter Bischof Wiomad in der 2. Hilfte des 8. Jahrhunderts gefunden
wurden, lie3 Erzbischof Hetti von Trier 836 von Karden nach der von ihm
erbauten neuen Kirche in Koblenz tiberfithren. An dieser Kirche des hl. Kas-
tor entstund ein Kanonikerstift (heute katholische Pfarrkirche St. Kastor).!32
Unser Dichter findet, fir die Stadt seien besser zwei als nur ein Schiitzer
titig, und bittet daher den bisherigen Patron, den neuen Heiligen briiderlich
aufzunehmen: « Nimm Kastor, Du Bekenner Christi, ihn als Bruder auf! Er-
weist Euch uns Biirgern als Mitbiirger und als dem Herrn gehérige Schiitzer ! »

Vom Inhalt gehen wir zur Formal-Analyse iiber. Wie schon die Anord-
nung der Handschrift verriat, zerfiallt das Lied in zwei Teile, in den Auf-
gesang mit vier Distichen und den Abgesang mit 4 Hexametern. Sind die
Verse nun nach antiken Mustern, die genau auf Lingen und Kiirzen achten,
abgefaBBt oder nach der Betonung, wie dies bereits manche christliche Dich-
tung tat? Man ist erstaunt, den ganzen Gesang Regingauds leicht nach Art
vergilischer oder ovidischer Verse lesen zu konnen, so sehr ist die Quantitit
und nicht die Qualitit der Silben malligebend. Zwar kénnte die Stelle: mise-
rescito dulis Bedenken erregen. Aber die activen Formen misereo finden sich
bei Ennius, Tacitus, Valerius Flaccus usw., ebenso wie diejenigen von mise-
resco bei Catull, Vergil, Valerius Flaccus. Ja, gerade [der klassische und be-
kannte christliche Dichter Prudentius (1 nach 405) verwendet in seinem her-
vorragenden Werke Contra Symmachum (Praefatio, Vers 84) die gleiche

- 181 Zum Hinauszégern der Namensnennung in Antike und Mittelalter siehe Arbu-
sow L., Colores Rhetorici, 1948, S. 121.

132 Lexikon fiir Theologie und Kirche 2 (1958) 974. Hauck A., Kirchengeschichte
Deutschlands 1 (1922) 46 und 2 (1912) 616, 774, 827. Michel F., Die kirchlichen Denk-
miler der Stadt Koblenz, 1937, S. 79-82. Schmidt A., Quellen zur Geschichte des Ka-
storstiftes in Koblenz. I. Band, Urkunden und Regesten 1 (1933) 1—2, Nr. 1—4.

46



Form: Huius, si potis est, iam miserescito. Auch Boethius (T 524) singt: dilige
iure bonos et miseresce malis (De consolatione philosophiae 4 carm. 4, 12).133
In den Gedichten Walahfrid Strabos (T 849) lesen wir: Sancta Dei genitrix,
nostri miseresce, rogamus.'® Wie sehr die karolingische Renaissance das
active miserere gebraucht, erhirtet ein Carmen von Rhabanus Maurus
(1 856), das die Wendung bietet: nullius miseret, saevit in omnes.'3? Eine
Pariser Handschrift des 9. Jahrhunderts bietet im Texte des westgotischen
Gesetzes nicht mehr das traditionelle misereri, sondern miserere.!3¢ Zum
ganzen Problem #duBerte sich Prof. J. F. Niermeyer, Amsterdam, der be-
kannte Herausgeber des Mediae Latinitatis Lexicon minus, wie folgt: « Man
sieht immer wieder, dal3 alles Klassische im Mittelalter wiederkehren kann,
auch wenn es bei den Alten sehr selten ist.» (Brief vom 26. Mirz 1958.)
Anlal3 zu Zweifel kénnte das entferntere Objekt zu miserescito geben,
namlich dulis. Der Dichter hitte leicht servis hinsetzen kénnen, tat es aber
bewuBt nicht. Er wahlte das seltenere Wort, das zudem infolge seiner langen
aus dem Griechischen stammende Hauptsilbe wie gewiinscht in den Vers
hineinflo3. Wir haben also hier entgegen dem neuesten Herausgeber Jam-
mers keinen Ausnahmefall «von nicht mehr rein quantitierender Rhythmik»
anzunehmen, sondern mit dem gleichen Autor ohne Reserve das Gedicht
schlechthin «der karolingischen, hexametrischen Metrik» zuzuzihlen und es
als «einen Nachziigler der karolingischen Renaissance» erkldren. Aber das
Wort: dulus bedarf noch einer nidheren Erklirung. Schon in lateinischen wie
althochdeutschen Glossaren figuriert das Wort als Bezeichnung fiir servus
bzw. Knecht.’®3? In karolingischer und ottonischer Zeit begegnet uns dulus
oft. Erwihnt sei Walahfrid Strabo (1 849), der Reichenauer Abt, dann
Hrotsvita von Gandersheim (ca. 935-973) und Froumund von Tegernsee
(1 ca. 1010), um nur einige wenige Schriftsteller zu zitieren.!®® Das Wort war
so bekannt, dal3 selbst Habels Mittellateinisches Glossar dulus schlechthin
aufnahm.!3® Sogar als Deckname verwendete man den griechischen Begriff,
so nannte sich der fein gebildete Verfasser der Ecloga des 10. Jahrhunderts

133 Thesaurus linguae latinae VIII. 7 (1955) 1114-1115; 8 (1957) 1121. Zu Pru-
dentius siehe dessen Carmina, ed. Th. Orbarius 1845, S. 138; zu Boethius vgl. Corpus
Christianorum, Ser. Lat. g4: Boethii Philosophiae Consolatio, ed. L. Bieler 1957, S. 77.

134 MGH Poetae latini aevi Carolini 2 (1884) 401. '

135 MGH Poetae latini aevi Carolini 2 (1884) 204.

138 MGH Leges nationum germanicarum I (19go2) 256, dazu Einl. S. XIX zu Cod.
Parisinus Lat. 4668.

137 Corpus Glossariorum Latinorum 7 (1go1) 501. Steinmeyer-Sievers, Die althoch-
deutschen Glossen III, 184, 19, «dulos. .. kneht, schalch».

138 M GH Poetaelatini aevi Carolini 2 (1884) 401 (Walahfrid), 486 (Gesta Apollonii);
3 (1896) 701 (Carmina Scotorum, 10. Jahrhundert); IV. 3 (1923) 1067 (Bamberger Hs.
g. Jh.); V. 2 (1939) 247 (Hornbach, Anfang 11. Jh.). Winterfeld P. v., Hrotsvithae
Opera, 1902, S. 38 (= MGH Script. rer. germ.). Strecker K., Die Tegernseer Brief-
sammlung, 1925, S. 17, 163 (= MGH Epist. sel. ITI.). Diese Hinweise wie auch fiir mi-
serescito stammen von der Redaction des Mittellateinischen Wérterbuches in Miinchen.

139 Habel E., Mittellateinisches Glossar, 1931, S. 122,

47



Theodul.1® Auch Mirtyrer und Heilige dieses Namens fritherer Zeit be-
legen die Kenntnis dieses Wortes.14! Die gleiche Bewandtnis hat es mit einem
andern griechischen Wort, das Regingauds Lied aufweist, mit echo. Es
kommt ebenso vor bei Ovid wie Plinius, in der Vetus Latina (Apostel-
geschichte 2, 2: echo, von der Vulgata mit sonus iibersetzt), beim Ambrosius
und Prudentius, bei Hieronymus und Augustinus. Schliellich finden wir

echo noch im Ruderliede des hl. Kolumban (1 615).142

Wir kénnen daher abschlieBend sagen, daf3 die griechischen Worter echo
und dulus, wie sie Regingaud benutzt, je und je im lateinisch-christlichen
Abendlande gebraucht wurden. Hier bestitigt sich die These von Prof. B.
Bischoff: «Die im 10. und 11. Jahrhundert noch mehr als zur Karolinger-
zeit herrschende Neigung, lateinische Dichtung und Prosa mit seltenen grie-
chischen Wértern zu durchsetzen, ist bei den einzelnen Autoren hochst sel-
ten auf eigentlichen Sprachstudien begriindet.» Man wollte durch diese
Fremdworter mehr den Eindruck der Wiirde und Feierlichkeit, bisweilen
auch der Gelehrsamkeit erwecken.'*® Wir diirfen also Regingauds Verse
wohl mit den grizisierenden Schriftstellern der ottonischen Renaissance ver-
binden, mit Rhotsvita (ca. 935-973), deren Schriften zahlreiche Graeca auf-
weisen, mit dem biographischen Lobgedicht von 997/999 auf den hl. Adal-
bert (1 997), mit Ekkehard IV. (1 ca. 1060) usw., aber ohne damit Regin-
gaud griechische Bildung oder byzantinische Einstellung zuzuschreiben.!44

Von den metrischen und lexigraphischen Eigenheiten gehen wir zu den
stilistischen Qualititen der Verse tiber. Die Stilmittel beherrscht Regingaud vor-
trefflich. Wir finden Alliterationen (Christo in carmine, presens-plebs,
Francia-felices, Christi Confessor, civibus ut cives), Hyperbata (Christo cum
carmine, digno sub honore, tuum pande sinum, fautores sitis heriles), Asso-
nanzen (Francia laeta-beata, vestra fluenta, fautores heriles). Das Ganze
aber durchzieht ein doppelter Gleichklang, je nach der ersten Caesur und
wieder am Ende der Verse: fratres-grates, nostris-populis usw. Diese End-
und Binnenreime geben dem Prozessionslied einen besonderen Reiz.

Jammers hat die Verse Regingauds mit dem sonntiglichen Prozessions-
lied: Ardua spes mundi verglichen, das vom Ziircher Ratpert (1 nach 884)

140 Neues Archiv der Gesellschaft fiir dltere deutsche Geschichtskunde 45 (1924)
18—28, bes. 19—22. Dazu Lexikon fiir Theologie und Kirche 4 (1932) 626 und 10 (1938)
60-61.

141 J.exikon fiir Theologie und Kirche 10 (1938) 61.

142 Thesaurus Linguae Latinae 5 (1931/53) 47. Walker G. S. M., Sancti Colum-
bani Opera, 1957, S. 190.

143 Bischoff B., Das griechische Element in der abendliandischen Bildung. Byzanti-
nische Zeitschrift 44 (1951) 27-55, bes. 49.

144 Hrotsvitae Opera, ed. K. Strecker 1906, S. 4, 10, 20 usw. Uhlirz M., Die ilteste
Lebensbeschreibung des hl. Adalbert, 1957, S. 67-68, 82-83. Egli J., Der Liber Bene —
dictionum Ekkeharts IV, 1gog, S. XXXVI-XXXVIII. Byzantinischer Einflul Anfang
11. Jahrhundert, siche Kunstdenkmaler des Kantons Luzern 4 (1956) 43—44.

48



stammt.*® «Auch dieser Hymnus bringt zunichst Distichen mit doppeltem
Kehrreim und schlieBt dann mit einer Folge von Hexametern mit gleich-
bleibender Melodie. Da dieser Typ selten zu sein scheint, ist eine Abhingig-
keit Regingauds von Ratpert gegeben.» Immerhin ist Ratperts Prozessions-
lied liturgischer gedacht, denn es bringt nach der Anrufung Christi und der
sanktgallischen Heiligen im zweiten Teile litaneienhafte Bitten vor und
schliefit mit Kyrie eleison. Dieser «echten Litanei in klassischem Gewande»
gegeniiber macht sich Regingauds Gedicht wie «ein antikisierendes poetisch-
musikalisches Schmuckstiick des Gottesdienstes» aus. Jammers denkt um so
mehr an sanktgallischen Einflu3, als auch die Neumen und die Episemata
EinfiluB der Steinachabtei zu verraten scheinen. Bildung und Musik des
Gallusklosters konnten damals leicht bis zu den Schulen und Kirchen des
Mittelrheins ausgestrahlt haben. Damit ist jedoch Regingaud keineswegs als
Verfasser in Zweifel gezogen. Das Gedicht ist in Koblenz oder seiner Um-
gebung entstanden. Wire Regingaud ein St. Galler Schiiler gewesen, so hitte
er eher im Stile Notkers des Dichters ({ g12) gedichtet und nicht nach einem
dlteren Vorbilde Ratperts. ‘

Der gleiche Codex, der uns den Prozessionsgesang Megingauds iiber-
liefert hat, bietet uns auch eine entsprechende Oration (fol. 114r). Eine palido-
graphische Untersuchung hat dazu noch festgestellt, daB3 es die gleiche Hand
war, die nach etwelchem zeitlichen Abstande sowohl den Hymnus wie die
Oration eingetragen hat.!46 Auch sie wendet sich wiederum an den hl. Florin
und ist mit St. Galler Neumen geziert.!4? Thr. Text lautet:

Florine Christi confessor morbos repellat,

semper regis invicti aeris temperiem

miles invicitissime, et fruges nobis terrae

ora et intercede concedat,

pro cunctis fidentibus feritatem gentium

tuis patrociniis, conprimat

ut nobis dominus atque in omni necessitate
peccata dimittat, se invocantibus

pacem tribuat, adesse dignetur. Amen.

Wie Ewald Jammers gezeigt hat, besteht das ganze Gebet aus bestimm-
ten Rhythmen. Auffillig ist der Gleichklang, der das Ganze durchzieht. Am
Anfang steht invictissime-intercede, fidentibus-dominus, worauf ein ganzes

145 Jammers 1. c. S. 8. Dazu Chevalier U., Repertorium Hymnologicum 1 (1892)
8o, Nr. 1317.

148 Bischoff B., Die liturgische Musik und das Bildungswesen im friihmittelalter-
lichen Stift Essen. Annalen des Historischen Vereins fiir den Niederrhein 157 (1955)
191-194, bes. 193.

147 Jammers S. 6, 8-11, Abb. 3. Text auch in MGH Poetarum Latinorum medii
aevi Tomus V. Fasc. 2 (1939) 504 Anm.

49



Fiinfer-Band mit einer Conjugations-Assonanz folgt: dimittat-tribuat-repel-
lagconcedat-conprimat. Eine Traductio stellt das invicti-invictissimus dar.
Jammers betrachtet das Gebet als «eine kunstvoll geordnete Prosa, wie wir
Ahnliches bei den Antiphonen finden» und vergleicht es mit dem Salve Re-
-tina und mit andern marianischen Antiphonen.

Die Antiphon zum hl. Florin ist nicht originell. Sie findet sich als allge-
meines Schema auch im Cod. Einsidlensis 121 aus dem 10. Jahrhundert
(S. 410), und zwar mit folgender Uberschrift: DE UNO MARTYRE VEL
CONFESSORE. Dann folgt: MARTYR CHRISTI ILLE REGIS semper
invicti miles invictissime usw. Diesen Text hat bereits ein Nachtrag Maurici
iiber dem ille zu einem speziellen Anruf gestaltet. Das Gleiche gilt vom dar-
auffolgenden Gebet: DE UNO CONFESSORE, das da beginnt mit: SUF-
FRAGANTE DOMINE beato Gallo confessore tuo (S. 411). Hier ist der
allgemeine Hymnus gleich vom Schreiber an den hl. Gallus appliziert wor-
den.!® Man kann daher eigentlich vom Codex nur sagen, dal3 er in St. Gallen
benutzt wurde. Sein allgemeines Orations-Schema hat man einfach in
Koblenz textlich und musikalisch adaptiert.

Es ist weiter beachtenswert, dal3 sich zwischen dem Texte und sanktgal-
lischen Notkerschule, die damals noch herrschte, keine engeren Beziehungen
herstellen lassen, wie das schon vom Prozessionsliede gesagt werden mulf3te.
Prof. Wolfram von den Steinen, dem ich die beiden Florinus-Gebete tiber-
mittelte, duBerte sich dariiber: «Die Bauform finde ich auf Anhieb in den
saktgallischen Sequenzen nicht. Im allgemeinsten des Stils stimmt Ihr Text
mit diesen zusammen, aber nihere Anklinge finde ich kaum.4® Daf3 fast nur
und so detailliert gebetet wird, ist ganz gegen den notkerischen Typus.»
(Brief vom g. Mirz 1958.)

Inhaltlich weist der Anruf auf die Zeit vor Notker, auf die frithmittel-
alterlichen Sakramentarien hin. So finden wir im Leonianum 4dhnliche Stel-
len fiir fidentibus tuis patrociniis.’®® Das peccata dimittere figuriert in Ora-
tionen des 10.—11. Jahrhunderts.’®! Fiir pacem tribuat stehen Belege des 8.
bis 11. Jahrhunderts ein.!>? Statt morbos repellat heil3t es in der alten Kar-
freitagsoration: morbos auferat.!®® Die aeris temperies wird schon in den

148 Paléographie Musicale 4 (1894) 214 sowie Abb. 410-411. Meier G., Catalogus
Codicum Mon. Einsidlensis 1899, S. 100-101. Zur Mauritius-Verehrung in St. Gallen
siche Vita S. Galli, cap. 12. St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 16.

149 W, v. d. Steinen, Notker der Dichter und seine geistige Umwelt. Editionsband
1948, S. 64, 95, wonach invictissime regis aeterni in Notkers Laurentius-Sequenz und
signifer et protomartyr invicte in einem Stephanus-Liede von St. Gallen aus der Zeit um
930—96o0 steht.

150 populum tuum apostolorum patrocinio confidentem bzw. patrociniis confida-
mus. Léonien S. 434. ;

151 peccata dimittis. Léonien 438 peccata dimitte. Oraisons II, Nr. 407, 749.

152 pacem nobis tribue, Léonien 437; tribue placatus et pacem, Oraisons II,
Nr. 528.

183 morbos auferat, Oraisons 11, Nr. 766. Mohlberg S. 79, Nr. 530. Zu repellat vgl.
hostias non repellas und incursus repelle, Leonien 550.

50



Orationen des 8.—10. Jahrhunderts erfleht, nur steht statt temperies der Be-
griff serenitas.!®® Die Bitte um die Friichte der Erde findet sich sowohl am
Samstag vor Ostern wie vor Pfingsten, und zwar schon im 8.—g. Jahrhundert.
Selbst das in Chur um 800 gebrauchte Sacramentarium Gelasianum weist
diese Gebete auf.1® Endlich suchen wir fiir feritatem gentium comprimat
nicht ohne Erfolg Belege in den karolingischen Orationen, sowohl in solchen
am Karfreitag wie in den Votivmessen.!%¢ Neues und Besonderes weist also
der Anruf nicht auf, hat jedoch in gliicklicher Weise alle praktischen Bitten
zusammengedriangt, um sie dem hl. Florin eindrucksvoll zu Fii3en zu legen.

Das Thema Remiis—Koblenz diirfen wir nicht schlieBen, ohne jenes klas-
sische Denkmal zu erwihnen, das Koblenz zu Ehren des ritischen Heiligen
errichtete, die herrliche romanisch-gotische Florinuskirche, die heute der evange-
lischen Kirchgemeinde dient. Der erste romanische Neubau datiert von ca.
1100, dem spiter im 14. Jahrhundert der neue gotische Chor folgte. Die
Florinuskirche ist heute noch das Wahrzeichen der Stadt.!® Thm schlieBt
sich ein literarisches Denkmal an, die zweite Vita des Heiligen aus dem 13. Jahr-
hundert. Sie war wohl von einem Gelehrten in Chur verfaB3t, jedoch fir
den groBen Mittelpunkt des Florinuskultes in Koblenz geschrieben. Deshalb
fand sich ja auch der Text dieser Vita nur in Bibliotheken, die im Umkreis
dieses Kult-Territoriums liegen. Im Wesentlichen hielt sie sich wohl an die
erste Vita, erweiterte sie aber und schmiickte und feilte sie gelehrt aus. Sie
fand eine weit gro3ere Verbreitung als die niichtern-sachliche Vita aus dem
Ende des 12. Jahrhunderts.158

3. Kultbliite des 11. Jahrhunderts

Die Translation von Remiis nach Chur und Koblenz zeigte den Weg zu
den Klostern und Domstiften des deutschen Reiches. Zur Verbreitung des
Kultes mag beigetragen haben, daB3 der groBe Lobredner des Heiligen,
Kaplan und Abt Hartbert, schlieBlich den bischoflichen Stuhl von Chur be-
stieg, wo er 951—972 nachweisbar ist und als gro3er Kirchenfiirst und Freund

154 geris serentiatem nobis tribue, Oraisons II, Nr. 22; aeriarum discedat maligni-
tas tempestatum, Oraisons II, Nr. 3.

155 tribue populis tuis, ut spinarum, et tribulorum squalore resecato, digna effician-
tur fruge foecundi. Oraisons II, Nr. 36%; ut fructus afferat ampliores, Oraisons II,
Nr. 796. Mohlberg, S. 123, Nr. 795.

156 jnimicorum suorum feritate compressa, Oraisons II, Nr. g17; ut gentes, quae
in sua feritate confidunt, ... comprimantur, Oraisons II, Nr. 763. Mohlberg S. 79,
Nr. 527.

157 Fritz Michel, Die kirchlichen Denkmaler der Stadt Koblenz, 1937, S. 22.

158 Scheiwiller O. in ZSK 32 (1938) 81—go und 33 (1939) 155-157. Auch Cod. Bru-
xellensis Bibl. reg. 8945 (Acta Sanctorum 17. November) enthilt auf S. 208 recto bis
S. 227 verso zwei Kopien dieser zweiten Florinusvita, und zwar: ex Manuscripto S. Ma-
ximini Trevirensis. ~

51



Ottos I. glinzte.’®® So zog der Florinus-Kult immer weitere Kreise. Zu-
nichst zieht er in die Kalendarien ein. Beginnen wir mit Einsiedeln. Im Cod.
Eins. 319 aus dem 10. Jahrhundert begegnet uns am 17. November: Aniani,
Augustini et Florini conf. Mag auch vielleicht et Florini etwas spiter sein,
so doch kaum viel, weil sich der gleiche Ductus in der Schrift zeigt.1%? Eben-
falls ein Einsiedler Kalendar stellt Cod. Eins. 113 aus dem 12. Jahrhundert
dar, wo wir wiederum unter dem gleichen Datum: Aniani, Augustini, Flo-
rini conf. entdecken.!®! Von Einsiedeln pilgern wir nach St. Gallen. Schon
in das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben in Cod. Sang. 566 aus dem
10. Jahrhundert schrieb eine Hand des 10./11. Jahrhundert: « Aniani in pas-
sionario maiori; s. Florini confessoris.» Wie bei wenigen andern Heiligen
fehlt jedoch die Angabe des Fundortes. Dal tatsichlich eine solche Vita in
der St. Galler Bibliothek fehlt, besagt natiirlich nicht alles.1%2 Im Kalenda-
rium des St. Galler Codex 340, der auf ca. 1035-1042 datiert wird, trug eine
erste Hand am 17. November «et Florini» nach.'%® In Mur: finden wir im
Cod. Musensis 19 aus dem 11./12. Jahrhundert, der heute im Kollegium
Sarnen aufbewahrt wird, S. 11 einen Beleg: « Augustini, Aniani et Florini.»164
Im Michaels-Altar zu Pfifers befanden sich um 1024/1030 Reliquien des hl.
Florinus.1%5 Auff#llig ist, daB3 der Heilige in der groBen Inschrift des Haupt-
altares in Miistair vom Jahre 1087 unmittelbar nach dem hl. Benedict und
vor dem hl. Zeno genannt wird. Er war also unter den Heiligen, die bei der
Altarweihe 1087 angerufen wurden, zudem der einzige churritische Heilige,
da St. Lucius fehlte. Und dal} er gerade einer der drei einzig genannten Be-
kenner war, verdient hervorgehoben zu werden. Sein Heiligtum in der Nihe
in Remiis mag das alles veranlaBBt haben. Die Inschrift selbst geht groB3en-
teils auf eine frithere karolingische Inschrift zuriick. Ob auch unser Heilige
schon darauf genannt war, ist nicht sicher.166

Von Alemannien wenden wir unsere Schritte nach Bayern, und zwar zu-
erst nach Regensburg. Im sog. «Sakramentar des hl. Wolfgang», dem Cod. 87
der Bibliothek des Domkapitels zu Verona, der 993/994 in Regensburg ent-
standen ist, steht zum 1%7. November: « Confessorum Magni, Augustini, Flo-
rini.» Im Kalendarium, das die Regensburger Liturgie zeigt und mehrteils

159 BUB I, S. 409 (Register), dazu auch Scheiwiller, ZSK 1938, S. 254-256.

160 Cod. Eins. 319, S. 15. Photokopie Stiftsarchiv Disentis.

161 Cod. Eins. 113, S. 22. Es sei hier auch Cod. Eins. 83, fol. 7v aus dem 12. Jahr-
hundert angemerkt mit dem gleichen Eintrag: Aniani, Augustini, Florini conf. Photo-
kopien Stiftsarchiv Disentis.

162 Munding E., Das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben, 1918, S. 13, 27, 144.

163 Munding E., Die Kalendarien von St. Gallen, Texte 1948, S. 85.

164 Photokopie des Stiftsarchivs Disentis.

165 Perret F., Urkundenbuch der siidlichen Teile des Kantons St. Gallen 1 (1952)
114, Nr. 112,

166 Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 50 (1956) 388, 53. Der Hinweis
auf den Namen des hl. Florin im Kalendarium von Reichenau-Nivelles des 8. Jahrhun-
derts ist ein Versehen.

h2



im 10. Jahrhundert geschrieben ist und heute in der Staatsbibliothek Miin-
chen aufbewahrt wird (Clm 14569 Em. F. 72), finden wir unter den Nach-
trigen des 11. Jahrhunderts auch «Florini presbyteri» eingetragen. Zu
Bayern gehort auch das von Heinrich II. gegriindete Bistum Bamberg. Das
sogenannte «Sakramentar Heinrichs I1.», dessen Entstehung auf 1002/1014
eingeengt werden kann, und das heute ebenfalls in der Miinchener Staats-
bibliothek (Clm 4456 Cim 60) verwahrt wird, finden wir zum 1. Novem-
ber den Eintrag: «Florini confessoris».16” Hier schlieBen wir noch einen
andern bayrischen Bischofssitz an, den von Eichstitt. In dem Calendarium,
das Gundecarus II. (1057-1075) schrieb, steht am 1%7. November: «Florini
confessoris.»1%8 Auch Augsburg nannte den Heiligen in seinem Kalendar.
Eine Miinchener Handschrift (Clm 4563) aus dem Kloster Benediktbeuren aus
der Zeit um 1050 erwahnt den Heiligen zum 17. November: «Florini conf.»
und wiederum ein Ellwangisches Kalendar aus der Zeit um 1125.1% Von Ko-
blenz aus strahlte der Florinuskult nach dem Bistum 77ier. Begreiflich, denn
der Konigshof Koblenz wurde samt St. Florin 1018 dem Erzbischof Poppo
von Trier geschenkt. Den Remiiser Heiligen nennen verschiedene Trierer
Kalendarien, so eines aus dem Ende des 11. Jahrhunderts, eines von zirka
1128, ein anderes aus dem Ende des 13. Jahrhunderts.'”™ In der Trierer Dio-
zese lag das Lipporn, in dessen Kapelle um g40 Drutwin, ein Vasall des Her-
zogs Hermann, Florinusreliquien {ibertragen liel. Durch die Verbindung
von Lipporn mit dem Benediktinerkloster Schénau Anfang des 12. Jahr-
hunderts verpflanzte sich der Kult auch hier weiter, wie schon friher be-
richtet wurde. Von Koblenz kam die Florinus-Verehrung nach dem Damen-
stift St. Cosmas und Damian in Essen. Der heute in der Diisseldorfer Biblio-
thek aufbewahrte Codex D 2 aus Essen aus dem letzten Drittel des 10. Jahr-
hunderts weist den Eintrag: «Florini confessoris» auf und aus der gleichen
Zeit dirften die Nachtrige zu zwei andern urspringlich Essen zugehoérigen
Handschriften der Diisseldorfer Bibliothek sein, von D 1 aus dem 9. und D 3
aus dem 10. Jahrhundert. Noch Anfang des 12. Jahrhunderts notiert sich
eine Essener Handschrift (Diisseldorf D 4) den gleichen Eintrag.l”™ Endlich
gehen wir zur Benediktiner-Abtei Werden an der Ruhr tiber, deren Kalenda-
rium des 10./11. Jahrhunderts des Heiligen von Remiis ebenso gedenkt und
dazu noch am 3. Dezember: «Lucii regis confessoris» aufweist.172 SchlieB3lich

167 Schwarzenski G., Die Regensburger Buchmalerei des 10. und 11. Jahrhunderts,
1901, S. 205, dazu die Bemerkungen zu den einzelnen Quellen S. 38, 63-64, 191, 196.

168 Analecta Bollandiana 17 (1898) 393, 401.

169 Archiv fiir die Geschichte des Hochstifts Augsburg 1 (1909) 309.

170 Joannes Nicolaus ab Hontheim, Prodromus Historiae Trevirensis 1 (1757) 392,
399, 406. Michel Fritz, Die kirchlichen Denkmiler der Stadt Koblenz, 1937, S. 2I1.

171 Zilliken G., Der Kélner Festkalender. Bonner Jahrbiicher 119 (1910) 114, liber
die Quellen S. 2g-31. Jammers S. 6.

172 Zilliken S. g2, 114, 118. Nach Zilliken 29, 118 stand der Eintrag Lucii regis

confessoris auch im Kalendarium von Koéln, Dombibliothek Nr. 45, aus dem 11. Jahrh.

53



erwihnen wir noch im sichsischen Norden das Bistum Verden, ein Suffragans-
bistum von Mainz. Sein Kalendar von ca. 1100 erwihnt den Heiligen von
Remiis. 173 .

Von Schénau im Taunus wandern wir zum bayrischen Benediktiner-
kloster 7egernsee, dessen Litanei aus der Mitte des 11. Jahrhunderts folgende
Heiligen erwidhnt: Willibrorde, Nicolae, Ursicine, Florine, Trophane
(= Trophime), Niceti usw. Dazu nennt die gleiche Litanei noch zweimal
den hl. Lucius, zuerst in der Reihe Nicomedes, Menna, Luci, Geminiane und
nochmals: Galle, Magne, Luci, Asteri, Richari.'” Vermutlich ging die Flo-
rinuskult nach Tegernsee iber Augsburg, denn es waren Monche von Te-
gernsee, die 1012 St. Ulrich in Augsburg, das vorher Chorherrenstift war,
mit Benediktinerménchen besiedelten.!?s

Es ist nun Zeit, nach diesem groBen Rundgange uns wiederum den Churer
Quellen zuzuwenden, die auch deutlicher werden. In der Zeit des 11. Jahr-
hunderts nennt das Libera nos in der Messe zu Chur als bevorzugte Heilige
Lucius und Florin.!?® Es war also genau wie in Tegernsee zur gleichen Zeit,
daf3 beide Heiligen von Chur verehrt wurden. Das besagt, dal3 sowohl der
Heilige von Chur wie von Remiis schon damals Bistumspatrone waren, auch
wenn sie erst 1288 als solche ausdriicklich bezeichnet werden: beatorum
confessorum Lucii et Florini, patronorum nostrorum suffragio confisi.}?? Das
bestitigt auch das Disentiser Brevier vom 12. Jahrhundert, das in der Aller-
heiligenlitanei wie im Officium beide Heiligen anrief und feierte.!?®

Auch sonst 148t sich der Kult des hl. Florin in Chur in dieser Zeit mehr
nachweisen. Dabei denkt man nicht in erster Linie an die Churer Kalenda-
rien, die bekannt sind.1”® Vielmehr ergeben sich nihere Verbindungen zwi-
schen der ritischen Kapitale und dem Engadiner Wallfahrtsorte. Bischof Hein-
rich I. (1070-1078), ein fritherer Ménch von Reichenau, iibergab die Re-
miiser Kirche mit allem Zubehoér dem Domkapitel und betonte dabei, daB3 drei
seiner Vorgianger auf dem bischoflichen Stuhle, namlich Ulrich (1006-1024),
Hartmann (1030-1036) und Thietmar (1040-1070) diese Kirche zu Unrecht
dem Domkapitel weggenommen haben. Das deutet darauf hin, daB3 Hart-
bert unmittelbar oder auch mittelbar durch seinen Nachfolger Hiltibald
(976—988) die Remiiser Kirche den Kanonikern iibermacht hat. In der be-
treffenden Urkunde, deren Jahr nicht genau ermittelt werden kann, wird
dieses Heiligtum als basilica sancti Florini, que sita est in loco, qui Rhemu-
sciae nuncupatur bezeichnet.!8® Spiter lie3 Bischof Wido 1116 vom Papste

172 Munding E., Die Kalendarien von St. Gallen. Untersuchungen, 1951, S. 135.
174 Analecta Bollandiana 54 (1936) 32, 34-35.

175 BM 1953, S. 172, 176-177.

176 ZSK 22 (1928) 196.

177 Mohr Th. v., Codex diplomaticus Curritiens 2 (1854) 50, Nr. 40.

178 Miiller I., Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 107, 264.

179 Uber die ganze Kultgeschichte des 11.~15. Jahrhunderts vgl. Scheiwiller, ZSK

1939, S. 73-81.
180 BUB I, Nr. 202 zur 1070/78.

54



Paschalis I1. die Rechte des Domkapitels bestitigen.18 AbschlieBend kann
man also sagen, dal3 die Remiiser Wallfahrtskirche seit etwa dem Jahre 1000
mit der bischéflichen Kapitale verbunden war. Remiis und Chur waren eine

geistige Einheit geworden.

VII. Zusammenfassende Charakteristik der Vita

Ein literarisches Denkmal mul3 nach seinem Zwecke beurteilt werden.
Wofiir war die Florinus-Vita verfaB3t? Sie wollte eindeutig liturgischen
Zwecken dienen und war fiir die Aufnahme ins Brevier bestimmt. Das zeigen
schon die am Rande der Linzer Handschrift notierten rémischen Ordnungs-
zahlen, die aber nur von I bis VIII vorhanden sind. Am Schlusse der achten
Lectio weist ein t wohl auf tertia sc. Nocturna. Genau wie die Placidusvita,
die mit der achten Lesung durch per infinita saecula schlie3t, dann aber
doch noch die iibrigen Lesungen aufweist, ist auch unsere Vita abgefa(3t.
Man tat dies so, um fiir alle Eventualititen gefal3t zu sein. Der 4ltere Brauch
bestand darin, daf} eine Passio tiber alle 12 Lesungen ging oder doch uiber 11,
wobei die letzte de Evangelio war. Der neuere Brauch reservierte nur die
ersten beiden Nokturnen fiir die Passio und gab in der 3. Nokturn der Ho-
milie zum Tagesevangelium Raum. Das ist zum Beispiel im Engelberger
Brevier (Cod. 42) von zirka 1200 der Fall.'® Interessant ist auch der Um-
fang der Lektionen. Anfinglich verwendete man zur Mette sehr lange Lek-
tionen. Abt Johann von Gorze (1 962) las einmal in der 3. Lektion das ganze
Buch Daniel.18% Erst die Cluniazenser kiirzten die Lektionen des Haupt-
offiziums, da sie fir ihre sonstigen Zusitze zum Officium viel Zeit brauchten.
In einem von Stablo beeinflulten St.Galler Brevier des 11. Jahrhunderts
sind die Lektionen nur noch 15-20 Zeilen lang. Im Disentiser Brevier des
12. Jahrhunderts (Cod. Sang. 403) sind sie bereits sehr gekiirzt und um 1200
bietet das Engelberger Brevier (Cod. 42) noch 4-5 Zeilen. Entsprechend
kann unsere Vita des hl. Florin mit zirka 12 Zeilen im Durchschnitt (die drei
letzten Lektionen, die vielleicht vier waren, abgerechnet) noch gut ins 12.
Jahrhundert passen. Auch die Placidusvita mit je 10 Zeilen gehort ja in die
gleiche Epoche.18¢ :

Entsprechend dieser Zielsetzung wollte unser Hagiograph auferbauen und
belehren. Daher die vielen Entlehnungen aus der hl. Schrift, aus der Litur-
gie (Orationen und Hymnen) und aus der Luciusvita. Daher auch die klare

181 BUB I, Nr. 260 zum 12. Mirz 1117.

182 P, Ephrem Omlin in ZSK 1952, S. 259—260. Freilich zeigen schon Brevier-
Fragmente des 10. Jahrhunderts die Vita-Lesungen auf zwei Nokturnen (Nicolaus- und
Thomasfest). Dold A., Basler Brevier-Fragmente des 10. Jahrhunderts, 1954, S. 57.

183 Biumer S., Geschichte des Breviers, 1895, S. 273. Anm. 4.

18¢ Ephrem Omlin in ZSK 1952, S. 259—260.

55



Reimprosa, deren er sich bediente, und die vielen Stilmittel, die er gliicklich
anwandte. Trotzdem verschmihte aber der Verfasser die antiken Gemein-
plidtze und rein literarischen Anleihen. Wir suchen umsonst nach einer cap-
tatio benevolentiae, nach der Brevitas-Formel, nach einer Auftragsoptik
usw.'® Hierin ist die Vita vollstindig anspruchslos und nichtssagend. Ein
eigentlich literarisch titiger Gelehrter war der Autor nicht. Verglichen mit
der karolingischen Luciusvita, fehlt der Vita S. Florini auch die theologische
Bedeutsamkeit. Wir finden auch keine Andeutung an die vorscholastische
Theologie, die damals doch schon wichtig war. Dagegen vermag das Wein-
Motiv nicht aufzukommen (Verwandlung des Wassers in Wein, Abwaschung
der Reliquien mit Wein usw.). Am meisten gleicht die Vita der annidhernd
gleichalten Placidus-Vita. Mit ihr teilt sie die Vorliebe fiir die klassischen
Stilmittel (Assonanz, Reim, Cursus usw.). Wihrend aber der unbekannte
Monch von Disentis, der die Placidus-Vita verfalite, die Schonheit seiner
alpinen Landschaft mit Begeisterung preist, enthilt das Florinusleben keine
Schilderung des Engadins. Dagegen zeichnet der Verfasser mit Liebe die
Jugendzeit des Heiligen und dessen Entwicklung in Remiis. Er erhebt sich
zum Schwunge nur dort, wo er die wundertitige Wirkung des Florinus-Wei-
nes erzahlt (X.) und am Schlusse, wo er sich im Gebete an den Heiligen
selbst wendet (XI.). Nach allem war der Verfasser ein Churer Geistlicher des
Churer Bistums, wahrscheinlich ein Churer Kanoniker, denn die Remiiser
Kirche gehorte ja seit der Jahrtausendwende zum Churer Domkapitel. Fer-
ner war der Hagiograph entweder ein Kind des Engadins selbst oder dann
sicher mit dem Tale eng verbunden.

Was den historischen Wert der Vita betriflt, so ist zunéchst entscheidend,
dal3 der Verfasser auf alle Fille zirka 500 Jahre von der Zeit des Heiligen
entfernt war. Die Vita ist kein Protokoll und kein Bericht eines Zeitgenossen.
Zudem ist sie auch nicht das Werk eines Historikers in unserem Sinne.
Reichlich macht sie nach den damaligen selbstverstiandlichen Forderungen,
die man an den Verfasser stellte, Anleihen aus dem allgemeinen Legenden-
gut der abendldndischen Hagiographie. Dahin gehoren die Berichte tiber die
Verwandlung von Wasser in Wein, die Bestimmungen des Heiligen iiber sein
Grab, die Erziahlung vom doppelten Sarg, die Traumvision des Saturninus
usw. Anderseits verarbeitete der Autor ilteres Traditionsgut. Wohl kann
man aus dem vorliegenden Texte der Vita auf keine iltere kiirzere Vita
schlieBen, denn das Ganze prisentiert sich als zu einheitlich, aber wir wissen
doch, da3 im 10./11. Jahrhundert in St. Gallen eine solche &ltere Vita in
irgendeiner Form fiir liturgische Zwecke vorhanden war. Aus dieser und
anderen Quellen schriftlicher oder miindlicher Art stammen die Nachrich-
ten, die von Wert sein diirften. Es sei hier nur an den Bericht iiber die Bri-
tannia Raetiae Curiensis, iiber den Priester Alexander, iiber die Volksburg
und deren klare Funktion, iiber die Elevation durch Saturninus und Pas-

185 Arbusow L., Colores Rhetorici, 1948, S. g7 ff.

56



sivus erinnert, alles Belege, die fiir die Anfinge der christlichen Organisation
im Tale des Inn bedeutungsvoll sind. Moglicherweise ist auch die Erzdahlung
tiber die Romfahrt der Eltern und die judisch-christliche Abkunft der Mut-
ter nicht in jeder Hinsicht unbrauchbar. Im Hagiographen steckte doch wohl
auch noch ein billchen ein Historiker. So sehr er Rhythmus und Reim liebte
und die klassischen Stilmittel zu schitzen wullte, so sehr hielt er sich von
sonstigem literarischem Topoi fern. Bei aller Begeisterung fiir den Heiligen,
die ihm da und dort eine schlimme Rolle spielt, doch wieder ein vertrauen-
erweckender Umstand.

So bietet die Vita des 12. Jahrhunderts manche Bausteine zu einer histo-
rischen Biographie des hl. Florinus. Dessen Lebenszeit ist schon ganz ver-
schieden angegeben worden. Franz Hammerl sprach sich fiir das «%. oder
8. Jahrhundert» aus.'® O. Otmar Scheiwiller war zur Ansicht gekommen,
dal3 der Heilige «mit einer groBen Wahrscheinlichkeit dem 7. Jahrhundert
angehort».1%” Wenig spiter datierte er doch «etwa 5./6. Jahrhundert».188
Das Pendel der Datierung geht also vom 5. bis zum 8. Jahrhundert. Das
Richtige wird auch hier etwa in der Mitte liegen. Im 8. Jahrhundert kann
der Heilige nicht gelebt haben, weil ja St. Otmar Anfang des 8. Jahrhunderts
an der Churer Florinuskirche angestellt wurde. Das 5./6. Jahrhundert ist
wohl friith, wenn wir bedenken, dal3 um 500 nur an ausgesuchten Verkehrs-
stellen, wie zum Beispiel in Zillis, Kirchen bestanden. Dann ist zu bedenken,
daB die Gegend der Vita zur Zeit des Heiligen schon christianisiert war. Der
Priester Alexander und auch der hl. Florinus erscheinen in keiner Weise als
Missiondre. Auch die Volksburg wurde damals nicht erst gebaut, sondern
war schon vorhanden und diente der Bevélkerung. Falls das Rom-Motiv
richtig ist, so wiirde es auch mehr in das 7. als 6. Jahrhundert deuten. Wenn
wir den hl. Florin dem 7. Jahrhundert nihern, erhilt seine ganze Geschichte
mehr Zusammenhalt. Man wird deshalb am besten 650-750 oder noch eher
einfach das 7. Jahrhundert als Zeit des hl. Florin ansetzen durfen. Wich-
tiger als die chronologische Bestimmung seines Lebens ist die Intensitit sei-
ner Wirksamkeit. Sie 1a63t sich mehr an der Geschichte seiner Reliquien und
seines Kultes ablesen und erstreckte sich im Verlaufe des 8.—12. Jahrhunderts
tiber fast zahllose Kirchen und Kloster des deutschen Reiches.

186 Tahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubiinden 52 (1923) 76.
187 ZSK 1939, S. 167.
188 BM 1940, S. 174.

57



KURZ-REGISTER DER NAMEN UND BEGRIFFE

Alexander, Priester 7, 24, 36-37, 56-57

Auggbure . s . & i o« @ s s . 53-54
Bamberg 6 s s om & oW ow 53
Benediktbeuren . . . . . . . . . 53
Breonen . . . . . . e & 5 ¢ w83

Britannia Curiensis . . . . . . 21,56

Canicias, Volksburg . 21-23, 32-34
Chur. . . . . . . .. 4143, 54, 56
Cursus = « « 5 » =« « = « &« « 18-0Q

didascalus. . . . . . . . . . 19—20

Drutwin, Graf . 44—45, 48
dulus .« ¢ & ¢ 5 s ow e s s 45, 4748
BEHE -« ¢ i w @ 8 w & ..o« . 45,48
Eingiedeln- « : » w5 5 = » s« 52
Eichstatt .+« < . . 53
Ellwangen . .« .« . 4344, 53
Essen. . . . . ... .. ... 53

Grizismen, siehe didasculus, dulus,
echo, Remiis
Hartbert, Bischof .

Juden-Christen

- 43-45, 51-52; 54
. 27,3031, 57

Kobletizs i » o ¢« « » & » 43-51, 53
Lipporn - . 455 53
Luciusvita . 12-14, 16, 18, 19, 21, 27,

53-56
Maximiana . . . . . . . . . 25, 34
miserescito . v i o« oW s .. . 4647
Muri . . . . . . . ... 52
Mistair + + « 5 ¢ « & &« o = @ s 52
Notker hl. e e e e e 49-50
Otmarr hl: . : « « &+ & & 5 41—43, 57

58

Ool. . « « « « v« « « 43744, 52
Ottonische Renaissance . . . . 4748

parochus . . . . . . . . . . 3538
Passivus, Diakon . . . . . 25—26, 56
Petrushl. . . . . . . . . . . 3738
Pfafers . . . . . . . . . . .. 52
Pfarreien-Griindung . . . . . 3538
Placidusvita . 6,9, 13,18, 19, 56
Procurator . . . . . . . . . 26,37
Ratpert - . . . 4849
B s o : 22 ¢ 5 965 § & & 17-18
Reginward, Priester . . . . . . 43
Regensburg . . . . . . . . . 52-53
Regingaud Macer . . . . . . 4549
Remiis . . 21-23, 32-34, 43—44, 54—56
Romi & « s 3 v 5 51 m s 27-30, 57
Sarkophag . . . . . . . . . . . 39
Baturninug . : s s s = 5 s 5 = 50
Schénau . . . . . . . . . . 4553
StGallen & v s % & » 48-50, 52, 56
Sprache . . 15-20, 45-51
TeRETHSCE - « w5 s » w & » a . 54
Trier: « w » # wm s 3 ww s w = 53
Vereh. o &« « o v 4 s 3@ ¢ & 3w 53
Verenahl, . . « « « » & « » 34-35
Werden, Bistum . . . . . . .. 53
TISUE ¢ v % ¢ w5 5§ 5 5 9 .5 @ 26
Victor, Praeses . . . . . . . 4143
Vinschgau . . . . . . 2324, 31-32
Wein-Motiv. . . . . . 34-35, 40, 56



	Die Florinusvita des 12. Jh.

