
Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 88 (1958)

Artikel: Die Florinusvita des 12. Jh.

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595840

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Florinusvita des 12. Jh.

Von P. Iso Müller



VERZEICHNIS DER ABGEKÜRZTEN LITERATUR

BM Bündnerisches Monatsblatt 1914 ff.

BUB Bündner Urkundenbuch ed. E. Meyer-Marthaler und Fr. Perret.
Chur 1947 ff.

I .eonien Bruylants P., Concordance verbale du Sacrementaire Leonien. Lou-
vain 1946.

Luciusvita Müller I., Die karolingische Luciusvita (ca. 800) imJahresbericht der
Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden 85 (1955) 1-51.

Manz Manz G., Ausdrucksformen der lateinischen Liturgiesprache bis ins
11. Jahrhundert. Beuron 1941.

Mohlberg Mohlberg K., Das fränkische Sakramentarium Gelasianum in ala-
mannischer Überlieferung. 2. Auflage. Münster in Westfalen 1939.

Oraisons Bruylants P., Les Oraisons du Missel Romain. 2 Bde. Louvain 1952

Placidusvita Müller I., Die Passio S. Placidi (ca. 1200). Zeitschrift für Schweize¬
rische Kirchengeschichte 46 (1952) 161-180, 257-278.

ZSK Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte. Stans-Fribourg
1906 ff.

2



Den Inhalt der Florinus-Vita und die Geschichte des Kultus legte Dr.
P. Otmar Scheiwiller (f 1954), Benediktiner von Einsiedeln, in verschiedenen
umfassenden Studien dar.1 Er hat die meisten wesentlichen Fragen gelöst.
Es bleibt aber noch übrig, die älteste Vita auch formal-philologisch besser

zu erfassen und die Kultgeschichte in einzelnen nicht unwichtigen Belangen
zu ergänzen.2

I. Die Handschriften

Die älteste Handschrift befindet sich in der Hs. (76) 240 der
Studienbibliothek zu Linz (Österreich), und zwar auf fol. 7r bis iov, umgeben von
andern Heiligenviten. Bibliotheks-Direktor Dr. Kurt Vancsa, Linz, hatte die
Güte, entsprechende Photokopien anfertigen zu lassen, auf Grund deren eine
Transcription möglich wurde. Die Schrift ist karolingische Minuskel in runden

Formen ohne gotische Züge. Wenn wir sie mit der Urkunde des Bischofs
von Lausanne von 1162 und dem Diplom des Bischofs von Konstanz von
Konstanz von 1210 vergleichen, so nähert sie sich deutlich dem ersteren
Dokument.3 Für eine Datierung noch in das 12. Jahrhundert sprechen einige
Hinweise. Für et finden wir stets die ältere Ligatur, auch in der Verbindung
mit etiam, nicht die im 12. Jahrhundert und später häufiger auftretende
tironische Note. Hingegen figuriert die tironische Note für con und com, die
im 12. Jahrhundert zahlreicher wird, in unserer Handschrift durchgehends.
Das e caudata, das sonst gegen Ende des 12. Jahrhunderts durch das
einfache e verdrängt wird, herrscht noch ganz vor. Auch dominiert das gerade
d vollständig, während das runde d, das dann im 13. Jahrhundert immer
mehr Anklang findet, sehr selten ist. Auf fol. 7r stehen 29 gerade Formen
zwei runden d entgegen. Auf fol. 8v sind es 23 gegenüber nur einer. In unserer

Vita kämpft das kurze runde s am Wortende, das sonst im 12. Jahrhundert

1 Der hl. Florin von Remüs. ZSK 32 (1938) 241-256 und 33 (1939) 71-90, 155-
167. Der hl. Florin in kritischer Beleuchtung. BM 1940, S. 161-174. Chur oder
Remüs? Eine Ortsfrage im Leben des hl. Otmar. BM 1941, S. 311-319.

2 Der Verfasser schuldet aufrichtigen Dank für wertvolle Mithilfe an Exegeseprofessor

Lie. theol. P. Pirmin Willi, Engelberg-Gries, P. Dr. Leo Eizenhöfer, Abtei
Neuburg, P. Baudoin de Gaiffier, Directeur der SocietC des Bollandistes, Brüssel; ferner an
die Universitätsprofessoren Dr. B. Bischoff, München, Dr. E. Ewig, Mainz, und
besonders an Dr. Heinrich Büttner, Marburg.

3 Steffens Fr., Lateinische Paläographie, 1909, Taf. 85 und 89.

3



weite Verbreitung gefunden hat, mit dem langen hart um den Sieg. Auf
fol. 7r stehen 11 lange s gegen 5 kurze, auffol. 8v umgekehrt 11 lange gegen
17 kurze und auf fol. 10 r müssen 5 lange Formen gegen 12 kurze den Angriff
aushalten. Merkwürdig ist das z in baptizata (fol. 7r. Kap. I.). Es sieht aus
wie ein altes unziales z. Da aber gerade im Verlaufe des 12. Jahrhunderts
unziale Formen in der Schrift vordringen, ist auch dieser Buchstabe
verständlich.4 Für eine Datierung auf Ende des 12. Jahrhunderts spricht neben
paläographischen Erwägungen der Umstand, daß auf Blatt 145 V eine spätere

Hand eine kalendarische Berechnung fur das Jahr 1216 eingetragen hat.
Verschiedene lateinische Gedichte sind ebenfalls erst im 13. Jahrhundert
hinzugekommen. Also dürfte ein Ansatz auf Ende des 12. Jahrhunderts gegeben
sein. Der Codex stammt aus dem Kloster Garsten im Bistum Passau, eine
Stiftung, die 1108 den Benediktinern von Gottweig übergeben wurde und
im zur selbständigen Abtei sich entwickeln konnte. Auch von dieser Seite
her steht dem chronologischen Ansatz keine Schwierigkeit entgegen. Als
dann Josef II. 1787 Garsten aufhob, wanderte die Handschrift nach Linz.5

Der Linzer Codex enthalt im gesamten folgende Viten: Koloman, Flo-
rinus, Ottilia, Procopius, Nicolaus, Godehardus, Maximinus Trevirensis,
Martha, Maria Magdalena, Sigismund Rex, Gertrudis, Gangolfus, Vitus,
Eustachius, Stephanus, Michael, Rupertus, Remigius. Es handelt sich hier
um einen Teil des sogenannten Magnum Legendarium Austriacum, einer
Sammlung von 580 Heiligenleben, die deshalb so heißt, weil sämtliche
Exemplare in österreichischen Bibliotheken gefunden wurden. Sie entstand
kurz nach 1181, also etwa um 1185. Die Originalsammlung ist nicht mehr
erhalten.6

Die Vita S. Florini befindet sich auch im Exemplar des Klosters Melk,
dessen erster Teil (Januar-Februar) auf das 13. Jahrhundert, dessen übrige
Teile jedoch auf das 15. Jahrhundert zurückgehen. Vermutlich war im 13.
Jahrhundert das ganze Legendär in Melk erhalten, ging aber nachher
verloren und wurde 1471 durch P. Christoph Lieb ergänzt (Codex. M 8. fol.
174V bis 176V). Wenn auch diese Melker Vita eigentlich erst aus dem 15.
Jahrhundert stammt, so verdient sie doch als erwägenswerte Überlieferung,
die mittelbar dem 13. Jahrhundert angehören dürfte, berücksichtigt zu
werden.7 Eine Photokopie davon überließ uns in dankenswerter Weise Prior
P. Reginald Zupancic von Melk.

Nicht den gleichen Wert hat Cod. Bruxellensis Bibl. reg. 8946, Acta
4 Deschamps Paul, Palcographie des Inscriptions Lapidaires, 1929, S. 39, 80. Rauh

R., Palaographie der mainfränkischen Monumentalinschriften, 1935, S. 28-29.
5 Uber Garsten siehe Lexikon für Theologie und Kirche 4 (1932) 294. Die

Angaben über den Linzer Codex stammen aus dem maschinengeschriebenen Katalog von
Konrad Schiffmann, welche die Linzer Studienbibliothek fur vorliegende Arbeit zur
Verfugung stellte. Die Bollandisten datierten den Codex auf das 13. Jahrhundert. Ana-
lecta Bollandiana 17 (1898) igg Anm. 5.

6 Näheres Analecta Bollandiana 17 (1898) 24 ff. Dazu vgl. Mitteilungen des
Instituts für österreichische Geschichtsforschung 65 (1957 375.

7 Analecta Bollandiana 17 (1898) 32 ff. bes. 34, 90.

4



Sanctorum 17. Novembris, der in der königlichen Bibliothek zu Brüssel liegt
und auf Seite 209 recto bis 217 recto die Vita S. Florini enthält. Es handelt
sich um eine Kopie, die imJahre 1689 den Bollandisten aus dem Kloster Garsten

zugesandt wurde.8 Als Vorlage diente unsere Linzer Handschrift aus
dem Ende des 12. Jahrhunderts. Sie las den Text für die damalige Zeit gut
und weist auch einige glückliche Korrekturen auf, weshalb sie hier
angemerkt ist. Die königliche Bibliothek in Brüssel sandte den Codex in freundlicher

Weise zur Kollation ins Disentiser Stiftsarchiv.

Das Schema der Handschriften könnte etwa so dargestellt werden:

Or ig. der Vita S. Florini

12. Jahrhundert, vor zirka 1185, verloren

Melk
13. Jahrhundert, verloren

Melk
1471

Garsten j Brüssel

1689

Aus diesen Gegebenheiten ergibt sich, daß die Garstener Kopie in Linz
durch ihr Alter alle andern weit an Wert übertrifft. Sie ist daher der folgenden

Edition als beste Quelle zugrundegelegt. Die Edition gibt mithin den
Text dieser ältesten Quelle genau wieder, einzig die Großschreibung der
Anfangsbuchstaben bei Personen und Ortsnamen sowie bei den sakralen
Begriffen, ferner die Interpunktion und die Alinea bei neuen Kapiteln stammen
vom Herausgeber. Aus drucktechnischen Gründen mußte auch das e caudata

Garsten / Linz
Ende 12. Jahrhundert

8 Analecta Bollandiana 17 (1898) 199. Auf S. 208 der Brüsseler Handschrift die
Notiz: «Submissa ex Monasterio S. Maria Garstensi a Praenobili ac Reverendissimo D.
Anselmo Abb. Ord. S. Benedicti, uti ipsum coram rogaveramus anno 1688, bibliothe-
cam ac templum magnificentissimum recentissime ab ipso perfectum invisentes.» Die
Kopie weist auf S. 217 ein Vidimus auf, und zwar mit anderer Schrift als der Text der
Vita: «Haec desumpta e uetustis manuscriptis Codicibus membraneis et collata omni-
mode concordant. Styrae 16. Septembris 1689. P. Romanus Wall, Juris Utriusque Doctor,

Protonotarius Apostolicus et Parochus ciuitatis Styrensis. manu propria.» -.

5



als ae geschrieben werden. Von den beiden Kopien zu Melk und Brüssel sind
belanglose Abweichungen rein orthographischer Art weggelassen.

Die neue Edition rechtfertigt sich daraus, daß bisher nur der Text von
Melk 1471 und Brüssel 1689 herausgegeben wurde, und zwar von den Bol-
landisten in den Analecta Bollandiana (Band 17, Jahrgang 1898, S. 199-204).
Ohne die Text-Varianten, jedoch mit einigen Sach-Anmerkungen, hat P.
Otmar Scheiwiller die Edition der Bollandisten tale quale nochmals ediert
in der Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 1939, S. 83-89.

II. Editio critica

Hs. Handschrift von Garsten bzw. Linz, 12. Jahrhundert
M. Melker Kopie von 1471.
G. Garstener Kopie von 1689 in Brüssel.
Sperrdruck Zitate; Schiefdruck Gleichklang.

Incipit® uita s. Florini confessoris

(Erste Nocturn)

I. Beatib Florini confessoris Christi, cuius hodie1 gloriosa natali-
cia2 celebramus3, laudes et praeconia tacere4 non debemus. Huius
itaque genitor oriundus ex Britannia regione, quae est sita inter montana5
Retiae Curiensis prouinciae, urbem Romam orandi gratia disposuit inuisere;
genitrix uero eius natione iudaica procreata et in Christi nomine bap-
tizatae nutu diuino7 in eodem itinerec illi est consociafod, post reditum

I. a) Das incipit fehlt in M und G.
b) In der Hs. wie im M. erscheint B als großer Initialbuchstabe. Die lateinischen

Ordnungszahlen der Kapitel stehen am Rande des Hs. M hat keine
Kapitelangaben.

c) munere G.
d) sociata G.

I. 1 hodie aus dem Stil der Orationen. Oraisons I., S. 240.
2 gloriosa natalicia aus der schon in karolingischer Zeit belegten Oration zur Vigil

der hl. Simon und Juda. Oraisons II, Nr. 140.
3 natalicia celebrare in Orationen des 8. und 9. Jahrhunderts. Oraisons II, Nr.

104, 165, 847.
4 laudes bzw. praeconia non tacemus. Leonien S. 315, 481.
5 in montana. Luc. 1, 39, sonst noch oft in der hl. Schrift. In planis et montanis,

BUB I, S. 93, 94, 99, 118 zum 10. Jahrhundert; Reciarum montana, Placidusvita,

Kap. 2. Dazu ZSK 1952, S. 264.
6 baptizati in nomine Domini Jesu. Act. 8, 16 baptizari in nomine Domini Jesu

Christi. Act. 10, 48.
7 nutu Domini. 2 Reg. 17, 14; Deus, cuius nutibus. Oraisons II, Nr. 219, zum

8. Jahrhundert; divino nutu, Vita S. Galli. 9. Jahrh. MGH SS. rer. merov. 4
(1902) 277.

6



uero matrimonio copulate. Post haec8 uenienfey in ualle, quae Uenusta
dicitur, ibique locum deserturri9 adeuntef construxerunt habitaculum atque
ibidem Deo largiente10 genuerunt filium,11 quem nominauenzte Flo-
rinum.

II. Cumque bonae indolis puer crescens proficeret, parentesa eius in
loco Heraemusciaeb Domino ilium obtulerunt1 eumque cuidam
religiose presbytero nomine Alexandre in aecclesia s. Petri aposto/i Deo famu-
lanii commendauerunt et sacris litteris inbz/z rogauerunt. Dedit autem
Dominus eidem puero gratiam discendi atque de uirtute in uirtutem2 pro-
ficiendi. Gernens itaque Alexander presbyter beatum Florinum diuersarum
incremento uirtutum de die in diem3 proficere, caepit eum nimio a more
et hon ore4 diligere, non dubitans, omnia bona sua5 illius procurationi
committere.

III. Dominus uero dedit seruo suo Florino tantae ubertatis prospe-
ritatem,1 in omnibus, quibus ipse praefuit, siue in horreo siue in cellario2
siuea in ceteris possessionibus (fol. 7v), ut de his nequaquam aliquid per
usum uidereturb minui, sed pocius multiplicaric.3 Sed si hoc alicui incre-
dibile uidetur, sequenti miraculo uerum esse cognoscitur. Castrum quippe
haud procul a uilla situm erat, quod Canicias appellant, in quo incole loci

I. 8 post haec, Sap. 4, 19 und Joel 2, 28.
9 locum desertum. Placidusvita Kap. 3. Dazu Dopsch A., Wirtschaftliche und

soziale Grundlagen der europäischen Kulturentwicklung 1 (1923) 184, 227.
Müller I., Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 13.

10 Deo (Domino) largiente. Oraisons II, Nr. 37, 574, 869, und L&mien S. 312.
Ausdruck der frühmittelalterlichen Sakramentarien.

11 genuit filios et filias. Gen. 5, 4 usw., genuit filium Tob. 1, 9.

II. a) parentesque M.
b) In der Hs. erscheint zwischen Herae und musciae ein Zeichen, das in der Form

eines s oder f wohl nur die beiden Wörter verbinden soll.

II. 1 Ex. 35, 24: obulerunt Domino. 1 Sam. 1, 25: obtulerunt puerum. Reg. S. Be-
nedicti, cap. 59: Si quis offert filium suum Deo.

2 de virtute in virtutem. Ps. 83, 8.
3 de die in diem Ps. 60, 9 und 2 Petr. 2, 8; 2 Cor., 4, 16.
4 honore et amore Christi. Reg. S. Benedicti Kap. 63.
5 super omnia bona sua constituet eum. Matth. 24, 47.

III. a) Hs. weist siu mit einem Abkürzungsstrich auf dem u auf, zweifellos ein Versehen
für siue, das auch in M. steht. G. löste es in sicut auf.

b) videatur G.
c) augeri et multiplicari M.

III. 1 Vgl. ubertatis magnitudinem perdit. Gen. 41, 31.
2 Zu horreum siehe BUB I, S. 243 und 380 zum g. bzw. 12. Jahrhundert und zu

cellarium ebendort I, S. 15, 17, 19 zu 765.
3 Die von Gott gesegnete Verwaltung der Güter des Priesters Alexander durch

Florin erinnert an die von Gott gesegnete Verwaltung des Vermögens des Puti-
phar durch den ägyptischen Joseph. Gen. 39, 1-6. Bei Gen. 39, 5: Deus multi-
plicavit.

7



illius propter metum paganorum4 facultates suas recondebant. A quo
Castro beatus Florinus magistro suo in usus cottidianos uinum et cetera, que
uictui necessaria8 erant, deferre consueuerat.

IV. Quadam itaque die, cum in eodem Castro flasconem uino1 inp\eret
domumque rediret, mulier quedam paupercula nomine Maximiana illi
obuiauit eumque marito suo egrotanti modicum uini mittere postulauit. At
ille, ut erat benignissimus, misertus pauperculae illius, uinum totum, quod
in flascone1 fuit, uasculo suo infundit atque, ut eundem flasconem iterum
uino repleret, ad Castrum denuo repedauit. Sed quia actibus bonorum semper

aduersantur facta malorum, eiusdem castri portarius2 nomine Ursus suus-

que condiscipulusa, inuidiae odio repleti, portam clauserunt, eumque mini-
me intrare permiserunt. Alter enim eorum portam obserauit, alter uero ad
Alexandrum presbyterum festinus cucurrit et rem gestam inuidiose nuntiazMb

(Zweite Nocturn)
V. Beatus ergoa Florinus uidens sibi castri illius negan introitum,

caepit anxiari1, quid ageret; sed confisus in Domino1 flasconem

aqua reple«z7b (fol. 8r) et ad Dominum suum deuotissime orans remeazwb
Sed Deus omnipotens, qui nunquam obliuiscitur fidelium suorum, quique
merita conpensat singulorum, dignatus estc, signo admirabili3 clarifi-
care4 famulum suum. Mox enim ut accessit, Alexander presbyter iussit sibic
mensam praeparare, non tarnen simpliciter, sed quasi uinum non haberet.
Confestim quoque iussit sibi poculum propinari. At ille more solito priusd
accepta benedictione5, poculum sibi ad bibendume porrexit. Sed Alexan-

III. 4 Vgl. propter metum Judaeorum. Joh. 7, 13; 19, 38; 20, 19.
5 Gen. 42, 7 und Prov. 30, 8.

IV. a) Hs. schrieb zuerst discipulus und schrieb dann ein ergänzendes con darüber.
Das macht discipulus in M. begreiflich.

IV. 1 Vgl. vino plena duo lignea vascula, quae vulgo flascones vocantur. Gregorii
M. Dialogi II. cap. 18. ed. U. Moricca 1924, S. 108.

2 Zu portarius siehe Reg. S. Benedicti, Kap. 66.

V. a) igitur G.
b) implevit M.
c) G. läßt mehrere Wörter aus, so est, dann iussit und sibi.
d) petita M.
e) adhibendum G.

V. 1 coepit contristari Matth. 26, 37 und dum anxiaretur Ps. 60, 3 sowie anxiatus
est Ps. 142, 4.

2 confidens in Domino. Rom. 14, 14 und Phil. 2, 24. In Domino non confisa.
Soph. 3, 2; confisus in iustitia tua, Ezech. 33, 13.

3 signa et mirabilia, Dan. 3,99; initium signorum Joh. 2, 11; signum Jonae,
Matth. 12, 38-39.

4 clarificare, Joh. 12, 23—28; 13,31; 21, 19.
5 accepit benedictionem. Gen. 27, 35; accipit (accipias) benedictionem, Heb.

6, 7 und 4 Reg. 5, 15. Dazu Reg. S. Benedicti: accepta benedictione, Kap. 35,
38; petita benedictione, Kap. 53. Dazu petita benedictione. Andrieu M., Les
Ordines Romani 4 (1956) 33. Vergl. Gregorü M. Dialogi ed. Moricca 1924
Seite 90: benedictione percepta.

8



dro existimante, quod sibi aquam simpliciter porrigeret, per meri ta sancti
Florini glorioja6 lymphae natura in uini saporem est muta/a.

VI. Gumque presbyter uinum gustando1, stupens id quod
factum fuerat2, miraretur, continuo ex acubitu suo prosilüi3, pedibus
eius aduolutus, humiliter eum petiit, ut sicut prius inferior eo fuerat, sic iam
eo superior esset, et quasi praelatus4 et magister sibi imperaret, ipse uero uelut
iunior seu discipulus eius magisterio in omnibus3 obtem/><?rare/.5 Sed uir Dei6
per omnia7 se indignum uociferans, deinceps economusb esse rennuit seque
a ministerio sibi credito subtraxit. His ita ge°tis Alexandro presbytero una
cum ciuibus imperante0 beatus Florinus presbyter est ordinatus. Post haec
paucis transactis diebusd, Alexander presbyter dcfungitur eiusque aecclesiae
regende sanctus Florinus praeficitur.

VII. Ubi Domino et Sanctis eius1 fideliter deseruiens, sancti
Spiritus reuelatione2 didicerat, quicquid3 sibi ante uel post obitum suum
futurum fuerat. Cumque (fol. 8v) diem uocationis suae appropinquare prae-
nosceret, altercationisb3 futurae praescius, homines, quos adhuc uiuendo

nutriera/, etiam moriendo deserere nolebat Maluit enim in eodem loco cor-

V. 6 merita gloriosa ist ein stehender Ausdruck schon der frühmittelalterlichen Sa¬

kramentarien. Manz Nr. 596. Oraisons II, Nr. 697.

VI. a) G. laßt in omnibus weg.
b) Hs. und M. weisen economos auf, jedoch G. economus, was wohl richtiger ist.
c) impetrante M.
d) paucis diebus transactis M.

VI. 1 gustavit aquam vinum factam. Joh. 2, 9. Die Szene erinnert als Ganzes an die
Verwandlung von Wasser in Wein bei Joh. 2, 1 ff. Das Wasser wird in beiden
Fallen erst vor dem Trinken durch den Tischherrn erkannt. Zu dem hagio-
graphischen Topos siehe Gunter H., Psychologie der Legende, 1949, S. 124-
!25> i35~i36-

2 mirans, quod factum fuerat. Luc. 24, 12; stupens dixit. Act. 9, 6.
3 exiliens de accubitu suo. Tob. 2, 3; in accubitu suo. Canticum Canticorum 1, 11.
4 Daß praelatus im Hochmittelalter auch einen Laien bezeichnet, dafür stehen

Texte des hl. Bernhard von Clairvaux und des hl. Thomas von Aquin sowie
manche Rechtsurkunden ein. Näheres in den Blattern aus der Walliser
Geschichte, X. Bd. 5 (1950) 11-13. BUB II, S. 17 zu 1203.

5 Zum Inhalt Luc. 22, 25-27 und Joh. 13, 14-16 (Fußwaschung).
6 4 Reg. 4, 9 usw. vir Dei fur Propheten. Dazu Gregorii M., Dialogi, ed. Moricca,

1924, S. 77, 96, 103. MGH SS. rer. merow. IV 116-117, 119, 302, 397. (Vita
S. Columbani und S. Galli). Placidusvita, Kap. 2: vir Dei Sigisbertus.

7
per omnia, Hebr. 2, 17 und 4, 15.

VII. a) quidquid G.
b) alterationis M.

VII. 1 Dominus in Sanctis, Jud. 14; coram Deo et Sanctis eius. Reg. S. Benedicti, Kap.
58 (Profess).

2 Dazu Kap. X divina revelatione.
3 altercaretur de Moysi corpore, Jud. 9.

9



poraliter4 ultimum futuri examinis diem praestoltm'5 quam ad
locum natiuitatis suae6, a quo illuc uenerat, reportan. Et idcirco de

sepultura sua illos praemonuit, quos solaminis sui participes esse xioluit. Prae-
ueniens itaque parentum aduentum suorum, praecepit incolis Heremusciae,
ut suae praemonitionis non inmemores post obitum suum in sepulchro suo
duos sarcofagos r&ponerent atque ut in altero eorum corpus suum reconderent,
in altero uero ferro colligato casulam suam reponerent ipsumque priori super-
ponerent.

VIII. Haeca uir Dei piaecipiens subiunxit dkens: «Scio equidem, quia
post discessum meum1 uenient parentes mei et uicini a loco natiuitatis

meae2, qui me cupient hinc transferre. Quibus aduenientibus et
uobiscum pro corporis mei gleba3 litigantibus, antequam ad necis inter-
nicionem4 ueniatur, oportune cedite locumque sepulturae5 meae in-
demnesb illis ostendite.» Igitur paucis interpositis diebus Florinus beatus
xv. kal. decembris defungitw atque eo modo, quo iusserat, sepekter. Quo
audito parentes et uicini eius, sicut adhuc uiuens praedixerat, ad sepulchrum
eius conuenerec, uolentes corpus eius (fol. gr) inded transferre. Sed incole
loci illius nec corpus illius uoluerunt dare nec locum sepulturae ostendere.
Unde et continuo in utroquee populo magna oritur altercatio. Et cum iam
ad hoc peruentum fuisset, ut sef armis inuicem cruentare uoluissent, homines
loci ipsius8, memores praemonitionis sancti Florini, sepulchrum eius litigan-

VII. 4 plenitudo divinitatis corporaliter. Col. 2, 9 (hier anderer Sinn).
5 praestolari, Threni Jer. 3, 26; examinis tremendi dies ,Manz, Nr. 323-324,

schon bei Gregor dem Großen (f 604).
6 in locum nativitatis tuae, Gen. 32, 9.

VIII. a) Haec ut M.
b) Die Hs. schreibt indenes mit Strich durch die Oberlange von d. indempnes

M., indemnes G.
c) convenerunt M.
d) statt inde setzt G etiam.
e) statt in utroque liest G. mutuoque.
f) Die Hs. schreibt ergänzend se hinein, wodurch das Fehlen des se in M. erklart

ist.
g) illius M. und G.

VIII. 1 post discessionem meam, Act. Ap. 20, 29.
2 in locum nativitatis tuae, Gen. 32, 9.
3 sanctissimi corporis glebam (hl. Martin). Gregor v. Tours, Historiarum Lib.

I, cap. 48, ed. Buchner R., 1954/55 !> S. 52. Dazu: Galli monasterio, in quo
corporis eius requiescit sanctissima gleba. Wartmann H., Urkundenbuch der
Abtei St. Gallen 2 (1866) 337. Niermeyer J. F., Mediae Latinitatis Lexicon

Minus, Fase. 5 (1957) 470. W. v. d. Steinen, Notker 2 (1948) 113
4 Der Gedanke ist paulinisch, 1 Cor. 15, 26 und 55; 2 Tim. 1, 10; Hebr. 2, 14.

Manz Nr. 623: mortem moriendo destruere. Laudes-Antiphon von Exaltatio
crucis: mors mortua tunc est. Disentiser Brevier des 12. Jahrhunderts. Cod.
Sang. 403, S. 599.

6 locum sepulturae, Ruth 1, 17.

10



tibus ostenderunt. Quod illi aperientesh et arcam illam superiorem cernentes,

gauisi sunt gaudio magno6 et putantes in ea sancti uiri corpus colloca-
tum fuisse, leuant earn cum ingenti leticia7 et ouantes redeunt in sua1.8

(Dritte Nokturn)

(IX) Beati3 igiturb Florini corpus in eodem loco Te.ras.nserat, in quo se-

pultum fuerat, sicut et ipse antea disposuerat Transacts autem multw annit,
sepulchrum sancti Florini ab incolis loci illius penitus traditur obliuioni. Sed

cum Deus omnipotens hoc diutius latere noluisset, cuidam presbytero reli-
gioso nomine Saturnino, eiusdem aecclesiae procuratori, beatus Florinus

per uisionem apparuit1 locumque sepulturae2 suae illi ostendens

praecepit ei, ut corpus suum inde tolleret et in aeclesia post altare sancti Petri
reponeret. Cumc uero idem presbyter hoc praeceptum negligeret, apparuit ei
sanctus Florinus secundo, terribiliter illumd corripiens, cur iussa sua parui-
penderet, promittens quoquee sibi praemia, si eadem compleret. Sed cum Sa-
turninus presbyter secundae iussioni adhuc inobediens (fol. gv) existeret,
sanctus Florinus tercio illi apparuit eumque pro eo quod eius mandata non
implead, duriter increpamf atque illi manu sua a lapam d edit3, qua et
faciem suam oculumque ipsius tumentem reddidit. Post terciam itaque
uisionem seu iussionem stupefactus Saturninuns sacerdos conuocauit
uicinos4 et praestantiores pagi illius narransque illis uniuersa, quae
uiderat et audierat6, ostendit eisf faciem oculumque tumentem. At
illi sagaci consilio de hac causa tractantes, triduanum pariter duxerunt

VIII. h) cernentes G.
i) Auf sua folgt in der Hs. ein t., wohl tertia (nocturna) oder terminetur.

VIII. 6 gavisi sunt gaudio magno, Matth. 2, 10 (Weisen aus dem Morgenland).
7 vidi cum ingenti gaudio, 1. Petr. 29, 17. Vgl. Offertorium der Kirchweihmesse

: cum ingenti gaudio.
8 redierunt in sua, Act. Ap. 21,6.

IX. a) Sowohl in der Hs. wie in M. beginnt ein neues Alinea mit dem großen Initial¬
buchstaben B, genau wie am Anfang der Vita. In der Hs. fehlen von jetzt an
die Ordnungszahlen für die Kapitel, die daher hier nach der Ausgabe der Bol-
landisten, die sich ihrerseits an die zweite Florinusvita des 13. Jahrhunderts
anschließt, ergänzt wurden.

b) ergo M.
c) Cumque M.
d) eum M.
e) quoque fehlt in G.
f) illis G.

IX. 1 per visionem dicens. Gen. 15, 1. Dan. 8, 1: visio apparuit. Num. 12, 16: in
visione apparebo.

2 locum sepulturae, Ruth 1, 17.
3 increpa dure, Tit. 1, 13; dedit alapam bzw. dabant ei alapas, Joh. 18, 22 und

'9, 3-
4 convocat vicinos, Luc. 15, 6 und 9.
6 in omnibus, quae audierant et viderant, Luc. 2, 20.

11



ieiunium6, supplicantes diuinae clementiae7, ut, si haec uisio a
sancto uiros foret an ex fantastica illusione, euidentius dignaretur reuelare.
Cumque, triduanij letaniii6 terminal«, aecclesiam introissent omnesque
unanimi deuotione8 ibidem uigilanrfo et orando pernoctarent, solus
Saturninus sacerdos, caeteris uigilantibus, subito obdormiuit. Cui beatus
Florinus astitit dicens: «Nunc optime feciftw, quia ieiunando, xi'igilando
et orando9 misericordiam Saluatoris implora^tw. Quapropter quod tercio
praecepi tibi, sine mora implere properate.» Expergefactus10 itaque
Saturninus presbyter, quae*1 sacra reuelatione cognouit, ceteris nuntiaMit. At
illi eadem reuelatione letificati, confestim ad sepulchrum beati uiri cum
omni reuerentia et deuotione11, cum lampadibus quoque et
thuribulis12 nccesserunt. Effodientes (fol. tor) uero corpus eius integrum
et incorruptum imionerunt, capillos quoque barbamque creuisse mirantes
et exult antes13 uiderunt.

(X) Unde et omnes communi consilio1 decreuer««t corpus sanctis-
simum lauan, barbam radi, capillos quoque tonden, et ut maiorem reueren-
tiam sacrosancto corpori exhiberent, liquore uini, si adesset, haec peragi
sanxerunt. Tunc Saturninus presbyter dixit eis: «Vasculum uino plenum
habeo in castello nostro.» Sed quia uis algoris hiemalis idem uinum in gla-
ciem solidam obduraueraZ, haurire illud nemo ualebat. Sed cum praedicti
homines de beati Florini sanctitate adhuc hesitassent, cupiebant et hoc modo
uirtutum eius magnitudinem approbare, dicentes: «Si uir iste2 amicus
Dei omnipotentis3 est, sicut olim eius orationum obtentu4 Dominus

IX. g) viro fehlt in M.
h) quod M.

IX. 6 Vgl. triduanis ieiuniis in der Luciusvita, Kap. 8. Triduanis jejuniis orans. Resp.
i des Officium S. Caeciliae. Siehe Cod. Sang. 403, S. 631. Disentiser Brevier
des 12. Jahrhunderts.

7 clementiam supplicantes. Leonien S. 77; ante conspectum divinae clementiae.
11./12. Jahrhundert. Oraisons II, Nr. 769; dementia divinae pietatis. Manz
Nr. 116.

8 tota devotione und unanimes et Concordes deprecari. Manz Nr. 257 und 1014.
9 vigilate et orate, Matth. 26, 41; Marc. 13, 33 und 14, 38; ieiunantes et orantes,

Act. 13, 3.
10 expergefactus custos, Act. 16, 27; Expergefactus iussit, Luciusvita, Kap. 5.
11 Regula S. Benedicti: cum omni humilitate et subiectione reverentiae, Kap. 6;

omnes cum reverentia surgent, Kap. 11; cum omni humilitate et puritatis
devotione supplicandum, Kap. 20. Vgl. auch Kap. 60 und 65. Dazu tota bzw.
plena devotione, Manz Nr. 257, 259-260.

12 acceptis lampadibus et turribulis, Luciusvita, Kap. 17.
13 mirantes, Luc. 2, 33; exultantes, 1 Petr. 4, 13.

X. 1 omnes communi consilio, 2 Mac. 15, 36. Vgl. Dan. 6, 7.
2 vir iste, 1 Reg. 29, 4 und Jerem. 22, 28 usw.
3 amicus Dei, Jac. 2, 23; Judith 8, 22; Sap. 7, 27. Deus omnipotens, 2 Cor. 6, 8.

Apoc. 1, 8 usw.
4 obtentu prolixae orationis, Marc. 12, 40.

12



aquam mutauit in uinum5, ita et nunc per ipsius interuentum in priorem
statum reducat uinum congelatum.» His dictis miserunt quendam diaconum
nomine Passiuum, ad castellum, in quo uinum erat positum; qui cum uellet
de uase uinum congela/um emittere, ita nutu Dei6 repperit liquefacfum et
contra suam naturam2' kruidum, quasi uas ipsum igne succcntum fuisset.b
Unde Deo gratias a gens8, assumpto uino, ad aecclesiam reuertiturc et a
cunctis se expectantibus (fol. 10 v) gaudenter incipitur9. Denique uiri
religiosi10 lauantes optato liquore corpus sacratissimumdn, capillos
totonderunt ac barbam raserunt atque his reuerentissime12 peractis, omnis
clerus et populus cum ymnis et laudibus13 sancti uiri corpus post altare
sancti Petri, sicut ipse praeceperat, honorifice sepeli«ru«L14 In quo loco

per merit« eius gloriosa15 innumera a Domino signorum facta sunt mira-
cula. Ipse enim adhuc uiuens18 uirtute Christi17 prodigia18 multa pat-
rauit; nam et aquam in uinum mutauit et bona didasculie sui procurationi suae
commissa incredibili incremento ampliauit. In fine quoque uitae suae disci-
pulis et ciuibus suis, quid erga se post obitum suum futurum esset, etf ex
diuina reuelatione19 praenuntiaufi8. Postquam uero de hoc saeculo

X. a) contra naturam suam M.
b) igne fuisset succensum M.
c) revertit G.
d) sanctissimum G.
e) Hs. schreibt didascli mit Abkürzungsstrich in der Oberlänge des 1, was als di-

dasculi aufgelöst werden kann, wie auch G. liest, didascali M.
f) et fehlt in M.
g) pronuntiavit G.

X. 6 fecit aquam vinum (factam), Joh. 2, 9 und 4, 46.
6 nutu Domini, 2 Reg. 17, 14. Deus, cuius nutibus. Oraisons II, Nr. 219 zum

8. Jahrhundert; nutu divino, Vita S. Galli, 9. Jh. MGH SS. rer. merov. 4 (1902)
277.

7 contra naturam insertus; Rom. 11, 24.
8 gratias agens, Matth. 15, 36 und Marc. 8, 6; gratias agentes (agente) Deo

(Domino) Colos. 3, 17 und Joh. 6, 23.
9 excepit illum gaudens, Luc. 19, 6.

10 viri religiosi, Act. 2, 5.
11 sacratissimum corpus beati Lucii. BUB I, S. 39 zu 823.
12 reverenter excoluit. Placidusvita, Kap. 9.
13 congaudens in hymnis et laudibus. Gregorii M., Dialogi II, cap. 34, ed. Mo-

ricca, 1924, S. 128 (Tod der hl. Scholastica). Zu hymnis siehe Eph. 5, 19 und
Col. 3, 16. Vgl. Placidusvita, Kap. 8: cum psalmis et ymnis.

14 sepultus est honorifice, Tob. 14, 2.
15 per merita eius gloriosa, Manz Nr. 596.
16 dixit adhuc vivens, Matth. 27, 63.
17 virtus Christi, 2 Cor. 12, 9; Christi virtutem, 2 Petr. 1, 16; virtute Domini

nostri Jesu, 1 Gor. 5, 4.
18 faciebat prodigia et signa magna, Act. 6, 8 (Stephanus).
19 divina revelatione, Luciusvita, Kap. 9; revelatione Domini Jesu Christi, 2.

Thes. 1, 7 bzw. 1 Petr. 1, 7. Dazu Günter H., Psychologie der Legende, 1949,
S. 207-208, 224-225, 264-266.

!3



est assumptzzj20 atque sanctorum angelorum21 caetibus associate,
plurimis est uirtutibus a Domino glorificateh. Cum enim corpus eius uino,
sicut superius dictum est, ablueretur, eiusdem uini defluxio in flasconem sus-
cipite et super tumbam sancti uiri suspendz'te. Ex quo liquore caecz deli-
buti confestim sunt illuminalz22, muld febrium23 ardore cruciati optato re-
frigerio sunt consolafz, ydropicz ab aquosis humoribus sunt liberal, paraliticz
praedicto uino pertusi pristinae sanitati sunt resti tzz/z24, lepro.fi mun-
dati25, claudi26 sunt sanati et alii quam plurimi diuersis infirmitatibus (fol.
n r) debilitati, sacro liquore rigati, diuinasunt misericordia 1 etificati.21

(XI) Pro quibus beneficiis \a.\idemus et glorificemzz.f1 Dominum
nostrum Iesum Christum2, oranfej cum omni deuotione3 atque
dicent«^:4 «Sancte Florine, confessor Christi5, miserere nostri6,

X. h) est a Domino virtutibus G.

X. 20 inhocsaeculo Matth. 12, 32 und 1 Cor. 3, 18; assumptus est in coelum (a vobis),
Marc. 16, 19 und Act. 1, 11.

21 in virtute sanctorum angelorum, Luc, 9, 26.
22 Dominus illuminat caecos, Ps. 145, 8; caeci vident Matth. 11, 5; Christus illu-

minabat caecos. S. Ambrosius, Epist. 26, Nr. 6. Migne, Patr. lat. 16, col. 1043;
caecos illuminari. Gregor v. Tours, Migne, Patr. lat. 71, col. 911; ceci inlumi-
nati, Luciusvita, Kap. 1 g; qui per Signum crucis caecos illuminavit. Resp. 1 des
Officium S. Laurentii. Siehe Cod. Sang. 403, S. 579. Disentiser Brevier des
IQ. Jahrhunderts. Zum Ganzen Delehaye H., Les Legendes hagiographiques
1927, S. 95.

23 tenebatur magnis febribus, Luc. 4, 38. Febribus vexatum Act. 28, 8. Dazu
Matth. 8, 15 und Marc. 1, 31; quantique a febribus sunt liberati, Luciusvita,
Kap. qo.

24 Hymnus eines Bekenners: membra languentum modo sanitati.. restituuntur.
G. M. Dreves, Das Hymnar der Abtei Moissac im 10. Jahrhundert, 1888, S. 77,
Nr. 101 Analecta Hymnica medii aevi II.).

25 leprosi mundantur, Matth. 11, 5 und Luc. 7, 22; leprosi mundati, Luciusvita,
Kap. 19.

26 claudi ambulant, Matth. 11, 5 und Luc. 7, 22; claudos erigi. Gregor v. Tours,
Migne, Patr. lat. 71, col. 911.

27 laetetur anima vestra in misericordia, Eccl. 51, 37. Prov. 12, 25: sermone laeti-
ficabitur. 2 Tim. 1, 18: invenire misericordiam a Domino.

XI. 1 laudabant et glorificabant, Dan. 3, 51; laudavi et glorificavi, Dan. 4, 31; lau-
date et superexaltate, Dan. 3, 85 (Canticum trium puerorum).

2 Dominum nostrum Jesum Christum, Rom. 5, 11. Vgl. 2 Petr. 1,2; Jud. 25 usw.
Im Messe-Kanon und als Schluß der Orationen sehr bekannt. Jungmann J. A.,
Missarum Solemnia 1 (1948) 471-473; 2 (1948) 511-514.

3 Darüber Kap. 9, Anm. 8.
4 dicentes. Canon Missae Romanae. Textus, ed. L. Eizenhöfer, 1954, S. 22.
5 Vgl. miles Christi, 2 Tim. 23, und Confessor Domini in Hymnen des 9. und 10.

Jahrhunderts. Chevalier H., Repertorium Hymnologicum 1 (1892) 547, Nr.
9136. G. M. Dreves, Das Hymnar der Abtei Moissac im 10. Jahrhundert, 1888,
S. 77, Nr. 101 Analecta Hymnica medii aevi II.).

6 miserere nostri, Domine Ps. 122, 3. miserere nostri, fili David, Matth. 20, 31.

14



auxiliare7 uiduz\y et orphanz\ya8, subueni captiuh et peregrin«9, libera
nos a peccatorum uinculii10 et ab omnibus angusti« atque pericül«
animae et corporis. Fer opem fidelibus uniuersG, uiuz.r et defunc-
tij11, quo post mundijhuius tristiciam ad eternam mereamur per-
uenire leticiam.12 Quod ipseb nob« meritfj et precibus13 tu« prae-
stare dignetur, qui te perenni benedictione14 Sublimat«; et sanctorum
angelorum contubernio15 donauit Jesus Christus redempfor et
saluafor nosterc,16 qui cum patred uiuit et regnat in unitate
Spiritus Sancti Deuse per omnia saecula saeculorum. Amen.
Amen'.»17

III. Die Sprache der Vita

i. Die Latinität

Die lateinische Sprache der Vita ist im allgemeinen ein leichtes und klares
Schullatein, das sich an die elementaren Gesetze der Grammatik hält. Doch

XI. a) orphanis et uiduis M.
b) ipse steht in G erst vor praestare.
c) et saluator fehlt in M.
d) cum Deo patre M.
e) Dominus G.
f) Das zweite Amen fehlt in M.

XI. 7 auxiliare, Leonien 41.
8 pupillos et viduas, Jac. 1, 27.
9 Erinnert an die Karfreitagsbitten. Mohlberg S. 79.

10 Vgl. Ab omni vinculo peccati absolvat nos Christus Dei filius. Benedictionen-
Sammlung des Klosters Nonantula aus dem 9. Jahrhundert. Wilmart A. in
Ephemerides Liturgicae 45 (193t) 358-359, 361. Dazu die Absolutio der dritten
Nocturn im Brevier: a vinculis peccatorum, die jedoch erst später auftritt. Bäumer

S., Geschichte des Breviers, 1895, S. 269-270. Zu vincula vgl. vinculis te-
nebrarum, Sap. 17, 2, und vinculis iniquitatum, Manz Nr. 1041.

11 pro omnibus fidelibus, vivis atque defunctis. Oration des 11. Jahrhunderts bei
der Oblatio panis. Jungmann II. 69.

12 a presenti liberari tristitia et futura perfrui laetitia. Mohlberg, S. 255, Beigaben
des 9.-10. Jahrhunderts; ad aeternam mereamur pervenire laetitiam, 9.
Jahrhundert, Oraisons II, Nr. 641. Vgl. ebendort Nr. 122.

13 quorum meritis precibusque concedas. Canon Missae Romanae, Textus ed. L.
Eizenhöfer, 1954, S. 28.

11 in omni benedictione, Eph. 1, 3. Vgl. die erste Benediktion der ersten Nokturn
im Brevier: Benedictione perpetua benedicat nos Pater aeternus.

15 sanctorum angelorum Luc. 9, 26; contubernium Dei, Sap. 8, 3; omnium cae-
lestium supernarum virtutum contuberniis. S. Beda, Serm. 18 deSanctis. Migne,
Patr. lat. 94, col. 451.

16 salvator et redemptor noster ist stehender Ausdruck der Sakramentarien beim
Namen Christi. Manz Nr. 878. Vgl. auch Leonien S. 541, 572.

17 qui tecum vivit et regnat deus in unitate Spiritus sancti per omnia saecula saecu¬
lorum. Amen. Mohlberg, S. 80, Nr. 537. Leonien S. 615. Das spätere cum
patre bei Mohlberg S. 6, 18, 38, 101, 135. Dazu Jungmann II, 182-183.

*5



ist es in vieler Hinsicht typisches Mittellatein und in keiner Weise klassisch.
Einzelne Besonderheiten seien hier noch genauer umschrieben.1

Casus: Im ganzen stets richtig. Das handschriftliche oeconomos esse re-
nuit VI. statt oeeonomus dürfte nur ein Verschrieb sein. Beachtenswert ist
der Abi. instrumentalis, zum Beispiel vino implere IV. und der häufige Abi.
limitationis bei nomine Alexander etc. II. und nomine Maximiana IV.
Dazu siehe unten Präpositionen.

Conjunctionen: Auffällig einzig cumque, mit dem zwei Kapitel anfangen,
II., VI. Dazu noch wenige Male am Satzanfange im Text der Kapitel selbst:
VII., IX. Die Vita braucht also das cumque bedeutend weniger als die
Luciusvita, die ja neun Kapitel damit begann. Es ist schon in der hl. Schrift
oft zu finden. Luciusvita S. 27. Die Florinsvita braucht sicut-sic iam statt
sicut-ita: VI.

Gerundium und Gerundiv finden sich in etwa einem Dutzend Fälle, bezeichnend

für das Mittellatein.

Modi. Indikativ und Konjunktiv sind merkwürdig gut und regelgerecht
angewandt. So finden wir den Indikativ richtig zum Beispiel bei reinen
Temporalsätzen: mox ut accessit V. und postquam est assumptus X. wie
auch bei reinen Vergleichssätzen: ut erat benignissimus IV. oder bei
verallgemeinernden Pronomen: quicquid.. futurum fuerat VII. Anderseits
figuriert der Konjunktiv richtig bei vorgestellten Vergleichen: quasi non
haberet V. und existimante quod porrigeret V., bei indirekten Fragesätzen:
quid ageret V., bei innerlich verknüpften oder finalen Temporalsätzen: cum
impleret IV., antequam veniatur VIII., bei Finalsätzen: ut repleret IV., bei
Begehrsätzen: petiit, ut imperaret VI. praecepit, ut reponerent, VII.

Partizipia: Typisch für das Mittellatein sind die zahlreichen Partizipien,
teils im Praesens Activ, teil im Perfect Passiv. Hieher gehören Partizipal-
konstruktionen wie Deo largiente I. und accepta benedictione V. Die letztere

Form des Ablativus absolutus findet sich an ein Dutzendmal. Rechnet
man noch die andern Partizipien hinzu, so kommt man auf etwa 80 Parti-
zipalformen, die am zahlreichsten im Kapitel IX. auftreten. Meist ist damit
Assonanz oder Reim verbunden.

Phraseologische Verben: si videretur minui. III. esse cognoscitur, III., coe-
pit diligere, II., coepit anxiari, V.

Possesivpronomina. Häufig, auch wenn sie nicht so notwendig wären, so

magistro suo III., vasculo suo, IV., marito suo aegrotanti, IV., ex accubitu
suo VI, quicquid sibi ante vel post obitum suum, VII., vocationis suae,
nativitatis suae, de sepultura sua VII., didascali sui, procurationi suae, X.

1 Darüber allgemein Strecker K., Einführung in das Mittellatein, 1929, S. 24 f.

16



Präpositionen sind im Mittellatein zahlreicher, weil in den romanischen
Sprachen das klassische Casus-System durch Präpositionen ersetzt wurde.
Hier seien angeführt: pro eo quod statt einfaches quod IX. ex divina reve-
latione praenuntiavit X., Andere Präpositionen sind jedoch schon im
Klassischen gebräuchlich, so de sepultura sua praemonuit VII. post altare
s. Petri X. Siehe Menge H., Repetitorium der lat. Syntax und Stilistik,
1914, Nr. 87 und 146.

Relativer Anschluß: Vgl. Quibus advenientibus; quo audito VIII. usw.
Diese Anschlüsse, die etwa auf ein Dutzend gehen, erleichtern den Fluß der
Erzählung.

Tempora. Auffallend die Zeitverschiebungen: quicquid futurum fuerat
VII., cum perventum fuisset VIII.

2. Stilmittel

Die Sprachforscher betonen immer wieder, daß das Herausheben der
stilistischen Elemente, die Beschreibung der Kunstmittel, die ein Schriftsteller
bewußt oder unbewußt anwendet, nicht alles erklärt. Die Sprache als etwas
Lebendiges läßt sich nicht durch Aufzählung von technischen Begriffen
und rhetorischen Schmuckstücken erfassen, so wenig als die Menschenseele,
die hinter der Sprache steht. Aber die einmal von der Antike geprägten
stilistischen Kunstformen waren doch lebendiges Traditionsgut im ganzen
Mittelalter und in den romanischen Sprachen. Und wenn auch die Hervorhebung

dieser großen Tradition nicht alles besagen kann, so offenbart sie

doch in etwa das Werk und den Verfasser.2

Alliteration: poculum-propinari V., prius-poculum-porrexit V., prae-
veniens-parentum-praecepit-praemonitionis VII., solus-Saturninus-sacer-
dos-subito IX., triduanis-terminatis IX., vivens-virtute X., paralytici-prae-
dicto-perfusi-pristinae X., praecibus-praestare XI.

Assonanz und Reim: Die lateinische Reimprosa erlebte im 11. und 12-

Jahrhundert eine Hochblüte. Daher kam es, daß nicht nur die Urkunden
der Päpste und Kaiser, die Chroniken und Dokumente der Städte und Klöster,

sondern auch in erster Linie die Heiligenviten sich dieses Stilmittels
bedienten und daher als «wahren Tummelplatz für alle Künste des Stils» in
dieser Hinsicht bezeichnet wurden.3 Am wichtigsten und schönsten war die
Assonanz (einsilbige Gleichklänge) oder der Reim (zweisilbig) an den
Sprechpausen, am Ende der Nebensätze und Hauptsätze. Die Binnenreime
waren gewöhnlich schwächer. Wir finden ähnlich wie bei der Placidusvita

2 Lausberg H., Elemente der literarischen Rhetorik. München 1949, S. 4-5.
3 Polheim K., Die lateinische Reimprosa, 1925, S. 112-118, 373 ff. J. de Ghellinck,

Litterature latine au moyen äge 2 (1939) 158-166. Arbusow L., Colores Rhetorci
1948, S. 74-78.

17



alle möglichen Formen der Deklination und Conjugation. Unter den letzteren

fallen die Partizipien und Infinitive auf. Unser Hagiograph steigerte diese
Mittel am Schlüsse seiner Vita (Kapitel 9-11). Im Kapitel XI figuriert eine
Vierzehner-Reihe auf -is (viduis, orphanis usw.). Eine Bravourleistung bietet
der Verfasser am Schlüsse des X. Kapitels. Neunmal wiederholt er Partizipien

auf -ati (illuminati, cruciati usw.), mischt hinein auch zwei auf -uti (de-
libuti, restituti), durchzieht aber dieses Elfer-Band noch durch acht Adjektive

auf -i (caeci, multi, hydropici usw.). Der Redaktor der Florinusvita ging
also über die kanonische Sechszahl, die der Verfasser der Placidusvita
beobachtete, weit hinaus. Er näherte sich der Vita S. Gerardi aus dem 11.

Jahrhundert, die sogar 18-24 aufeinanderfolgende Reime aufweist.4 Was uns
heute als langweilige Spielerei erscheint, galt damals als bedeutende
Leistung.

Cursus. Die rhythmischen Satzklauseln, gemessen nach Längen und Kürzen,

verliehen schon den antiken Werken Wohlklang und Feierlichkeit. Auch
die mittelalterlichen Schriftsteller übernahmen diesen Schmuck, richteten
sich jedoch nicht mehr nach Quantitäten, sondern nach Qualitäten. Es galt
also einzig die Betonung der Wörter. Schon die Vita S. Lucii kannte dieses

Stilmittel. Später wurde es allgemein. Der hl. Petrus Damiani (f 1072)
benützte es für seine Reformschriften, ebenso wie der hl. Bernhard (f 1153)
für seine Briefe. Zudem gab in dieser Hinsicht die Liturgie reiche Anregungen,

waren doch die Orationen und Praefationen in dieser Kunstform abgefaßt.

Wie sehr unser Verfasser allgemein auf den Rhythmus achtete, zeigt ja
schon der Umstand, daß er oft das Hilfszeitwort voranstellte. Einige
Beispiele sollen genügen: presbyter est ordinatus (VI), facta sunt miracula,
de hoc saeculo est assumptus, plurimis est virtutibus a Domino glorificatus
(X.). Nach den strengen Gesetzen besteht der mittelalterliche cursus aus
der Verbindung von zwei dreisilbigen bzw. viersilbigen Wörtern, um das

«vollklingende Austönen des Satzes» zu erreichen.6 Aber auch die freieren
Formen entsprangen dem gleichen Stilwollen und müssen beachtet werden,
wie sie auch bei der Vita S. Lucii von zirka 800 und der Vita S. Placidi von
zirka 1200 gesammelt und gewertet worden sind.

Am meisten wendet unser Hagiograph den cursus planus mit dem von
rückwärts gezählten Akzentverhältnis 2:5 an, also — — -. Dieser
Satzschluß stellt die Verbindung zweier Paroxytona dar, von denen das erste
mindestens dreisilbig, das zweite dreisilbig ist. Danach ist nominaverunt Flo-
rinum (I.) ganz klassisch, weniger venientes in vallem (I.) und necessaria
erant (III.). Im ganzen dürften etwa 40 solcher Schlüsse am Ende des Satzes
oder eines Nebensatzes oder größeren Satzteiles vorhanden sein, wovon je-

4 Placidusvita S. 172-175.
5 So Lausberg H., Elemente der literarischen Rhetorik, München 1949, S. 54.

Dazu vgl. Arbusow L., Colores Rhetorici, 1948, S. 74-78, und Thommen B., Die Prunkreden

des Abtes Trithemius 2 (1935) 84 f.
6 Vgl. besonders Lausberg S. 54.

18



doch nur 16 dem strengen Maßstabe genügen können. Wie hier dominierte
auch in der Luciusvita der planus. In der gleichzeitigen Placidusvita stand
er ebenfalls an vorderster Stelle, jedoch zusammen mit dem velox. Hier aber
folgt nicht dieser, sondern der cursus tardus mit dem Akzentverhältnis 3:6,
also: L —. Diese Klausel besteht aus der Verbindung eines zum
mindesten dreisilbigen Paroxytonons mit einem viersilbigen Proparoxytonon, so
Guriensis provinciae (I.), religioso presbytero (II.). Erweiterte Formen stellen

dar: esse cognoscitur (III.), vinum et caetera (III.). Von den etwa 35
Beispielen entsprechen die Hälfte den engeren Cursusregeln. Fügen wir noch
ergänzend eine Abart hinzu, die aus einem Trochaeus und einem Dactylus
bestehen könnte und das Verhältnis 3:5 aufweist, also: - — so in etwa
einem Dutzend Beispielen: Venusta dicitur (I.), genuerunt filium (I.), ipse
praefuit (III.), videretur minui (III.). Darauf folgt der cursus spondiacus mit
dem Verhältnis 2:6, also: - —1 —- —. Dieser Schluß setzt sich aus einem
zum mindest dreisilbigen und einem viersilbigen Paroxytonon zusammen,
so desertum adeuntes (I.). Freier ist tacere non debemus (I.), Deo largiente
(I.). Von den 28 Belegen genügt ein Dutzend den strengen klassischen Anfor-
de-rungen. Daß auch die freieren Formen gewollt waren, erhellt beispielsweise

der Ausdruck: saporem est mutata, der erstens das Hilfszeitwort vorannahm
und zweitens ausgerechnet am Schlüsse des fünften Kapitels steht. Vielleicht
darf hier auch noch eine Abart mit einem Dutzend Fällen angeführt werden,
die das Bild 2:6 zeigt: — - -, wie pauperculae illius (IV.), odio repleti
(IV.), fidelium suorum (V.). Stellt man am Schlüsse statt des Trochaeus
einen Dactylus auf, so ergibt sich eine weitere Abart, die uns schon in der
Placiduspassio begegnete. Sie präsentiert sich als 3:7 und zeigt ein Dutzend
Beispiele: disposuit invisere (I.), simpliciter porrigere^ (V.), fideliter deser-
viens (VII.). Zuletzt erwähnen wir den cursus velox mit dem Verhältnis 2:7,
also — — — - — -. Er gründet eigentlich auf einem zum mindest dreisilbigen
Proparoxytonon und einem viersilbigen Paroxytonon wie natalicia celebra-
mus (I.), matrimonio copulata (I.). Weniger streng gebildet sind cupient
hinc transferre (VIII.), saeculo est assumptus (X.). Von den etwa 25 Fällen
entsprechen an die 22 den scharfen Bestimmungen der Philologen. Endlich
stehen noch an die 25 Belege für den Ditrochaeus ein: confessoris Christi (I.),
situm erat (III.) usw. Die Aufzählung mag da und dort nur approximativ
sein und auch andere Kategorien zulassen, aber man wird gestehen müssen,
daß die Florinusvita bewußt nach bestimmten Gesetzen den Wohlklang des

mittelalterlichen Rhythmus zu erreichen suchte.

Gräzismen: didasculus bzw. didascalus X. Der griechische Begriff wurde
in der lateinischen Literatur weiter gegeben, ohne damit griechische Bildung
vorauszusetzen. Der Ausdruck begegnet uns schon in karolingischen
Glossarien lateinischer Sprache.7 Das Wort brauchen im 9. Jahrhundert zur Zeit

' Corpus Glossariorum latinorum 5 (1894) 356, 405, 408; 6 (1899) 341; 7 (1901)
497, alles zu didascalus und didasculus.

19



der karolingischen Renaissance sowohl Walahfrid Strabo wie Gottschalk von
Orbais.8 Je nach dem Zusammenhang kann didascalus nicht nur Schüler,
sondern auch Lehrer oder Scholastiker bedeuten, so noch im io./ii.
Jahrhundert.9

Fülle: Der Verfasser ist ein Meister in der abgerundeten Darstellung und
angenehmen Fülle. So weiß er oft und oft das passende Adjektiv zum
Substantiv zu setzen (sog. Epitheton ornans): gloriosa natalicia, I., vero matri-
monio I. usw. Gegen Schluß der Vita wird diese Eigenschaft keineswegs
geschwächt, sondern gesteigert: corpus sanctissimum X. sacrosancto corpori
X. in glaciem solidam X. incredibili incremento X. optato refrigerio X.
ab aquosis umoribus X. sacro liquore X. Daher liebt der Verfasser zwei
Substantive zu verbinden, wo eines genügen würde: in vini saporem statt in
vinum V., lymphae natura statt aqua V., liquore vini statt vino X. Verben
versieht der Hagiograph gerne mit Partizipien oder Adjektiven oder Adverbien:

festinus cucurrit IV., devotissime orans V., continuo prosiliit VI.,
humiliter petiit VI., fideliter deserviens VII., confestim sunt illuminati X.,
honorifice sepelierunt X., gaudenter excipitur X. Sehr häufig finden sich
zwei Verben verbunden: imbui rogaverunt II., intrare permiserunt IV.,
dignatus est clarificare V., participes esse voluit VII., implere properate IX.,
peragi sanxerunt X., cupiebant approbare X.

Hyperbaton: diversarum incremento virtutum II., merita S. Florini
gloriosa V., in vini saporem V., ultimum futuri examinis diem VII., parentum
adventum suorum VII., pro corporis mei gleba VIII., magna oritur alter-
catio VIII., triduanum pariter duxerunt ieiunium IX., vasculum vino
plenum X., per ispius interventum X., signorum facta sunt miracula X., post
mundi huius tristitiam XI..

Litotes: tacere non debemus I., haud procul III., non immemores VII.
Oxymoron: necis internecionem VIII.
Synonyma: laudes et praeconia I., laudemus et glorificemus XI., siehe

unter Fülle.

Traductio: gavisi sunt gaudio magno VIII. (Bibel), necis internecionem
VIII.

Wortwahl: Der Verfasser wählt manchmal bewußt treffende Ausdrücke
und vermeidet mit Absicht das abgeschliffene Wortmaterial, genitor statt
pater, genitrix statt mater I., maritus statt vir IV., repedavit ad Castrum
statt Castrum repetiit IV. Übriges siehe unter Fülle.

8 MGH SS. rer. merov. IV, 304 (didasculum). Lambot C., Oeuvres de Godescalc
d'Orbais, 1945, S. 132 (didascalis).

9 Ducange, Glossarium mediae Latinitatis 3 (1884) 105; Habel E., Mittellateinisches

Glossar, 1931, S. 110, beide zu didascalus.

20



IV. Die Namenwelt der Vita

i. Geographische Namen

Britannia. Die Vita bezeichnet einleitend die Heimat des Vaters wie
folgt: genitor oriundus ex Britannia regione, quae sita est inter montana
Retiae Curiensis provinciae. Diese kostbare Nachricht beweist, daß es neben
dem insularen Britannien und der von Kelten bewohnten Halbinsel Britannia,

der Bretagne, noch ein churrätisches Britannien gab. Die Philologen konnten

das Gebiet dieses Volksstammes der Pritanni oder Pritenni durch Ortsund

Landschaftsnamen abgrenzen, so durch Val Partens Prättigau, dann
Partnun, einer Alpweide hinter St. Antonien im Bezirk Oberlandquart, und
Partennen, einem Dorf im Montafon.10 Vor der Vita Florini und nachher
haben andere Hagiographen diesen genauen Befund nicht mehr verstanden.
So ließ ein Churer Hagiograph um 800 den hl. Lucius von England
herkommen, da er die Britannia Retie Curiensis mit der insularen Britannia
verwechselte.11 Anderseits ließ ein späterer Hagiograph des hl. Florin aus dem
13. Jahrhundert dessen Vater einfach aus Britannien kommen, weil er die
Angabe eines rätischen Britannien nicht mehr verstehen konnte.12 Vermutlich

umfaßte das Gebiet der Britannia Curiensis noch weitere Gebiete, als
heute ortsnamenkundlich festgestellt werden kann. Es handelt sich um die
unteren Teile Churrätiens, aus denen sowohl St. Lucius wie der Vater des

hl. Florin stammen mögen.13

Canicias. Die Episode mit dem Weinkrug spielt sich bei einer Volksburg
ab, die der Hagiograph im dritten Kapitel beschreibt: Castrum haud procul
a villa Remüs) situm erat, quod Canicias appellant, in quo incolae loci
illius propter metum paganorum facultates suas recondebant. Unser
Verfasser wollte auf alle Fälle von einer alten Fluchtburg reden, zum mindest
von einem Bau des Frühmittelalters, und nicht von der erst 1256 erbauten
Burg Tschanüff.14 Walo Burkart vermutete die genannte Fluchtburg auf dem
Hügel Fortezze (1563 m), der etwa 1700 Meter ostnördlich von Remüs liegt.15
Man könnte schließlich auch die Felskuppe Motata, 1 % km östlich von
Remüs, in Betracht ziehen, wo bronze- und eisenzeitliche Funde gemacht

10 Howald-Meyer, Die römische Schweiz, 1940, S. 363. Schorta A., Romanische
Flurnamen im Prättigau, 1949, S. 5-6. Pokorny J. in Vox Romanica 10 (1948/49) 232.

11 Müller I., Zur karolingischen Hagiographie, Kritik der Luciusvita. Schweizer

Beiträge zur Allgemeinen Geschichte 14 (1956) 5-28, bes. 14.
12 Scheiwiller, ZSK 1939, S. 84.
13 Scheiwiller, BM 1940, S. 168-169, wo jedoch das Prättigau allzusehr in den

Vordergrund gerückt wird.
14 Poeschel E., Bündner Burgenbuch, 1930, S. 82 f., 192, 276 f. Die Kunstdenkmäler

des Kantons Graubünden 3 (1940) 450. Dazu Scheiwiller, ZSK 1939, S. 85, 156,

160, 165 und BM 1940, S. 167.
16 ZSK 1939 S. 160.

21



wurden.16 Aber die beiden letzteren Stellen kommen wegen ihrer Entfernung
und mangels geeigneter römischer oder frühmittelalterlicher Fundgegenstände

weniger in Betracht.
Das Naheliegendste ist immer noch Tschanüff, aber nicht die 1256

erbaute Burg, sondern der Burghügel. Freilich stehen auch hier vorläufig keine
entsprechenden Funde zur Verfügung, aber doch ein antiquarischer Beleg,
nämlich der Name. Wie finden wir aber den Weg von Tschanüff zurück zu
Ganicias? Zunächst darf wohl mit Recht die Ableitung Tschanüffs von casa
nova beiseite gelegt werden, denn alle Romanisten, angefangen von Robert
v. Planta überJ. U. Hubschmied bis Andrea Schorta, lehnen sie auslautlichen
Gründen ab. Prof. Hubschmied und Dr. Schorta betonen auch, daß das

Etymon coenobium, das R. v. Planta in Anlehnung an das vorarlbergische
Schnifis (Senuvio) vorschlug, aus sachlichen bzw. lautlichen Schwierigkeiten
mit einem Fragezeichen zu versehen ist.17 Prof. Hubschmied versucht nun,
auf eine neue geistreiche Art eine Brücke von Ganicias zu Tschanüff zu
schlagen. Nach seiner Auslegung ist Canicias kein alter Burgname, sondern
eine Bezeichnung für das Gelände der Burg. « Ganitius ist ein gut bezeugter
römischer Gentilname, wie die allermeisten römischen Gentilnamen eine
Fatinisierung eines etruskischen Gentilnamens sind.»18 Hierher ist auch
(villa) Canitia Canezza, Fraktion von Pergine, 12 km östlich von Trient,
zu stellen, «Canitias im 12. Jahrhundert ist eine Fatinisierung eines
rätoromanischen Namens, der einst zum Beispiel (ad silvas) Canitias oder (pra-
das) Ghianezzas geheißen haben mag.» - « Grundlage ist also wohl Canitios

die Sippe des Canitius.» - «Um die Fautentwicklung von Canitios zu
verstehen, muß man bedenken, daß in Remüs der gegenseitige Einfluß von
romanisch und deutsch (tirolerisch) besonders stark ist. Den fremden Faut c,
den die Engadiner ch, die Surselver tg schreiben, haben die Tiroler als ts
gehört und die Romanen im Grenzgebiet haben das tirolerische ts übernommen.

In der romanischen Mundart des Samnauns, die heute ausgestorben ist,
sprach man nach Sprachproben, die R. v. Planta aufgezeichnet hat, tsavras

unterengadinisch chavras), tsaun unterengadinisch chaun), usw. Tsa

- in Tschanüff ist tirolerische Fautung für engadinisches ca (cha-). Welchen
Faut altes -tj- im Romanisches des Oberinntals (zwischen der Schweizergrenze

und Innsbruck) eins* ergeben hat, weiß man nicht.» Unser gelehrte
Gewährsmann hält es für möglich, daß man dort tsanith (th im Sinne des

englischen stimmlosen the) gesprochen hat, wie dies bei vielen italienischen

16 Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden 84 (1954) XII.
Dazu freundl. Mitt. von Ingenieur H. Conrad-Brunner, Lavin, vom 16. Aug. 1958 sowie
N. Bischoff in Radioscola 3 (1958), Cudischet 2, p. 8-12.

17 Darüber Hubschmied im BM 1942, S. 280-281. Dazu BriefDr. A. Schorta, Chur,
vom 2. September 1958.

18 Schulze W., Zur Geschichte lateinischer Gentilnamen, 1904, S. 142-143, und
Nachtrag S. 588 (Abhandlungen der Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen,
phil.-hist. Kl. N. F. 5, 5).

22



Mundarten der Fall ist.19 «Wem der Laut th fremd ist, ersetzt ihn gern
durch f: Cafaro Katharer, Familienname in den Waldensertälern, italienisch

Maffei zu Matthaeus, russisch Feodor zu Marfa, savoyisch therklo und
ferclo (cercle). Der Deutsch-Tiroler wird, zur Zeit da man schwankte
zwischen älterem Flütte und heutigen Hitte, Tsaniff oder Tschanüff gesprochen
haben. Die Romanen von Remüs haben die Aussprache übernommen.20
Nach allem kann man also annehmen, daß die Vita des 12. Jahrhunderts
eine Fluchtburg meldet, die auf dem Hügel Canicias Tschanüff lag.
Die Feudalburg ist die Nachfolgerin der früheren Fluchtburg.

Remüs. In allen Urkunden des 10. bis 12. Jahrhunderts finden wir den
Ortsnamen Remüs stets durch Formen wie Remuscie, Ramuscie, Ramussis
usw. ausgedrückt.21 Unsere Vita aber gebraucht einen ganz andern
Ausdruck: Heraemusciae bzw. Heremusciae (II., VII.), das auf ein griechisches
Eremusia Einsiedelei zurückgeht.22 Offenbar wollte damit der Hagio-
graph die Gegend als einsam charakterisieren. Aber der so geprägte Name
findet sich nicht nur in der Vita, sondern auch in spezifisch stadtchurischen
Dokumenten wie den Urbarien des Domkapitels aus der Mitte des 12.
Jahrhunderts.23 Hierher gehört auch das Necrologium des Churer Domkapitels
aus der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts.24 In diesem Zusammenhange
ist schließlich auch eine Urkunde des Domkapitels von zirka 1170 zu
nennen.25 Für die Datierung der Vita sind diese Umstände wichtig, denn damit
ist klar, daß sie nicht vor dem Anfang des 12. Jahrhunderts angesetzt werden
kann. Ob gerade der Hagiograph, der offenbar mit dem Churer Domherren-
Kreis innige Verbindung pflegte, diese etymologische Schreibweise erstmals
einführte, ist nicht ohne weiteres zu ersehen, jedoch dürfte er so oder anders
doch zu den Initianten oder ersten Verbreitern dieser graezisierenden Art
gehören.

Venusta. Als Heimat des Heiligen bezeichnet die Vita den Vinschgau:
in vallem, quae Venusta dicitur (I.). Beim alten Plinius heißt das Tal: ebenfalls:

de Venostes.26 Arbeo von Freising (t 784) spricht von venustica vallis.
Das Reichsurbar des g./io. Jahrhunderts meldet: in Venustis. Erst in einer
Urkunde von 890 treffen wir die Form: in venusta valle. Ferner finden wir
931: in pago Venusta und 967: in vallibus Venuste et Ignadine.27 Daraus

19 Jaberg-Jud, Sprach- und Sachatlas Italiens und der Südschweiz. 1928 ff. Hier
Karte 1676.

20 Brief Dr. J. U. Hubschmied, Küsnacht-Zürich, vom 23. August 1958.
21 Bündner Urkundenbuch I, Nr. 100, 202, 260, 345, 355, 399, 414, 470.
22 Scheiwiller, ZSK 1939, S. 158-159, und BM 1940, S. 170-171. Schorta A. im

BM 1949, S. 267.
23 Die Urbarien des Domkapitels zu Cur, ed. C. v. Moor 1869, S. 1, 8.
24 Necrologium Curiense, ed. Juvalt 1867, S. 53, 100.
25 BUB I, Nr. 376.
26 Howald-Meyer, Die römische Schweiz, 1940, S. 80, 81-82, 359.
27 BUB I, Nr. 12, 82, 101, 134, 200, 388. Zu Arbeo v. Freising Heuberger R.,

Rätien im Altertum und Mittelalter, 1932, S. 205-207.

23



ergibt sich, daß die Namensform der Vita und mithin auch die Vita selbst
erst nach dem 9. Jahrhundert datieren können.28

2. Personennamen

Alexander, quidam religiosus presbyter, II. Der Name wurde im
romischen Reiche sehr oft getragen, auch von Sklaven. In der christlichen Zeit
fand er ebenfalls Anklang, hießen doch schon Bischöfe von Kappadozien,
Alexandrien und Konstantinopel im 3,-4. Jahrhundert so. Forcellini Aeg.,
Lexicon totius Latinitatis 5 (1940) 85-86. Er wurde sogar ein typischer
Heiligenname, denn wir begegnen solchen Namenstragern in den romischen
Märtyrer listen, und zwar auch solchen, die in Rom selbst hingerichtet wurden.

Im Canon der hl. Messe steht jener hl. Alexander, der zu der Gruppe
der sieben Blutzeugen gehört, deren Gedächtnis am 10. Juni begangen wurde.
Delehaye H., Commentarius Perpetuus in Martyrologium Hieronymianum
1931, S. 667. Jungmann J. A., Missarum Solemnia 2 (1948) 308.
Bemerkenswert ist der Arzt Alexander, der in Lyon im Jahre 177 gemartet wurde.
Auch der Soldat und Märtyrer von Bergamo, dessen Verehrung seit dem 6.

Jahrhundert bezeugt ist und dessen Fest am 26. Aubust gefeiert wird, muß
erwähnt werden. Lexikon fur Theologie und Kirche 1 (1957) 313-315. In
der Welt der karolingischen Verbruderungsbucher finden wir den Namen
in Corbie und Molöme, in Brescia und Disentis wieder. MGH Libri Con-
fraternitatum ed. Piper 1884, S. 40g. Muller I., Anfange von Disentis, 1931,
S. 39, 45. Ein Heiligtum des hl. Alexander ist durch das Reichsurbar des

9. Jahrhunderts fur Rankweil nachgewiesen (titulus sancti Alexandri), wie
ebenso dort fur 807 ein Schöffe dieses Namens (Alexander scabinius) belegt
werden kann. Bundner Urkundenbuch I, S. 35, 377. Alle Belege weisen auf
das Gebiet der Romania hin.

Florinus. Der Name ist etymologisch zum lateinischen florus bzw. flos zu
stellen, ein Stamm, der sehr fruchtbar war. Wir konstatieren daher viele
romisch-lateinische Namen, wie Florens, Florus, Florianus, Floronius, Flo-
scula, Floridus, Florillus, aber wenige Florinus. Forcellini kann nur zwei
solcher Namenstrager namhaft machen. Lexicon 1. c. 5 (1940) 636. Wir
kennen auch aus einer Inschrift von Aventicum einen T.Januarius Florinus,
welcher einer heidnischen Lokalgottin huldigte. Howald-Meyer, Die
romische Schweiz, 1940, S. 260, Nr. 207. Zu Ende des 2. Jahrhunderts machte
ein Gnostiker Florinus in Rom von sich reden, dessen Anhänger noch um
das Jahr 400 Florianer genannt wurden. Lexikon fur Theologie und Kirche
4 (!932) 45. In gleicher Weise figurieren im Martyrologium Hieronymianum

des 6.Ij. Jahrhunderts viele Heiligen Florus, Florentius, Florianus,
Floridus usw., aber kein Florinus. Delehaye S. 685-686. Selbst in dem 40 000
Namen umfassenden Reichenauer Verbruderungsbuch fehlt ein Florinus.

28 So schon Scheiwiller, ZSK 1939, S. 84, und BM 1940, S. 170.

24



Nur im St. Galler Liber Confraternitatis ist ein solcher als Wohltäter oder
Freund der Steinachabtei eingetragen. Piper P., Libri Confraternitatum
1884, S. 56, zu Sang. 150, 6. Daneben kommt im italienischen Farfa 761
ein Genitiv Floris vor. Förstemann E., Altdeutsches Namenbuch 1 (1900)
511. Florinus war also ein seltener romanischer Name.

Maximiana, mulier quaedam paupercula IV. Die maskuline Form Maxi-
mianus findet sich bei römischen und frühmittelalterlichen Persönlichkeiten
gut vertreten. So begegnet uns Anfang des 6. Jahrhunderts ein Maximianus,
vir illustris, im Auftrage Theoderichs des Großen in Rom. Noch bekannter
ist der Erzbischof Maximianus von Ravenna in der ersten Hälfte des 6.
Jahrhunderts. Pauly-Wissowa Realencyclopädie 28 (1930) 2486-2538. Auch
Märtyrer dieses Namens entdecken wir im Martyrologium Hieronymianum
des 6-/7. Jahrhunderts, so beispielsweise einen in Beauvais. Delehaye
S. 698. In einer Inschrift von Sitten ist auch ein Titus Campanius Priscus
Maximianus überliefert. Howald-Meyer S. 211 Nr. 65. Aber die weibliche
Form ist selten. So hieß die Stieftochter des Kaisers Maximianus Herculius
in der zweiten Hälfte des 3. Jahrhunderts Flavia Maximiana Theodora.
Pauly-Wissowa, Zweite Reihe, 10 (1934) 1773-1774-

Passivus, diaconus, X. Der Name ist selten, läßt sich jedoch für Italien
und Frankreich gut belegen. Bischof Ennodius von Pavia (f 521) wandte
sich brieflich an einen Passivus. MGH Auct. antiquissimi 7 (1885) 127-128.
In einem eigentlichen Briefverkehr stand Papst Gregor der Große (f 604)
mit dem Bischof Passivus von Firmo. MGH Epist. 2 (1899) 76-77, 81, 90,
350, 385. Nach einer freilich erst aus dem 8. Jahrhundert stammenden Vita
der hl. Genovefa von Paris (5. Jahrhundert) lebte in Arcis-sur-Aube ein
Tribun Passivus, dessen Frau bei einer Begegnung mit der Heiligen geheilt
worden wäre. MGH SS. rer. merovingicarum 3 (1896) 230-231. Dazu
Wattenbach-Levison, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter. Vorzeit

und Karolinger, 1952, S. 123. Gregor von Tours (f 594) kennt einen
presbyter Passivus. MGH SS rer. merov. 1 (1885) 726. Weiterhin meldet
Abt Angilbert (f 814), daß bei der von ihm errichteten Marienkirche in St.

Riquier (Centula) zwei Legaten der römischen Kirche anwesend waren,
deren Namen Johannes und Passivus lauteten. F. Lot, Hariulf, Chronique de
l'abbaye de S. Riquier, 1894, S. 59. Schwieriger sind zwei Bischöfe zu
fassen, die an einem römischen Konzil von 826 teilnahmen. Der erste wird als
Passivus episcopus Blerane bzw. Herane überliefert, der zweite als Pasivus
episcopus Calliensis bzw. Galiensis. MGH Capitularia regum Francorum 1

(1883) 360 und MGH Leges II. 2 (1837) 14.

Neben Italien und Frankreich tritt in karolingischer Zeit Rätien als Heimat

dieses Namens auf. So hieß um die Mitte des 9. Jahrhunderts je ein
Mönch in Müstair und Pfäfers Passivus. Auch verschiedene Wohltäter der
Abtei Pfäfers sowie ein Priester in Flims nannten sich so. Eine Nonne in Cazis

trug im 9. Jahrhundert den Namen Passiva. Der im St. Galler Verbrüde-

25



rungsbuch eingetragene Wohltäter Passivus kann ebenfalls aus rätischem
Gebiete stammen. Piper S. 486-487. Perret F., Aus der Frühzeit der Abtei
Pfäfers, 1958, S. 31.

Saturnirms, presbyter religiosus, ecclesiae procurator, IX. Der Name war
schon bei den Römern sehr verbreitet. Bemerkenswert ist ein Advocatus fisci
Saturninus bei Theoderich dem Großen in Ravenna. Pauly-Wissowa 1. c.
Zweite Reihe 3 (1921) 211-217. Forcellini, Lexicon 6 (1940) 596. Inschriftlich

ist ein Saturninus sowohl in Vindonissa wie Aventicum nachzuweisen.
Howald-Meyer, S. 267, 291. So tauchen auch viele Heilige dieses Namens im
Martyrologium Hieronymianum des 6-/7. Jahrhunderts auf. Delehaye
5. 710. Am bekanntesten war der hl. Saturnin, der zu Rom, wahrscheinlich
in der diokletianischen Verfolgung um 304, gemartert wurde. Alle Itinerarien
des 7. Jahrhunderts erwähnen seine Grabstätte in der Katakombe des Thraso
an der Via Salaria. Weit verbreitet war der Kult des ersten Bischofs von
Toulouse, der Mitte des 3. Jahrhunderts wirkte. Lexikon für Theologie und
Kirche 9 (1937) 193. Im rätischen Gebiete begegnet uns 765 ein Saturninus
zu Sagens, ferner ein Zeuge zu Schlins 820 und 821 sowie ein Inhaber eines
Mansus im Gebiete von Feldkirch-Rankweil im 9. Jahrhundert. BUB I,
S- 17; 377- Wartmann H., Urkunden der Abtei St. Gallen 1 (1863) 246, 252.

Ursus, castri portarius, IV. Belegt ist der Name schon zur Römerzeit.
Forcellini, Lexicon 6 (1940) 743. Mehrere Namensträger sind als Heilige ins

Martyrologium Hieronymianum eingegangen, so solche aus Nikomedien und
Afrika, aber auch Bischof Ursus von Auxerre und Ursus von Solothurn.
Delehaye S. 50, 204, 406, 534. Howald-Meyer, S. 158, 168. Bekannt war Erz-
bischof Ursus von Ravenna, der um 400 die nach ihm benannte Basilica Ur-
siana erbaute und dessen Mosaikbild in S. Apollinare in Classe sich findet.
Lexikon für Theologie und Kirche 10 (1938) 458. Eine große Wirksamkeit
als Klöstergründer entwickelte jener Abt Ursus, der zur Zeit Königs Alarich
("]" 410) in den Diözesen Bourges und Tours wirkte. Hauck A.,
Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1922) 68. Ein Mönch dieses Namens lebte im
6. Jahrhundert in einem süditalienischen Kloster. Gregorii Magni Dialogi
ed. U. Moricca, 1924, S. 281-282. Der Name begegnet uns auch in
oberitalienischen Inschriften des 6. Jahrhunderts. Viele Mönche dieses Namens
gab es zur karolingischen Zeit in den Klöstern, so in Disentis, Nonantula,
Monteverde usw. Müller I., Die Anfänge von Disentis, 1931, S. 37-38, 41,
44, 47, 61. Wir finden Ursus aber zur gleichen Zeit auch in Salzburg, Würzburg

und Böhmen. Müller, Anfänge, S. 61. Förstemann Sp. 1484. Künstler
die-ses Namens sind endlich um 730-740 in Spoleto und Valpolicella
nachweisbar. Schaffran E., Die Kunst der Langobarden in Italien, 1941,
S. 94-95. 101-104.

Aus der Analyse der Personen-Namen der Vita ergibt sich, daß alle
ausnahmslos lateinisch-romanischen Ursprungs sind. Passivus dürfte sogar ein
typisch rätischer Name sein. Das Namengut weist also auf eine Zeit hin, in
welcher der germanische Einfluß auf Rätien gar nicht oder nur wenig ein-

26



wirkte. Bedenken wir, daß uns erst Anfang des 8. Jahrhunderts Praeses Victor

mit einer Alemannin (Teusinda) verheiratet begegnet und daß erst um
750 fränkische Mönche in Disentis bei der Klostergründung tätig waren. Die
Durchsetzung Rätiens mit fränkischen Vertretern fand eigentlich erst nach
der Trennung von Bistum und Grafschaft von 806 statt. Wir müssen also die
Namen der Vita in ihrer Gesamterscheinung vor die karolingische Zeit
ansetzen.

V. Geschichte und Legende

Die Vita beginnt mit der Angabe, daß der Vater des Heiligen aus dem
churischen Britannien stammte. Wie schon ausgeführt, bestätigen die
Sprachforscher die Existenz eines solchen Landschaftsnamens. Nach dieser
vertrauenerweckenden Einleitung berichtet die Vita von der Romfahrt und
Heirat des Vaters: «Der Vater beschloß, die Stadt Rom zu besuchen, und
zwar um dort zu beten (orandi gratia). Die Mutter (des hl. Florin), die aus
jüdischem Geschlechte stammt, jedoch im Namen Christi getauft ist, gesellte
sich auf göttlichen Wink hin ihm bei dieser Reise bei und wurde ihm nach
seiner Rückkehr ehelich verbunden. Daraufkamen sie ins Vintschgau, suchten

einen einsamen Ort auf und errichtete eine Behausung und gebaren dort
durch Gottes Geschenk einen Sohn, den sie Florinus nannten.» (I.) Drei
Dinge sind hier zu beachten: die Romwallfahrt, die jüdisch-christliche Mutter

und die Geburt Florins im Vintschgau.
P. Otmar Scheiwiller, der um die Erforschung des Florinus-Kultes so

verdiente Historiker, ist geneigt, sowohl in der Romwallfahrt wie in der
Herkunft der Mutter ein Gegenstück zur Luciusvita zu sehen.29 Danach wäre der
Kreis Rom-Gallien-England-Augsburg-Chur der Luciusvita einfach durch
eine ebenso frei erfundene Rom-Wallfahrt der Florinsvita kontrastiret worden.

Aber dann hätte er sie doch ausführlicher darlegen sollen! Von den 20
Kapiteln der Lucius-Vita sind I-VII diesem apostolischen Reiseroman
gewidmet. Von den elf Kapiteln der Florinus-Biographie berichtet nur das
erste Kapitel von der Südlandsreise, und zwar in einer lakonischen Kürze
und Trockenheit, die schwer zu überbieten ist. Kein Wort zu viel! Das
Gleiche gilt von der Erwähnung der ursprünglich jüdischen Mutter. Dieser
Umstand wird nicht einmal in einem Satze dargestellt, sondern nur als parti-
zipales Attribut so nebenbei hinzugefügt (natione iudaica procreata et in
Christi nomine baptizata). Das kann sich mit der. großen Bekehrungsgeschichte

des angeblich englischen Königs Lucius in keiner Weise messen
und ist offenbar kaum als Konkurrenz-Illustration beigesteuert worden.

Kann dieser Grund nicht eigentlich ins Gewicht fallen, so darf man wohl
mit P. Otmar Scheiwiller immer noch einwenden, daß eine Wallfahrt nach

29 Scheiwiller, ZSK 1939, S. 84, und BM 1940, S. 173.

27



Rom ein legendarischer Topos darstellt. Auch der Hinweis auf die
jüdischchristliche Herkunft der Mutter entspricht der allgemeinen Tendenz der
Hagiographen, das Leben des Heiligen möglichst schon vor der Geburt mit
außerordentlichen Ereignissen auszuzeichnen.30 Dieser Eunwurf verdient,
allen Ernstes beachtet zu werden. Zunächst sind Romreisen, die erst später
berichtet werden, wie das hier der Fall ist, stets zurückhaltend zu beurteilen.
Man betrachtete eine Romfahrt in einem hagiographischen Bericht sofort als

«anstößiger Umstand» und als literarischen Gemeinplatz, besonders
deshalb, weil die großen und zahlreichen Rom-Wallfahrten erst eigentlich mit
den Angelsachsen um 700 begannen. In karolingischer Zeit freilich wurde die
stadtrömische Einstellung und damit das Rom-Reisen allgemein. So ließen
dann die Hagiographen gern ihren Heiligen auch diese fromme Wallfahrt
machen, auch wenn sie dafür keinen Bericht zur Verfügung hatten.31
Vielleicht ist man aber in dieser Ablehnung und Verdächtigung jetzt eher zu
weit gegangen, so daß sich auch hier eine vorsichtige und traditionsfreundliche

Gegenbewegung in der Geschichtsforschung geltend macht. Man wies
darauf hin, daß schon im 5. Jahrhundert ein Pilgerstrom aus Gallien und
Spanien nach der Tiberstadt flutete. Es entging nicht, daß auch in der
folgenden Zeit, noch vor den romfreundlichen Angelsachsen, ein König
Sigismund aus Burgund (um 500), ein Bischof Remigius von Reims (f ca. 553)
und ein Jonas von Bobbio (628) nach Rom wallfahrteten, um hier nur einige
zu nennen. Endlich bedeutete die Notitia ecclesiarum urbis Romae von ca.
640 einen guten Beleg für die fränkische Romwallfahrt des 7. Jahrhunderts.32
Die früher als unglaubhaft angesehenen Romreisen des Freisinger Bischofs
Korbinian (j" 730), die uns Arbeo von Freising (f 784) erzählt, sind
unterdessen von der kritischen Forschung rehabilitiert worden. Heinz Löwe
schließt seine diesbezügliche Studie mit dem Hinweis: « Eine konservativere
und vorsichtigere Behandlung gerade auch vieler hagiographischer Texte
scheint daher heute das Gebot der Forschung zu sein.»33

Zum Frankenreich gehörte seit der ersten Hälfte des 6. Jahrhunderts auch
Rätien. In seinem weiteren Bereiche lag St. Gallen. Von Rompilgern, die
zuerst zu den Reliquien des hl. Gallus wallfahrteten, berichten uns schon
alte Quellen.34 Eine eigentliche Pilgerfahrt einer einheimischen Bewohnerin

30 Scheiwiller, ZSK 1939, S. 84.
31 Gunter H., Die christliche Legende des Abendlandes, 1910, S. 152 ff. Levison

W., Aus rheinischer und frankischer Frühzeit, 1948, S. 9-26, über Apostellegenden.
Muller I., in Schweizer Beitrage zur Allgemeinen Geschichte 14 (1956) 6-8. Brugge-
mann W., Untersuchungen zur Vitae-Literatur der Karolingerzeit, 1957, S. 62-65, '59
(Maschinenschrift-Dissertation).

32 Hallinger K., Römische Voraussetzungen der bonifazianischen Wirksamkeit im
Frankenreich. St. Bonifatius-Gedenkgabe 1954, S. 320-361, bes. S. 337—340, über die
Fortdauer der römischen Wallfahrtsfrommigkeit.

33 Lowe H., Corbinians Romreise. Zeitschrift für bayerische Landesgeschichte 16

(1952) 409-420.
34 St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 85, 130-131.

28



nach Rom ist jedoch auch bezeugt. Beata stellte am g. November 744 in
Benken eine Urkunde aus, worin sie ihre Habe an St. Gallen verkaufte, um
fur ihre bevorstehende Romreise Geld zu erhalten (ad nostrum iter ad Ro-
mam ambulandum). Wenn schon eine reiche Dame eine solch weite Wallfahrt

unternahm, dann laßt dies auch auf Reisen anderer Persönlichkeiten
schließen.35 Daß gerade von den ratischen Talschaften über die naheliegenden

Passe der Weg ins Welschland und zur Petrusstadt eingeschlagen wurde,
liegt auf der Hand. Das laßt sich freilich nur in wenigen Fallen nachweisen.
Sicher wissen wir, daß Ulrich III. von Tarasp sich im Auftrage des Abtes von
Schuls 1149/1150 nach Rom begeben hatte, um die Verlegung des Klosters
nach Marienberg von Papst Eugen III. gutheißen zu lassen36. Aber nicht nur
chronologisch greifbare eigentliche Rom-Reisen sind hier wichtig, sondern
auch sonstige Beziehungen zum Süden. Erinnert sei, daß die berühmte karo-
lingischen Malereien aus Mustair nicht nur aus dem byzantinisch-orientalisch

orientierten Traditionskreis von Oberitalien stammen, sondern auch
Beziehungen zur stadtromischen Kunstuberlieferung, zur Palastkapelle des

Papstes Johanns VII. (705/707) und zur Kirche S. Maria Antiqua (um 750)
aufweisen.37

Man muß daher zugeben, daß ein frommes Wallen zum Petrusgrabe,
von Ratien und vom Frankenreiche aus gesehen, möglich ist. Auch fallt ins
Gewicht, daß unser Hagiograph die Romreise nur kurz und klar erwähnt,
ohne daraus «Kapital» zu schlagen und sie zum Angelpunkt seines Heiligenlebens

zu machen. Wenn die Episode richtig ist, dann ware sie wohl erst ins
7. Jahrhundert hinein zu verlegen, denn vorher waren solche Pilgerreisen
doch eher selten. Die Iren und Angelsachsen waren es erst, die den großen
Strom der Romwallfahrer eröffneten. Der hl. Kolumban (f 615) wies auf
die geistige Macht des Papsttums hin und zeigte durch seine Gründung den
Weg nach Süden. Im 7. Jahrhundert verbanden Theodor von Canterbury
(f 690) und Wilfrid von York (f 709) die angelsachsische Kirche mit der
Papststadt. Die ersten angelsachsischen Konige, die in der Tiberstadt
erschienen und dort ihr Leben beschlossen, waren Caedwalla (f 689) und Ine
von Wessex (f 726). Was dann Bonifatius (f 754) fur den Anschluß an Rom
tat, ist bekannt.38

All das ist naturlich kein Beweis, daß die Florinusvita eine wirkliche Romreise

erzahlt, aber gewisse Möglichkeiten und Hinweise dürfen nicht ganz
beiseite geschoben werden. Zu einem sicheren Ergebnis wird man nie kom-

35 Wartmann H., Urkundenbuch der Abtei Sanct Gallen 1 (1863) 11-12, Nr. 10.
Die Genealogie der Beata bei Klaui P., Von der Ausbreitung des Christentums zwischen
Untersee und oberem Zurichsee im 7. Jahrhundert, 1954, S. 13-14, 30-31.

36 BUB I, Nr. 321.
37 Birchler L. in: Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenlandern, 1954, S. 167-

243, besonders 221 f.
38 Schnurer G-, Kirche und Kultur im Mittelalter 1 (1924) 234-235, 269-271, 291.

Schieffer Th., Winfrid-Bonifatius und die christliche Grundlegung Europas, 1954,
S. 75-76. 117

29



men, weil der Abstand zwischen der Abfassung der Vita und der geschilderten
Wallfahrt zu groß ist, um einfach überbrückt werden zu können.
Neben der Romwallfahrt fällt auch dic jüdisch-christliche Mutter auf. Juden

waren im Frühmittelalter keine Seltenheit. Wir begegnen ihnen im ganzen
Gebiete von Nordfrankreich bis Suditalien. Wenn wir die Frankengeschichte
von Gregor von Tours (f 594) durchgehen, so gewahren wir nicht selten
Gespräche und Diskussionen mit Juden.39 Man kann sagen, im 6./7. Jahrhundert

gab es in allen größeren Städten des Frankenreiches Juden, so in Arles,
Bourges, Clermont, Lyon, Orleans usw. Wie verfolgten sie nicht den Bischof
Caesarius von Arles (f 542) !40 Konig Chilperich von Soissons (f 584) ver-
anlaßte viele, das Taufwasser anzunehmen.41 Bei dieser Verbreitung der
Juden waren Heiraten zwischen Juden und Christen keineswegs selten. H.
Pirenne konstatiert: «Viele merowingische Konzilsbeschlusse untersagten
Ehen zwischenJuden und Christen, die Teilnahme von Christen an jüdischen
Gastmählern und den Juden den Besitz von mancipia christiana.»42 Ähnlich
wie in Frankreich stund es auch in Italien, wo die Juden zahlreich waren,
weil sie hierher flüchteten, nachdem das byzantinische Reich sie verbannte
oder zur Taufe zwang. Kaiser Phokas (602-610) verfolgte die Juden blutig,
ebenso notigte Kaiser Heraclius (610-641) die Juden imJahre 634 zur Taufe.
Auch Kaiser Leo III. (717-741) wollte sie mit Gewalt zu Christen machen.43
Im süditalienischen Venosa gab es in der Zeit vom 6. bis 9. Jahrhundert
Juden.44 In Norditalien waren schon vor der Ankunft der Langobarden
solche vorhanden.45 Der Langobardenkönig Bertarido gab 698 den Juden
nur die Wahl zwischen Taufe und Tod: «ad fidem convertere Judaeos fecit
baptizandos, credere qui rennuerunt gladium peremere.»46 Ob Juden sich
damals nach Raetien flüchteten, kann nur vermutet, nicht bewiesen werden.
Immerhin enthalt die Mitte des 8. Jahrhunderts entstandene Lex Romana
Curiensis (lib. XVI. 2-3) Bestimmungen über die Juden. Wird ein Christ
jüdisch, so erhält der Fiskus sein Vermögen. An sich sollenJuden keine christlichen

Sklaven haben. Will ein Jude einen christlichen Sklaven beschneiden,
so verliert er ihn und letzterer bleibt dann frei.47

Zur Vollständigkeit und Sicherheit sei hier noch ein diesbezügliches
fachmännisches Urteil von Universitätsprofessor Dr. Eugen Ewig, Mainz,
angeführt, der sich zu unserer Frage am 17. September 1958 wie folgt äußerte:

39 Gregor v. Tours, Zehn Bucher Geschichte, ed. Buchner 2 (1954/55) 444
(Register). Vgl. dazu Hauck A., Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1922) 80, 149, 161,
194-195, und Pirenne H., Geburt des Abendlandes, 1939, S. 81-82, 94, 256-260.

40 Vgl. MGH SS. rer. merov. 3 (1896) 467-468 und 4 (1902) 350, 374-375.
41 Gregor v. Tours 1. c. VI 17, ed. Büchner, S. 34-35, dazu Hauck 1. c. 149.
42 Pirenne S. 82.
43 Ostrogorsky G., Geschichte des byzantinischen Staates, 1952, S. 70, 129. Dazu

Bognetti-Chierici-Capitani, Santa Maria di Castelseprio, 1948, S. 27, 190-192.
44 Bognetti S. 190, 197-198, 441, Anm. 507.
45 Bognetti S. 443, Anm. 519.
46 Bognetti S. 194, 198, 203.
47 Planta P. C., Das alte Ratien, 1872, S. 493.

30



«Sicher ist, daß es Judenchristen gab. Gregor von Tours erzahlt zu 576 die
Geschichte der Auflosung der judischen Gemeinde von Clermont-Ferrand,
von der ein Teil von Bischof Avitus getauft wurde, ein anderer Teil nach
Marseille abwanderte (Hist. Francorum V. 11.). Der zum Christentum
ubergetretene Jude Pathir war Patenkind Konig Chilperichs II. Pathir tötete
seinen früheren Glaubensgenossen Priscus, der nicht zum Christentum
ubertreten wollte (Hist. Francorum VI. 17)48. In Spanien müssen dergleichen
Ubertritte unter dem Drucke der antijudischen Gesetzgebung sehr viel
häufiger gewesen sein. Ein Ehehindernis zwischen Christen und judischen
Konvertiten hat sicher nicht bestanden. Aus den Vitae Sanctorum kenne ich keine
judenchristliche Mutter, aber der Fall als solcher scheint mir nicht befremdlich.»

Zum mindest ist also die Möglichkeit, daß sich in ratischen Gebieten im
Fruhmittelalter Judenchristen befanden, nicht von der Hand zu weisen. Dies
um so mehr, als zur Zeit, da unser Hagiograph die Feder führte, also im
12. Jahrhundert, die Juden immer noch allgemein wenig geachtet und
mißtrauisch angesehen waren, obwohl man sonst an Heiraten mit artfremden
Partnerinnen in der Levante wie in Sizilien und Spanien keinen Anstoß
nahm.49 Immerhin ist auch hier wieder der Abstand der Vita von der Zeit
des Heiligen im Auge behalten und kritische Reserve angebracht.

Nach der Ruckreise aus Rom fand die Heirat der beiden Wallfahrer statt,
die sich dann an «einen einsamen Ort des Vinschgaus» begaben, dort eine
Behausung errichteten und die Geburt des Florinus erlebten. Der locus de-
sertus der Vita ist nicht allzuwortlich zu nehmen. Loca deserta bedeuten
nicht immer eigentliche Einöden, sondern abgeschiedene und abgeschlossene
Gebiete, die aber bewohnt waren.50 Sicher befand sich die Heimat des Heiligen

im Vinschgau. Das alte Gebiet erstreckte sich ostlich bis zur Toll vor Me-
ran, westlich bis an den Ofenpaß und nordlich über die leicht zu ubersteigende

Reschenscheideck bis in den Raum von Nauders.51 Sind in der Vita
diese Grenzen gemeint, dann kann die Heimat des Heiligen sehr nahe von
Remus gelegen sein. Über die Reschenscheideck gelangte man über Nauders
und Martinsbruck bald nach Remus. Um 930 wurde der Untervinschgau
und das oberste Stuck des Etschtales samt Nauders sowie das Unterengadin
zu einer Grafschaft zusammengefaßt, die mit Churratien vereinigt wurde.
Die Grafschaft Unterengadin-Vinschgau wird 967 urkundlich als comitatus
Recie in vallibus Venuste et Ignadine bezeichnet.52 Das belegt, wie zusam-

48 Gregor v. Tours, ed. Buchner 1. c. I, S. 294-297, II, S. 35-36.
49 Waas Ad., Geschichte der Kreuzzuge 2 (1956) 208-227, bes. 214 f. Über die

Juden bes. S. 177, 184-185.
50 Dopsch A., Wirtschaftliche und soziale Grundlagen der europaischen

Kulturentwicklung 1 (1923) 184, 227. Muller I., Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 13.
61 Pauly-Wissowa, Realencyclopadie der classischen Altertumswissenschaft. Zweite

Reihe 15 (1955) 792-793.
62 Heuberger R., Ratien im Altertum und Fruhmittelalter, 1932, S. 209-212.

Marthaler E. im Jahresbericht der Hist.-antiquar. Ges. von Graubunden 70 (1940) 63-65.

31



mengehörig Vinschgau und Unterengadin waren. Doch diese politischen
Verhältnisse des 10. Jahrhunderts hatte der Hagiograph nicht im Auge, da
er deutlich nur vom Vinschgau (vallis quae dicitur Venusta) spricht. Ein
späterer Biograph des hl. Florin des 13. Jahrhunderts, der im allgemeinen
nur die alte Vita ausschöpft und paraphrasiert, will wissen, daß Amatia der
Geburtsort war. Er meinte damit wohl Matsch, das wohl gelegentlich in den
Urkunden auch Matia heißt.53 Scheiwiller hält dafür, daß erst die Vita des

13. Jahrhunderts diese Lokalisation veranlaßte.54 Das dürfte richtig sein,
aber auf die Tatsache hin, daß Matsch tatsächlich vorher den Heiigen als

Schutzpatron hatte. 1182 ist schon von einem presbiter ecclesie sancti Florini

de Machis die Rede.55 Der Schluß vom Patrozinium einer Kirche auf die
Anwesenheit eines Heiligen ist Gemeingut der Hagiographen.56

Den jungen Florinus übergaben dann die Eltern dem Priester Alexander
in Remüs zur Heranbildung. Nahe bei der Ortschaft (haud procul a villa)
befand sich eine Volksburg (Castrum, quod Canicias appellant). Dort
«verbargen die Einwohner jenes Ortes aus Furcht vor den Heiden (propter me-
tum paganorum) ihre Habseligkeiten». Florinus trug nach der Vita (III.)
von dieser Volksburg Wein und Lebensmittel zum Priester hinab. Auch nach
dem Tode des Heiligen wird der Wein von dieser Burg herab geholt. Er soll
dort, obwohl durch die Winterkälte eingefroren, doch wunderbarerweise
flüssig gefunden worden sein (X.). Offenbar stellt sich der Verfasser die
Volksburg dauernd benutzt und bewohnt vor.57 Warum brauchte man diese
Zufluchtsstätten? Wer sind die pagani Heiden, welche Gefahr bedeuten?
Es könnten zunächst richtige Heiden verstanden sein, denn das Heidentum
erhielt sich auf dem offenen Lande sehr lange. In abgelegenen Gegenden
bpeb es in Gallien und Italien trotz der Organisation der Bistümer noch im
5. und 6. Jahrhundert erhalten.58 Selbst St. Kolumban (f 615) begegnete
in Bregenz nicht nur heidnischen Alemannen, sondern auch Keltoromanen,
die wiederum vom Christentum abgefallen waren.59 Vermutlich war ja noch
die Umgebung von Chur im 5. Jahrhundert mehr oder weniger heidnisch,
wie uns die Vita S. Lucii nahelegt.60 Warum sollten sich nicht an den Ufern
des Inn und der Etsch, in Haupt- oder Nebentälern noch heidnische oder
halbheidnische Bewohner erhalten haben?

63 BUB I, S. 429. Vgl. dazu S. 430: Amatia Mazzo im Veltlin.
61 Scheiwiller, ZSK 1939, S. 84, 166, und BM 1940, S. 170.
55 BUB I, Nr. 420. Papst Lucius III. über Befugnisse des Geistlichen von Matsch.

2. September 1182.
66 Müller I., Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 40, 43.
67 Über solche castra wehrhafte Dorfsiedlungen siehe Heuberger 137, 238,

266-267.
58 Hauck A., Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1922) 35 ff., 114 ff. F. Schneider,

Rom und Romgedanke im Mittelalter, 1926, S. 25 ff. Heuberger S. 179.
69 Blanke F., Columban und Gallus, 1940, S. 26—27. Kilgcr L. in St. Gallus-Gedenkbuch,

1952, S. 21-24.
60 Müller I., Zur karolingischen Hagiographie. Schweizer Beiträge zur Allgemeinen
Geschichte 14 (1956) 22-26.

32



Trotzdem mochte man hier lieber mit P. Otmar Scheiwiller mehr an
feindliche Volker oder barbarische Stamme denken, die gelegentlich sich in
die Alpen vorwagten.61 Auch sie galten wegen ihres räuberischen Auftretens
begreiflicherweise als «Heiden». Wenn sogar im 6-/7. Jahrhundert im
abgelegenen Vorderrheintal in Crepault bei Truns und in Chischliun bei Som-
vix auf Hügeln Zufluchtsstätten mit Wehrbauten waren, warum nicht im
unterengadinischen Inntale?62 Selbst in den lombardischen Ebenen und an
relativ wenig begangenen Straßen wie z. B. in Laino (Valle d'Intelvi) und
in Lecco, erbaute man gegen Goten, dann gegen Byzantiner und Langobarden

Kirchenkastelle.63 In unserem Falle ist an die Breonen zu denken. Sie
wohnten «im Inntal und Innsbruck und flußauf, sicher bis an die Grenzen
der menschlichen Besiedlung in damaliger Zeit etwa bei Landeck hinauf».64
Also von Remus aus gesehen hatten die Breonen die Gebiete gerade auf der
andern Seite des Finstermunzpasses inne, so daß es sie leicht gelüsten konnte,
von ihren Gebieten dem Inn aufwärts über Nauders vorzudringen. Konig
Theoderich ermahnte auch 507/511 den ratischen Dux Servatus, auf die
Breonen, die nach den ihm zugekommenen Berichten ratische Eigenleute
entfuhrt hatten und die er als stets kriegslustig bezeichnet (ad bella Martia
semper intendunt), ein Auge zu haben.65 Gegen sie hatte wirklich ein Castrum
bei Remus einen Sinn. Auch nach dieser Zeit hatte eine solche Volksburg
eine Aufgabe gehabt, bemächtigten sich doch die Franken unter Konig
Theudebert I. (534-548) der churratischen Gebiete als Verbindung
zwischen dem frankischen Alemannien und dem damals ebenfalls frankischen
Nord-Venetien. Auch wagten es die Byzantinier, nach Unterwerfung des

Ostgotenreiches die Franken wieder aus Venetien zu vertreiben (wahrscheinlich
erst 562/563) und ihnen spater wieder das Gebiet von Trient wegzunehmen.

Byzantiner und Franken unternahmen schließlich 590 einen Angriffskrieg

gegen die Langobarden, kamen aber nicht zum Ziele. Dabei zerstörten
die Franken einige castra im Etschtale. Endlich faßten noch im 6. Jahrhundert

die Bajuwaren am Ober- und Mittellauf der Eisack Fuß und konnten um
710 das ostlichste Stuck des Vinschgaus besetzen. Etwa 712-765 belegten die
Langobarden die Meraner Gegend.66 Also genug der Möglichkeiten, auch
im Unterengadin Uberfalle befurchten zu müssen.

Die ganze Erzählung von der Volksburg zeigt, daß der Verfasser mit den
engadinischen Verhaltnissen und Traditionen sehr vertraut war, sonst hatte
er nicht die Existenz und die Lage dieser Burg und deren geschichtliche
Funktion gewußt. Nur ein Einheimischer konnte wissen, daß hier der Wein

61 Scheiwiller, ZSK 1939, S. 85.
62 Muller I., Der Gotthard-Raum in der Fruhzeit. Schweizerische Zeitschrift fur

Geschichte 7 (1957) 435-438.
63 Bognetti-Marcora, L'Abbazia Benedittina di Civate 1957, S. 21 ff.
64 Howald-Meyer, Die romische Schweiz, 1940, S. 359-360.
66 BUB I, Nr. 4, dazu vgl. Nr. 3. Selbst Heuberger (161) bezeichnet die Breonen

als «waffengeubt und kriegslustig».
66 Heuberger 136-137, 205-209, 262-263, 266.

33



gefrieren konnte. Ein Bewohner der Stadt Ghur oder der Herrschaft Maienfeld

hätte daran viel weniger gedacht. Wir besitzen viele frühmittelalterlichen

Volksburgen im Tale des Rheins von St. Pancratius bei Trins bis
Chischliun ob Somvix, aber keine mittelalterliche Schrift erzählt uns von
deren Aufgaben. Der Hagiograph des 12. Jahrhunderts hat hier deutlich die
alten Volksburgen, die für das gewöhnliche Volk bestimmt waren, und nicht
die damals erst im Entstehen begriffenen Feudalburgen vor Augen. So darf
man wohl annehmen, daß die ganze Erzählung einen historischen Hintergrund

hat und auf guter Überlieferung ruht.
An das Remüser Volkskastell knüpfte der Hagiograph eine Episdoe an.

Als Florin eines Tages wie gewöhnlich Speise und Trank von dem Castrum
zum Priester Alexander brachte, begegnete ihm eine arme Frau Namens
Maximiana und bat um etwas Wein für ihren kranken Gemahl. Florinus
schüttete den ganzen Weinkrug in das Gefäß der Frau und suchte dann
wiederum das Kastell auf, um seinen Krug zu füllen. Aber der Kastellwärter
Ursus und ein «Mitschüler» Florins schlössen das Tor ab und ließen ihn
nicht herein. Dann lief der eine der beiden Neider, wohl der Mitschüler, zum
Priester Alexander, um ihm den Verlauf in seinem Sinne (invidiose) zu melden.

Florinus, der nicht das Tor das Kastells öffnen konnte, kehrte zu
Alexander zurück, nachdem er den Krug mit Wasser gefüllt hatte. Alexander
befahl, den Tisch zu bereiten und verlangte einen Becher, um wenigstens
Wasser zu trinken. Aber welche Überraschung, als er nicht Wasser trank,
sondern würzigen Wein (IV.—V.).

Daß an sich der Wein hier eine Rolle spielt, ist begreiflich. Er mußte ja
in der Pfarrei zu liturgischen Zwecken vorhanden sein. Auch wissen wir, daß
der Weinbau wenigstens im Bündner Rheintal schon im 8. Jahrhundert
durch das sogenannte Testament von Bischof Tello von 765 belegt ist.67 Viel
merkwürdiger ist das Verwandlungswunder, denn solche waren ein Gemeinplatz

in der christlichen Legende des Abendlandes.68 Scheiwiller bemerkt
dazu: «Das feindliche Gegenspiel des übelwollenden Schloßwächters mit
verleumderischer Anklage ist Gemeinplatz in der mittelalterlichen Legendenliteratur.»

Dabei verweist er besonders auf die Rolle, welche die Verleumdung

bei St. Otmar spielte.69 Hier wäre es wohl naheliegender, auf die
Verena-Legende des 10. Jahrhunderts aufmerksam zu machen. Als der böse
Knecht mit dem Priester ihr auflauerte, wurde der Wein im Krüglein der
Heiligen zu Wasser.70 Der Gedanke bei beiden Wundererzählungen ist: Gott
schützt seine Verehrer, wenn sie Wohltaten erweisen, vor dem Argwohn und
Neide der bösen Mitmenschen. Später, nach der Verena-Legende und nach
der Florinus-Vita, geht das gleiche Motiv weiter, nur in anderer Form. Bei

67 Durnwalder E., Der Weinbau des Bündner Rheintales, 1940, S. 43-49.
68 Günter H., Psychologie der Legende, 1949, S. 124-125.
69 Vita S. Otmari, cap. 5 in St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 101-102. Scheiwiller

ZSK 1939, S. 161.
70 Reinle A., Die hl. Verena von Zurzach, 1948, S. 40-41.

34



der hl. Notburga (f 1313) wird ein Becher Weins zur Sautränke, bei der
hl. Radegundis (f vor 1300) wird die Milch zu warmer Lauge. Am bekann-
gesten ist die hl. Elisabeth (f 1231), deren Liebesgaben zu Rosen verwandelt
werden. Das aber erzählen uns nicht die Protokolle der Kanonisation von
1235, sondern erst ein thüringischer Chronist Rothe (f 1434), der es

wahrscheinlich aus der Legende der Elisabeth von Portugal (f 1336) übernahm.71
Am ehesten könnte die Verena-Legende die Florinus-Episode beeinflußt
haben. Eine Federzeichnung einer Zwiefaltener Handschrift von 1138/47
zeigt bereits dieses Krugmotiv.72 Es geht wahrscheinlich zurück auf einen
gallo-römischen Grabdeckel der Heiligen, auf dem das Gefäß einfach als
Abzeichen des Berufes eines jungen Mädchens oder einer Dame gewertet
werden kann. Der jetzige Grabstein von 1613 dürfte noch den Charakter dieses

antiken Grabdeckels bewahrt haben.73 In ähnlicher Weise kann auch in
Remüs ein Motiv des Grabsteines oder des Grabes die Wein-Episode mit oder
ohne Grund veranlaßt haben. Die Verena-Legende mag noch verstärkend
hinzugekommen sein.

Was war nun der hl. Florinus: Einsiedler oder Missionar oder Pfarrer?
Schon P. O. Scheiwiller stellte sich diese Frage und kam zum Ergebnis, daß
St. Florin kein Glaubensbote und wohl auch kein Pfarrer war, sondern in
der Hauptsache ein Eremit, der jedoch die Umgebung auch seelsorgerisch

betreute.74 Eine erneute Prüfung zeigt, daß der Heilige Pfarrer war. Wir dürfen

uns zunächst nicht irre machen lassen, daß der Begriff parochus nie auf
ihn angewendet wurde. Die Vita spricht nur immer vom presbyter Florinus.
Aber gerade dies dürfte ein Zeichen alter Uberlieferung sein. In den
frühmittelalterlichen Quellen figuriert stets nur ein presbyter oder sacerdos oder
gelegentlich ein presbyter parochiae, nie aber ein parochus.75 So kam der
hl. Gallus in das Castrum Arbona, wo er den Willimar traf, der als quidam
sacerdos bezeichnet wird und drei Diakone bei sich hatte, Maginald, Theodor

und Hiltibod. Ohne Zweifel war Willimar der Pfarrer der Arboner
Kirchgemeinde. Er hatte ja auch sein Haus bei der Kirche.76 Gerade ein
Beweis für seine Amtstätigkeit sind ja die drei Diakone. Im Frühmittelalter
verbrachten angehende Kleriker ihre theologischen und pastoreilen Lernjahre

beim Bischof oder einem Pfarrer zu. St. Gallus kam ja ebenfalls zu
einem Diakon Johannes in Grabs.77 Auch in Italien wurde der Pfarrer zur
gleichen Zeit presbyter genannt. Gregor der Große (f 604) erzählt uns von

71 Reinle 45.
72 Reinle 245, Abb. 2 und 3.
73 Reinle 45 und bes. 106-110.
74 Scheiwiller in ZSK 1939, S. 162-167, und BM 1940, S. 172-174.
75 MGH SS. rer. merov. 3 (1896) 680-682 und 4 (1902) 812-812, 814.
76 MGH SS. rer. merov. 4 (1902) 260, 262, 267, 276, 291. Dazu Blanke F., Kolumban

und Gallus, 1940, S. 61-64, sowie Kilger L. in St. Gallus-Gedenkbuch, 1952,
S. 22, 25, 28.

77 MGH SS. rer. merov. 4 (1902) 265, 296, dazu Gallus-Gedenkbuch, 1952, Seite

29-31.

35



einem presbiter quidam in der Provinz Nursia, der die ihm anvertraute
Kirche (comissam sibi regebat aecclesiam) nicht weniger als 40 Jahre lang
in Gottesfurcht leitete.78 Ähnlich steht es auch mit den rätischen Quellen.
In der Frühzeit handelte es sich stets einfach um Presbyteri. Im Tello-Testa-
ment von 765 zeichnet gleich nach dem Bischof ein presbyter Silvanus, sicher
nicht ein privater Prieser, sondern offenbar der Churer Pfarrer. Der im
gleichen Dokument zu Fellers genannte presbyter Lopus und der zu Truns
heimische presbyter Silvanus dürfen ebenfalls als amtliche Seelsorger angesprochen

werden.79 Noch 1182 wird der Pfarrer von Matsch (Vinschgau) als

presbiter, seine Untergebenen aber als parrochiani bezeichnet.80 In Bünden
fand der Begriff parochia in den Urkunden erst im Verlaufe des 9. Jahrhunderts

Eingang, aber zunächst nur im Sinne von parochia dioecesis.81

Rankweil wird 1157 parochia und Schenna bei Meran um 1177 als ecclesia

parochialis bezeichnet.82 Der Begriff parochus, auf ein griechisches Etymon
zurückgehend, machte sich in Frankreich und Italien breit. In Rätien wandelte

sich presbyter über pretru zu rätoromanischen prer; Allein auch dies

war nicht der volksmäßige Ausdruck, sondern plebanus bez. plebanum
plevon, der aber schriftlich auch erst im 12. Jahrhundert erscheint.83

Die angeführten Beispiele von Arbon und Grabs machen uns sofort die
Verhältnisse von Remüs klar. Pfarrer Alexander gab sowohl dem jungen
Florinus wie dessen «Mitschüler» die theologisch-pastorelle Ausrüstung. Wir
haben als ein bestimmtes Verhältnis der drei Persönlichkeiten greifbar vor
uns:

Alexander presbyter

Florinus presbyter NN condiscipulus suus

Nach dem Kapitel VI der Vita «wurde der selige Florin auf den Befehl des

Priesters Alexander und der Leute (una cum civibus) zum Priester geweiht».
Diese Art dürfte alt und richtig sein, denn südfranzösische Kirchenstatuten
des 5. Jahrhunderts schreiben vor, daß der Bischof absque consilio conpres-
byterorum suorum clericos non ordinet, ita ut civium conniventiam et
testimonium quaerat. Auch bei der Ordination eines Bischofs sollte der consensus

78 Gregorii M., Dialogi, ed. U. Moricca, 1924, S. 243, Lib. IV, cap. 12.
79 BUB I. S. 20, 22-23, Nr. 17 zu 765. Vgl. Nr. 24, 25, 28, 34, 53.
80 BUB I, Nr. 420 zu 1182.
81 BUB I, Nr. 46, 53, 67, 103 zu 823-940. Vgl. dazu Mohlberg S. 102: Preces in pa-

roechiis, das jedoch kaum hierher gehört, da das Sacramentarium Gelasianum eigentlich

römisch-fränkischen Ursprungs ist und auf das Frankenreich, nicht auf Rätien
speziell hinweist. Ephemerides liturgicae 48 (1934) 34~35- Dictionnaire d'Arch^ologie et
de Liturgie III 2, Sp. 1717-1727.

82 BUB I, Nr. 337, 396 zu 1157 bzw. ca. 1177.
83 Jud J., Zur Geschichte der bündner-romanischen Kirchensprache im Jahresbericht

der Hist.-antiquar. Ges. von Graubünden 49 (1919) 4, 12, 39-40. Zu plebanus
siehe BUB I, Nr. 334, 372, 375 zu 1156-1170.

36



clericorum et laicorum nicht fehlen.84 Die Vita erzählt weiter, daß angeblich

mehrere Tage nach der Weihe Florins Alexander starb und Florinus
«der gleichen Kirche vorgesetzt wird». Zu den zwei Pfarrherren von Remüs,
dem presbyter Alexander und dessen Nachfolger Florinus, kommt noch eine
dritte Persönlichkeit: Saturninus, presbyter religiosus, eiusdem ecclesiae

procurator, IX. Er war dem Zusammenhang der Erzählung entsprechend der
Nachfolger des hl. Florin. Procurator ecclesiae kann an sich verschiedene
Bedeutungen haben.86 Sicher hatte Saturninus kein laikales Amt und keinen
weltlichen Auftrag, das er ja auch einen Schüler, den Diakon Passivus hatte
(Kapitel X). Der Kontext verlangt also eine Identifikation procurator ecclesiae

parochus. 955 werden die Nachfolger des Ghurer Bischofs Hartpert
ebenfalls als procuratores aecclesiae sc. Guriensis bezeichnet.86 Wir haben
somit eine zusammenhängende Reihenfolge der Remüser Pfarrherren vor
uns:

Alexander presbyter
Florinus presbyter ordinatus.
Saturninus presbyter, ecclesiae procurator
Passivus diaconus.

Schon der Umstand, daß wir eine ganze Generation von Priestern in Remüs
feststellen und für lange Zeit Geistliche einer gleichen Kirche nennen können,

beweist, daß es sich hier um eine frühe Pfarrei handelt.
Nach der Vita, Kapitel II, waren die Pfarrer an der ecclesia S. Petri

angestellt, die schon zur Zeit des Priesters Alexander vorhanden war. 930
begegnen wir in Remüs einer dem hl. Florin geweihten Hauptkirche: eccle-
siam. ad s. Florinum, cuius corpus in vico Remuscie requiescit.87 Damit
ist nicht gesagt, daß die Kirche immer diesen Titel hatte, denn dem hl. Florin

konnte sie erst nach dessen Elevation gewidmet werden. Ähnliche
Beispiele fehlen nicht. Die Klosterkirche von St. Gallen war der Muttergottes
geweiht, wozu erst später der hl. Gallus, dessen Leib darin ruhte, hinzukam
und zuletzt einzig populär wurde.88 Ebenso verdrängte der hl. Ludgerus in
Werden das noch 875 erscheinende Salvator-Patrozinium, indem bei einem
Neubau 1275 der Heilige einfach zum Hauptpatron vorrückte.89 So mag es

auch in Remüs gewesen sein. Nachdem dann die Hauptkirche dem Florinus-
Titel gewidmet war, sorgte man wohl dafür, daß auch der ursprüngliche
Petrus-Titel nicht verloren ging. Diesem Zwecke diente die 1178 zu Remüs

84 Migne, Patrologia latina 56, col. 879-881, dazu Lexikon für Theologie und
Kirche 8 (1936) 473-474.

86 Ducange, Glossarium mediae Latinitatis 6 (1886) 521-522.
86 BUB I, Nr. 113 zu 955. Ducange 1. c., Sp. 522.
8' BUB I, Nr. 100, zum 9. April 930.
88 MGH SS rer. merov. 4 (1902) 263, 293. Wartmann H., Urkundenbuch der

Abtei St. Gallen 1 (1863), Nr. 85, 144, 147-148 usw. für 779 usw.
89 Claussen H., Heiligengräber im Frankenreiche, Marburg 1950, S. 90, 227

(Maschinenschrift-Dissertation)

37



nachgewiesene capella S. Petri.89a Für gewöhnlich werden nämlich in dieser
Zeit des 12. Jahrhunderts Pfarrkirchen nicht mehr einfach als Kapellen
bezeichnet.90

Wie dem nun auch immer sei, das Patrozinium des hl. Petrus deutet ohne
Zweifel auf die Richtigkeit der diesbezüglichen Überlieferungen. Seit dem
4. Jahrhundert zog das Grab des Apostelfürsten auf dem Möns Vaticanus
immer mehr Pilger an. Unter ihnen ragten die Iren hervor. Nicht vergebens
standen die großen Klöster Lindisfarne, Luxeuil und Bobbio unter dem
Schutze des hl. Petrus. In Mailand haben wir im 4. Jahrhundert, in Como
im 5. Jahrhundert eine Petruskirche. Dann finden wir das Petrus-Patrozi-
nium im 6-/7. Jahrhundert in Bellinzona und im 7-/8. Jahrhundert in
Biasca.91 Spätmerowingische Petrusheiligtumer gab es in Ratien nicht
wenige, so Cazis (ca. 700), und Disentis (ca. 730) sowie Misteil (ca. 750). Auch
die Kirchen von Schaan und Feldkirch dürften in diese Zeit hinaufreichen.
In die karolingische Zeit gehören auch Obersaxen und Ems, Mels (St. Gallen)

und Mäls (Liechtenstein) und das Kirchlein auf dem Septimer.92 Endlich

reservierte das um 800 gegründete Kloster Müstair die nordliche Apside
seiner neuen Kirche den beiden Apostelfursten, deren Leben dort durch die
Malereien hervorgehoben ist.93 So dürfte das Petrus-Patrozinium und das

Kirchlein in Remüs in die Zeit Alexanders und Florins zurückgehen.
Den Tod des Heiligen meldet die Vita (VIII.) zu einem 15. November.

Daß sie das Jahr nicht angibt, fällt nicht auf, denn nur der liturgische
Gedenktag, nicht aber das Jahr war praktisch wichtig. Im Fruhmittelalter war
es allgemein Brauch, daß keiner, weder ein berühmter Aszet noch ein
hochgestellter Kirchenfurst, nach dem Tode sofort als Reliquie betrachtet,
sondern zuerst der Erde zur Verwesung ubergeben wurde.91 Anders im
Hochmittelalter, wie das Beispiel des hl. Thomas von Aquin und der hl. Elisabeth
von Thüringen zeigt.95 Florins Leiche wird .dementsprechend auch zuerst
einem Bodengrabe ubergeben worden sein. Die Vita bestätigt dies, spricht
sie doch in Kapitel VIII-IX von einem eigentlichen Bodengrab (sepul-
chrum), das spater ausgehoben werden mußte (effodientes).

8Ba BUB I, Nr. 399 zum 18. Oktober 1178: capellam sancti Petri in vico Ramusse,
die Marienberg bestätigt wird.

90 Poeschel E., Die Kunstdenkmaler des Kantons Graubunden 3 (1940) 442, 450.
91 Farner O., Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubunden, 1925, S. 10, 21—

23, dazu Zwölfer Th., Sankt Peter, Apostelfurst und Himmelspförtner, 1929, S. 69-108.
Fink H., Die Kirchenpatrozinien Tirols, 1928, S. 28. Zu Mailand—Como usw. zuletzt
Muller I. in Schweiz. Zeitschrift fur Geschichte 6 (1957) 458-460.

92 BUB I, Nr. 27, 53, Anhang S. 29, 45, 376. Poeschel, Kunstdenkmaler des Kantons

Graubunden II-IV sub verbo. Derselbe, Kunstdenkmaler des Fürstentums
Liechtenstein, 1950, S. 33, 43, 48, 80, 93. Rothenhäusler E., Die Kunstdenkmaler des Kantons

St. Gallen 1 (1951) 91 (Mels).
93 Birchler L. in Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenlandern, 1954, S. 219 f.
94 Claussen 1. c. S. 88, 164-165
95 Huizinga J., Herbst des Mittelalters, 1928, S. 238-239. Hampe K., Deutsche

Kaisergeschichte in der Zeit der Salier und Staufer, 1929, S. 249.

38



Unser Hagiograph geht aber über diese allgemeine Überlieferung noch
hinaus und berichtet, daß der Heilige selbst in Remus und nicht in seiner
Heimat (ad locum nativitatis suae) begraben sein wollte. Offensichtlich wird
hier ein spaterer Streit um den Leib oder besser gesagt um die Reliquien
zwischen Unterengadinern und Vinschgauern den Anlaß zu dieser Episode
gegeben haben. Nach der Erzählung der Vita hatte der Heilige noch zu seinen
Lebzeiten zwei Sarkophage gewünscht, einen fur seinen Leichnam und einen
andern eisenbeschlagenen fur seine Casula. Letzterer Sarkophag sollte über
den eigentlichen gelegt werden. Nach dem Tode des Heiligen seien dann die
Vinschgauer Verwandten des Heiligen gekommen, um dessen Uberreste zu
holen. Es sei ein hitziger Streit zwischen beiden Gruppen entstanden, der zu
einer blutigen Auseinandersetzung zu fuhren schien. Da habe man sich der
Worte des Heiligen erinnert und habe den Vinschgauern das Grab gezeigt.
Sie «gewahrten den oberen Sarg (arcam superiorem), freuten sich darüber
in heller Begeisterung, hoben ihn mit ungeheurer Freude empor und nahmen
ihn jubelnd in ihre Heimat zurück.» (VII-VIII).

Die Erzählung tragt den Stempel der Legende an der Stirne. Daß ein
Heiliger zwei Sarkophage bzw. Sarge verlangt, ist allerhand. Ein einfacher
Holzsarg ware noch begreiflich gewesen. Und dann ein Sarg nur fur die
Kasel! Im 6. und 7. Jahrhundert ist wohl der liturgische Gebrauch der
Kasel festzustellen, aber noch zur Karolingerzeit war die Casula nicht
ausschließliches Priestergewand und auch nicht ausschließlich Meßgewand. Im
1 I.Jahrhundert stritt man noch, wann man überhaupt die Casula zu tragen
habe.98 Der hl. Florin wurde doch wohl in einem würdigen Kleide beerdigt,
das zugleich auch sein liturgisches Kleid, also die spatere Kasel, gewesen sein

mag. Vielleicht gab es im Vinschgau Kleider des Heiligen, die kasulaartig
waren und welche der Hagiograph erklaren wollte. Mehr aber war seine
Absicht, den Besitz des Leibes des Heiligen fur Remus zu sichern und dafür
authentische Belege ins Feld zu fuhren.97

Nach der Bestattung folgte die Elevatio, die Öffnung des Grabes und die
Überfuhrung an einen besonderen Platz. Das war im Fruhmittelalter
zugleich die «Heiligsprechung», die von der Begeisterung des christlichen
Volkes sowie der Genehmigung des Bischofs abhing. Letztere schrieb Karl
der Große in einem Kapitulare von 805 ausdrucklich vor, um Mißbrauchen
zu begegnen.98 Die Vita (IX-X) schildert uns umständlich, daß das Grab
des hl. Florin zuerst ganz vergessen worden sei und nur auf eine dreifache
Mahnung des Heiligen selbst habe Saturninus seine Aufmerksamkeit darauf
gerichtet. Solche Erzählungen figurieren in vielen Heiligenleben als
sogenannte Revelatio und sind nicht so ernst zu nehmen.99 Die Zeit zwischen Be-

96 Braun J., Handbuch der Paramentik, 1912, S. 123-216.
97 Der gewohnliche Topos besteht darin, daß der Sarg unbeweglich ist. Gunter H.,

Psychologie der Legende, 1949, S. 207.
98 Funk-Bilhmeyer, Kirchengeschichte 2 (1932) 85. Dazu Scheiwiller, ZSK 1939,

S. 88, Anm. 1 zur Mainzer Synode 813.
99 Gunter, Psychologie der Legende, 1949, S. 207-208, 224-225, 264-266.

39



stattung und Erhebung war gewöhnlich im Frühmittelalter nicht allzu lang.
Der hl. Audoenus (| 683) ruhte nur dreieinhalb Jahre in St. Peter in Rouen,
wo er sein Grab gefunden hatte. Schon sein Nachfolger Bischof Ausbertus
erhob ihn und gab ihm ein neues Grab hinter dem Altar.100 Vermutlich dürfte
daher Saturninus der Nachfolger des hl. Florinus im Pfarramte gewesen sein
und zugleich auch dessen Erhebung ins Werk gesetzt haben. Nach dem
Berichte der Vita war ja der Leichnam noch ganz und gut erhalten, heißt es

doch: « Sie gruben nach seinem Leibe und fanden ihn ganz und unversehrt.
In Bewunderung und Freude sahen sie auch, wie Haar und Bart gewachsen
waren.» (IX.) Wie schon P. Otmar Scheiwiller gesehen hat, bediente sich
hier die Vita bekannter Gemeinplätze der mittelalterlichen Hagiographie.101
Sie ist daher nicht wörtlich zu verstehen. Schon sicherer ist die Nachricht,
daß Saturninus unter Beihilfe des Diakons Passivus den Leichnam des Heiligen

post altare sancti Petri beigesetzt habe (IX-X.) Nach dem Brauchtum
der merowingischen Zeit bestattete man geistliche Würdenträger und weltliche

Große oder auch noch nicht heilig gesprochene Aszeten neben oder vor
dem Altare; jedoch unter und hinter dem Altare hatten nur Heilige ihren
Platz.102 Das oben angeführte Beispiel vom hl. Audoenus von Rouen (j" 683),
der von seinem Nachfolger hinter dem Petrusaltare beigesetzt wurde, ist dazu
die beste Illustration. Nach der Vita befand sich über dem Grabe eine
Flasche, darin noch vom Weine war, mit dem der Heilige bei seiner Elevation

gewaschen wurde.103 Mit dieser Flüssigkeit erhielten Blinde, Fieberkranke

und Lahme ihre Heilung (X.) Auch hier kann ein Topos der
Legende hineinspielen, kommt doch Öl oder Feuchtigkeit oder Wunderwasser
besonders an Gräbern der Heiligen vor.104 Möglich ist jedoch, daß irgendein
Gefäß tatsächlich am Grabe des Heiligen angebracht war oder sich ein frommes

Brauchtum, das sich des Weines bediente, in Übung war.

100 Braun J., Der christliche Altar 2 (1924) 548. Dazu Berther V. im BM 1939,
S. 202-204, mit weiteren Beispielen baldiger Verehrung und Erhebung nach dem Tode.

101 Gunter, Psychologie, S. 137-139 und 269 über die Unversehrtheit und 68-69
über Bartwuchs. Vgl. Scheiwiller, ZSK 1939, S. 161-162.

102 Claussen H., Heiligengraber im Frankenreiche, Marburg 1950, S. 81, 89, 123,
165-167. (Maschinenschrift-Dissertation).

103 Nach den Fioretti, Kap. 46, werden die aufgefundenen Gebeine des seligen Frate
Umile von seinem Bruder mit Wein gewaschen. Fioretti di S. Francesco, Firenze 1923,
p. 134. Zur Wasser-Waschung des Leichnams des hl. Bonifaz siehe Schieffer Th.,
Winfrid-Bonifatius 1954 Seite 275.

104 Günter, Psychologie 107.

40



VI. Kult-Zeugnisse außerhalb der Vita

i. Die Churer Florinus-Kirche

Die Vita S. Otmari von ca. 830 erzählt uns: «Otmar, aus dem Stamme der
Alamannen, wurde im Knabenalter von seinem Bruder nach Churrätien
gebracht und blieb dort lange Zeit im Dienste Victors, des Grafen dieses
Gebietes. Er wurde dort gebildet, strebte und erreichte die Tugend und lobens-
y\ erte Sitten und erlangte die priesterliche Würde. Vom vorgenannten Grafen

wurde er gütig zurückbehalten und einer gewissen Kirche des hl. Florin
vorgesetzt. >>105 An der Richtigkeit dieser Angaben ist nicht zu zweifeln.
Danach wurde der junge Otmar, jedenfalls mit Teusinda, der alemannischen
Frau des Praeses Victor irgendwie verwandt, in Chur erzogen und geschult
und nach seiner Weihe vom Praeses Victor selbst einem Florinus-Heiligtum
vorgesetzt. Dort verblieb er offenbar bis zu seinem Wegzuge nach St. Gallen.
Man darf daher etwa 710-720 als die rätische Periode Otmars annehmen.106
Die Schwierigkeit liegt darin, wo der hl. Otmar als Geistlicher angestellt
wurde. Während man seit dem Ende des 18. Jahrhunderts die Kirche in
Remüs suchte, begründete O. Scheiwiller neuerdings die schon von den
Historiographen des 16. und 17. Jahrhunderts angenommene These, der
hl. Otmar sei einer Florinuskirche in Chur vorgestanden.107 Dafür kann vor allem die
Existenz einer solchen Kapelle in Chur nahe vor der Kathedrale an der
Stelle der heutigen Hofschule ins Feld geführt werden. Eine Urkunde von
1246 wurde dort ausgestellt: «Actum Curiae iuxta capellam Sancti
Florini.»108 Daß diese schon im 12. Jahrhundert existierte, beweist eine Notiz
dieser Zeit: «Dedicatio ecclesiae S. Florini» (25. Oktober). Aus dergleichen
Epoche stammt auch die Nachricht von der «Translatio Florini confessoris»
(7. August), die sich wohl auf die Übertragung von Reliquien des Heiligen
von Remüs nach Chur bezieht.109 Wenn die Florinuskirche in Chur war, so
läßt uns dies erst ganz den Text der Otmarsvita verstehen, der davon spricht,

105 St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 95, Vita S. Otmari, cap. 1: Otmarus, genere
Alamannorum oriundus, in aetate puerili a fratre suo Retiam Curiensem perductus est,
et in servitio Victoris, earundem partium comitis, multo tempore constitutus et literarum
scientia sublimatus, virtutum sectator morumque laudabilium possessor, sacerdotii gra-
dum conscendit et a supradicto comite benigne retentus cuidam titulo sancti Florini
confessoris praelatus est. An die Churer Zeit Otmars erinnert auch ein sanktgallischer Hymnus,

der etwas vor 970 entstanden ist: Exultet iuvenis tanti nutrix: Curiensis Retianorum
regio. W. v. d. Steinen, Notker der Dichter. Editionsband 1948, S. 129.

106 Scheiwiller, ZSK 1939, S. 242-250.
10' Scheiwiller, BM 1941, S. 311-319. Diese Ansicht äußerte auch Abt Augustin

Stöcklin (j" 1641). Schweizer Beiträge zur allgemeinen Geschichte 8 (1950) 127-128.
108 BUB II, Nr. 831, zum 14. Mai 1246. Zur Lage Poeschel E., Die Kunstdenkmäler

des Kantons Graubünden 7 (1948) 202.
108 Necrologium Curiense, ed. Juvalt 1864, S. 78, 105. Dazu Scheiwiller, ZSK

t939, S. 77, und BM 1941, S. no.

41



daß Praeses Victor den jungen Priester zurückbehalten habe (a supradicto
comite benigne retentus) .110 Daß der Hagiograph die Gute (benigne) des
Praeses hervorhebt, stellt die Zurückbehaltung als eine Wohltat, als ein
Privileg dar. Die Absendung des Neupriesters in das ferne und einsame enga-
dinische Remüs wäre da kein Zeichen besonderer Huld gewesen. Da wäre
Otmar lieber gerade in das offene Alemannenland, seine Heimat,
zurückgekehrt. Der Text legt auch nahe, daß Victor selbst den jungen Otmar an
der Florinuskirche angestellt habe (retentus... praelatus est). Offenbar
handelte es sich um eine victoridische Eigenkirche, weshalb der Praeses wie ein
Eigenkirchenherr vorgehen konnte. Eine Eigenkirche zu Chur begreift sich
sehr wohl, denn hier wohnte der Praeses, gerade zwischen den beiden großen
victoridischen Besitzmassen, dem Gebiet von Sagens-Truns einerseits und
Sargans-Mels anderseits.111

Im Vorderrheintal hatte Victor bzw. Tello einige wenige Priester, die er
zu seinem fideles rechnete, so Lopus in Fellers und Silvanus in Truns. Der
Priester Vigilius in Helarinengo zählt ebenfalls dazu, nur ist der Ort nicht
identifizierbar.112 Wenn nun die Kirche eine Gründung der Victoriden selbst

war, wer hat sie dann errichtet? Es scheint mir nicht ausgeschlossen, daß
Praeses Victor selbst dieses Heiligtum erbauen ließ. Er wollte ja auch die
Reliquien des hl. Gallus wegen ihrer großen Zugkraft nach Chur bringen, und
zwar mit Gewalt.113 Er wird daher gerne den Kult einheimischer Heiligen
gefördert haben. Man bedenke, daß damals die Blüte des Luciuskultes nicht
vorhanden war und Florinus als noch zeitlich und persönlich gut faßbare
Persönlichkeit mehr bedeutete als Lucius, der vor Jahrhunderten lebte und
dessen Lebensumrisse sich sehr unklar gestaltet hatten.114 Groß muß diese

Florinuskapelle nicht gewesen sein. Auch war sie kaum wesentlichen Seel-

sorgsdiensten gewidmet. Dafür war die Kathedrale da und wenig später die
Martinskirche in der Stadt. Die stadtromische Bezeichnung titulus S. Florini
statt ecclesia konnte wohl eine Pfarrkirche bedeuten, aber meistens wurde
dieser Begriff titulus in Italien und Frankreich für Nebenkirchen
angewandt.116

Der Beleg aus der Vita S. Otmari für die Ghurer Florinus-Kirche ist von
nicht zu unterschätzender Wichtigkeit. Er beweist einmal, daß der hl. Florin
vor der Errichtung dieses Heiligtums, also sicher vor zirka 700, gelebt haben muß.

110 Scheiwiller, BM 1941, S. 313.
111 BUB I, Nr. 17, S. 13-23, dazu Perret F., Urkundenbuch der sudlichen Teile des

Kantons St. Gallen 1 (1951) 17-iq, Nr. 16.
112 BUB I, S. 19-20.
113 Uber Praeses Victor und die Victoriden vgl. Müller I., Ratien im 8. Jahr-hun

dert. Zeitschrift fur Schweizerische Geschichte 19 (1939) 337-395, bes. 349-359.
114 Erst die Krypta (zweite Hälfte des 8. Jahrhunderts) sowie die Vita von ca. 800

leiteten die Kultblute ein. Muller I., Die Verehrung des hl. Lucius. Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte 48 (1954) 95-126.

115 Darüber Muller I. in Schweiz. Zeitschrift für Geschichte 6 (1956) 492, und
Scheiwiller, ZSK 1938, S. 243.

42



Ferner verunmöglichte diese Übertragung der Verehrung, daß der Florinus-
Kult nur eine lokale Angelegenheit eines Nebentales blieb. Dadurch, daß
sich Reliquien und Patrozinium in Chur festsetzen konnten, wurde der Ruf
des Heiligen sehr gefördert und verpflanzte sich dann von der Hauptstadt
in das große und weite Gebiet des deutschen Reiches.

2. Remüs—Koblenz

Abgesehen von der Übertragung von Reliquien und Gründung einer
Florinuskapelle in Chur am Anfang des 8. Jahrhunderts erfahren wir vom
Schicksal seiner Überbleibsel und vom Kult des Heiligen im Verlaufe des 8.
und 9. Jahrhunderts nichts Sicheres. Wir können jedoch vermuten, daß sein
Leib in Remüs bei der Beraubung der Churer Diözese durch den Grafen Roderich
in den Jahren 822-827 oder, wie jetzt wahrscheinlicher ist, in der Zeit von
824/25 ebenfalls entwendet wurde. Bischof Victor von Ghur klagte unmittelbar

darnach dem Kaiser Ludwig dem Frommen: «Von fünf Leibern, die
sich darin (in unserem Sprengel) befinden, haben wir nicht einen behalten
dürfen.»116 Darunter wird man mit Recht nach dem hl. Lucius auch den
hl. Florin verstehen können. Seine Hauptreliquie ging jedoch nicht für immer
verloren, wie sich später erweist. Anfangs des 10. Jahrhunderts tritt Remüs
wiederum in den Vordergrund. Damals amtete der Priester Reginward als
Pfarrer. Er hatte die Kirche «mit königlicher Gutheißung» (cum regali pre-
cepto) erhalten. Wahrscheinlich war Remüs zum mindest seit der Einführung

der Grafschaftsverfassung in Rätien in der 1. Hälfte des 9. Jahrhunderts
Eigenkirche des Königs geworden. Reginward übergab dann seinem Neffen
Hartbert die Pfarrei, was Heinrich I. (919-936) im Jahre 930 bestätigte und
ihm noch dazu die Kirche von Sent übermachte. Die Urkunde betont
ausdrücklich, daß der Leib des Heiligen in Remüs ruhe (ad sanctum Florinum,
cuius corpus in vico Remuscie requiescit). König Heinrich verneigte sich
hier als wenigstens mittelbar vor dem engadinischen Wallfahrtsorte des hl.
Florin.117 König Otto I. (936-973), der Nachfolger Heinrichs, blieb Hartbert
ebenfalls freundschaftlich verbunden. Er schenkte ihm 937 die Fischenz in
der Echaz bei Hönau (Württemberg) und bezeichnete Hartbert als «Priester

unseres geliebten Grafen Herimann». Hartbert war also gleichsam
Hausfreund und Familienkaplan des Herzogs Hermann von Schwaben (926-949),
der zugleich auch als Graf von Rätien erscheint (948, 949).118 Ein volles
Jahrzehnt später begegnet uns Hartbert als Abt von Ellwangen, dem Otto I. 948
«aus Liebe zu Gott und zu seinem heiligen Bekenner Florin» (ob amorem Dei
suique sanctissimi confessoris Florini) die Kirche in Nenzingen und Güter

116 BUB I, Nr. 46 mit der ergänzten Datierung: Juni 823. Dazu Otto P. Clava-
deutscher in der Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, Kanonistische
Abteilung. 70 (1953) 46-111, bes. 51, 59-61, 110.

117 BUB I, Nr. 100, zum 9. April 930.
118 BUB I, Nr. 10Q, zum 23. Mai 937.

43



zu Rankweil schenkte.119 Ellwangen war eine ganz bedeutende Reichsabtei
in Württemberg, die über eine große wirtschaftliche und militärische Macht
verfügte. Sie wurde daher gerne großen Kirchenfürsten übergeben, so noch
887 dem Erzbischof Liutbert von Mainz. Später schützte sie der Papst 979
durch die Verleihung des päpstlichen Schutzes.120 Ob Abt Hartbert nicht
auch Reliquien des hl. Florin nach Ellwangen brachte? Wir können es nur
vermuten, nicht aber belegen.

Sicher jedoch wissen wir, daß Florinus-Reliquien durch die Vermittlung
Hartberts und des Herzogs Hermann nach Koblenz übertragen wurden. Dort
hatte eine religiosa dei gratia domina Mathilda eine Marienkirche gegründet.
Sie wird von den einen als Gemahlin Konig Heinrichs I. erklärt, von den
andern als Tochter Liudolfs von Schwaben und der Ida, der einzigen Tochter
Herzog Hermanns I., angesehen.121 In dieses Marienstift kamen Reliquien
des Heiligen von Remüs. Wie eine Schenkungsurkunde Ottos I. vom 22.
November 949 ausdrücklich sagt, war die Stiftung nicht nur der Muttergottes,
sondern auch dem hl. Florin geweiht.122 Später überwog das Florinuspatro-
zinium.123 Die Gegebenheiten der Urkunden ergänzt uns ein freilich erst aus
dem 15. Jahrhundert stammender Bericht, indem er meldet, daß Hartbert,
als er noch Kaplan des Herzogs Hermann war, nach Koblenz Florinus-Reliquien

übertragen habe.124 Die Uberlieferung ist durchaus wahrscheinlich.
Herzog Hermann ließ sich auch durch Hartbert Überbleibsel der Zürcher
Heiligen Felix und Regula in der Zeit von 926-937 geben.125 Als unterste
Zeitgrenze für die Koblenzer Reliquien-Sendung muß 926 gelten, das Jahr,
in welchem Hermann die Herzogswürde erhielt. Als oberster Ansatz ist der
am 10. Dezember 949 erfolgte Tod des Herzogs Hermann, vielleicht eher
noch die für den 7. April 948 belegte Abtswürde Hartberts anzunehmen.
Vielleicht wird man mit einer summarischen Datierung auf zirka 940 das

Richtige treffen.126 Nach dem gleichen Berichte des 15. Jahrhunderts ließ

119 BUB I, Nr. 104, zum 7. April 948.
120 Schwarz W., Studien zur ältesten Geschichte des Benediktinerklosters Ellwangen.

Zeitschrift für Württembergische Landesgeschichte 11 (1952) 7—38, bes. 27, 37.
121 MGH Poetarum Lat. Tomus V. Fase. 2 (1939) 503-504 Änm. 17.
122 MGH Diplomata 1 (1884) 197-198, Nr. 115: ad praefatam aeclesiam in honore

sanetae Mariae Christi confessorisque Florini dicatam. Dazu Fritz Michel, Die
kirchlichen Denkmaler der Stadt Koblenz, 1937, S. 20.

123 MGH Diplomata 3 (1903) 450, 509, Nr. 352 und 397 zu 1016 bzw. 1018: mo-
nasterio in honore saneti Florini dedicato.

121 Roth F. W. E., Die Visionen der hl. Elisabeth von Schönau, 1884, S. 155: Ille
(Baron Druthuin) vero apud Hartbertum optime memorie sacerdotem, qui eo tempore
capellanus Heremanni ducis Reni Alemanorum exstiterat. depetiit corpus saneti
Florini, quod et Confluentie medie Reni partibus constructo collegio transtulit etc. Dazu
Scheiwiller, ZSK 1939, S. 71-73 und BM 1940 und 162-163.

125 Budinger-Grunauer, Älteste Denkmale der Zürcher Literatur, 1866, S. 53, 73,
84, 100. Scheiwiller, ZSK 1939, S. 72.

126 May K. H., Der geschichtliche Wert der Lipporn-Schonauer Florinswunder.
Nassauer Annalen 60 (1943) 11-26. Hier ist auch die frühere Literatur angegeben und
gewertet.

44



wenige Zeit nachher, etwa 940/947, ein Vasall des Herzogs Hermann, der
95g belegte Drutwin, Florinus-Reliquien fur seine in Lipporn im Einrich
(Diözese Trier) gestiftete Kapelle durch den gleichen Hartbert kommen. So
erklart sich spater der Florinuskult in dem 1126 errichteten Kloster Schönau,
welchem auch die Propstei Lipporn einverleibt wurde.127

Die Übertragung von Reliquien von Remus nach Koblenz um 940 war
ein Ereignis, das würdig gefeiert werden wollte. Ein Koblenzer Geistlicher
Macer Regingaud dichtete fur diesen Anlaß einen Prozessionshymnus in Form
eines herzlichen Willkomms fur den Heiligen aus Ratien. Das «Einbeglei-
tungslied» ist in der Schrift des Mitte des 10. Jahrhunderts in einem Sammelband

aus dem spaten 9. Jahrhundert eingeschrieben. Der Codex befindet
sich heute in der Landesbibliothek Dusseldorf (B 113 fol. 4v).128 Das Lied
aber lautet in der genauen Anordnung des Originals wie folgt:

Versus Macri Regingaudi de susceptione sancti Florini.
Soluamus fratres Christo cum carmine grates,

Gaudia qui nostris tanta dedit populis.
Et presens omnis resonet plebs dulcibus ymnis,

ut respondendo undique pangat echo.
Suscipiens sanctum digno sub honore patronum

Francia laeta tuum pande beata sinum,
Felices stillae Hreni simul atque Mosellae,

Cum cingunt talem vestra fluenta patrem.
Omnes dicamus sanctum simul ore vocemus:
O Florine tuis veniens miserescito dulis.
Christi confessor fratrem nunc sucipe Castor,
Civibus ut cives fautores sitis heriles. Amen.

Suchen wir zuerst den Inhalt durch Übersetzung und Erklärung deutlich

zu machen. Die Überschrift gibt den Verfasser und den Anlaß an: «Verse
des Macer Regingaud beim Empfang des hl. Florin». Der Name Regingaud
ist in dieser Form selten. Wir finden ihn nicht unter den 40 000 Namen des

Reichenauer Verbruderungsbuches. Einzig fur die Gegend von Reims laßt
sich ein Raingaud im Fruhmittelalter belegen. Jedoch ist die Kurzform Re-
gingoz dafür mehr gebrauchlich.129 Der Beiname Macer, eigentlich der
Magere, mutet antik an und erinnert an Aemilius Macer aus Verona, den
mit Ovid und Vergil befreundeten Dichter.130 Dann hebt das Carmen an:

127 May 1. c., S. 20-24. Roth 1. c., S. 170, 172 zum 12. Jahrhundert.
128 Jammers Ewald, Die Essener Neumenhandschriften der Landes- und Stadt-

bibhothek Dusseldorf, 1952, S. 4—9, und Abbildung 3. MGH Poetarum Latinorum
medii aevi Tom. V. Fase. 2 (1939) 503-504.

129 Forstemann E., Altdeutsches Namenbuch i (1900) 1229.
130 Lubkers Reallexikondes klassischen Altertums, 1914, S. 627. Pauly-Wissowa,

Realencyclopadie 27 (1928) 134-135.

45



«Brüder, stimmen wir Christus ein Danklied an, der unserer Bevölkerung so

große Freuden bereitet hat.» Die gleiche Aufforderung kehrt nochmals wieder:

«Das ganze anwesende Volk soll in süßen Hymnen singen, so daß von
überallher das Echo der Antwort erschalle.» Erst jetzt wird das Thema
angegeben: «Frohes Franzien, das Du den heiligen Patron unter würdigen
Ehren aufnimmst, öffne glückvoll Deinen Busen.» Da Koblenz 925 zu
Ostfranken kam, konnte das Land als Francia bezeichnet werden. Dann erinnert
der Dichter an die Lage der Stadt, die sich gerade dort erhebt, wo sich die
Mosel in den Rhein ergießt: «Glückliche Wogen des Rheins und der Mosel
zugleich, da Euere Fluten einen solchen Vater umgeben dürfen.» Erst jetzt
gibt der Verfasser den Namen des Heiligen kund, zu dessen Ehren er die
Leier ergriffen: « Laßt uns alle zugleich mit unserer Zunge den Heiligen preisen

und anrufen: O Florin, komme schnell in Erbarmen zu Deinen Die
nern. »131 Nun erinnert sich Regingaud, daß Koblenz schon seit über hundert
Jahren bereits einen Schutzpatron hat, den hl. Kastor. Er stammte wohl
aus Aquitanien, war Schüler des Trierer Bischofs Maximin (zirka 342-247),
lebte als Priester und Einsiedler zu Karden an der Mosel. Seine Gebeine,
die unter Bischof Wiomad in der 2. Hälfte des 8. Jahrhunderts gefunden
wurden, ließ Erzbischof Hetti von Trier 836 von Karden nach der von ihm
erbauten neuen Kirche in Koblenz überführen. An dieser Kirche des hl. Kastor

entstund ein Kanonikerstift (heute katholische Pfarrkirche St. Kastor).132
Unser Dichter findet, für die Stadt seien besser zwei als nur ein Schützer
tätig, und bittet daher den bisherigen Patron, den neuen Heiligen brüderlich
aufzunehmen: «Nimm Kastor, Du Bekenner Christi, ihn als Bruder auf!
Erweist Euch uns Bürgern als Mitbürger und als dem Herrn gehörige Schützer!»

Vom Inhalt gehen wir zur Formal-Analyse über. Wie schon die Anordnung

der Handschrift verrät, zerfällt das Lied in zwei Teile, in den
Aufgesang mit vier Distichen und den Abgesang mit 4 Hexametern. Sind die
Verse nun nach antiken Mustern, die genau auf Längen und Kürzen achten,
abgefaßt oder nach der Betonung, wie dies bereits manche christliche Dichtung

tat? Man ist erstaunt, den ganzen Gesang Regingauds leicht nach Art
vergilischer oder ovidischer Verse lesen zu können, so sehr ist die Quantität
und nicht die Qualität der Silben maßgebend. Zwar könnte die Stelle: mise-
rescito dulis Bedenken erregen. Aber die activen Formen misereo finden sich
bei Ennius, Tacitus, Valerius Flaccus usw., ebenso wie diejenigen von mise-
resco bei Catull, Vergil, Valerius Flaccus. Ja, gerade (der klassische und
bekannte christliche Dichter Prudentius (f nach 405) verwendet in seinem
hervorragenden Werke Contra Symmachum (Praefatio, Vers 84) die gleiche

131 Zum Hinauszögern der Namensnennung in Antike und Mittelalter siehe Arbu-
sow L., Colores Rhetorici, 1948, S. 121.

132 Lexikon für Theologie und Kirche 2 (1958) 974. Hauck A., Kirchengeschichte
Deutschlands 1 (1922) 46 und 2 (1912) 616, 774, 827. Michel F., Die kirchlichen Denkmäler

der Stadt Koblenz, 1937, S. 79-82. Schmidt A., Quellen zur Geschichte des
Kastorstiftes in Koblenz. I. Band, Urkunden und Regesten 1 (1933) 1—2, Nr. 1—4.

46



Form: Huius, si potis est, iam miserescito. Auch Boethius (f 524) singt: dilige
iure bonos et miseresce malis (De consolatione philosophiae 4 carm. 4, 12).133

In den Gedichten Walahfrid Strabos (f 849) lesen wir: Sancta Dei genitrix,
nostri miseresce, rogamus.134 Wie sehr die karolingische Renaissance das
active miserere gebraucht, erhärtet ein Carmen von Rhabanus Maurus
(t 856), das die Wendung bietet: nullius miseret, saevit in omnes.135 Eine
Pariser Handschrift des 9. Jahrhunderts bietet im Texte des westgotischen
Gesetzes nicht mehr das traditionelle misereri, sondern miserere.136 Zum
ganzen Problem äußerte sich Prof. J. F. Niermeyer, Amsterdam, der
bekannte Herausgeber des Mediae Latinitatis Lexicon minus, wie folgt: «Man
sieht immer wieder, daß alles Klassische im Mittelalter wiederkehren kann,
auch wenn es bei den Alten sehr selten ist.» (Brief vom 26. März 1958.)

Anlaß zu Zweifel könnte das entferntere Objekt zu miserescito geben,
nämlich dulis. Der Dichter hätte leicht servis hinsetzen können, tat es aber
bewußt nicht. Er wählte das seltenere Wort, das zudem infolge seiner langen
aus dem Griechischen stammende Hauptsilbe wie gewünscht in den Vers
hineinfloß. Wir haben also hier entgegen dem neuesten Herausgeber Jammers

keinen Ausnahmefall «von nicht mehr rein quantitierender Rhythmik»
anzunehmen, sondern mit dem gleichen Autor ohne Reserve das Gedicht
schlechthin «der karolingischen, hexametrischen Metrik» zuzuzählen und es

als «einen Nachzügler der karolingischen Renaissance» erklären. Aber das

Wort: dulus bedarf noch einer näheren Erklärung. Schon in lateinischen wie
althochdeutschen Glossaren figuriert das Wort als Bezeichnung für servus
bzw. Knecht.137 In karolingischer und ottonischer Zeit begegnet uns dulus
oft. Erwähnt sei Walahfrid Strabo (f 84g), der Reichenauer Abt, dann
Hrotsvita von Gandersheim (ca. 935-973) und Froumund von Tegernsee
(f ca. 1010), um nur einige wenige Schriftsteller zu zitieren.138 Das Wort war
so bekannt, daß selbst Habels Mittellateinisches Glossar dulus schlechthin
aufnahm.139 Sogar als Deckname verwendete man den griechischen Begriff,
so nannte sich der fein gebildete Verfasser der Ecloga des 10. Jahrhunderts

133 Thesaurus linguae latinae VIII. 7 (1955) 1114-1115; 8 (1957) 1121. Zu Pru-
dentius siehe dessen Carmina, ed. Th. Orbarius 1845, S. 138; zu Boethius vgl. Corpus
Christianorum, Ser. Lat. 94: Boethii Philosophiae Consolatio, ed. L. Bieler 1957, S. 77.

131 MGH Poetae latini aevi Carolini 2 (1884) 401.
135 MGH Poetae latini aevi Carolini 2 (1884) 204.
136 MGH Leges nationum germanicarum 1 (1902) 256, dazu Einl. S. XIX zu Cod.

Parisinus Lat. 4668.
137 Corpus Glossariorum Latinorum 7 (1901) 501. Steinmeyer-Sievers, Die

althochdeutschen Glossen III, 184, 19, «dulos.. kneht, schalch».
138 MGH Poetae latini aevi Carolini 2 (1884) 401 (Walahfrid), 486 (Gesta Apollonii);

3 (1896) 701 (Carmina Scotorum, 10. Jahrhundert); IV. 3 (1923) 1067 (Bamberger Hs.
9. Jh.); V. 2 (1939) 247 (Hornbach, Anfang 11. Jh.). Winterfeld P. v., Hrotsvithae
Opera, 1902, S. 38 MGH Script, rer. germ.). Strecker K.., Die Tegernseer
Briefsammlung, 1925, S. 17, 163 MGH Epist. sei. III.). Diese Hinweise wie auch für
miserescito stammen von der Redaction des Mittellateinischen Wörterbuches in München.

139 Habel E., Mittellateinisches Glossar, 1931, S. 122.

47



Theodul.140 Auch Märtyrer und Heilige dieses Namens früherer Zeit
belegen die Kenntnis dieses Wortes.141 Die gleiche Bewandtnis hat es mit einem
andern griechischen Wort, das Regingauds Lied aufweist, mit echo. Es
kommt ebenso vor bei Ovid wie Plinius, in der Vetus Latina
(Apostelgeschichte 2, 2: echo, von der Vulgata mit sonus ubersetzt), beim Ambrosius
und Prudentius, bei Hieronymus und Augustinus. Schließlich finden wir
echo noch im Ruderliede des hl. Kolumban (f 615).142

Wir können daher abschließend sagen, daß die griechischen Wörter echo
und dulus, wie sie Regingaud benutzt, je und je im lateinisch-christlichen
Abendlande gebraucht wurden. Hier bestätigt sich die These von Prof. B.
Bischoff: «Die im 10. und 11. Jahrhundert noch mehr als zur Karolingerzeit

herrschende Neigung, lateinische Dichtung und Prosa mit seltenen
griechischen Wörtern zu durchsetzen, ist bei den einzelnen Autoren höchst selten

auf eigentlichen Sprachstudien begründet.» Man wollte durch diese
Fremdworter mehr den Eindruck der Würde und Feierlichkeit, bisweilen
auch der Gelehrsamkeit erwecken.143 Wir dürfen also Regingauds Verse
wohl mit den gräzisierenden Schriftstellern der ottonischen Renaissance
verbinden, mit Rhotsvita (ca. 935-973), deren Schriften zahlreiche Graeca
aufweisen, mit dem biographischen Lobgedicht von 997/999 auf den hl. Adalbert

(f 997), mit Ekkehard IV. (f ca. 1060) usw., aber ohne damit Regingaud

griechische Bildung oder byzantinische Einstellung zuzuschreiben.144

Von den metrischen und lexigraphischen Eigenheiten gehen wir zu den
stilistischen Qualitäten der Verse über. Die Stilmittel beherrscht Regingaud
vortrefflich. Wir finden Alliterationen (Christo in carmine, presens-plebs,
Francia-felices, Christi Confessor, civibus ut cives), Hyperbata (Christo cum
carmine, digno sub honore, tuum pande sinum, fautores sitis heriles),
Assonanzen (Francia laeta-beata, vestra fluenta, fautores heriles). Das Ganze
aber durchzieht ein doppelter Gleichklang, je nach der ersten Caesur und
wieder am Ende der Verse: fratres-grates, nostris-populis usw. Diese End-
und Binnenreime geben dem Prozessionslied einen besonderen Reiz.

Jammers hat die Verse Regingauds mit dem sonntäglichen Prozessionslied:

Ardua spes mundi verglichen, das vom Zürcher Ratpert (f nach 884)

140 Neues Archiv der Gesellschaft für ältere deutsche Geschichtskunde 45 (1924)
18-28, bes. 19-22. Dazu Lexikon für Theologie und Kirche 4 (1932) 626 und 10 (1938)
60-61.

141 Lexikon fur Theologie und Kirche 10 (1938) 61.
142 Thesaurus Linguae Latinae 5 (1931/53) 47- Walker G. S. M., Sancti Colum-

bani Opera, 1957, S. 190.
143 Bischoff B., Das griechische Element in der abendlandischen Bildung. Byzantinische

Zeitschrift 44 (1951) 27-55, hes- 49-
111 Hrotsvitae Opera, ed. K. Strecker 1906, S. 4, 10, 20 usw. Uhlirz M., Die älteste

Lebensbeschreibung des hl. Adalbert, 1957, S. 67-68, 82-83. Egli J., Der Liber Bene —

dictionum Ekkeharts IV, 1909, S. XXXVI-XXXVIII. Byzantinischer Einfluß Anfang
11. Jahrhundert, siehe Kunstdenkmaler des Kantons Luzern 4 (1956) 43-44.

48



stammt.145 «Auch dieser Hymnus bringt zunächst Distichen mit doppeltem
Kehrreim und schließt dann mit einer Folge von Hexametern mit
gleichbleibender Melodie. Da dieser Typ selten zu sein scheint, ist eine Abhängigkeit

Regingauds von Ratpert gegeben.» Immerhin ist Ratperts Prozessionslied

liturgischer gedacht, denn es bringt nach der Anrufung Christi und der
sanktgallischen Heiligen im zweiten Teile litaneienhafte Bitten vor und
schließt mit Kyrie eleison. Dieser «echten Litanei in klassischem Gewände»
gegenüber macht sich Regingauds Gedicht wie «ein antikisierendes
poetischmusikalisches Schmuckstück des Gottesdienstes» aus. Jammers denkt um so
mehr an sanktgallischen Einfluß, als auch die Neumen und die Episemata
Einfluß der Steinachabtei zu verraten scheinen. Bildung und Musik des

Gallusklosters konnten damals leicht bis zu den Schulen und Kirchen des

Mittelrheins ausgestrahlt haben. Damit ist jedoch Regingaud keineswegs als
Verfasser in Zweifel gezogen. Das Gedicht ist in Koblenz oder seiner
Umgebung entstanden. Wäre Regingaud ein St. Galler Schüler gewesen, so hätte
er eher im Stile Notkers des Dichters (f 912) gedichtet und nicht nach einem
älteren Vorbilde Ratperts.

Der gleiche Codex, der uns den Prozessionsgesang Megingauds
überliefert hat, bietet uns auch eine entsprechende Oration (fol. 1 i4r). Eine paläo-
graphische Untersuchung hat dazu noch festgestellt, daß es die gleiche Hand
war, die nach etwelchem zeitlichen Abstände sowohl den Hymnus wie die
Oration eingetragen hat.146 Auch sie wendet sich wiederum an den hl. Florin
und ist mit St. Galler Neumen geziert.147 Ihr.Text lautet:

Wie Ewald Jammers gezeigt hat, besteht das ganze Gebet aus bestimmten

Rhythmen. Auffällig ist der Gleichklang, der das Ganze durchzieht. Am
Anfang steht invictissime-intercede, fidentibus-dominus, worauf ein ganzes

146 Jammers 1. c. S. 8. Dazu Chevalier U., Repertorium Hymnologicum 1 (1892)
80, Nr. 1317.

148 Bischoff B., Die liturgische Musik und das Bildungswesen im frühmittelalterlichen

Stift Essen. Annalen des Historischen Vereins für den Niederrhein 157 (1955)
191-194, bes. 193.

147 Jammers S. 6, 8-11, Abb. 3. Text auch in MGH Poetarum Latinorum medii
aevi Tomus V. Fase. 2 (1939) 504 Anm.

Florine Christi confessor

semper regis invicti
miles invicitissime,
ora et intercede
pro cunctis fidentibus
tuis patrociniis,
ut nobis dominus
peccata dimittat,
pacem tribuat,

morbos repellat,
aeris temperiem
et fruges nobis terrae
concedat,
feritatem gentium
conprimat
atque in omni necessitate
se invocantibus
adesse dignetur. Amen.

49



Fünfer-Band mit einer Conjugations-Assonanz folgt: dimittat-tribuat-repel-
lagconcedat-conprimat. Eine Traductio stellt das invicti-invictissimus dar.
Jammers betrachtet das Gebet als «eine kunstvoll geordnete Prosa, wie wir
Ähnliches bei den Antiphonen finden» und vergleicht es mit dem Salve Re-
-tina und mit andern marianischen Antiphonen.

Die Antiphon zum hl. Florin ist nicht originell. Sie findet sich als
allgemeines Schema auch im Cod. Einsidlensis 121 aus dem 10. Jahrhundert
(S. 410), und zwar mit folgender Überschrift: DE UNO MARTYRE VEL
CONFESSORE. Dann folgt: MARTYR CHRISTI ILLE REGIS semper
invicti miles invictissime usw. Diesen Text hat bereits ein Nachtrag Maurici
über dem ille zu einem speziellen Anruf gestaltet. Das Gleiche gilt vom
darauffolgenden Gebet: DE UNO CONFESSORE, das da beginnt mit: SUF-
FRAGANTE DOMINE beato Gallo confessore tuo (S. 411). Hier ist der
allgemeine Hymnus gleich vom Schreiber an den hl. Gallus appliziert
worden.148 Man kann daher eigentlich vom Codex nur sagen, daß er in St. Gallen
benutzt wurde. Sein allgemeines Orations-Schema hat man einfach in
Koblenz textlich und musikalisch adaptiert.

Es ist weiter beachtenswert, daß sich zwischen dem Texte und sanktgal-
lischen Notkerschule, die damals noch herrschte, keine engeren Beziehungen
herstellen lassen, wie das schon vom Prozessionsliede gesagt werden mußte.
Prof. Wolfram von den Steinen, dem ich die beiden Florinus-Gebete
übermittelte, äußerte sich darüber: «Die Bauform finde ich auf Anhieb in den
saktgallischen Sequenzen nicht. Im allgemeinsten des Stils stimmt Ihr Text
mit diesen zusammen, aber nähere Anklänge finde ich kaum.149 Daß fast nur
und so detailliert gebetet wird, ist ganz gegen den notkerischen Typus.»
(Brief vom 9. März 1958.)

Inhaltlich weist der Anruf auf die Zeit vor Notker, auf die frühmittelalterlichen

Sakramentarien hin. So finden wir im Leonianum ähnliche Stellen

für fidentibus tuis patrociniis.150 Das peccata dimittere figuriert in Ora-
tionen des 10.-11. Jahrhunderts.151 Für pacem tribuat stehen Belege des 8.
bis 11. Jahrhunderts ein.152 Statt morbos repellat heißt es in der alten Kar-
freitagsoration: morbos auferat.153 Die aeris temperies wird schon in den

148 Paleographie Musicale 4 (1894) 214 sowie Abb. 410-411. Meier G., Catalogus
Codicum Mon. Einsidlensis 1899, S. 100-101. Zur Mauritius-Verehrung in St. Gallen
siehe Vita S. Galli, cap. 12. St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 16.

149 W. v. d. Steinen, Notker der Dichter und seine geistige Umwelt. Editionsband
1948, S. 64, 95, wonach invictissime regis aeterni in Notkers Laurentius-Sequenz und
signifer et protomartyr invicte in einem Stephanus-Liede von St. Gallen aus der Zeit um
930-960 steht.

160 populum tuum apostolorum patrocinio confidentem bzw. patrociniis confida-
mus. Leoni S. 434.

161 peccata dimittis. 1 .eonien 438 peccata dimitte. Oraisons II, Nr. 407, 749.
162 pacem nobis tribue, Leoni 437; tribue placatus et pacem, Oraisons II,

Nr. 528.
163 morbos auferat, Oraisons II, Nr. 766. Mohlberg S. 79, Nr. 530. Zu repellat vgl.

hostias non repellas und incursus repeile, Leonien 550.

50



Orationen des 8.-10. Jahrhunderts erfleht, nur steht statt temperies der
Begriff serenitas.164 Die Bitte um die Früchte der Erde findet sich sowohl am
Samstag vor Ostern wie vor Pfingsten, und zwar schon im 8.-9. Jahrhundert.
Selbst das in Chur um 800 gebrauchte Sacramentarium Gelasianum weist
diese Gebete auf.155 Endlich suchen wir für feritatem gentium comprimat
nicht ohne Erfolg Belege in den karolingischen Orationen, sowohl in solchen
am Karfreitag wie in den Votivmessen.156 Neues und Besonderes weist also
der Anruf nicht auf, hat jedoch in glücklicher Weise alle praktischen Bitten
zusammengedrängt, um sie dem hl. Florin eindrucksvoll zu Füßen zu legen.

Das Thema Remüs-Koblenz dürfen wir nicht schließen, ohne jenes
klassische Denkmal zu erwähnen, das Koblenz zu Ehren des rätischen Heiligen
errichtete, die herrliche romanisch-gotische Florinuskirche, die heute der evangelischen

Kirchgemeinde dient. Der erste romanische Neubau datiert von ca.
1100, dem später im 14. Jahrhundert der neue gotische Chor folgte. Die
Florinuskirche ist heute noch das Wahrzeichen der Stadt.157 Ihm schließt
sich ein literarisches Denkmal an, die zweite Vita des Heiligen aus dem 13.
Jahrhundert. Sie war wohl von einem Gelehrten in Ghur verfaßt, jedoch für
den großen Mittelpunkt des Florinuskultes in Koblenz geschrieben. Deshalb
fand sich ja auch der Text dieser Vita nur in Bibliotheken, die im Umkreis
dieses Kult-Territoriums liegen. Im Wesentlichen hielt sie sich wohl an die
erste Vita, erweiterte sie aber und schmückte und feilte sie gelehrt aus. Sie
fand eine weit größere Verbreitung als die nüchtern-sachliche Vita aus dem
Ende des 12. Jahrhunderts.168

3. Kultblüte des 11. Jahrhunderts

Die Translation von Remüs nach Chur und Koblenz zeigte den Weg zu
den Klöstern und Domstiften des deutschen Reiches. Zur Verbreitung des

Kultes mag beigetragen haben, daß der große Lobredner des Heiligen,
Kaplan und Abt Hartbert, schließlich den bischöflichen Stuhl von Ghur
bestieg, wo er 951-972 nachweisbar ist und als großer Kirchenfürst und Freund

164 aeris serentiatem nobis tribue, Oraisons II, Nr. 22; aeriarum discedat maligni-
tas tempestatum, Oraisons II, Nr. 3.

155 tribue populis tuis, ut spinarum, et tribulorum squalore resecato, digna effician-
tur fruge foecundi. Oraisons II, Nr. 367; ut fructus afferat ampliores, Oraisons II,
Nr. 796. Mohlberg, S. 123, Nr. 795.

166 inimicorum suorum feritate compressa, Oraisons II, Nr. 317; ut gentes, quae
in sua feritate confidunt, comprimantur, Oraisons II, Nr. 763. Mohlberg S. 79,
Nr. 527.

157 Fritz Michel, Die kirchlichen Denkmäler der Stadt Koblenz, 1937, S. 22.
158 Scheiwiller O. in ZSK 32 (1938) 81-90 und 33 (1939) 155-157. Auch Cod. Bru-

xellensis Bibl. reg. 8945 (Acta Sanctorum 17. November) enthält auf S. 208 recto bis
S. 227 verso zwei Kopien dieser zweiten Florinusvita, und zwar: ex Manuscripto S.
Maximini Trevirensis.

51



Ottos I. glänzte.169 So zog der Florinus-Kult immer weitere Kreise.
Zunächst zieht er in die Kaiendarien ein. Beginnen wir mit Einsiedeln. Im Cod.
Eins. 319 aus dem 10. Jahrhundert begegnet uns am 17. November: Aniani,
Augustini et Florini conf. Mag auch vielleicht et Florini etwas spater sein,
so doch kaum viel, weil sich der gleiche Ductus in der Schrift zeigt.160 Ebenfalls

ein Einsiedler Kalendar stellt Cod. Eins. 113 aus dem 12. Jahrhundert
dar, wo wir wiederum unter dem gleichen Datum: Aniani, Augustini, Florini

conf. entdecken.161 Von Einsiedeln pilgern wir nach St. Gallen. Schon
in das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben in Cod. Sang. 566 aus dem
10. Jahrhundert schrieb eine Hand des 10./i I.Jahrhundert: «Aniani in pas-
sionario maiori; s. Florini confessoris.» Wie bei wenigen andern Heiligen
fehlt jedoch die Angabe des Fundortes. Daß tatsachlich eine solche Vita in
der St. Galler Bibliothek fehlt, besagt naturlich nicht alles.162 Im Kalenda-
rium des St. Galler Codex 340, der auf ca. 1035-1042 datiert wird, trug eine
erste Hand am 17. November «et Florini» nach.163 In Muri finden wir im
Cod. Musensis 19 aus dem 11./1 a. Jahrhundert, der heute im Kollegium
Samen aufbewahrt wird, S. 11 einen Beleg: «Augustini, Aniani et Florini.»164
Im Michaels-Altar zu Pfafers befanden sich um 1024/1030 Reliquien des hl.
Florinus.165 Auffallig ist, daß der Heilige in der großen Inschrift des Hauptaltares

in Mustair vom Jahre 1087 unmittelbar nach dem hl. Benedict und
vor dem hl. Zeno genannt wird. Er war also unter den Heiligen, die bei der
Altarweihe 1087 angerufen wurden, zudem der einzige churratische Heilige,
da St. Lucius fehlte. Und daß er gerade einer der drei einzig genannten
Bekenner war, verdient hervorgehoben zu werden. Sein Heiligtum in der Nahe
in Remus mag das alles veranlaßt haben. Die Inschrift selbst geht großenteils

auf eine frühere karolingische Inschrift zurück. Ob auch unser Heilige
schon darauf genannt war, ist nicht sicher.166

Von Alemannien wenden wir unsere Schritte nach Bayern, und zwar
zuerst nach Regensburg. Im sog. «Sakramentar des hl. Wolfgang», dem Cod. 87
der Bibliothek des Domkapitels zu Verona, der 993/994 in Regensburg
entstanden ist, steht zum 17. November: «Confessorum Magni, Augustini,
Florini. » Im Kalendarium, das die Regensburger Liturgie zeigt und mehrteils

169 BUB I, S. 409 (Register), dazu auch Scheiwiller, ZSK 1938, S. 254-256.
160 Cod. Eins. 319, S. 15. Photokopie Stiftsarchiv Disentis.
161 Cod. Eins. 113, S. 22. Es sei hier auch Cod. Eins. 83, fol. 7 v aus dem 12.

Jahrhundert angemerkt mit dem gleichen Eintrag: Aniani, Augustini, Florini conf.
Photokopien Stiftsarchiv Disentis.

162 Munding E., Das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben, 1918, S. 13, 27, 144.
163 Mundmg E., Die Kaiendarien von St. Gallen, Texte 1948, S. 85.
164 Photokopie des Stiftsarchivs Disentis.
165 perret F., Urkundenbuch der sudlichen Teile des Kantons St. Gallen 1 (1952)

114, Nr. 112.
166 Zeitschrift fur Schweizerische Kirchengeschichte 50 (1956) 38, 53. Der Hinweis

auf den Namen des hl. Florin im Kalendarium von Reichenau-Nivelles des 8. Jahrhunderts

ist ein Versehen.

52



im io. Jahrhundert geschrieben ist und heute in der Staatsbibliothek München

aufbewahrt wird (Clm 14569 Em. F. 72), finden wir unter den
Nachträgen des 11. Jahrhunderts auch «Florini presbyteri» eingetragen. Zu
Bayern gehört auch das von Heinrich II. gegründete Bistum Bamberg. Das

sogenannte «Sakramentar Heinrichs II.», dessen Entstehung auf 1002/1014
eingeengt werden kann, und das heute ebenfalls in der Münchener
Staatsbibliothek (Clm 4456 Cim 60) verwahrt wird, finden wir zum 17. November

den Eintrag: «Florini confessoris».167 Hier schließen wir noch einen
andern bayrischen Bischofssitz an, den von Eichstätt. In dem Calendarium,
das Gundecarus II. (1057-1075) schrieb, steht am 17. November: «Florini
confessoris.»188 Auch Augsburg nannte den Heiligen in seinem Kalendar.
Eine Münchener Handschrift (Clm 4563) aus dem Kloster Benediktbeuren aus
der Zeit um 1050 erwähnt den Heiligen zum 17. November: «Florini conf.»
und wiederum ein Ellwangisches Kalendar aus der Zeit um 1125.169 Von
Koblenz aus strahlte der Florinuskult nach dem Bistum Trier. Begreiflich, denn
der Königshof Koblenz wurde samt St. Florin 1018 dem Erzbischof Poppo
von Trier geschenkt. Den Remüser Heiligen nennen verschiedene Trierer
Kaiendarien, so eines aus dem Ende des 11. Jahrhunderts, eines von zirka
1128, ein anderes aus dem Ende des 13. Jahrhunderts.170 In der Trierer Diözese

lag das Lipporn, in dessen Kapelle um 940 Drutwin, ein Vasall des Herzogs

Hermann, Florinusreliquien übertragen ließ. Durch die Verbindung
von Lipporn mit dem Benediktinerkloster Schönau Anfang des 12.
Jahrhunderts verpflanzte sich der Kult auch hier weiter, wie schon früher
berichtet wurde. Von Koblenz kam die Florinus-Verehrung nach dem Damenstift

St. Cosmas und Damian in Essen. Der heute in der Düsseldorfer Bibliothek

aufbewahrte Codex D 2 aus Essen aus dem letzten Drittel des 1 o.
Jahrhunderts weist den Eintrag: «Florini confessoris» auf und aus der gleichen
Zeit dürften die Nachträge zu zwei andern ursprünglich Essen zugehörigen
Handschriften der Düsseldorfer Bibliothek sein, von D 1 aus dem 9. und D 3
aus dem 10. Jahrhundert. Noch Anfang des 12. Jahrhunderts notiert sich
eine Essener Handschrift (Düsseldorf D 4) den gleichen Eintrag.171 Endlich
gehen wir zur Benediktiner-Abtei Werden an der Ruhr über, deren Kalenda-
rium des 10./11. Jahrhunderts des Heiligen von Remüs ebenso gedenkt und
dazu noch am 3. Dezember: «Lucii regis confessoris» aufweist.172 Schließlich

167 Schwarzenski G., Die Regensburger Buchmalerei des 10. und 11. Jahrhunderts,
1901, S. 205, dazu die Bemerkungen zu den einzelnen Quellen S. 38, 63-64, 191, 196.

168 Analecta Bollandiana 17 (1898) 393, 401.
169 Archiv für die Geschichte des Hochstifts Augsburg 1 (1909) 309.
170 Joannes Nicolaus ab Hontheim, Prodromus Historiae Trevirensis 1 (1757) 392,

399, 406. Michel Fritz, Die kirchlichen Denkmäler der Stadt Koblenz, 1937, S. 21.
171 Zilliken G., Der Kölner Festkalender. Bonner Jahrbücher 119 (1910) 114, über

die Quellen S. 29-31. Jammers S. 6.
172 Zilliken S. 32, 114, 118. Nach Zilliken 29, 118 stand der Eintrag Lucii regis

confessoris auch im Kalendarium von Köln, Dombibliothek Nr. 45, aus dem 11. Jahrh.

53



erwähnen wir noch im sächsischen Norden das Bistum Verden, ein Suffragans-
bistum von Mainz. Sein Kalendar von ca. 1100 erwähnt den Heiligen von
Remüs.173

Von Schönau im Taunus wandern wir zum bayrischen Benediktinerkloster

Tegernsee, dessen Litanei aus der Mitte des 11. Jahrhunderts folgende
Heiligen erwähnt: Willibrorde, Nicolae, Ursicine, Florine, Trophane

Trophime), Niceti usw. Dazu nennt die gleiche Litanei noch zweimal
den hl. Lucius, zuerst in der Reihe Nicomedes, Menna, Luci, Geminiane und
nochmals: Galle, Magne, Luci, Asteri, Richari.174 Vermutlich ging die Flo-
rinuskult nach Tegernsee über Augsburg, denn es waren Mönche von
Tegernsee, die 1012 St. Ulrich in Augsburg, das vorher Chorherrenstift war,
mit Benediktinermönchen besiedelten.175

Es ist nun Zeit, nach diesem großen Rundgange uns wiederum den Churer

Quellen zuzuwenden, die auch deutlicher werden. In der Zeit des u.
Jahrhunderts nennt das Libera nos in der Messe zu Chur als bevorzugte Heilige
Lucius und Florin.176 Es war also genau wie in Tegernsee zur gleichen Zeit,
daß beide Heiligen von Chur verehrt wurden. Das besagt, daß sowohl der
Heilige von Chur wie von Remüs schon damals Bistumspatrone waren, auch
wenn sie erst 1288 als solche ausdrücklich bezeichnet werden: beatorum
confessorum Lucii et Florini, patronorum nostrorum suffragio confisi.177 Das
bestätigt auch das Disentiser Brevier vom 12. Jahrhundert, das in der
Allerheiligenlitanei wie im Officium beide Heiligen anrief und feierte.178

Auch sonst läßt sich der Kult des hl. Florin in Chur in dieser Zeit mehr
nachweisen. Dabei denkt man nicht in erster Linie an die Churer Kalenda-
rien, die bekannt sind.179 Vielmehr ergeben sich nähere Verbindungen
zwischen der rätischen Kapitale und dem Engadiner Wallfahrtsorte. Bischof Heinrich

I. (1070-1078), ein früherer Mönch von Reichenau, übergab die Re-
müser Kirche mit allem Zubehör dem Domkapitel und betonte dabei, daß drei
seiner Vorgänger aufdem bischöflichen Stuhle, nämlich Ulrich (1006-1024),
Hartmann (1030-1036) und Thietmar (1040-1070) diese Kirche zu Unrecht
dem Domkapitel weggenommen haben. Das deutet darauf hin, daß Hartbert

unmittelbar oder auch mittelbar durch seinen Nachfolger Hiltibald
(976-988) die Remüser Kirche den Kanonikern Übermacht hat. In der
betreffenden Urkunde, deren Jahr nicht genau ermittelt werden kann, wird
dieses Heiligtum als basilica sancti Florini, que sita est in loco, qui Rhemu-
sciae nuncupatur bezeichnet.180 Später ließ Bischof Wido 1116 vom Papste

173 Munding E., Die Kaiendarien von St. Gallen. Untersuchungen, 1951, S. 135.
174 Analecta Bollandiana 54 (1936) 32, 34-35.
175 BM IQ53, S. 172, 176-177.
176 ZSK 22 (1928) 196.
177 Mohr Th. v., Codex diplomaticus Currätiens 2 (1854) 50, Nr. 40.
178 Müller I., Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 107, 264.
179 Über die ganze Kultgeschichte des 11.—15. Jahrhunderts vgl. Scheiwiller, ZSK

1939, S. 73-81.
180 BUB I, Nr. 202 zur 1070/78. -

54



Paschalis II. die Rechte des Domkapitels bestätigen.181 Abschließend kann
man also sagen, daß die Remuser Wallfahrtskirche seit etwa dem Jahre iooo
mit der bischoflichen Kapitale verbunden war. Remus und Chur waren eine
geistige Einheit geworden.

VII. Zusammenfassende Charakteristik der Vita

Ein literarisches Denkmal muß nach seinem Zwecke beurteilt werden.
Wofür war die Florinus-Vita verfaßt? Sie wollte eindeutig liturgischen
Zwecken dienen und war fur die Aufnahme ins Brevier bestimmt. Das zeigen
schon die am Rande der Linzer Handschrift notierten romischen Ordnungszahlen,

die aber nur von I bis VIII vorhanden sind. Am Schlüsse der achten
Lectio weist ein t wohl auf tertia sc. Nocturna. Genau wie die Placidusvita,
die mit der achten Lesung durch per infinita saecula schließt, dann aber
doch noch die übrigen Lesungen aufweist, ist auch unsere Vita abgefaßt.
Man tat dies so, um fur alle Eventualitäten gefaßt zu sein. Der altere Brauch
bestand darin, daß eine Passio über alle 12 Lesungen ging oder doch über 11,
wobei die letzte de Evangelio war. Der neuere Brauch reservierte nur die
ersten beiden Nokturnen fur die Passio und gab in der 3. Nokturn der Ho-
milie zum Tagesevangelium Raum. Das ist zum Beispiel im Engelberger
Brevier (Cod. 42) von zirka 1200 der Fall.182 Interessant ist auch der Umfang

der Lektionen. Anfanglich verwendete man zur Mette sehr lange
Lektionen. Abt Johann von Gorze (f 962) las einmal in der 3. Lektion das ganze
Buch Daniel.183 Erst die Gluniazenser kürzten die Lektionen des Haupt-
offiziums, da sie fur ihre sonstigen Zusätze zum Officium viel Zeit brauchten.
In einem von Stablo beeinflußten St.Galler Brevier des 11. Jahrhunderts
sind die Lektionen nur noch 15-20 Zeilen lang. Im Disentiser Brevier des

12. Jahrhunderts (Cod. Sang. 403) sind sie bereits sehr gekürzt und um 1200
bietet das Engelberger Brevier (Cod. 42) noch 4-5 Zeilen. Entsprechend
kann unsere Vita des hl. Florin mit zirka 12 Zeilen im Durchschnitt (die drei
letzten Lektionen, die vielleicht vier waren, abgerechnet) noch gut ins 12.
Jahrhundert passen. Auch die Placidusvita mit je 10 Zeilen gehört ja in die
gleiche Epoche.181

Entsprechend dieser Zielsetzung wollte unser Hagiograph auferbauen und
belehren. Daher die vielen Entlehnungen aus der hl. Schrift, aus der Liturgie

(Orationen und Hymnen) und aus der Luciusvita. Daher auch die klare

181 BUB I, Nr. 260 zum 12. Marz 1117.
182 P. Ephrem Omhn in ZSK 1952, S. 259-260. Freilich zeigen schon Brevier-

Fragmente des 10. Jahrhunderts die Vita-Lesungen auf zwei Nokturnen (Nicolaus- und
Thomasfest). Dold A., Basler Brevier-Fragmente des 10. Jahrhunderts, 1954, S. 57.

183 Baumer S., Geschichte des Breviers, 1895, S. 273. Anm. 7.
181 Ephrem Omhn in ZSK 1952, S. 259-260.

55



Reimprosa, deren er sich bediente, und die vielen Stilmittel, die er glücklich
anwandte. Trotzdem verschmähte aber der Verfasser die antiken Gemeinplatze

und rein literarischen Anleihen. Wir suchen umsonst nach einer cap-
tatio benevolentiae, nach der Brevitas-Formel, nach einer Auftragsoptik
usw.185 Hierin ist die Vita vollständig anspruchslos und nichtssagend. Ein
eigentlich literarisch tatiger Gelehrter war der Autor nicht. Verglichen mit
der karolingischen Luciusvita, fehlt der Vita S. Florini auch die theologische
Bedeutsamkeit. Wir finden auch keine Andeutung an die vorscholastische
Theologie, die damals doch schon wichtig war. Dagegen vermag das Wein-
Motiv nicht aufzukommen (Verwandlung des Wassers in Wein, Abwaschung
der Reliquien mit Wein usw.). Am meisten gleicht die Vita der annähernd
gleichalten Placidus-Vita. Mit ihr teilt sie die Vorliebe für die klassischen
Stilmittel (Assonanz, Reim, Cursus usw.). Während aber der unbekannte
Mönch von Disentis, der die Placidus-Vita verfaßte, die Schönheit seiner
alpinen Landschaft mit Begeisterung preist, enthalt das Florinusleben keine
Schilderung des Engadins. Dagegen zeichnet der Verfasser mit Liebe die
Jugendzeit des Heiligen und dessen Entwicklung in Remüs. Er erhebt sich
zum Schwünge nur dort, wo er die wundertatige Wirkung des Florinus-Wei-
nes erzahlt (X.) und am Schlüsse, wo er sich im Gebete an den Heiligen
selbst wendet (XI.). Nach allem war der Verfasser ein Churer Geistlicher des
Churer Bistums, wahrscheinlich ein Churer Kanoniker, denn die Remüser
Kirche gehörte ja seit der Jahrtausendwende zum Churer Domkapitel. Ferner

war der Hagiograph entweder ein Kind des Engadins selbst oder dann
sicher mit dem Tale eng verbunden.

Was den historischen Wert der Vita betrifft, so ist zunächst entscheidend,
daß der Verfasser auf alle Falle zirka 500 Jahre von der Zeit des Heiligen
entfernt war. Die Vita ist kein Protokoll und kein Bericht eines Zeitgenossen.
Zudem ist sie auch nicht das Werk eines Historikers in unserem Sinne.
Reichlich macht sie nach den damaligen selbstverständlichen Forderungen,
die man an den Verfasser stellte, Anleihen aus dem allgemeinen Legendengut

der abendländischen Hagiographie. Dahin gehören die Berichte über die
Verwandlung von Wasser in Wein, die Bestimmungen des Heiligen über sein
Grab, die Erzählung vom doppelten Sarg, die Traumvision des Saturninus
usw. Anderseits verarbeitete der Autor älteres Traditionsgut. Wohl kann
man aus dem vorliegenden Texte der Vita auf keine ältere kürzere Vita
schließen, denn das Ganze präsentiert sich als zu einheitlich, aber wir wissen

doch, daß im 10./11. Jahrhundert in St. Gallen eine solche ältere Vita in
irgendeiner Form für liturgische Zwecke vorhanden war. Aus dieser und
anderen Quellen schriftlicher oder mündlicher Art stammen die Nachrichten,

die von Wert sein dürften. Es sei hier nur an den Bericht über die
Britannia Raetiae Curiensis, über den Priester Alexander, über die Volksburg
und deren klare Funktion, über die Elevation durch Saturninus und Pas-

186 Arbusow L., Colores Rhetorici, 1948, S. 97 ff.

56



sivus erinnert, alles Belege, die fur die Anfange der christlichen Organisation
im Tale des Inn bedeutungsvoll sind. Moglicherweise ist auch die Erzählung
über die Romfahrt der Eltern und die judisch-christliche Abkunft der Mutter

nicht in jeder Hinsicht unbrauchbar. Im Hagiographen steckte doch wohl
auch noch ein bißchen ein Historiker. So sehr er Rhythmus und Reim liebte
und die klassischen Stilmittel zu schätzen wußte, so sehr hielt er sich von
sonstigem literarischem Topoi fern. Bei aller Begeisterung fur den Heiligen,
die ihm da und dort eine schlimme Rolle spielt, doch wieder ein
vertrauenerweckender Umstand.

So bietet die Vita des 12. Jahrhunderts manche Bausteine zu einer
historischen Biographie des hl. Flonnus. Dessen Lebenszeit ist schon ganz
verschieden angegeben worden. Franz Hammerl sprach sich fur das «7. oder
8. Jahrhundert» aus.186 O. Otmar Scheiwiller war zur Ansicht gekommen,
daß der Heilige «mit einer großen Wahrscheinlichkeit dem 7. Jahrhundert
angehört».187 Wenig spater datierte er doch «etwa 5-/6. Jahrhundert».188
Das Pendel der Datierung geht also vom 5. bis zum 8. Jahrhundert. Das
Richtige wird auch hier etwa in der Mitte liegen. Im 8. Jahrhundert kann
der Heilige nicht gelebt haben, weil ja St. Otmar Anfang des 8. Jahrhunderts
an der Churer Florinuskirche angestellt wurde. Das 5-/6. Jahrhundert ist
wohl früh, wenn wir bedenken, daß um 500 nur an ausgesuchten Verkehrsstellen,

wie zum Beispiel in Zillis, Kirchen bestanden. Dann ist zu bedenken,
daß die Gegend der Vita zur Zeit des Heiligen schon christianisiert war. Der
Priester Alexander und auch der hl. Florinus erscheinen in keiner Weise als
Missionare. Auch die Volksburg wurde damals nicht erst gebaut, sondern
war schon vorhanden und diente der Bevölkerung. Falls das Rom-Motiv
richtig ist, so wurde es auch mehr in das 7. als 6. Jahrhundert deuten. Wenn
wir den hl. Florin dem 7. Jahrhundert nahern, erhalt seine ganze Geschichte
mehr Zusammenhalt. Man wird deshalb am besten 650-750 oder noch eher
einfach das 7. Jahrhundert als Zeit des hl. Florin ansetzen dürfen. Wichtiger

als die chronologische Bestimmung seines Lebens ist die Intensität
seiner Wirksamkeit. Sie laßt sich mehr an der Geschichte seiner Reliquien und
seines Kultes ablesen und erstreckte sich im Verlaufe des 8.-12. Jahrhunderts
über fast zahllose Kirchen und Kloster des deutschen Reiches.

186 Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubunden 52 (1923) 76.
187 ZSK 1939, S. 167.
188 BM 1940, S. 174.

57



KURZ-REGISTER DER NAMEN UND BEGRIFFE

Alexander, Priester 7, 24, 36-37, 56-57
Augsburg 53-54
Bamberg 53
Benediktbeuren 53
Breonen 33
Britannia Curiensis 21, 56

Canicias, Volksburg 21-23,32-34
Chur 4I_43> 54> 56
Cursus 18-19
didascalus 19-20
Drutwin, Graf 44-45, 48
dulus 45,47-48
echo 45, 48
Einsiedeln 52
Eichstätt 53

Ellwangen 43~44» 53
Essen 53
Grazismen, siehe didasculus, dulus,

echo, Remüs

Hartbert, Bischof 43-45, 51-52, 54
Juden-Christen 27, 30-31, 57
Koblenz 43-5L53
Lipporn 45,53
Luciusvita 12-14, 16, 18, 19, 21, 27,

53-56
Maximiana 25, 34
miserescito 46-47
Muri 52
Müstair 52
Notker hl 49-50
Otmar hl 4t-43> 57

Otto 1 43-44» 52
Ottonische Renaissance 47-48
parochus 35-38
Passivus, Diakon 25—26, 56

Petrus hl 37—38

Pfäfers 52

Pfarreien-Grundung 35-38
Placidusvita 6, 9, 13, 18, 19, 56

Procurator 26,37
Ratpert 48-49
Reim 17-18
Reginward, Priester 43
Regensburg 52-53
Regingaud Macer 45_49
Remüs 21-23,32-34,43-44,54-56
Rom 27-30,57
Sarkophag 39
Saturninus 56
Schönau 45» 53
St. Gallen 48-50, 52, 56

Sprache 15-20,45-51
Tegernsee 54
Trier 53

Verden 53
Verena hl 34-35
Werden, Bistum 53
Ursus 26

Victor, Praeses 41 43

Vinschgau 23-24,31-32
Wein-Motiv 34-36» 40, 56

58


	Die Florinusvita des 12. Jh.

