
Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 82 (1952)

Artikel: Die Mission der Kapuziner im Unterengadin in der I. Hälfte des 17.
Jahrhunderts

Autor: Frigg, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Mission der Kapuziner im Ünterengadin
in der i. Hälfte des 17. Jahrhunderts

Von Albert Frigg

(Quellen- und literarkritische Untersuchung
und problemgeschichtliche Darstellung)





43

Ungedruckte Quellen

Chur: Bischöfliches Archiv
HR Historia Religionis, Bände A, B, C, D, E.
M Mappen 51, 53—59.

Cartular S.
Chur-Tirol Geschichte des Bisthums Chur Tirol betreffend, Lade C,

1621—162g, Sig. G.
Staatsarchiv Graubünden

BP Landesprotokolle der Bundestage, Beitage und Kongresse (Bundstags-
Protokolle).

Dekr. Extracten der Decreten Loblich Gemeiner Landen.
AS Ausschreiben gem. III. Bünde 1600—1680.
LA Landesakten.
Sammlung Giovanoli, LA, 2. Serie.
Archiv Salis-Planta.
Zehngerichtenbund, Landesprotokoll.
Gotteshausbund-Protokoll und Akten, Bd. I.
PRS Protokoll über Religionsstreitigkeiten 1644—1647, IV/13.
SP Synodalprotokolle der Evangelisch-rätischen Synode.
Rätische Synodalacta, Sig. B 423.
Acta, Decreta et Ordinationes Synodi Rhaeticae, Sig. B 8.
Urkunden-Sammlung der Geschiehts-Forschenden Gesellschaft Graubünden.
Msc B 1538 Religionssachen Tom. XV., Sig. B 1538. Verschiedene Ma¬

nuskripte (zit.: Msc B 1543 ff.).
Zürich: Staatsarchiv

Bücher und Briefe des Antistitialarchives, E II.
Akten-Archiv: Sammlung für Veltlin und Kirchensachen betreffend Graubün¬

den, A 248.
Geneve: Societe Musee historique de la Reformation, Archives Tronchin.

Photokopien; zur Verfügung gestellt durch Dr. Alexander Pfister, Riehen.
Bern: Staatsarchiv

Pündten-Bücher B und H.
Eidgenössisches Bundesarchiv. Kopien aus:
Milano: Biblioteca Ambrosiana.: Parte inferiore G. — E. S. VI. 8.

Archivio di Stato:: II., Culto, Conventi Cappuccini, Nr. 1620.

II., Potenze estere, Svizzeri e Grigioni.
Fondo di Religione, Cappuccini, Cart. 6. v. 2. ff.

Roma: Archivio Vaticano; Segreteria di Stato:
Nunziatura Nunziatura Svizzera, vol. 12 ff.
Archivio Segreto, Arm. XLV.
Miscellanea, Arm. II., varia politicorum.
Lettere di Cardinali.
Lettere di Particolari.

Biblioteca Vaticana: Fondo Barb. Fondo Barberini lat. 5961 ff.
Venezia: Archivio di Stato: Dispacci. - Senato Corti, Reg. 57. - Senato De-

liber., Reg. 119.



44

Paris: Archives du Ministere des Affaires Etrangeres, zit.: Äff. Etr. Grisons.
Bibliotheque Nationale f. fr. 5190.

Simancas: Archivo General de Simancas: Secreteria de Estado, Milan II (Legajo
1896—1927); Milan III (Legajo 3335—3428). Abschriften, 3 Bde.
(Ausgewählte Korrespondenzen aus den Jahren 1602—1728).

Roma: Archivio della Sacra Congregatio de Propaganda Fide (zit. A.P.).
Regesten, Auszuge und Abschriften aus dem Archivio della Sacra Congregatio

de Propaganda Fide und nach der Kopiensammlung von Prof. Dr. P. Adelhelm

Jann in Stans; zur Verfugung gestellt durch Dr. A. Pfister, Riehen.

Gedruckte Quellen und Literatur

Abschiede, eidgenossische, Bd. V, 1 (1615) ff. (zit.: EA).
Albuin (Thaler) P., Kompaß fur die Reformationsgeschichte Graubündens. Innsbruck

1910 (zit.: Albuin, Kompaß).
— Tarasp oder die Kapuziner-Mission im Unterengadin. Innsbruck 1913 (zit.: Albuin,

Tarasp).
Alexius Spirensis, Fr., Historialis relatio eorum quae in missione Rhaetica acciderunt ab

anno 1622 usque ad annum 1625. Veröffentlicht in: Analecta Ordinis Minorum
Capuccinorum, vol. XIV, Romae 1898 und vol. XV, Romae 1899.

Anhorn Bartholomaeus, Graw-Punter-Krieg 1603—1629. Nach dem Msc herausgegeben
von C. v. Moor, Chur 1873.

— Heilige Wiedergeburt der evangelischen Kirche in den gemeinen drei Bundten.
Chur 1680. Neu herausgegeben, St. Gallen i860.

— Magiologia. Christliche Warnung fur dem Aberglauben und Zauberey. Basel 1674.

Annales Minorum seu trium Ordinum a S. Francisco Institutorum. (Luke Wadding —

A. Chiappini.) Ad Claras Aquas 1931—1941; 28 vol. (zit.: AMO).
Arduser Hans, Selbstbiographie und Chronik (1572—1614). Nebst einem historischen

Commentar von J. Bott. Chur 1877.

Bistum Chur, 1500 Jahre. Zurich 1950.
Bonorand Conradin, Die Entwicklung des reformierten Bildungswesens in Graubunden

zur Zeit der Reformation und Gegenreformation. Thusis 1949.
Brandt Theodor, Die Kirche im Wandel der Zeit. III. Band: Reformation und Gegen¬

reformation. 1935.
Bürgler Anastasius, P., Die Franziskus-Orden in der Schweiz. Schwyz 1926.
Cahannes Gion, Las missiuns dils paders capucins en Rezia el I7avel tschentaner. Chur

1902 (in: Igl Ischi, VI annada). (zit.: Cah.).
Camenisch Carl, Carlo Borromeo und die Gegenreformation im Veltlin. Chur 1901.
Camemsch Emil, Bundner Reformationsgeschichte. Chur 1920.
— Die rätoromanischen und italienischen Gemeinden der Schweiz (in: Ekklesia).

Gotha 1935.
— Geschichte der Reformation und Gegenreformation in den italienischen Sudtalern

Graubündens und den ehemaligen Untertanenlanden Chiavenna, Veltlin und
Bormio. Chur 1950.

Cantü Cesare, Rivoluzione della Valtellina nel secolo XVII. Como 1831.
Castelmur Anton, v., Die Landrichter aus der Familie Jagmet und der Mainonehandel.

Separatabdruck aus «Bundnerisches Monatsblatt» 1930.
Ceresole Victor, Releve des manuscrits des archives de Venise. Venise 1890.



45

Chronica Provinciae Helveticae Ordinis S.P.N. Francisci Capucinorum. Solodori 1884
(zit.: Chron. Prov. Helv.).
Clemente F. da Brescia, Istoria delle Missioni de'Frati Minori della Provincia di Brescia

nella Rezia. Trento 1702 (zit.: Clem. oder Clemente).
Clemente da Terzorio, P., Le Missioni dei Minori Capuccini. Sunto Storico. 2 vol. Roma

1913 und 1914 (zit.: Terz.).
Cutkbert P., Die Kapuziner. Ein Geschichtsbild aus Renaissance und Restauration.

München 1931. Aus dem Englischen übersetzt von Widlocher J., P.

Decurtins C., Geschichte der rätoromanischen Literatur. In: Grober Gustav, Grundriß
der romanischen Philologie, II. Bd., 3. Abt., p. 218—261. Straßburg 1901.

Eder Karl, Die Geschichte der Kirche im Zeitalter des konfessionellen Absolutismus
('555—1648)- Wien 1949.

Eichhorn Ambrosius, P., Episcopatus Curiensis in Rhaetia. 1797.

Fagmez Gustave, Le Pere Joseph et Richelieu (1577—1638). 2 Tom. Paris 1894.

Fetz Joh. F., Geschichte der kirchenpolitischen Wirren im Freistaat der Drei Bünde.
Chur 1875 (zit.: Fetz, Wirren).

Fischer Rainald P., O. M. Cap., Zur Grundungsgeschichte des Kapuzinerklosters Alt¬
dorf. In: Zeitschrift fur Schweizerische Kirchengeschichte, Freiburg i. S. 1951,
Heft II., p. 146 ff.

Fojfa P., Das Bundnerische Münsterthal. Chur 1864.

Fry Carl, Nunzius Giovanni Antonio Volpe und die Konzilsverhandlungen mit den
III Bunden. In: Zeitschrift fur Schweizerische Kirchengeschichte, 1932, XXVI.
Jahrgang.

— Der heilige Karl Borromäus. In: Das Neue Volk, Nr. 31—33. 1938.

— Nunzius Giovanni Antonio Volpe und das Veltlin. Sonderabdruck aus «Zeitschrift
fur Schweizerische Geschichte», Heft 3, 1945.

Gadola Guglielm, Iis auturs Caputschins. In: Igl Ischi, 1948.

— Iis paders caputschins a Muster 1648—1818. In: II Glogn. Glion 1950.
— Die Vater Kapuziner bei der Arbeit. In: Bundner Tagblatt vom 20. Mai 1950.

Giussani Antonio, La riscossa dei Valtellinesi contro i Grigioni nel 1620. Como 1935.

Goetz Walter, Pater Hyazinth. In: Historische Zeitschrift, 109. Bd., p. 101—128. Mün¬
chen und Berlin 1912.

Graf Theophil, P., O. M. Cap., Zur Entstehung des Kapuzinerordens. Quellenkritische
Studien. Ölten und Freiburg i. B. 1940.

Guter Joh., Pundtnerischer Handlungen widerholte unnd vermehrte Deduction, 1622.
Herausgegeben von C. v. Moor. Chur 1877.

Hajfter Ernst, Georg Jenatsch. Ein Beitrag zur Geschichte der Bundner Wirren. Davos
1894. Dazu:

— Urkundenbuch. Chur 1895.

Hohenegger Agapit, P., Geschichte der Tirolischen Kapuziner-Ordensprovinz (1593—•
1893). 2 Bde. Innsbruck 1913 und 1915.

Holzapfel Heribert, P., Handbuch der Geschichte des Franziskanerordens. Freiburg i. B.

1909-

Huxley Aldous, Die graue Eminenz. Deutsche Ubersetzung von H. E. Herlitschka.
Zurich 1948.

Jecklin Fritz, Materialien zur Standes- und Landesgeschichte Gem. III Bunde 1464—
1803. 2 Bde. Basel 1907 und 1909.

Jedin Hubert, Katholische Reformation oder Gegenreformation? Luzern 1946.

— Geschichte des Konzils von Trient. I. Bd. Freiburg i. B. 1949.



46

Juvalta Fortunat, v., Beschreibung der Geschichte Gemeiner drey Bünde vom Jahre
1592 bis 1649. Ulm 1781.

— Denkwürdigkeiten 1567—1649. Aus dem Lateinischen ubersetzt von C. v. Mohr.
Chur 1848. In: Archiv fur die Geschichte der Republik Graubünden, I. Band,
Chur 1853.

Kind Chr., Die Pacification des rhätischen Freistaats in Religionssachen 1640—1649. In:
«Ratia», herausgegeben von Moor C. und Kind Chr., I. Jahrgang 1863.

— Die Reformation in den Bisthümern von Chur und Como. Chur 1858.

Kind Ernst, Über das Verhältnis der 8 Gerichte zu Österreich. Weida i. Tür. 1925.

Künzle Magnus, P., Die schweizerische Kapuzinerprovinz. Ihr Werden und Wirken.
Festschrift. Einsiedeln 1928.

— P. Franz von Bormio. Einsiedeln 1940.
Loewenich Walther, v., Die Geschichte der Kirche. Witten 1938.

Ludwig D. A., Der Pratigauer Freiheitskampf. Schiers 1902.
— Der Versuch der Gegenreformation im Unterengadin und im Prätigau anno

1621/22. In: Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden, 1905.

— Verhandlungen über die Pratigauer Angelegenheit vom Beginn des Aufstandes bis
zur Lindauer Konferenz. In: Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft

von Graubünden, 1906.

Mareks Erich, Die Gegenreformation in Westeuropa. In: Propylaenweltgeschichte,
V. Bd., Berlin 1930.

Mayer Joh. G., Das Konzil von Trient und die Gegenreformation in der Schweiz. 2 Bde.
Stans 1901 und 1903.

— Geschichte des Bistums Chur. 2 Bde. Stans 1907 und 1914 (zit.: Mayer, Bistum).

Menghini Feiice, Paganino Gaudenzio, Letterato Grigionese del'6oo. Milano 1941.
Mommsen Wilhelm, Vier Jahrzehnte europaischer Krieg (1618—1660). In: Propylaen¬

weltgeschichte, V. Bd. Berlin 1930.
Moor Conradin, v., Geschichte von Curratien und der Republik gemeiner drei Bunde.

Chur 1870—1874; 3 Bde.

Muller Iso, Zur surselvischen Barockliteratur im Lugnez und in der Cadi 1670—1720.
In: 81. Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubunden,
Jahrgang 1951, p. 3 ff. Chur 1952.

Nabholz Hans, Die öffentliche Meinung in Frankreich und die Veltlinerfrage zur Zeit
Richelieus. In: Jahrbuch fur Schweizerische Geschichte, 26. Bd. Zurich 1901.

Nuntiaturberichte aus der Schweiz seit dem Conzil von Trient. Herausgegeben von H.
Reinhardt und F. Steffens. 3 Bde. Documente, I. Bd. Solothurn 1906; II. Bd.
Solothurn 1917; III. Bd. Freiburg i. S. 1929.

Pastor Ludwig, Geschichte der Papste seit dem Ausgang des Mittelalters. 16 Bände.
Freiburg i. B. 1886—1933.

Peer Florian, L'cglise de Rhede au XVIme et XVIIme siecles. Geneve 1888.

Pfister Alexander, II temps dellas partidas ella Ligia grischa (1600—1639). In: Annalas
da la Societä Retorumantscha, Annada XLV. Chur 1931/1932, 1934/1935-

—• Georg Jenatsch, sein Leben und seine Zeit. 2. Aufl., Basel 1939; 3. Aufl., Basel

1951. (zit.: Pfister, Jenatsch, II. und III.).
Pieth Friedrich, Bundnergeschichte. Chur 1945.
Planta P. C., Geschichte von Graubunden. 3. Aufl., bearbeitet von C. Jecklin.

Bern 1913.
Poeschel Erwin, Die Kunstdenkmaler des Kantons Graubunden. 7 Bde., herausgegeben

von der Gesellschaft fur Schweizerische Kunstgeschichte. Basel 1937—1948.



47

Porta P. D. Ros., de, Historia reformationis ecclesiarum Raeticarum. 2 torn. Curiae
Raetorum et Lindaviae 1771—1774.

Quellen zur Schweizer Geschichte. 2. Bd.: Les döpeches de Jean-Baptiste Padavino
1607/1608. Bäle 1878.

Ragazj-, Die Bundner Wirren. In: Bündner Geschichte; Vortrage 1901/1902. Chur 1902.
Ranke Leopold, Die römischen Papste, ihre Kirche und ihr Staat im 16. und 17. Jahr¬

hundert. 3 Bde, 2. Aufl. Berlin 1838.

Reinhardt Heinrich, Die Correspondenz von Alfonso und Girolamo Casati mit Erzherzog
Leopold von Österreich, 1620—1623. Freiburg i. d. Schweiz 1894.

— Studien zur Geschichte der katholischen Schweiz im Zeitalter Carlo Borromeo's.
Stans 1911.

— siehe: Nuntiaturberichte.
Rocco da Cesinale, P., Storia delle Missioni dei Cappuccini. 3 Bde. Paris 1867 und Rom

1872/1873. (zit.: Rocco.)
&z/i.r-Marschlins Ulysses, v., Denkwürdigkeiten. Nach dem italienischen Original¬

manuskript bearbeitet von C. v. Mohr. Chur 1858.
— Memorie. Herausgegeben von C. v. Jecklin. Chur 1931.

Salutz Joan Pitschen, Capuciner. (Übersetzung und Kommentierung des gleichnamigen
Werkes von Du Moulin Pierre.) Turich 1650.

— Fundamaint e compilgiamaint da la granda differentia e contrarietad, chi es in
ilg fat dalg Salud, taunter ils praedicants, serviaints da Jesu Christi: et ils Capu-
ciners Franciscaners, seruiaints dalg Papa da Roma. 1649.

Scala Ferdinand, della, P., Der heilige Fidelis von Sigmaringen, Erstlingsmartyrer des

Kapuzinerordens und der Congregatio de propaganda fide. Nach Quellen
bearbeitet. Mainz 1896.

Sererhard Nicolin, Emfalte Delineation aller Gemeinden gemeiner dreyen Bunden, 1742.
Neu bearbeitet von O. Vasella. Chur 1944.

Simonet J. J., Geschichte der katholischen Pfarrei Obervaz. Ingenbohl 1921.
— Bundner in der schweizerischen Kapuzinerprovinz. In: «Bundnerisches Monatsblatt»

1924, p. 23 ff.

Sprecher v. Bernegg Fortunat, Geschichte der bundnerischen Kriege und Unruhen. Be¬

arbeitet von C. v. Mohr. 2 Bde. Chur 1856 und 1857 (zit.: Sprecher, Kriege und
Unruhen).

Sprecher J. A. v., Kulturgeschichte der Drei Bunde im 18. Jahrhundert. Bearbeitet von
R. Jenny. Chur 1951.

Scherer-Boccard Theodor, Wiedereinführung des katholischen Kultus in der protestan¬
tischen Schweiz. Ingenbohl 1881.

Schomerus H., MissionsWissenschaft. Leipzig 1935.

Schuli M., Die Gegenreformation im Pratigau und ihre Abwehr. Zurich 1922.

Schwegler Theodor P., Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz. 2. Aufl.
Stans 1943.

Steffens Franz — siehe: Nuntiaturberichte.
Tonjachen R. Olaf, Baldiron und die drei ratischen Bunde. Samedan und St. Moritz 1930.

Truog Jak. R., Die Bundner Pradikanten 1555—1901 nach den Matrikelbuchern der
Synode. Chur 1902.

— Aus der Geschichte der evangelischen Gemeinden in den bündnerischen Unter¬
tanenlanden. Separatabdruck aus «Bundnerisches Monatsblatt» 1935.

Valer M., Die Beziehungen der III Bunde zu Tirol 1632—1652. In: Jahresbericht der
Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubunden 1903.



48

Vasella Oskar, Die Entstehung der bündnerischen Bauernartikel vom 25. Juni 1526.
In: Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, XXI. Jahrg., p. 58 ff. Zürich 1941.

— Die bischöfliche Herrschaft in Graubünden und die Bauernartikel von 1526.
Separatabdruck aus Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, XXII. Jahrgang,
Heft I 1942.

Veraguth D., Herzog Rohan und seine Mission in Graubünden und im Veltlin. Basel 1893.

Vulpius Jach. Ant., Historia Raetica. Ca. 1705. Romanische Ausgabe von C. v. Moor.
Chur 1866.

Wind Siegfried, Der hl. Karl Borromäus und die Einführung der Kapuziner in die
Schweiz. In: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, XXIX. Jahrgang
•935. P- 2t3 ff-

— Dokumente zur Einführung der Kapuziner in die Schweiz. In: Collectanea Hel-
vetico-Franciscana, 6. Heft, Juli 1936, Luzern.

Wymann Eduard, Aus der schweizerischen Correspondenz mit Cardinal Carl Borromeo.
Bibliotheca Ambrosiana F 135—F 175; 1576—1584; in: Geschichtsfreund, Bd. 52,
p. 261 ff.; Bd. 53, p. 1 ff; Bd. 54, p. 1 ff Stans i8g7—1899.

Zinsli Philipp, Politische Gedichte aus der Zeit der Bündner Wirren (1603—1639).
Zürich 1909.

Abkürzungen

AMO Annales Minorum seu Trium Ordinum a S. Francisco Institu-
torum. Luke Wadding-A. Chiappini. 1931—1941.

Clem. od. demente Clemente da Brescia, Istoria delle Missioni de'Frati Minori Cap-
puccini della Provincia di Brescia nella Rezia. Trento 1702.

Cah. Cahannes Gion, Las missiuns dils paders capucins en Rezia el
I7avel tschentaner. In: Igl Ischi. Chur 1902.

Chron. Prov. Helv. Chronica Provinciae Helveticae ordinis S.P.N. Francisci Capu-
cinorum. Solodori 1884.

EA Eidgenössische Abschiede.
Rocco Rocco da Cesinale, P., Storia delle Missioni dei Cappuccini.

Paris 1867 und Rom 1872/1873.
Terz. Clemente da Terzorio, P., Le Missioni dei Minori Cappuccini.

Sunto storico. Roma 1913 und 1914.

(Weitere Abkürzungen siehe Verzeichnis der ungedruckten Quellen.)



49

Die Mission der Kapuziner im Unterengadin
in der i. Hälfte des 17. Jahrhunderts *

Einleitende Bemerkungen

In unregelmäßigen Zeitabstanden erschienen Spezialabhandlungen über die
Geschichte der Kapuziner-Mission in den Drei Bunden. Sozusagen alle (katholischen)
Autoren stützten sich dabei in ihren Ausfuhrungen auf das Werk des Kapuziners
demente da Brescia, welcher im Jahre 1702 eine «Istoria delle Missioni de'Frati Minori
della Provincia di Brescia nella Rezia» veröffentlicht hatte. Ist nun aber dementes
Bericht die zuverlässige Quelle? Um diese Frage zu beantworten, wurden jetzt erstmals

dementes Grund- und Vorlagen überprüft. Anhand des dabei vorwiegend neu
vorgefundenen und wider Erwarten sehr zahlreichen urkundlichen Materiales ließen sich

literar- und quellenkritische Untersuchungen durchfuhren, welche eindeutig ergaben:
Die Missions-Geschichte muß heute neu, das heißt unabhängig von demente da Brescia

und seinen «Kopisten», dargestellt werden. nicht als Polemik, sondern als Korrektur
und zuvorderst als Behebung einer großen Lücke in der Erforschung ratischer
Kirchengeschichte.

Solche Erwägungen regten A. Frigg zu seiner Abhandlung an, welche in ausgedehntester

Weise und unter Verwertung ansehnlichsten Quellenmateriales aus in- und
auslandischen Archiven die Kapuziner-Mission in Ratien in chronologischer Abfolge und
problemgeschichtlicher Erörterung beleuchtet. Aus der Vielheit der in genannter
Dissertation dargelegten Ereignisse und besprochenen Probleme wird im folgenden das

aktuelle Teilstück der Missions-Geschichte angeführt, welches Bezug hat auf das
historische Bild des Unterengadins. Weiter liegt auch die Beschränkung auf das Geschichtsbild

der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts nahe, da sich dieses einem recht geschlossenen

Rahmen einfügen laßt. Demgegenüber sind weitere Geschehnisse und Entwicklungen

betreffend das Werk der Kapuziner im Engadin und andern Talschaften in der
zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts nur in größerem Zusammenhange verständlich und
in diesem Sinne in der Dissertation erörtert.

Mehrere einleitende Linien, die in der gesamten Abhandlung in extenso ausgeführt
werden, müssen hier sehr skizzenhaft vorausgehend gezeichnet werden:

* Abschnitt aus der noch nicht veröffentlichten Dissertation von Alb. Frigg: «Die
Mission der Kapuziner in den rätoromanischen und italienischen Talschaften Ratiens

im 17. Jahrhundert».

4



50

Die Gegenreformation in den Drei Bünden

und in ihren Untertanenlanden vor dem Jahre 1621

Die konfessionelle Entwicklung in den Drei Bünden in der Zeit der
Reformation und Gegenreformation stand in sehr enger Beziehung zu den
europäischen politischen Interessen und Wandlungen. Französischer und
habsburgischer Wille lenkten die Hauptströmungen des 17. Jahrhunderts in
Europa. In ihrer allgemeinen Lage waren die Drei Bünde das in
topographischer und politischer Beziehung von den genannten Fremdmächten
umstrittene Durchgangsland. Die innenpolitische und militärische Struktur
Rätiens tat dabei immer offensichtlicher die staatspolitische Mangelhaftigkeit

kund, welche durch den konfessionellen Zwiespalt erst recht erhöht
wurde. Die Drei Bünde wurden zusehends von den sie eng umklammernden
Großmächten beeinflußt, bedrängt, als deren Spielball in politische und
religiöse Wirren hineingezerrt und beinahe wehrlos ausgenützt.

Das bündnerische Gebiet befand sich nach außen wie nach innen, in
politischen wie in konfessionellen Belangen, in einer Sonderstellung. Auf
diesem Boden liefen die buntesten und alle wesentlichen Faden europaischer
Machtbestrebungen zusammen. Das mußte früher oder später unvermeidlich

schwerste Wirren über das Land bringen.

Kirchengeschichtlich trat die bedeutende Wendung durch das zusehends
Gestalt annehmende Werk des Tridentinums ein. In der borromeischen
Struktur drängten sich die katholische Reform und die Gegenreformation
über die südlichen Grenzen Rätiens und des Veitlins. Und im Zuge der von
Borromeo unternommenen Festigung der katholischen Kirche wurde bereits
in den Siebzigerjahren des 16. Jahrhunderts erstmals klar die Frage der
Einführung von Kapuzinern in die Drei Bünde und die Schweiz aufgeworfen.
Bald danach (1581 ff.) wurden in der Innerschweiz die ersten Mönchs-
Stationen errichtet. Die Drei Bünde dagegen wehrten ab: «Die Mönche
sollen in unserm Land nicht gepflanzt werden.» Warum diese Verneinung?
Die bündnerische Verwaltung im Veltlin hatte bereits vorher in schlimme
Zwistigkeiten eingreifen müssen, die im Zusammenhange mit der
Kapuzinermission in den Untertanenlanden entstanden waren.

Bisherige historische Darstellungen haben übersehen, daß das Veltlin
für die spätere Kapuzinermission in Rätien selbst den «strategisch» wichtigen

Punkt bildete: Die Untertanenlande wurden zum «Vorfeld» des

Werkes der Mönche in den Drei Bünden.

Bereits um 1572 war im Veltlin eine recht gut «organisierte» Mission
der Patres populär, welche sich hoher kirchlicher Protektion versichert
wußte. Der Zeitpunkt, da die Kapuziner ihr Werk im Veltlin aufzubauen
begannen, war zugleich derselbe, in dem der wiedererstarkende Katholizismus

erkannte, daß für ihn die eigentliche Gefährdung, geographisch
gesehen, in den nördlichen Grenzgebieten Italiens lag, also in jener auch von



51

europäischer Machtpolitik umkämpften Grenzlinie bündnerischen Bodens.
Nur so wird verständlich, daß noch vor der Wende zum 17. Jahrhundert die
Planung, dem Vordringen des Protestantismus gegen Oberitalien Einhalt zu
gebieten, festere Formen annahm. Und zur Verwirklichung solchen
Vorhabens wurden die Kapuziner beauftragt. Sie waren ja Diener des Triden-
tinums und erhielten nun, angesichts der Gefährdung der katholischen
Kirche im Alpengebiet, Weisung von höchsten Stellen, ihre Mission
tatkräftig auszuweiten. In großem Rahmen stellten sich alle Interessierten zur
Verfügung,um den franziskanischen Boten den Weg in die Untertanenlande
und endlich in die Drei Bünde selbst zu ebnen.

Aber Rätien hielt an der Abwehrstellung fest und begründete dieselbe
durch Berufung auf die Ilanzer Artikel, welche das Wirken ausländischer
Geistlicher auf seinem Boden verboten. Doch ein völliger Ausschluß der
Patres war gar nicht möglich, waren doch manche derselben, ja sogar ihr
damaliges Haupt (P. F. da Bormio), Einheimische!

Der Zusammenprall aller Machtbestrebungen führte im Jahre 1620 zum
«Veltlinermord». Der nächste entscheidungsvolle Schritt war der Einbruch
politisch-religiöser Wirren in die Drei Bünde selbst. In Verbindung damit
öffneten sich die Tore für die Kapuzinermission in Rätien: Vom
Untertanenland her sollte die Neuwerdung katholischen Lebens nach Norden
ausgedehnt werden. In den ersten zwei Jahrzehnten des 17. Jahrhunderts nahmen

dahin ausgerichtete Planungen klare Formen an. Nahe an der
Südgrenze Rätiens, in Edolo, wurde ein Kloster errichtet; der Guardian
desselben, P. Ignatius von Bergamo, sollte bald für die Entwicklung der Mission
in den Drei Bünden größte Bedeutung erlangen, nachdem er schon vorher
in der Regelung der Veltlinerfragen in vorderster Reihe gestanden. 1620
betrat er mehrmals Bündner Boden (Münstertal). Unermüdlich war er
bestrebt, das Werk seines Ordens weiter in den nächsten Norden auszudehnen.
Er unterließ es nicht, dazu bei interessierten kirchlichen und weltlichen Fürsten

Hilfe anzufordern. Aber das Entscheidende geschah erst, als er in
Fürstenburg, dem Exilort des Bischofs von Chur, mit Johann V. Pläne für die
Ausdehnung der Mönchsmission besprach. Die Dienste des Ignatius als

Diplomaten mit der Maxime kirchlichen Gehorsams kamen dem Bischof
zustatten. Und rasch spönnen sich die Fäden von diesem Ausgangspunkt zu
den zuständigen Instanzen der Kurie, der Nuntiatur, nach Brescia, nach der
Innerschweiz und an den habsburgischen Hof.

Diese Vorarbeit geschah in einer Zeit der Bistumskrise und ließ deshalb
Stärkung der katholischen Stellung erhoffen. Die Realisierung der Planungen

blieb nur noch eine Frage der Zeit. Ende 1620 mußten bereits konkrete
Entwürfe für eine Organisation vorgelegen haben; bald folgte nämlich die
Einführung der Mission. Im Januar 1621 wurde Ignatius zum Superior der
Kapuzinermission in Rätien ernannt. Im gleichen Jahre, zur Fastenzeit,
begannen Mönche der Helvetischen Ordens-Provinz, ihr Werk in der
Umgebung von Chur aufzubauen. Das Münstertal wurde vom Veltlin her die
Eingangspforte für die Patres von Brescia.



52

Ignatius, Johann V. und Nuntius Scappi waren die entscheidenden
Wegbereiter. Aber mit nicht zu unterschätzender Wucht leistete auch die
europäische Politik ihren Beitrag (Traktat von Madrid, Luzerner Artikel, Imster-
Verhandlungen, Mailänder Artikel). Innert kürzester Frist hatten sich
kirchenpolitische, der Gegenreformation günstige Schläge gegen die Drei Bünde
gerichtet. Die Wurzeln dieser Strömung ruhten im Tridentinum; Träger
waren auslandische Fürsten, bündnerische Parteiganger und katholische
Geistliche. Geringfügig nahmen sich demgegenüber die Bewegungen der
Selbstverteidigung der politisch und konfessionell zersplitterten ratischen
Gemeinden und Behörden aus. Ein fremder Ubermacht weitgehend
ohnmachtig gegenüberstehendes Land sah sich auf ein unbegrenztes Kampffeld
aufgeboten.

Im Oktober 1621 rückten habsburgische Truppen ins Unterengadin,
Davos und Pratigau ein. Ein spanisches Heer besetzte das Bergeil. Damit
war zugleich das entscheidende Signal zu den konfessionellen Kämpfen
gegeben : Flucht der Prädikanten und Beginn der Kapuzinermission. Noch vor
Ende des Jahres forderte Erzherzog Leopold Rekonzilierung der Kirchen
in Ramosch, Scuol und Zernez fur katholischen Gottesdienst; dem Befehl
mußte unter Druck nachgelebt werden.

Die Ordens-Provinz Brescia im Gebiet Venedigs ubernahm den Auftrag
zur Kapuzinermission im romanisch- und italienischsprachigen Teil der
Drei Bünde.

Welches waren fur die Initianten die Beweggrunde zur Einfuhrung der
Mönchsmission gewesen?

Der Erzherzog von Österreich sah in den Patres Helfer, um das seinem
Hause nur mehr sehr locker verbundene Gebiet der Acht Gerichte und des

Unterengadins wieder unterwürfig zu machen. Entscheidender aber war die
Bedeutung, welche der Bischof von Chur den Kapuzinern zumessen konnte:
Mit den franziskanischen Boten sollten neue Kräfte katholischer Reform in den
Drei Bunden gepflanzt werden, um dem vorhandenen und fortschreitenden
Verfall kirchlicher Disziplin entgegenzuwirken, um bischoflieheJurisdiktion
zu stützen und Werte gegenreformatorischer Neuwerdung aufzubauen.

Wohl war im Geiste von Trient der gesamten Geistlichkeit die gegen-
reformatorische Aufgabe ubertragen. Aber die Verwirklichung dieses Kampfrufes

geschah auf bündnerischem Boden doch erst infolge des Beginnes der
Kapuzinermission.

Unter Schutz und Ruckendeckung auslandischer Macht hatten die
Mönche ratisches Gebiet betreten. Innert kurzer Zeit sahen sie die Einwohner

der von Krieg und Krankheit verwüsteten Gemeinden, Katholiken und
Protestanten, um sich versammelt. Die Zwangsmittel, derer sich die Patres
mit Unterstützung durch die Feldherren bedienen konnten, waren nicht
wirkungslos geblieben. Äußerlich war der Erfolg gesichert.

Wie und wo aber erwarb sich der «Angriff» nun auch wirkliche, religiös-
innere Siege? Die Antwort darauf konnten erst die Geschehnisse der Folgezeit

geben.



53

Die ersten Jahre der Wirksamkeit

Die geschichtliche Entwicklung von 1622—1624

Große politische Wirren beeinflußten im Jahre 1622 den Gang der
Kapuzinermission und führten sie zur ersten Bewährungsprobe und schließlichen

Festigung.
Vielversprechend war der Anfang unter österreichischem Schutz:

Nebeneinander bauten zu Beginn des Jahres die Kapuziner der den Drei Bünden
angrenzenden Provinzen ihre Stationen aus; an Neujahr 1623 wurde durch
Ignatius in Zernez der erste katholische Gottesdienst gehalten.1

Im Unterengadin trat der von Österreich eingesetzte Statut Krimi-
nal)-Richter Kavalier Rudolf Planta den habsburgischen Kommissären als
Beschützer und Förderer der Kapuziner zur Seite. In erster Linie als «geistlicher

Büttel»2 förderte er schon anfänglich und als Protestant nebst den
politischen österreichischen Interessen den Aufbau gegenreformatorischer
Stützen.3 Er konvertierte 1623 mit seiner Gemahlin (Margareta Travers)
zum Katholizismus.4 Ohne den stärksten Rückhalt in der Person dieses

habsburgischen Trabanten mit ausgedehnten Vollmachten wäre die franziskanische

Mission im Engadin wohl ähnlicher Gefährdung und Auflösung wie
im Prätigau ausgesetzt gewesen. Aber mit seinen Machtmitteln vermochte
es Planta, die Rekatholisierung im Unterengadin und angrenzenden
Talschaften mit Hilfe der Kapuziner in die Wege zu leiten: Er vertrieb die
Prädikanten, stellte den Kapuzinern ein Hospiz zur Verfügung und sorgte
im Verein mit Mastrai Carlo Heinrich in Scuol für jegliche (vor allem
wirtschaftliche) Unterstützung der Missionäre. Die Bevölkerung veranlaßte er
mit Zwang und Folterung zum Besuch der Offizien der Mönche, zum
Halten der katholischen Feiertage und stellte sie schließlich vor die Wahl
zwischen Auswanderung oder Übertritt zum Katholizismus innert zwei
Jahren.5 (Warum förderte er das Werk der Ordensbrüder derart? Die richtige

Antwort hier zu finden, ist nicht leicht. Vertrat Planta die Sache der
Kapuziner aus innerer Überzeugung? Die Antwort ist vielleicht anderswo
zu suchen: Der Kavalier sah in den Mönchen wohl willkommene Stützen

1 Ignatius an die H. Kongregation d. Prop. Fide, 18.Jan. 1623; A. P. vol. 213, fol. 74.
2 Haffter E., G. Jenatsch, I. p. 253.
3 Baldiron an den Erzherzog, 17. Febr. 1622; St. A. I. (nach Ludwig D. A., Der

Versuch der Gegenreformation, p. 112).
4 A. P. vol. 343, fol. 307; Scappi an Kardinal Ludovisi, 30. Jan. 1623, Fondo Barb.

7109; Anhorn B., Graw-Pünter-Krieg, p. 465.
5 Clem. p. 20—22 und 316.



54

fur seine personlichen Absichten und Bestrebungen, die dahinziehen, im
Unterengadin seine eigene Macht zu begründen oder gar eine Herrschaft
aufzubauen.) Des machtigen Schutzes durch Planta sicher, konnte die Mission

sich frühzeitig mancherorts niederlassen. Und bereits im April 1622

wirkten zwei Kapuziner an Stelle der ursprünglich geforderten Priester in
Zuoz (und spater in Zernez).6

Auf einer erneuten Romreise wurde Ignatius die Unterstützung der
Kurie zugesichert.7 Im Frühjahr rÖ22 kehrte er nach Bunden zurück8 und
sah die Mission dort in großer Gefahr: Baldiron mit seinen den Kapuzinern
Schutz gewahrenden Truppen konnte sich nur bis Mitte des Jahres halten,
worauf sein Abzug aus dem Pratigau und Chur erfolgte. Im Engadin und
Munstertal hingegen dauerten die kriegerischen Handlungen an. Die
fur das gegenreformatorische Werk Interessierten sahen sich unverhofft auf
weitgehende Selbsthilfe angewiesen. Sie mußten verhindern, daß der
begonnenen Mission nicht wieder der gesamte Boden entrissen wurde; denn
in verschiedenen Handstreichen erhielt die venezianische und damit pro-
testanten-freundliche Partei als Folge natürlicher politischer Reaktion die
Oberhand in Ratien für die Dauer April bis Juli 1622. Bei solcher Wandlung
kehrten die vertriebenen Feinde der Kapuziner, die Pradikanten, wieder in
ihre Gemeinden zurück.

Bei diesen schweren Schlägen gegen die Mission, in dieser ersten Krise
erfaßten der Nuntius, der Bischof und Ignatius durch weitere Forderung der
mönchischen Wirksamkeit im Engadin die der Bewahrungsprobe
zukommenden Aufgaben. Dagegen war ein Teil der Missionsposten zu schwach,
sich aus eigener Kraft zu halten: Die Mailandischen und Helvetischen
Patres, ihres bisherigen militärischen Schutzes beraubt, ließen sich aus Ratien

verdrangen. Dagegen harrten die Brescianer in dieser Zeit der Wirren
weiterhin im Süden der Bünde aus.

Im Juli 1622 fielen Baldiron und Alwig von Sulz (ihre Waffen wurden in
herkömmlicher Weise von den Feldkaplanen, den Kapuzinern P. Alexius
und dessen Bündner Gefährten P. Pius, gesegnet9) neuerdings ins Engadin
und im September ins Pratigau ein. Die zweite österreichische Besetzung
—Juli 1622 bis April 1624 - forderte und ermöglichte nun eine Festigung der
Kapuzinermission.

Die Helvetischen Missionäre nahmen jetzt das Werk des Fidelis von
Sigmaringen wieder in vollem Umfange auf.10 Und sie ließen sich auch in Chur

6 Ludwig D. A., Der Versuch der Gegenreformation, p. 114.
7 Kardinal Ludovisi an Johann V., 11. Marz 1622; M. 53.
8 Am 18. April 1622 schrieb Ignatius aus Mailand an den Bischof, er habe bei

einem Seesturm nebst Wertgegenstanden auch die papstlichen Ermächtigungsschreiben
verloren und warte auf Zusendung von Kopien aus Rom; M 53.

9 Sprecher, Kriege und Unruhen, I. p. 405—406; Vulpius, Hist. Raetica, p. 164;
Rocco, II., p. 112.

10 Johann V. bat den Helvetischen Provinzial am 1. Jan. 1623 um Ruckkehr des
P. Alexius; Chron. Prov. Helv., p. 724.



55

nieder (13. März 1623). Aber in ihren früheren Missionsgebieten stießen sie
auf schwere Hindernisse.11

Die formale Stütze aufJahre hinaus wurde nun dem Katholizismus in
den Drei Bünden geschaffen: Österreich diktierte am 30. September 1622
durch Vermittlung der Eidgenossen und bei tatkräftigster Teilnahme
katholischer Interessenten (Scappi, Abt von Disentis, Ignatius, Alexius), besonders

des als Diplomat auch den Anliegen seines Ordens dienenden P. Alexius,
den Lindauer-Vertrag. Dieser stellte eine Zuspitzung der Mailänder Artikel
dar; er bewirkte, daß die VIII Gerichte, das Unterengadin und Münstertal
zu absolut spanisch-österreichischem Untertanenland wurden. Ebenso
erstrebte er die Anwendung der Augsburger Religionsbestimmungen und
setzte damit die Bündner Fundamentalsatzungen, das heißt die Gewährleistung

des konfessionellen Dualismus, in diesen Gebieten völlig außer
Kraft. (In letzterem gründete sich das Argument der Reformierten gegen
den Vertrag und demzufolge gegen die von Lindau her gesicherte
Kapuzinermission.)

Die erste Folge der neuen Bestimmungen mußte in der beabsichtigten
Verdrängung der protestantischen Konfession zutage treten, denn die
Gesamtheit der Artikel erforderte: Dem Hochstift Chur müssen alle durch die
Reformation genommenen Rechte zurückgegeben werden; das heißt, die
Feudalrechte des Bischofs sollten wiederhergestellt werden.

Die derart von politischer Seite aufgesetzten zugleich weltlichen und
religiösen äußersten Forderungen wurden, unter der Gegebenheit des fremden

Zwanges, von den bündnerischen Räten und Gemeinden angenommen,
in der Ausführung allerdings verzögert. Anderseits nahmen nun aber die
Verantwortlichen innerhalb der Kirche das Werk der angestrebten Re-
katholisierung aktiv an die Hand: Der Ansatz lag in einer Beratung vom
6. Oktober 1622 in Feldkirch, wo der Nuntius, der Bischof und seine
Domherren, die Kapuziner Alexius und Ignatius gemeinsam die Einzelpunkte
der zu verwirklichenden Restitution erwogen. Als Ergebnis machten die
katholischen Führer am Beitag, 8. Dezember, in offizieller Forderung die
Rückgabe kirchlicher Rechte im Sinne des Tridentinums geltend.12

Bildeten militärische Besetzung und Lindauerkapitulat die Grundlage
der äußersten Forderungen der Weltgeistlichkeit, wozu auch die Kapuziner-
Obern behilflich waren, so mußte auch ihr eigenes Ordens-Interesse nun
in Sicht treten: Das bisherige lockere, von nur einzelnen Kapuzinern
versehene Missionswerk der Brescianer nahm nach erfolgtem «Waffenstillstand»,

nach Einfügung seines gesamten Wirkungsgebietes in österreichische

11 «Den 6. Tag Juli (sc. 1623) sind 3 Dumherren und 2 Capuciner und ein Meß-
pfaff.. mit dem Creuz von Chur gen Igiß in die Kirchen gezogen. Die pauren zu
Igiß sind all auß dem dorff gangen und haben die pfaffen in der Kirchen lassen Brumm-
len, saußen, Braußen» (Anhorn B., Graw-Pünter-Krieg, p. 468; Anhorn B., Heilige
Wiedergeburt, p. 104). Siehe auch: Anhorn B., Graw-Pünter-Krieg, p. 467 und Anhorn
B., Heilige Wiedergeburt, p. 103.

12 Mayer, Bistum, II., p. 285/286.



56

Besetzungszone, unter dem alten Schutz habsburgischer Truppen feste
Formen an13:

Ignatius begab sich im September 1622 aus seinem seit 1621 innegehabten

Wirkungsfeld, dem Münstertal, ins Unterengadin. Dort war die Mission
(wie jene der Mailänder Provinz im Bergeil) in vorbereitender Weise auch
schon 1621 eingeführt worden. In mehreren neuen Kapuzinern, die
vorwiegend noch als Wanderprediger tätig waren, fand sie nun wichtige Stützen;

denn die Patres Bonaventura da Caspano, Ireneo da Casalmoro und
Donato da Corteno nahmen neben dem bereits vorher im Unterengadin
wirkenden Giacinto da Preseglio (in Zernez, dann Ardez) rasch und besonders
für die spätere Entwicklung in Gesamtbünden hervorragende Stellungen ein.

Gleichzeitig mit der Erstarkung der Engadiner Mission — es wirkten
insgesamt etwa zehn Mönche in der Talschaft11 — drängte sich die Wirksamkeit
der Helvetischen Kapuziner vor: Am 8. November 1623 (etwa hundert
Jahre nach dem Amtsantritt des Reformators Comander in Chur!)
versuchten einige Missionäre, in die St. Martinskirche in Ghur einzudringen,
um dort Messe zu lesen. Solchen Ansprüchen gegenüber konnte aber selbst
Graf Sulz nicht zustimmen.16

Zur Förderung der Verwirklichung der Lindauer Artikel verlieh der
Bischof, der um die entscheidende Rolle der Kapuzinermission wußte, den
Patres in seiner ganzen Diözese weitgehende Vollmachten.16 Einerseits ein
Schritt, der später nicht ohne Nachhall auf das Verhältnis zwischen Welt-
und Ordensgeistlichkeit bleiben sollte. Anderseits mußte nun vorerst eine
Auswirkung im Unterengadin zu verspüren sein. Zwar stieß nach wie vor
die Rekatholisierung in dieser Talschaft auf harten Widerstand. Aber schroff
richtete sich nun der Angriffauf die Reformierten: Zwei Prädikanten, welche
dem Verbot zu seelsorgerlichem Wirken zuwiderhandelten, wurden - und
darin äußerte sich ein unter Druck geschehendes Zugeständnis des Bundstages

an den Willen der Besetzungsmacht - auf bundstäglichen Befehl hin
zwei Monate in Chur gefangengehalten.17 Die Reformierten im Puschlav
wurden schweren Verfolgungen ausgesetzt.18 Ignatius erschien im Namen
Ferias im März 1623 ln der Talschaft zu aufwieglerischer Aktion.19 Darauf-

13 Das am 30. Dez. 1622 von Papst Gregor XV. an Ignatius gerichtete Breve mochte
als päpstliche Zustimmung zur jetzt Erfolg verheißenden Entwicklung der Mission
einzuschätzen sein und hatte mit dem eigentlichen Beginn der Mission nichts mehr
gemein. Deshalb kann es auch nicht zur These von A. Bürgler führen (Die Franziskus-
Orden, p. 117: «Von diesem Tage an können wir die Entstehung der Apostolischen
Präfektur in Rätien datieren.»).

14 Mehrere Darstellungen mit Überschätzung der Anzahl der eingesetzten
Missionäre werden widerlegt durch eine Meldung des Ignatius an den Bischof (25. Januar
1623, M 53).

15 Anhorn B., Graw-Pünter-Krieg, p. 472.
16 Johann V. an den Kapuziner-Präfekten, 3. Dez. 1622; M 53.
17 Msc - Dez. 1622, LA.
18 Klageschreiben der Puschlaver - 1623, LA.
19 Pfister A., Jenatsch II., p. 99; III. p. 141—142. Menghini F., Paganino Gau-

denzio, p. 37.



57

hin mußte der evangelische Pfarrer, Jakob Rampa, von Puschlav nach
Pontresina flüchten. Am 2. April drangen Truppen von Tirano nach Puschlav

vor; die damit verbundene Ermordung zahlreicher Protestanten stand
in direktem Zusammenhang mit der Mission des Ignatius.20 Nach diesen
umwälzenden Geschehnissen übernahm der ehemalige Prädikant Paga-
nino Gaudenzio, der unterdessen konvertiert, als katholischer Geistlicher
die weitere missionarische Tätigkeit im Puschlav. So hatte das gewaltsame
Vorgehen den Katholizismus in diesem Tal zu einem äußerlichen Sieg
geführt.

Die Kapuziner machten sich bei solchen Erfolgen katholischer Macht
größte Hoffnungen. Sie schreckten nun angesichts starker Rückendeckung
selbst nicht vor arger Bedrängung der Reformierten zurück: Die spanischen
Heerführer und Ignatius forderten von den Bergellern und Puschlavern den
Meßgang, widrigenfalls ihnen die Einäscherung der Wohnsitze angedroht
wurde.21 Und Ignatius sah nun den Zeitpunkt gekommen, alle
zurückgekehrten Prädikanten wieder aus dem Unterengadin, in Bälde selbst jene
im Obern Inntal vertreiben zu können.22 Zum Vollzug solchen Ansinnens
wurden auch sogleich Erzherzog Leopold und Feria23 und später der
französische König und Marchese di Bagno24 aufgefordert. Am eifrigsten setzte
sich Planta unentwegt für derart gewaltsame Schritte ein. Aber Ignatius
selbst beurteilte Zwangsmaßnahmen im Oberengadin als fehl am Platze,
weil darob doch ein allgemeiner Aufruhr zu befürchten gewesen wäre.25

In ihrem Bestreben, dem verschiedenenorts Erfolg beschieden war, zeigte
die Kapuzinermission ihre Bereitschaft, einen wesentlichen Beitrag zur
Verwirklichung der Artikel von Lindau leisten zu wollen. Aber der Bundstag
(als eigentlich weitgehend dafür verantwortliche Instanz) schob die Ausführung

der Lindauer Bestimmungen hinaus. Deshalb war auf Betreiben des
P. Alexius und Papst Urban VIII. Nuntius Scappi am 15. November 1623
in Chur erschienen, empfangen von Graf Sulz und dem Bischof.

Am Bundstag vom 22. November forderte nun Scappi persönlich die
Rückgabe und vollwertige Wiederherstellung katholischer Interessen in
Form der Immunität geistlicher Gerichtsbarkeit und der Aufhebung der dem
entgegenstehenden Artikel von 1524 und 1526 und Restitution der ehemalig
katholischen Kirchen, Güter usw.26 Nach langwierigen Verhandlungen und

20 Juvalta (Denkwürdigkeiten, p. 85/86) berichtet über Briefe des Ignatius, welche
auf dem Bernina gefunden wurden und worin sich der Kapuziner einem Ordensbruder
gegenüber rühmt, Urheber des Puschlaver Blutbades gewesen zu sein. Siehe auch:
de Porta, Hist, ref., Bd. II, p. 499.

21 Dispacci di G. Cavazza, Zürich 14. April 1623; Filza Nr. 16 (Dispacci, Eidg.
Bundesarchiv, Bd. 31).

22 Ignatius an die H. Kongregation d. Prop. Fide, 7. Mai 1633; A. P. vol. 213, fol. 113.
23 A. P. 2, fol. 89, V.
24 Ignatius an die H. Kongregation d. Prop. Fide, 14. Okt. 1623; A .P. vol. 213,

fol. 129.
25 Schreiben des Ignatius, August 1624. A. P. vol. 213, fol. 476.
26 Mayer, Bistum, p. 292—294, II. Bd.



58

Beurkundung papstlicher Diplomatie gegenüber politischer Instanz schloß
der Nuntius am 18. Dezember 1623 einen Vertrag mit dem Obern- und dem
Gotteshausbund, der Herrschaft Maienfeld und dem Bischof: In seinen 18

Artikeln (im Nahern meist Aufhebung der Ilanzer Bestimmungen festlegend
und das Tridentinum in Ratien in Kraft setzend) wurde der Traktat
Ausgangspunkt zu jahrzehntelang dauerndem Kampf zwischen den zwei
Konfessionen. In seinem Wesen stellte er nämlich einen schroffen Angriff auf
religiose Duldung, auf konfessionellen Dualismus und darum auf die
Landessatzungen dar.

Nach dem Namen ihres eigentlichen Urhebers erhielten die vertraglichen
Bestimmungen des Jahres 1623 (bestätigt am 17. August 1624) die Bezeichnung

«Scappi'sche Artikel»2''. Es handelte sich in ihnen um die ausdrucklichste
Formulierung und «Legalisierung» des im Flusse befindlichen Aufbaues
katholischer Macht und vor allem der gesamten bischoflichen Ansprüche
(offiziell den Bünden, direkt aber den Reformierten gegenüber).

Von Anfang an bleibt nun festzuhalten: Die Scappi'schen Artikel wurden

nie nach üblicher und damit rechtlich einzig maßgebender Bundner
Sitte, das heißt durch die einzelnen Gemeinden angenommen. Aber trotz
Weglassung der Volksbefragung und damit rechtlichen Begründung wurde
nun die Beugung der Bunde unter die Scappi'schen Forderungen
durchgesetzt — mit Hilfe auslandischer politischer Macht. (Nie konnten die
Reformierten in den folgenden Monaten und Jahren zur Genüge auf diesen

Hintergrund verweisen, der es den Katholischen ermöglichte, in rascher und
umfassender Weise nun unter Schutz habsburgischer Beaufsichtigung in
Ratien gegenreformatorischen Geist zu bedeutendem Triumph gelangen
zu lassen.)

Der Verkündigung der Scappi'schen Artikel folgte, wie nicht anders zu
erwarten war, spontaner katholischer Erfolg: Öffentliche Prozessionen durch
die Stadt Chur28, Ruckgabe des Nikolaiklosters an die Dominikaner und
Wiederherstellung von St. Luzi in Chur auf Bundstagsbeschluß wurden nur
«Präludium» zur Ausdehnung der gegenreformatorischen «Eroberungen»
auf das Land. Dort mußten die Scappi'schen Artikel in erster Linie die

27 Wortlaut der Artikel bei Fetz, Wirren, p. 350—355. Siehe auch HR E, 63 ff.;
Msc 18./19. Dez. 1623, M 53; Msc B 1543 (5), betitelt: «Der schnöde Tractat de Ao.
1623 und 1624», Staatsarchiv Chur. — Der (katholischen) These (Fetz, Wirren,
p. 132 ff.; Mayer, Bistum, p. 299, II. Bd.), es sei dem Vertrag jeder politische Faktor oder
erzherzogliche Einwirkung abzusprechen, entgeht, daß es sich hier insgesamt um eine
kirchliche Auswertung der eben doch unter politischem (und zugleich österreichischem)
und kirchlichem (katholischem) Zwang ergangenen Lindauer Artikel handelte. Dies
wird ersichtlich nicht zuletzt auch aus der schriftlichen Bestätigung der fur den
Scappi'schen Vertrag verantwortlich Unterzeichnenden: die von A. Scappi und Papst Urban
VIII. «gemäß Lindauervertrag» gemachten Traktate zu halten! (HR E, 63). Darum
ist in diesen Artikeln schließlich doch mit A. Pfister (II temps dellas partidas, III., p. 68)
die Tatsache schwerwiegenden bundstaglichen Zugeständnisses unter fremdem Waffendruck

festzuhalten.
28 P. Ignatius und P. Bonaventura nahmen daran teil (Alexius, Hist, relatio, in:

Analecta Ordmis Min. Cap., vol. XV., p. 26).



59

Tätigkeit der Kapuziner günstig beeinflussen und fördern. Und tatsächlich
traten die Mönche nun in geschlossener Reihe auf. Sie errichteten sich feste

Missionsstützen, da in der Folgerichtigkeit der 1623/1624er Artikel das
Recht zu Gründung von Kirchen, Oratorien, Hospizen und Klöstern und
zu Predigt von Priestern, Fratres, Mönchen des In- und Auslandes mit
Bewilligung vom apostolischen Sitz29 verwirklicht werden sollte.

Und in diesem Sinne - als solches natürlich die augenfälligste Verletzung
der Bundsbriefbestimmungen betreffend die Geistlichkeit in Rätien -
verordnete Rom am 27. Januar 1624 die Entsendung neuer Missionäre ins
Engadin.30 Ebenso vollzog sich jetzt eine Neubelebung der Mission im Ber-
gell, das die Mailänder Kapuziner im Dezember 1622 verlassen hatten31: Im
Januar 1624 nahmen die Patres hier wieder sämtliche Kirchen in Besitz;
und die Prädikanten mußten infolge Agitation des Ignatius, der zu solchem
Vorgehen Befehl von Rom und Mitwisserschaft des R. Planta hatte,32
weichen.33

Zwar trug die neu begonnene Arbeit der Missionäre in der Folge geringe
Frucht. Noch nach sechs Monaten seines eifrigen Wirkens sah beispielsweise
der Mönch in Soglio keinen Reformierten in seinen Gottesdienst kommen;
vielmehr versammelten sich die Evangelischen trotz der Gefährdung täglich
privatim zu Psalmgesang, Gebet und «Laien»-Predigt, so daß der Kapuziner

bei Marchese di Bagno und dem Inquisitor von Como um Hilfe
nachsuchen mußte.34 Nicht grundlos vermißten die Patres in dieser Talschaft
eine Stütze wie den «Cavaglier Planta» und hofften sie auf einen ausdrücklichen

Befehl aus Rom, die gleichen Zwangsmaßnahmen wie ihre Gefährten
im Unterengadin anwenden zu dürfen.35 Trotzdem sich aber diese ihre
Wünsche nicht erfüllten, nahm doch ihr daher aus eigenem Antrieb
ausgeübter Glaubensdruck ernste Formen an: Ignatius begann, im Verein mit
den spanischen Heerführern und Truppen, die Rekatholisierung ins Werk
zu setzen, so daß schließlich in öffentlichem Namen Boten zu ihm gesandt
werden mußten, um ihn von den Gewaltakten im Bergell abzuhalten.36

Ähnliche Verhältnisse entwickelten sich im Prätigau, nachdem
Erzherzog Leopold den P. Alexius zur Fortsetzung des dortigen Missionswerkes
ermuntert hatte.37 Die Patres hofften, im Bewußtsein ihres wiedergewonne-

29 HR E, 63.
30 AMO, Bd. 26, p. 232.
31 C. Paravicini, Soglio, an C. Waser, Zürich; 29. Dez. 1622; Akten-Archiv,

Graubünden A 248, 11: Staatsarchiv Zürich.
32 Jacomo Albertini in Ponte an die Häupter des Grauen- und des Gotteshausbundes,

20. März 1624, LA.
33 Sprecher, Kriege und Unruhen, I., p. 458.
34 Schreiben des P. Amadeo in Soglio, 26. Sept. 1624, A. P. vol. 213, fol. 509a;

P. Costantino da Cremona an Kardinal Barberini, Chiavenna, 10. April 1624, Fondo
Barb. 7854.

35 Schreiben eines Kapuziners in Vicosoprano, 29. Juli 1624, A. P. vol. 213, fol. 210.
36 Dispacci di G. Cavazza, 15., 22. und 29. März 1624, Filza Nr. 17 (Dispacci,

Eidg. Bundesarchiv, Bd. 32).
37 Chron. Prov. Helv. p. 724.



60

nen österreichischen Rückhaltes, rasch sicherstem Erfolg entgegengehen zu
können. Sie ließen sich dabei aber Ausfälle des selbstsichern Fanatismus
zuschulden kommen. Sogar der Kommissär Stredelius mußte dagegen
einschreiten und die Missionäre im Prätigau wegen ihres ungestümen Eifers
bei Leopold verklagen.38

Kämpfe um die politische und konfessionelle Befreiung
des Unterengadins

Die Geschichte der Mission von 1624—1643

Die Mission hatte durch ihren Ausbau in den südlichen Tälern die
Konfessionsgrenze (wenn teilweise auch nur äußerlich),, wie angestrebt, nach
Norden zurückgeschoben. Damit- war vorerst das vom Katholizismus
befürchtete Vordringen reformatorischen Einflusses gegen Oberitalien
entschieden eingedämmt.

Im Innern Rätiens aber hatte die Gegenreformation noch keine wesentlichen

Ansatzpunkte. Bevor die Kapuziner dort die Stütze bischöflicher
Ansprüche und Rechte neu zu schaffen vermochten, trat eine unverhoffte
Wendung der Dinge zugunsten des Protestantismus ein:

Im Herbst des Jahres 1624 verschob sich die Machtstellung Österreich-
Spaniens in Rätien auf die französisch-venezianische und damit die der
gegenreformatorischen Zielstrebigkeit ungünstigere Seite. Frankreich, das
sich im Februar 1623 mb Venedig und Savoyen mit Zielrichtung gegen Spanien

in der Liga von Lyon verbunden hatte, drängte seinen Einfluß in Rätien,
dessen Gebiet die Österreicher im April 1624 geräumt hatten, in den
Vordergrund. Die Motive Frankreichs waren dabei grundsätzlich dieselben wie
bei den habsburgisch-spanischen Ansprüchen: Besitznahme und Beherrschung

der strategisch wichtigen Paßgebiete der Drei Bünde und des Veltlins.
Den diplomatischen Vorbereitungen folgte rasch die Ausführung der

Pläne: Der außerordentliche französische Gesandte, Marquis de Cceuvres,
lenkte den Feldzug französischer Truppen in die Wege. Ende Oktober 1624
fielen die von den Bündner Exulanten Oberst Rudolf von Salis und Georg
Jenatsch geworbenen (eidgenössischen) Mannschaften und das französische
Gros unter de Cceuvres in Bünden und Veltlin ein. Damit wurde der Politik
und Kirchengeschichte Rätiens der Ausgangspunkt zu mehrfacher
Neugestaltung geschaffen.

Die Reaktion auf die vorhergegangene österreichische Besetzung mußte
sofort auffällige und feste Formen annehmen: Die VIII Gerichte, die bisher
infolge habsburgischer Ansprüche von den übrigen rätischen Tälern getrennt
waren, leisteten den Eid auf die Fundamentalsatzungen (Ilanzer Artikel)
und traten wieder in enge Verbindung mit den II Bünden.

38 Chron. Prov. Helv. p. 724.



61

Einen in seinen Auswirkungen höchst bedeutungsvollen Schritt
unternahmen die Drei Bünde, als sie am 14. November 1624 alle seit dem Jahre
1617 mit Österreich-Spanien errichteten politischen Verträge und damit in
erster Linie die Lindauer-Artikel mit ihren schroff einseitigen Bestimmungen
aufhoben.

Mit solcher politischer Gegenbewegung mußte sich zugleich eine wesentliche

kirchliche als Parallele entfalten. Mit der staatsrechtlichen Loslösung
Rätiens von den Bindungen an die zwei Großmächte der Gegenreformation
konnte sich gleichzeitig eine bedeutende Befreiung im konfessionellen
Zusammenleben die Bahn brechen. Aber dabei ein wirklich fruchtbares Ziel zu
erreichen, erforderte schwerste Auseinandersetzung, Verfolgung und Kampf,
jahrelange Wirren.

Der französische Einfall bedingte vorerst überstürztes Rückweichen
katholisch-kirchlicher Führer: Im November 1624 begab sich Bischof
Johann V. erneut ins Exil nach Fürstenburg. Hyazinth von Casale, der wachsam

hinter der rätischen Kapuzinermission stand, benachrichtigte Kardinal
Barberini über die neuen Geschehnisse in Bünden mit dem Hinweis, daß die
Mönche vertrieben worden seien. Hyazinth ging selbst nach Luzern1, um
beim Nuntius seine, bzw. des Ordens und der Kurie Interessen beim
veränderten' Gang der Dinge zu verteidigen... vorläufig allerdings noch ohne
Erfolg; denn de Coeuvres besiegte, ohne über die eigentlichen Absichten
Frankreichs in den konfessionellen Fragen klaren Aufschluß zu geben, im
Dezember den päpstlichen Marchese di Bagno im Veltlin.

In deutlicher Weise mußten jetzt auch den Kapuziner-Patres
widerfahren, daß politische Richtlinien nach wie vor auch ihr Los bestimmten.
Durch das Ende der österreichischen Machtstellung und den Verlust des

habsburgischen Schutzes wurde nun auch die Mission der Mönche
empfindlich bedroht und teilweise beseitigt: Beim Einmarsch der französischen
Truppen wanderten die spanisch-österreichischen Amtsleute und
Parteigänger aus. Die Kapuziner im Prätigau und Davos flohen vorerst
schutzsuchend ins Schloß Castels; nachher begaben sie sich - es handelte sich um
etwa 12 Patres2 — unter Geleite einiger Glieder der Obrigkeit ins Montafun.3

Bedeutend wirrerer Entwicklung ging die Mission im Unterengadin
entgegen. Noch am 12. August 1624 hatten die Räte zu Innsbruck um die
Fortsetzung des Werkes der Mönche in dieser Talschaft angehalten4; im Herbst
setzte nun aber gegenteilig auch im Unterengadin und im Bergell die Flucht
der Kapuziner und ihrer Beschützer ein. R. Planta floh nach Meran.
Ignatius zog sich vorerst mit seinen Gefährten aus dem Unterengadin an
einen sichern Ort zurück5 - gerade wegen dieser voreiligen Flucht erhob

1 Rocco II., p. 134—136.
2 Der Nuntius an Marchese di Bagno, 8. Nov. 1624, Fondo Barb. 7117.
3 Sprecher, Kriege und Unruhen, I. p. 480: «Niemand beleidigte sie durch Wort

oder Tat.»
4 Chron. Prov. Helv. p. 724.
6 Scappi an Marchese di Bagno, 8. Nov. 1624, Fondo Barb. 7117.



62

sich später schwerer Vorwurf von französischer Seite gegen die Patres
selbst.6

Die Ankunft des Calvinisten de Coeuvres als Feldherr des aus politischen
Erwägungen den Protestantismus weitgehend schützenden Frankreich gab
den evangelischen Predigern das Signal zur Wiederaufnahme ihrer
Wirksamkeit: Mehrere Prädikanten kehrten wieder in ihre Gemeinden zurück
(zum Beispiel Conrad Toutsch nach Zernez), welche sie früher zwangsmäßig
hatten verlassen müssen. Innert kurzer Zeit sammelten sie die Bevölkerung
wieder - es fanden sich dabei zahlreiche unter österreichischem Druck zum
Katholizismus Übergetretene - und vernichteten im Verlaufe weniger
Wochen den scheinbaren Erfolg der Kapuzinermission verschiedenenorts
(besonders im Schanfigg, Chur und Umgebung, Unterengadin).

Ein harter Zusammenstoß zwischen den zurückgekehrten Prädikanten
und den noch im Engadin verbliebenen Kapuzinern von Brescia war nun
unvermeidlich. Jetzt wagte selbst die Bevölkerung, welche das schwere
Glaubensjoch plötzlich gelockert fühlte, sich in Klagen, Wünschen und
Auflehnung zu regen: Die Unterengadiner und Puschlaver äußerten sich über
die arge Einschränkung der Glaubensfreiheit, klagten die Kapuziner kirchlicher

Mißbräuche an und forderten Gewährung ungehinderter Religionsübung

laut Bestimmungen des Bundsbriefes.7
Den sich häufenden Angriffen gegenüber sah sich der Kapuziner allein

auf Rat und Unterstützung durch kirchliche Führer und auf Selbsthilfe
angewiesen. Die Patres waren nun bedeutender (vorher aus Italien und
Österreich zugeflossener) wirtschaftlicher Mittel bar und überhaupt der
Gefahr der Verarmung ausgesetzt, da sich auch die wenigen ihnen treu
gebliebenen Anhänger in den Dörfern nicht mehr zum Kirchgang wagten.8
Dem Übel zu begegnen, unternahmen die Verantwortlichen unermüdlich
die ihnen nützlich erscheinenden Schritte:

Der Nuntius beauftragte de Coeuvres, die französischen Legaten dazu
zu bewegen, daß in den VIII Gerichten und andernorts die Kapuziner in
gleicher Zahl wie früher wieder aufgenommen würden.9 Auf Anordnung der
Heiligen Kongregation für Glaubenspropaganda setzte sich nun auch
Ignatius, nachdem die Helvetischen Missionäre versagt hatten, für die
Beibehaltung der Brescianer Hospize ein. Er wurde hiefür nicht unwesentlich
dadurch angespornt, daß de Coeuvres gegenüber der Kongregation, dem
Bischof, den Engadinern und ihm selbst sich im Namen Frankreichs für eine
Unterstützung der Kapuzinermission ausgesprochen hatte. Damit hatte
Frankreich, in nicht zu übersehender Bedeutung, die kirchlichen Artikel des

im Übrigen aufgehobenen Lindauer Vertrages in der von Österreich ge-

6 Schreiben eines Kapuziners aus dem Bergeil nach Rom, April 1625, A. P. vol.
342, fol. 8.

7 Schreiben der Häupter an de Coeuvres, 28. August 1625, LA.
8 Schreiben aus Rom an Ignatius, 11. Januar 1625, A. P. vol. 4, fol. 2.
9 Instruktionsschreiben Scappis für den Kapuziner-P. Rudolf an de Coeuvres,

20. Januar 1625, Chur—Tirol G, 189.



63

förderten und gehandhabten Form vollauf in Kraft belassen,10 obwohl anderseits

die gleichen Bestimmungen durch Volkswillen am 14. November 1624
als hinfällig erklärt worden waren! Damit war die Grundlage zur nun sich
immer mehr steigernden Politik des Widerspruches unter französischer
Besetzung geschaffen.

Die derart entstandene Gegensätzlichkeit mußte in erster Linie eine
Sonderstellung für die Prädikanten schaffen. Deren wieder aufgenommene
seelsorgerliche Tätigkeit stand im Gegensatz zu den Erlassen de Cceuvres'.
Aber rasch genug sollte sich im großen Umfang zeigen, wie französische
Verwaltung solche Unvereinbarkeiten, ohne Berücksichtigung fremder und
eigener Erlasse, zu beheben, bzw. im eigenen Interesse zu belassen pflegte:

Der Marquis wollte in der Folgezeit gerade die Kapuzinermission einerseits

gesetzlich beschützt wissen und anderseits doch der Gefährdung
derselben durch Duldung der Prädikanten kein Augenmerk schenken. Dies
stand im Einklang mit der widerspruchsvollen Diplomatie des französischen
Hofes, welche ihre Staatsraison auch in den konfessionellen Belanget!
vorangehen ließ. Einzig aus diplomatischen Erwägungen heraus wollte Frankreich

an den in Rätien bestehenden religiösen Verhältnissen in berechnender
Weise nichts ändern, um sonst möglicherweise erstehende Unannehmlichkeiten

in der Politik zu verhindern, und das heißt vor allem, um eine
Einmischung Österreichs unter dem Vorwand der Protektion des Katholizismus
nicht zu provozieren. Die gesamte Zeit hindurch, da Frankreich Politik und
kirchliche Ordnung in Rätien zu verwalten trachtete, mußten seine Führer
und Diplomaten jeden wichtigen Schritt im Blick aufdas an Bündens Grenzen
wachsam abwartende Habsburg ausrichten. Und wie sehr mußte da Frankreich

dem Schutz des eigenen Kernpunktes österreichischer Interessen, dem
Katholizismus, ein besonderes Augenmerk schenken!

So schuf die Doppelspurigkeit französischer Diplomatie in Rätien Un-
entschiedenheit zur Grundlage der Handlungen. Beide Konfessionsparteien
wurden dabei betroffen: Die Kapuziner schwankten zwischen Anlehnung an
die französischen Führer und Ablehnung der neuen Besetzungsmacht.11 Und
die Reformierten mußten statt der vermeinten Befreiung aus Religionszwang
weiterhin täglich Drohungen der spanisch-österreichischen Parteigänger, des

Marquis und der Kapuziner vernehmen. Letztere pflegten den Einmarsch
der Tiroler in Aussicht zu stellen.12

10 De Coeuvres an Scappi, 11. Dez. 1624, Fondo Barb. 7118. Schreiben de Cceuvres'

und Mesmyns o. Adr., Bormio, 20. Jan. 1625, HR E, 79-82 und HR B, 190 : «... P.
P. Capucini in quiete conseruantur.» De Coeuvres an Ignatius, Berbenno, 27. Dez.
1624, A. P. vol. 213, fol. 627: «... giongerö sempre la protettione nostra, per l'aumento
della sua pia missione.» Derselbe Brief findet sich in gleichem Wortlaut (datiert: 26.
Dezember!) wiedergegeben bei Clem. p. 28.

11 P. Ireneo und P. Donato konnten in demselben Schreiben erwähnen, de Coeuvres
habe der katholischen Religion Gutes getan und er helfe ihnen nichts! (21. Juni 1625,
HR B, fol. 192 f:)

12 J. Dorta an Antistes Breitinger, Zürich, 2. Sept. 1625, E II. 393, fol. 397, Staatsarchiv

Zürich.



64

Die offiziellen Verlautbarungen und Mahnungen Frankreichs fanden
wenig Anklang und Nachachtung. Zwar vermochten sie, wie ja hauptsächlich

beabsichtigt, nach außen hin wenigstens die österreichische Dazwischen-
kunft zugunsten der gegenreformatorischen Interessen zu verhindern. Aber
im Landesinnern, im Unterengadin, vollzog sich eine Reaktion auf weiter
Ebene:

De Coeuvres kam den Reformierten bereits Ende 1624 etwas entgegen.
Er gestattete, den bis dahin völlig ausgeschlossenen evangelischen Gottesdienst

im Unterengadin nun in den Häusern zu halten. Dagegen blieben die
Kirchen und Pfrundseinkünfte den katholischen Geistlichen, den
Kapuzinern, zugewiesen.13 Aber gerade dies Zugeständnis wurde zum Ansatzpunkt

für jahrelang andauernde Zwistigkeiten:
Die zurückgekehrten Prädikanten übten (in Berufung auf die Gewissensfreiheit,

unter welchem Motiv auch die Heerführer R. v. Salis und G.
Jenatsch mit Truppen in Bünden einmarschiert waren, und ohne Rücksichtnahme

auf das französischerseits diplomatisch notwendige Verbot dagegen)
alle pfarramtlichen Dienste aus: Tauften, vollzogen Trauungen, bestatteten
die von den Kapuzinern außerhalb des Friedhofes beigesetzten Toten im
Gottesacker14, nahmen Kirchen und Pfrundhäuser in ihren Besitz,15 predigten
öffentlich und traten erneut in literarischer Polemik hervor.16

Dieses selbstsichere Handeln der Prädikanten wurzelte nicht zuletzt in
ihrem Bewußtsein und ihrer Überzeugung, daß sie nun in seelsorgerlichem
Gemeindedienst, also auf religiösem Boden, zur Fortsetzung der selbst mit
ihrer Hilfe auf militärischem Weg begonnenen Befreiung Rätiens (neben
G. Jenatsch fanden sich beim Einmarsch der Franzosen noch andere
Prädikanten bei den Truppen) berufen seien: Evangelischer Glaubenseifer und
Patriotismus, eine der Brescianer Mission in den Drei Bünden ferne
Verbindung, hatte demzufolge nicht geringen Einfluß auf die erneute und erfolgreiche

Zuwendung der Bevölkerung zu den Prädikanten und zu evangelischem

Gottesdienst.
Aber neben den politischen Wirren, die Folge wechselnder militärischer

Besetzung, trat nun (wegen des Neben-, bzw. Gegeneinander-Wirkens von
zweierlei extrem sich gegenüberstehenden und bekämpfenden «Predigern»)
das konfessionelle Moment in ausgeprägtester Form hervor. Und als solches

13 «Memoriale» - 1628, an die Drei Bunde (Absender vermutlich Ignatius), LA.
Brief aller Unterengadiner Gemeinden an Chateauneuf, 5. Nov. 1626, Äff. Etr. Grisons
vol. 5. Clem. p. 29.

14 Die Kapuziner im Engadin an de Coeuvres, Jan. 1625, A. P. vol. 213, fol. 65t.
15 Brief eines Kapuziners an die H. Kongregation d. Prop. Fide, 22. Juli 1625,

A. P. vol. 324, fol. 137. P. Giacinto da Preseglio an Kardinal Ludovisi, 2. Oktober 1625,
A. P. vol. 66, fol. 471.

16 Stefan Gabriel, Pradikant in Ilanz, verfaßte zur Zurückweisung der von Kapuzinern

in Predigt, Schriften und Buchern geführten Angriffe besonders gegen evangelische

Glaubenslehre, das «Antidotum, oder Widerlegung einer Schmachschrift, so wider
die Evangelische Wahrheit und dero Lehrer von den Kapuzinern in Graw-Pundten
ausgesprengt worden», 1627. (Im Wortlaut wiedergegeben bei Anhorn B., Heilige Wiedergeburt,

p. 105 ff.) Siehe auch: de Porta, Hist, ref., II. Bd., p. 516/517. Clem. p. 317.



65

mußte es die Bevölkerung treffen, die Gemeinden, die Familien und die
einzelnen Glieder in ein Chaos schlimmsten Ausmaßes reißen: Innert kürzester
Zeit sah sich die zum Teil wegen der Flucht einzelner Kapuziner geschwächte
Mission ihrer Erfolge, die sich nun weitgehend offensichtlich als äußerlich
und scheinbar erwiesen, beraubt. Die noch verbliebenen Mönche vermochten
sich gegenüber dem Angriff der Reformierten in den meisten Kirchen nicht
mehr zu halten; auch auf den Straßen hatten sie nun einen schweren
Standpunkt.17 So hatte der ernste Zusammenprall der Kapuziner mit den Prädi-
kanten, der Katholiken mit den sich gegen frühern Zwang aufbaumenden
Reformierten, beinahe zur volligen Zerstörung der Mission geführt.

Doch mußten die Protestanten früh genug einsehen, daß ihrem stürmischen

Vorgehen eine Grenze gesetzt war: Frankreich wußte die von den
evangelischen Unterengadinern erstrebte Umgestaltung einzudämmen. Zwar
waren die Klagen der Reformierten verständlich; in Ubereinstimmung mit
den Zahlenangaben selbst der Kapuziner wiesen sie nämlich darauf hin, daß
bei nur mehr etwa zehn Katholiken in allen Gemeinden der Talschaft die
Kirchen leer stehen mußten, während die Protestanten außerhalb derselben
verharren sollten! Und begründetermaßen richtete sich die Bitte der
Evangelischen an die franzosischen Minister, die Gotteshäuser wenigstens zu
gemeinsamem Gebrauch mit den wenigen katholischen Einwohnern
zuzuweisen.18 Doch traten die Kapuziner solchem Ansuchen schroff entgegen:
sie verharrten weiterhin auf ihrem alten Boden, wo es kein Zugeständnis an
die Reformierten geben durfte, trotzdem sie im Verlaufe eines halben Jahres
nun ihre Stellungen (Pfrundhäuser, Kirchen, Bethäuser) verfallen sahen und
sich vergeblich wiederholt über die von de Cceuvres garantierte Religionsfreiheit

beklagten; sie konnten in den vorher allgemein (ihrer Auffassung
nach!) katholischen Orten jetzt insgesamt kaum 10 bis 15 Anhänger zahlen;
und von elf Pfarreien blieben ihnen im Frühjahr 1625 nur noch drei oder
vier.19 Selbst ihr Verhältnis zu de Coeuvres erhielt in dieser Zeit keine wesentliche

Veränderung, obwohl sie unermüdlich bei ihm um jene Gunst, «gratia»,

nachsuchten, daß er die Bevölkerung mit Zwang zum katholischen
Glauben führe.20 Der Marquis ließ die Pradikanten recht unbehindert
handeln, weil er von Paris keinen Befehl zur Bestrafung derselben hatte und
bestrebt war, den Bünden die'Duldung beider Glaubensparteien zu belassen.

17 Joh. a Porta an Antistes Breitinger, 18. Jan. 1625, E II 393, fol. 225, Staatsarchiv

Zurich.
18 Unterengadiner an Chateauneuf, 5. Nov. 1626, Äff. Etr. Grisons, vol. 5.
19/20 Brief von p. Ireneo und P. Donato, ohne Adr.. 21. Juni 1625, HR B, fol. 192 ff.

(HR A, 199—202); inhaltlich gleicher Brief derselben Absender an die H. Kongregation,
Mai 1625, A. P. vol. 342, fol. 38; und dito an den Nuntius in Luzern, 16. Juni 1625,

Fondo Barb. 7119. Schreiben Scappis nach Rom, 21. Juni 1625, Nunziatura vol. 14.
In gleicher Weise, das heißt die nicht tiefgehenden Resultate der vorhergegangenen
Kapuziner-Mission aufdeckend, meldete Scappi (HR B, fol. 194 und Fondo Barb.
7120): Von 4000 oder mehr von den Kapuzinern rekatholisierten Unterengadinern seien
nur noch 15 konstant geblieben; im Puschlav seien von 70 Familien alle, mit Ausnahme
von fünf oder sechs, zum Reformiertentum zurückgekehrt. Schuld daran seien die
Pradikanten, die zwar in Hausern predigten.



66

Die Lage der Mission wurde immer schwieriger, der Zwiespalt zwischen
zugesagter Hilfe durch Frankreich und der tatsachlichen Bedrängnis durch
bündnerische Bevölkerung und de Coeuvres' Diplomatie unerträglicher.
Dies veranlaßte das Vorstelligwerden in Paris. Ignatius wurde am 12. August
1625 von Erzherzog Leopold und Bischof Johann V. von Chur zum
franzosischen Konig gesandt - Habsburg stand also trotz franzosischer
Vormacht in Ratien immer noch beschützend hinter den Kapuzinern und
bischoflichen Rechtsansprüchen.

Die Reise des Ignatius an den königlichen Hof trug wenig Frucht: Der
Mönch erreichte in den Verhandlungen mit dem Konig und Pere Joseph
das fur die Kapuzinermission in Ratien Erstrebte nicht.21 Darauf wandte
sich der unermüdlich tatkraftige Obere nach Rom. Dort bestätigte ihn
Papst Urban VIII. als Superior in Bunden, und er gab ihm Vollmacht zur
Einsetzung auch von Weltgeistlichen in vakanten Pfarreien.22 Daruber hinaus

aber war fur den Wiederaufbau der gefährdeten Mission im Unter-
engadin kein neuer Beitrag gegeben.

Zwar wurde den Mönchen anfangs 1626 eine unverhoffte Hilfe zuteil:
De Coeuvres übergab ihnen wieder alle Kirchen und Hospize des untern
Inntales23; und durch stattliche Beitrage unterstutzte er das Wirken der
Patres.24 Doch blieben auch jetzt diese Hilfsleistungen Frankreichs
unfruchtbar. Die Bevölkerung besuchte die Gottesdienste der Kapuziner
einfach nicht mehr. Seit der franzosischen Besetzung fanden sich nur mehr
Einzelne zu den Meßfeiern ein — und diese vorwiegend in Scuol und Zernez,
wo die noch starke spanische Partei die Mönche im Blick auf darob zu
erwartende Schmiergelder begünstigte.

Weiterhin predigten dagegen die Prädikanten bei reger Anteilnahme der
Bevölkerung. Vorerst wurden die Gottesdienste in baufälligen Hausern und
unter freiem Himmel gehalten.25 Später aber drangen die Evangelischen

21 Begleitschreiben des Bischofs Johann V., HR B, fol. 200 und HR E, 86-87 (im
Wortlaut abgedruckt bei Eichhorn A., Episcopatus Curiensis, cod. prob.,p. 182). Nach
Sprecher (Kriege und Unruhen, I. p. 501) behauptete Ignatius, von Erzherzog Leopold
nach Paris gesandt worden zu sein, und er solle nichts unterlassen haben, dort die
Bundner zu verleumden. (Vgl. auch Juvalta F. v., Denkwürdigkeiten, p. 85:
Widerbundnerische Diplomatie des Ignatius.)

22 Begleitschreiben des Bischofs an Papst Urban VIII., 18. Nov. 1625, M 54. Breve
und Ermächtigungsschreiben des Papstes Urban VIII. an Ignatius, 18. Marz und 28.
Mai 1626, AMO, Bd. 26, p. 456, und: lückenhaft abgedruckt bei Clem. p. 36—38 und
Rocco II. p. 701/702.

23 P. Giacinto erstattete diese Meldung an den Nuntius, welcher in gleichem Sinne
Kardinal Ludovisi benachrichtigte, 26. Jan. 1626, Fondo Barb. 7122.

Joh. Dorta an Antistes Breitinger, 21. April 1626, E II. 393, fol. 515, Staatsarchiv
Zurich.

24 Joh. Dorta an Antistes Breitinger, 26. Sept. 1626, E II. 393, fol. 633, Staatsarchiv

Zürich. — demente u. a. entwerfen von de CV ein stark entstelltes Bild. Sie
ubersehen seine tatsachlichen Dienste fur die Mönche.

25 J. A. Vulpius an Antistes Breitinger, Ftan, 4. Sept. 1626, E II. 393, fol. 613;
J. Dorta an Antistes Breitinger, Vulpera, 21. April 1626, Ell. 393, fol. 515; Staatsarchiv

Zurich.



67

gewaltsam in die Kirchen ein, aus denen sie (zum Beispiel in Lavin26) die
Kapuziner zu verdrängen trachteten.

De Cceuvres hatte sich nicht zur Billigung der von den Missionären
angestrebten Zwangsmaßnahmen entschließen können. Daher wandten sich
die Kapuziner hilfesuchend an den französischen außerordentlichen
Gesandten in Bünden, Chateauneuf. Aber auch dieser nahm dieselbe Stellung
ein wie der Marquis: Er erwirkte zwar ein Mahnschreiben der Häupter
und Räte des Gotteshausbundes, worin die Unterengadiner zum Schutz der
Kapuzinermission aufgefordert wurden.27 Aber es blieb bei dieser schriftlichen

Eingabe, so daß die Einengung des Werkes der Patres weiterhin
ernstere Formen annahm.

Unterdessen hatte die neue politische Strömung im «Frieden von Monzon»
(5. März 1626) Frankreich und Spanien zu einer Einigung betreffend das
Veltlin geführt. Nicht unwesentlich war dabei Vermittlung und Einstehen
der Kurie zur Vermeidung einer Rückgabe der ehemaligen Untertanenlande

an die Drei Bünde. Der «Friede» bestimmte: Trotz ihres Protestes28
sollten die Bündner nur mehr Oberhoheit und die Veltliner weitgehend
Selbstverwaltung erhalten, bis die Talschaft schließlich am 6. Februar 1627
päpstlicher Verwaltung übergeben wurde.

Die Traktatspunkte von Monzon legten den völligen Ausschluß der
evangelischen Religion aus dem Veltlin fest: Ein für die Förderung der
Kapuzinermission an der Grenze Rätiens und damit in Bünden selbst nicht
unwesentlicher Schritt; denn in der Folge wurden in bedeutsamem Umfang
die Klosterbauten wieder aufgenommen: 1627 in Tirano, 1628 in Sondrio29,
1629 ln Morbegno30; in Chiavenna wurden im Jahre 1628 auf Anstiften
eines Kapuziners die Evangelischen vertrieben31 und gleicherorts 1640 ein
Kapuzinerkloster errichtet: Ignatius hatte bereits im August 1626 einen
dahingehenden Vorschlag gemacht - und zwar ausdrücklich mit dem Hinweis,
es sei dadurch die rätische Mission zu fördern.32

Derart ward in Werk gesetzt, was im Hintergrund die Kapuziner-Diplomaten

geplant hatten. Unverhohlen zeigte sich dabei der Einfluß des Pere
Joseph de Tremblay, des Hyazinth von Casale und Ignatius (anläßlich seiner
Reisen nach Paris, 1625, und Rom, 1626) auf die Traktatsverhandlungen
von Monzon. Pere Joseph empfing besondern Dank des Papstes, weil sich
Rom durch den neuen «Frieden» im Norden - «il punto importante della
religione»! - gesichert sah («perche tornava la calma in Italia»).33

26 Der Nuntius an Kardinal Ludovisi, Luzern, 14. Nov. 1625, A. P. vol. 66, fol. 279
und Fondo Barb. 7121.

27 Der Gotteshausbund an die Unterengadiner, 15. Nov. 1626, Sammlung Gio-
vanoli, LA. Clemente p. 39/40. Rocco II. p. 148.

28 Drei Bünde an d'Estrees, 21. Juni 1626, Äff. Etr. Grisons, vol. 5.
29 Fondo di Religione, Cappuccini, Cart. 6 vol. 2, fol. 743, Arch, di Stato, Milano.
30 Fondo di Religione, Cappuccini, Cart. 6, vol. 2, fol. 760, Arch, di Stato, Milano.
31 Sprecher, Kriege und Unruhen, I. p. 575.
32 A. P. vol. 5, fol. 173.
33 Rocco II. p. 137.



68

Das Ergebnis von Monzon bedingte wohl fur eine längere Zeit
Hinausschiebung schwererer Auseinandersetzungen fremder Machte. Auch
verhinderte es vorerst besonders ein Übergreifen Österreichs nach den Drei
Bünden. Dagegen dauerten hier die innern Wirren heftig an. Das Bild des

innern Unfriedens nahm sogar jetzt recht ausgeprägte Formen an. Immer
rücksichtsloser gestaltete sich der Kampf der Prediger beider Konfessionen.
Und ein weiteres Zusammenleben der Gemeindeglieder ungleichen Bekenntnisses

schien stets gefährdeter, ja sogar unmöglich zu werden.34
Der Monzon'sche Vertrag hatte zwar nicht direkten Bezug auf die Mission

der Kapuziner in den Drei Bünden selbst. Aber er vermochte doch, weil
der Kern der Traktatsbestimmungen einen Erfolg der Gegenreformation
darstellte und angesichts des im Veltlin entstehenden Ruckhaltes, auch in Ratien
für den Katholizismus neue Kräfte zu wecken: Noch im Jahre 1626 konnte
Ignatius mehrere Kapuziner ins Engadin berufen,35 nachdem zuvor einige
Missionare von dort geflüchtet waren oder kranksheithalber hatten
auswandern müssen.

Solcher Selbsthilfe der Mission trat - wenn auch die Begründung dazu
auf politischem Boden zu suchen war - eine Unterstützung der Kapuziner
durch die bündnerische Obrigkeit zur Seite. Diese verlief allerdings in ihrer
tatsächlichen Auswirkung und auf Grund der sie zu solchem Vorgehen
verursachenden politischen Wegleitungen jener der franzosischen Protektion
parallel: Haupter und Räte standen einerseits offiziell fur die Ausführung
der von de Cceuvres gemachten Zugestandnisse an die Kapuzinermission im
Sinne der Scappi'schen Artikel ein; anderseits gewährten sie aber doch auch
den Reformierten und ihren Seelsorgern Bewegungsfreiheit.

Dabei trat allmählich das Kennzeichen hervor, daß die Landesobrigkeit
nun, wenn auch erst tastend, ihr deutliches Wort zur Entwicklung in
religiösen Belangen zu sprechen begann: Waren die Räte unter österreichischer
Herrschaft sozusagen ganz gebunden gewesen, so traten sie jetzt infolge der
Wendung der Dinge in erwachender Selbstsicherheit handelnd auf. Zwar
waren ihnen auch, und dies gerade im landesgefahrdenden Punkt, dem
konfessionellen Ringen, Vorsicht und Diplomatie geboten. Aber die
Behörden hatten tatsächlich diesen Punkt mit der nötigen Weitsicht erkannt
und gehandhabt; solches bestätigten sie in ihrer Erklärung und Beteuerung:
Sie wollten geistlichen und weltlichen Freiheiten der Gemeinden nicht
«Intrag» tun, aber doch erwägen, daß sie bei fremden Fürsten und Herren
nicht in neue Mißgunst geraten!36 Im Sinne solcher Sicherung nach außen,
zur Vermeidung einer Ausweitung der Kämpfe in einen Bürgerkrieg und
zur Abschwächung der Extreme bei den zwei Konfessionsparteien entsandten
die französischen Instanzen und die Drei Bünde bereits 1625 Hauptmann

3,1 Scala F. della (Fidelis v. Sigmaringen, p. 191/192) urteilt darum falsch, wenn
er mit dem Monzon-Vertrag zugleich den «Abschluß» der «Wirren in Hochrathien»
und den Beginn von 10 Jahren der «Ruhe» zusammenfallen laßt.

35 Rocco II. p. 147.
36 Die Haupter an die Pradikanten im Unterengadin, 12. April 1627, La.



69

Rudolf Travers37, im Juni 1626 Anton Travers von Zuoz, Jodocus Rascher,
Johann Albertini und Georg Jenatsch38 zur Vermittlung ins Engadin. Deren
Verhandlungen blieben aber erfolglos: Das hartnäckige Verharren in
ausschließlichem Konfessionalismus beiderseits ließ nicht die Sicht auf Forderung

der echten Gewissensfreiheit durchdringen. Deutlich zeigte sich: Jede
Partei hatte nur ihr eigenstes Ziel vor Augen. So vermochte der Gedanke
duldsamen Neben- oder gar Miteinanders noch nicht feste Form anzunehmen.

Wohl erstrebte die Landesobrigkeit eine Regelung zur Ermöglichung
friedlicheren Zusammenlebens beider Glaubensbekenntnisse; doch die
Betroffenen, die Unterengadiner, waren noch fern einer Erfassung solchen
Gutes.

Nach dem Abzug de Cceuvres begannen bei stürmischem Vorgehen der
reformierten Unterengadiner schwere Verfolgungen der Missionäre und
Vorstöße gegen die Erlasse betreffend die Kirchen- und Pfrundzuteilung.
Die Obrigkeit, welche bereits bis dahin erfolglos interveniert hatte, mußte
erneut eingreifen. Es stand ihr aber einzig die Möglichkeit offen, immer
wieder in Mahnschreiben den Unterengadiner Gerichten und den Kapuzinern

gegenüber ihr Befremden darüber kundzutun, daß sich die
Reformierten rechtswidrig der den Katholiken zugewiesenen Kirchen bemächtigt
hätten.39 Aber auf diese Klagen hin bezogen die Evangelischen Stellung;
sie wollten nun ihr Bestreben um religiose Duldsamkeit klar kundtun. Ihre
Äußerung ging dann aber ihren eigentlichen Ansprüchen doch ziemlich voraus,

wenn sie darlegten40: Wir begehren gar keine Neuerung, sondern suchen
vielmehr nur das zu erlangen, was wir in die hundert Jahre innegehabt hatten:

Die religiöse Freiheit, Freiheit beider Konfessionen («Ohne dise fry-
heit, ist das übrig, ja alles gering und wenig»); wir würden bei tatsächlicher
Gewährung solchen Gutes die Katholischen in ihren Gemeinden und die
Kapuziner in ihrer Mission frei wirken lassen!

In diesem Sinne - erst der spätere Gang der Geschichte sollte aufzeigen,
daß solch friedfertige Äußerung insbesondere über die Kapuziner nicht der
ernsten Absicht der Protestanten entsprach! - und in Berufung auf den Eid,
welchen sie beim Einmarsch der französischen Truppen 1624 in Zernez auf
die Fundamentalsatzung geleistet hatten, wiesen die Unterengadiner auf die
ihnen auf die Dauer unerträgliche Regelung hin, welche de Cceuvres
getroffen hatte. Die Fundamentalsatzung, das heißt die Ilanzer Artikel, garantierten

zwar nicht vollkommene Religionsfreiheit, schützten aber das Dasein

37 Sprecher, Kriege und Unruhen, I. p. 529/530.
38 Pfister, Jenatsch, II. p. 123, III. p. 173.
39 U. a.: Die Haupter an die Gerichte des Unterengadins, 22. Marz 1627, LA.

Die Haupter an Ignatius in Zernez, 31. Marz 1627, LA. Die Häupter an die Pradikan-
ten im Unterengadin, 12. April 1627, LA.

40 Die Gemeinden des Unterengadins an die Haupter, 4. April 1627, LA.
Instruktionsschreiben der Unterengadiner Gemeinden fur die nach Ghur gesandten Boten,
28. April 1627, Sammlung Giovanoli, LA. Gemeinden des Unterengadins an Häupter
und Rate, 13. Juni 1627, LA.



70

beider Bekenntnisparteien und räumten der jeweiligen Mehrheit in der
Gemeinde Vorrechte ein. Und diesen letzten Punkt wußten die Unterengadiner
zu Recht als bei ihnen schwer verletzt:

Der Marquis hatte auf unbestimmte Zeit die Belassung der Kirchen und
Vorrechte an die Katholiken - und hier eben die Gesetzwidrigkeit - und
damit an die Minderheit festgelegt. In solche Verfügung hatten die
Unterengadiner «der Umstände und Waffen wegen» vorerst einwilligen müssen.
Aber als nun die Lockerung des militärischen Druckes fühlbar wurde, traten
die Evangelischen mit ihren Forderungen offen zutage: Sie wandelten die
unbestimmte Formulierung der «Schutzzeit» eigenmächtig in eine
zweimonatige Frist um, innert welcher die Katholiken ihre Vorrechte abtreten
sollten. Und schließlich gab der Abzug de Coeuvres' den Ausschlag für die
Protestanten, in der Tat und auch äußerlich die Erfüllung der beschworenen

Satzung zu erlangen, nachdem die früher dahingehenden Gesuche an
die Drei Bünde und den französischen Gesandten von letzterem drohend
abgewiesen worden waren.41

Die Bevölkerung von Sta. Maria i. M. ließ sich einen Zeitpunkt der
Abwesenheit des Ignatius gelegen sein, hervorzutreten und einen Prädikanten
in seinem Wirken zu fördern. Aber noch erfolgte diese «Erhebung» zu früh:
Ignatius plante als Racheakt ein gewaltsames Vorgehen gegen den evangelischen

Pfarrer, sodaß dieser raschestens wieder weichen mußte.42

Erfolgreich verlief dagegen ein Angriff der Reformierten auf die
Stützpunkte der Kapuziner im Unterengadin: Seit Palmsonntag 1627 feierten
die Evangelischen in mehreren Kirchen dieses Tales wieder ihren «gewohnlichen

Christenlichen Gottsdienst» laut geschworenen Freiheiten.43 Zwar
waren sie dennoch bestrebt, einstweilen ohne Störung der Kapuziner oder
Entfernung der Altäre ihre Gottesdienste abzuhalten. Und Ende April
wollten sie dann persönlich vor dem Bundstag zur Verteidigung der Wünsche
der Gemeinden erscheinen.44

Die Mahnung Frankreichs, nicht gegen die Missionare vorzugehen, war
also recht erfolglos geblieben.45 Und auch im Puschlav, wo noch vor Ostern

41 Die evangelischen Unterengadiner Gemeinden an Zürich, Bern, Schaffhausen,
5. Dezember 1626, Akten-Archiv Graubünden A 248, 13, Staatsarchiv Zurich.

42 Brief des Ignatius aus Scuol (o. Adr.), 6. Febr. 1627; und: Scappi an Kardinal
Barberini, 11. Mai 1627, Nunziatura, vol. 16.

43 Die Unterengadiner an die Haupter, 4. April 1637, LA. Stefan Gabriel in
Ilanz an Antistes Breitinger, 3. April 1627: «Engadini nostri Dominica Palmarum.
templa sua occuparunt: Gapucini, Episcopus, orator minas spirant.» E II. 391, fol. 909,
Staatsarchiv Zurich. J. A. Vulpius an Antistes Breitinger, 16. Juni 1627, E II. 391,
fol. 928, Staatsarchiv Zurich. Mesmyn an den Nuntius in Luzern, 7. April 1627,
Nunziatura, vol. 16.

44 Pfr. N. Zodrelli aus Susch an den Stadtschreiber von Chur, 24. Marz 1627, LA
und Urkundensammlung der Geschichts-Forschenden Gesellschaft Graubunden II, 533.
Schreiben der Gemeinde Zernez, 24. März 1627, LA. Die Gemeinden des Unterenga-
dins an Haupter und Rate, 7. April 1627, LA. Kommissar Travers an die Haupter,
13. April 1627, LA. BP Bd. 14, p. 243.

46 Mesmyn an die Unterengadiner, 31. Marz 1627, Äff. Etr. Grisons, vol. 6.



71

ein Kapuziner die Vertreibung aller Reformierten hatte in die Wege leiten
wollen,46 begann ein Prädikant sein Amt auszuüben.

Die unverhofften Geschehnisse und der dabei von den Evangelischen
erzielte Erfolg brachten der Obrigkeit für die Außenpolitik des Landes kaum
zu verbergendes Ungemach. Die Häupter und Ratsgesandten sahen sich
immer mehr von verschiedenen Seiten bedrängt: Die Klagen des Ignatius
über die Gewalttätigkeiten der Reformierten häuften sich.47 Der zur Schlichtung

der Zwiste eingesetzte protestantische Kommissar Travers vermochte
sehr wenig zur Beilegung des Aufruhrs auszurichten. So gerieten der Bischof
und die Kapuziner tatsächlich - wie der Prädikant Stefan Gabriel nach
Zürich meldete48 - in eine schwere Lage.

Man sah sich nun doch gezwungen, an einem Bundstag die Fragen des

Religionsstreites zu behandeln. Ignatius und der Bischof erschienen persönlich

vor der Versammlung. Johann V. nahm dabei die Gelegenheit wahr, in
seiner Eingabe die rechtliche Seite im schwebenden Kampfe hervorzuheben.
Er betonte, daß die Jurisdiktion in geistlichen und weltlichen Belangen im
Münstertal und die geistliche Rechtsprechung im Unterengadin ganz
Leopold, die weltliche im Unterengadin hingegen halb dem Erzherzog und
halb dem Bischof von Chur gehörten; dieser rechtlichen Ordnung hätten
die Prädikanten zuwidergehandelt; deshalb seien sie von solchem
Eingriff in bischöfliche «Jurisdiezion Rechten und Gerechtigkeiten»
abzumahnen.49

Der Bischof hatte damit Probleme aufgeworfen, die eindeutig zu lösen
den Räten unmöglich gewesen wäre: Für die Regelung der Gerichtsbarkeit
bestanden keine einhelligen Satzungen. Der Widersprüche bestanden zu
viele, als daß Johann V. nun widerstandslos auf seine vorreformatorischen
Feudalrechte hätte pochen dürfen. Und anderseits hatte Österreichs Einfluß
in den betroffenen Tälern nach wie vor der bischöflichen Autorität im
Gericht hie und da zum Durchbruch zu verhelfen gewußt, obwohl die Ilanzer
Artikel dagegen anzukämpfen trachteten.

Um nicht erneut eine Auseinandersetzung mit dem Bischof und allenfalls
dem Hause Habsburg gewärtigen zu müssen, ging der Bundstag den Weg
des geringen Widerstandes: Die Räte verschoben nach langwierigen
Verhandlungen die Beantwortung der grundsätzlich kirchenrechtlichen Fragen
auf spätere Zeit.

Während der übrigen Erörterungen des Bundtages mußte der Bischof
erfahren, daß Leute aus seinen eigenen Reihen ihn in mangelhafter Weise
unterstützten. Nur so wurde möglich, daß die Räte sich bereit erklärten, die
von den Evangelischen gewünschten Freiheiten nicht antasten zu wollen.

46 Msc B 1546 (3 und 4), Gotteshausbund, Staatsarchiv Chur.
47 Ignatius an die Haupter, 23. Marz 1627 und 7. April 1627, LA. Die Häupter

an die Gemeinden des Unterengadins, 23. April 1627, FA. BP Bd. 14, p. 225 ff., 242.
48 Stefan Gabriel an Antistes Breitinger, 17. April 1627, E II. 391, fol. 910, Staatsarchiv

Zürich.
49 Johann V. an die Haupter, 29. April 1627; drei identische Manuskripte, LA.



72

Anderseits erforderte aber die immer noch von Frankreich gelenkte
Diplomatie, doch auch auf die Eingabe des Bischofs und der Kapuziner zu
achten. Diese beschwerten sich nämlich über das Begehren der Evangelischen,
die Kirchen gemeinsam (und damit gegen päpstliche Verordnung) mit ihnen
zu gebrauchen und drohten, den Fürsten, auf deren Befehl sie im Lande
seien, hievon Anzeige zu erstatten.50

Endlich faßten die Räte einen Beschluß. Es konnte sich dabei aber nicht
um eine gründliche Regelung für längere Zeit handeln; denn infolge,. im
Gange befindlicher Verhandlungen der Drei Bünde mit Frankreich
(betreffend Veltlin und Engadin) war die bundnerische Obrigkeit nicht fähig
zu tatkräftigem Eingriff in die Wirren innerhalb der eigenen Landesgrenzen.
Dementsprechend reichte es nur zu einem unbefriedigenden vorläufigen
Erlaß:51 Bis zum endgültigen Abschluß eines Traktates mit Frankreich
sollte den Evangelischen in Zernez die alte Kirche und den Kapuzinern
weiterhin alle andern Gotteshäuser des Tales zur Verfügung stehen; den
Reformierten sollten Predigt und Gottesdienst in Häusern und an öffentlichen

Orten ungehindert belassen bleiben.
Der Bischof und Ignatius sahen nun die direkten Wirkungsmöglichkeiten

der Prädikanten auf nur eine Kirche eingedämmt. Deshalb stimmten sie

diesem obrigkeitlichen Erlaß zu.52 Gegenteilig mußte die Reaktion der
Protestanten beeinflußt werden, erblickten sie jetzt doch durch obrigkeitliche
Verfügung die Bestimmungen des Bundsbriefes glatt umgestürzt: Selbst
durch die Räte waren die Kirchen und Einkünfte der Minderheitspartei
zugewiesen; und die überwältigende reformierte Mehrheit sollte einzig jener
Rechte teilhaftig werden, die sonst nach den Ilanzer Artikeln und hundertjähriger

Tradition der konfessionellen Minderheit in der einzelnen
Gemeinde zugestanden!

Die Ausführung der bundstäglichen Bestimmungen mußte also auf
Widerstand stoßen. Zwar wurde Joh. v. Travers erneut beauftragt, dem
Erlaß Nachachtung zu verschaffen.53 Aber die Befreiung der Reformierten
von den Bindungen ging nun trotzdem schrittweise vorwärts, nachdem sie

einmal den entscheidenden Anfang genommen hatte. Französische Minister,
Landesbehörde oder Kapüziner vermochten diesen Gang der Dinge nicht
mehr aufzuhalten.

50 Ausschreiben der Haupter und Standesräte, 14./24. Mai 1627, AS Bd. III. p. 715.
BP Bd. 14, p. 242: Die Drohung des Ignatius, er werde beim Papst und in Frankreich,
welche «Befehl gegeben haben, in dieses Land zu kommen », Klage erheben, ist nur als

diplomatische Spekulation des Kapuziners zu verstehen, die auf den z. Z. großen Einfluß
Frankreichs in Bunden zielte, wahrend ja Frankreich im übrigen gar nicht in Beziehung
zur Einfuhrung der Kapuziner-Mission in Ratien gestanden war!

51 Abschied der Haupter und Standesrate, 16. Mai 1627, LA. BP Bd. 14, p. 245.
Missiv der Häupter an die Gemeinden des Unterengadins, 17. Mai 1627, LA. Dispacci
di Cavazza, Zürich, 21. Mai 1627, Filza Nr. 23 (Dispacci Bd. 38, Eidg. Bundesarchiv).

62 Bestätigung des Bischofs Johann V., 25. Mai 1627, LA.
53 Instruktion der Häupter an Joh. Travers, 27. Mai 1627, LA. BP Bd. 14, p. 272.

.Travers an die Haupter und Rate, 17. Dez. 1627, Sammlung Giovanoli, LA.



73

Die Bemühungen, welche erfolgreich zur Besitznahme der Kirche in
Zernez gefuhrt hatten, spornten die Reformierten an, jetzt auch in andern
Gemeinden zur Forderung von je einer eigenen Kirche für beide Konfessionen

vorzudringen. Alle Angriffe der Evangelischen richteten sich dabei
direkt auf die Kapuziner als Urheber des bisherigen Gewissenszwanges mit
der Begründung, diese würden die Reformierten heute aus der Kirche,
morgen aus den Friedhofen, übermorgen gar von aller freien Religionsübung
in die «usserste Dienstbarkheit, des unlidenlichen Jochs dero gewüssinen»
treiben, sofern man die Mönche länger ungehindert walten lasse.54

Die Zeitumstände verunmöglichten es dem Bundstag (infolge seiner
geringen Befugnisse), sowohl auf Anklagen der Kapuziner als auch auf die
Forderungen der Evangelischen einzugehen.55 Es blieb darum bei den
Wiederholungen der früher bereits als nutzlos erwiesenen mehrmaligen
Protestschreiben gegen das Vorgehen der Protestanten.

Flingegen gingen die Reformierten des Unterengadins rasch einem
erstrebten Ziel entgegen: Um die Mitte des Jahres 1627 hatten die Pradikan-
ten alle bedeutenden Kirchen des Tales übernommen. Ignatius konnte die
noch verbliebenen Mönche nur mehr auf zwei Dörfer verteilen, damit sie

von dort aus den wenigen katholischen Einwohnern der umliegenden
Ortschaften dienen mochten.56

Nicht daß die Obern die Mission in ihrer jetzigen Notlage völlig
aufgegeben hätten, nein: vielmehr setzten sich die Verantwortlichen erst recht
wieder für ihre Interessen ein: Nuntius Scappi,57 die Kapuziner durch
Vermittlung des Bischofs von Chur58 und die Missionäre selbst59 reichten der
Obrigkeit Klageschreiben ein; der Bischof und Ignatius erschienen im
Dezember 1627 erneut vor dem Bei tag in Chur. Sie forderten die Kirchen
des Unterengadins fur die Katholiken, da jene Gotteshäuser durch die
Katholiken wiederhergestellt worden seien, ansonst sie bei ihren «Potentaten»
Hilfe mit Gewalt anfordern würden.60 Die Ratsgesandten waren sich der
Tragweite solcher Drohung wohl bewußt: Sie stimmten darum dem Be-

54 Die Gemeinden des Unterengadins an Haupter und Standesrat, 13. Juni 1627,
LA; dito: Sammlung Giovanoli, LA.

55 BP Bd. 14, p. 279. BP Bd. 14, p. 301: Die vier Evang. Städte richteten im Juli
1627 erfolglos eine Eingabe um öffentliche Religionsfreiheit in Puschlav und Unter-
engadin an die Drei Bunde.

56 Bericht des Ignatius über seine Inspektionsreise durch Ratien, 15. Juli 1626,
A. P. vol. 66, fol. 456.

57 BP Bd. 14, p. 366, September 1627.
58 BP Bd. 15. p. 7, Dezember 1627.
59 P. Donato in Scuol, 21. Juni 1627, M 54. BP Bd. 14, p. 271.
60 BP Bd. 15, p. 30. Zehngerichtenbunds-Protokoll Bd. I, p. 145/146. Sprecher,

Kriege und Unruhen, I. p. 574. — Ignatius begründete seine Ansprüche: «Tutte le
chiese dell'Engadina Inferiore sono statte fabricate da Catholici» (Information von
Ignatius, dem Beitag vorgelegt, 31. Dez. 1627, LA.). Im Gegensatz zu dieser Aussage ist
festzuhalten, daß z. B. der einzig größere «Sakralbau der Renaissance. im Engadin

in Ardez» im 16. Jahrhundert von Protestanten errichtet worden war (Poeschel E.,
Die Kunstdenkmaler des Kantons Graubünden, Bd. I, p. 154 und Bd. III, p. 496). In



74

gehren zu und geboten, die Kirchen vorerst bis Ostern 1628 in katholischer
Hand zu belassen.61

Ende 1627: Alle Bemühungen der Kapuziner und der Bischöfe Johann V.
und Josef Mohr (Johann V. starb am 1. September 1627 ln Gegenwart des

P. Ignatius; sein Nachfolger wurde nach schweren Wahlkämpfen, in welchen
Ignatius besonders aktiv war62, Josef Mohr63) waren bis dahin größtenteils
erfolglos geblieben. Schließlich mußte der Churer Bischof nach Rom melden,
daß er infolge zunehmender Tätigkeit der Prädikanten ratlos sei.64

Unaufhaltsam dauerten die Zwistigkeiten auch im Jahre 1628 an. Die
Drei Bünde gerieten wegen des «Religions-Geschäftes» in bedrohliche
außenpolitische Gefährdung. Im Landesinnern, im Unterengadin, traten
wiederholt Glaubenszwang und Verfolgung durch die Handlungen des

Ignatius zutage. Dabei standen hinter dem Kapuzinerobern der Kastellan
von Tarasp und R. Planta. Nicht grundlos mußte der französische Gesandte
Mesmyn Ignatius nahelegen, sich der ihm zukommenden Garitasdienste zu
befleißigen, statt öffentliche Ruhestörung zu schaffen.65

Das ganze Jahr hindurch wiederholten sich Unterhandlungen zwischen
den bündnerischen Räten und französischen Ministem. Aber Regelung kam
keine zustande. Denn einzelne Gemeinden sprachen sich gegen eine
Vermittlung durch den franzöischen Gesandten aus, während andere denselben
auffordern wollten, die Kapuziner von ihren Ansprüchen den Engadinern
gegenüber abzuhalten. Wieder scheiterten Einigungsversuche: Keine Partei
wollte der andern entgegenkommen.66 Und so behielten die Reformierten
die Vorrechte, die sie mit Gewalt für sich errungen. Neue Wirren wurden
dadurch heraufbeschworen; die Klagen der Kapuziner und der für sie
eintretenden französischen Minister über das Entgegenkommen, das man den
Protestanten zeigte,67 häuften sich an. Erneut wurde eine Kommission
bestellt: Aus jedem Bund wurden je zwei Bevollmächtigte zu Verhandlungen
mit Mesmyn gewählt.68 Ebenso mußte die bundstägliche Ermahnung der
Bevölkerung ohne tiefe Wirkung bleiben, wenn sie auch nahelegen wollte:
Man solle zur Vermeidung von «Ungelegenheiten» alles abwehren, was für

den ersten Wochen des österreichischen Einmarsches in Rätien in den zwanziger Jahren
des 17. Jahrhunderts waren die meisten Kirchen des Unterengadins beschädigt oder
zerstört worden. Während der Besetzungszeit aber wurde die Wiederherstellung auf
Geheiß und mit Mitteln Habsburgs und der Kapuziner an die Hand genommen.
(Einzelheiten über Baugeschichte und Urteil über Kunstgeschichte betr. Kirchenbauten im
Unterengadin vgl. Poeschel E., Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, Bd. III,
P- 439 f-);

61 Eichhorn, Episcopatus Curiensis, p. 195. De Porta, Hist, ref., II. Bd., p. 541/542.
62 Mesmyn an d'Herbault, 20. Juli 1627, Äff. Etr. Grisons, vol. 6.
63 Scappi an Kardinal Barberini, 1. Sept. 1627, Nunziatura vol. 16a.
64 Der Bischof an die H.Kongregation d. Prop. Fide, 8. Dez. 1627, M 54.
65 Brief ohne Datum von Hptm. Rahn aus Zürich, Äff. Etr. Grisons, vol. 9.
66 BP Bd. 15, p. 293—306.
67 Ignatius an die Häupter, 4. Sept. 1628, LA. Mehrere Schreiben Mesmyns nach

Paris, Äff. Etr. Grisons, vol. 7 und 8.
68 Die Häupter und Räte an die Unterengadiner, 29. Sept. 1628, LA.



75

die Kapuziner Anlaß geben mochte zu Klagen «bei Fürsten und Potentaten,
so solches zu rächen sich unterstehen mochtend».69

In dieser obrigkeitlichen Stellungnahme trat die staatspolitische
Unselbständigkeit Ratiens zutage: Die Drei Bunde verfugten nicht über eigene
Kraft, tatsachlich ordnend in jene die Bevölkerung des Unterengadins
furchtbar treffende innere und äußere Not einzugreifen. Auf der andern
Seite aber erwies sich, daß die Kapuzinermission selbst sicher genug auf den
ihr allenfalls zuteil werdenden Schutz auslandischer Großmachte rechnete.

Nur so wurde es verstandlich, weshalb trotz der Erhebung des Unter-
engadiner Volkes, trotz äußeren Zerfalles der Missionsposten und trotz
Verbleiben von nur mehr einer unscheinbaren Gruppe von Katholiken in der
ganzen Talschaft sich die Patres in den ihnen seit 1624 arS zusetzenden
Krisenjahren unter franzosischer Besetzung zu halten vermochten.

Die enge Verbindung der Mönche mit landesfremder politischer Macht
hatte seinerzeit unter österreichisch-spanischer Okkupation einen religiösen
«Erfolg» der Mission in den Sudtalern Ratiens (ausgenommen Misox)
versagt. Dieselbe weiterhin aufrecht erhaltene Verknüpfung ermöglichte den
Kapuzinern, ihr Werk äußerlich auch unter franzosischer Autorität zu halten,

wenn auch jetzt im Engadin innere Fruchte sozusagen ausbleiben mußten.
Wie war es den Mönchen ermöglicht worden, sich äußerlich unter sonst

recht gegensatzlicher politischer Besetzungsmacht zu halten? Die Erklärung
gibt die Tatsache, daß die Kapuziner-Obern, insbesondere Ignatius, stets

frühzeitig neu im Entstehen begriffene politische Planungen der europaischen
Fürsten kannten und oft sogar selbst zu ihren Gunsten bestimmen konnten.
Den Missionaren war der Vorausblick auf kommende machtpolitische
Verschiebung ermöglicht. Darum wurde die im voraus zugangliche Berechnung
entscheidend zum Pfeiler einer Brücke, welche die Mission der Kapuziner
über ihre jahrelange Notlage neuer Zuversicht entgegenfuhrte; denn früh
genug wurde sich der Mönch einer Wandlung bewußt, in welcher die Drei
Bünde zu neuem Umschwung ins politische Schicksal europäischen
Geschehens verstrickt wurden und wieder bei der Schutzmacht gegenreforma-
torischer Zielstrebigkeit Anlehnung suchen mußten: Die Drei Bunde näherten

sich seit Mitte 1628 allmählich wieder Österreich und Spanien70, welche
in den europaischen Kämpfen neue Siege davongetragen.

Zwar konnte sich diese Wendung von Anlehnung an Frankreich-Venedig
zur Verbindung mit der habsburgischen Großmacht nicht reibungslos
vollziehen. Aber dem eigentlichen entscheidenden Schritt waren die
bedeutungsvollen diplomatischen Verhandlungen vorausgegangen. Und dort hatte
sich eben die berechnende Vorarbeit der Kapuziner durchzusetzen
vermocht: Denn gegebenermaßen stand bei dieser der Gegenreformation
vielversprechenden anbahnenden Umgestaltung aktives Eingreifen der Ordensobern

im Vordergrund. Und tatsachlich begab sich Ignatius nach Rom,
69 Ausschreiben der Haupter und Standesrate gemeiner Drei Bunde, 29. September

1628, AS Bd. III, p. 779.
70 Scappi an Kardinal Barbenni, 12. Mai 1628, Nunziatura, vol. 18.



76

Wien und Innsbruck, um vorsorglich seinen Mönchen Stutzpunkte zu
sichern. Im Herbst 1629 kehrte er nach Scuol zurück. Er war sich dessen
bewußt, nun für die Zukunft seiner Missionäre Bedeutungsvollstes erreicht
zu haben71:

Papst Urban VIII. empfahl im Breve «Beneficia certe» vom 3. Marz
1629 dem Erzherzog den Kapuziner Ignatius und forderte den Fürsten zu
weiterer Unterstützung der Mission auf. Dieser Aufruf der Kurie blieb nicht
ohne Nachwirkung: In der Folge erhielt Ignatius von Leopold wirklich auch
die Zusicherung, daß im Unterengadin die Kirchen den Katholiken zugeteilt

und im Zehngerichtenbundsgebiet nur der katholische Gottesdienst
zugelassen wurde.

Rasch zeigte sich der Vorrang, den die unternommenen Schritte dieser
Diplomatie für die kirchengeschichtliche Weiterentwicklung in Bünden,
das heißt für die erneute Anbahnung der Rekatholisierung schaffen sollten.
Nur der gründlichen Vorbereitung am Tische der Diplomatie war es nämlich

weitgehend anzurechnen, daß schon eingangs jegliche katholische
Ausschließlichkeit einschränkende Regung unterdrückt werden sollte. Frühzeitig
genug mußte diese Erfahrung den Bündnern zuteil werden: Luzi von Mont,
Fortunat Juvalta und Andreas Sprecher wurden von den Häuptern und
Räten Ende 1628 nach vorhergehenden Unterhandlungen in Zernez und
Scuol - sie ordneten dort gemeinsamen Kirchengebrauch fur beide Konfessionen

mit Vortrittsrecht der Kapuziner an - nach Innsbruck abgeordnet.
Statt der gesuchten einträchtigen Regelung sollte nun gegenteilig oster-
reichischer Befehlston durchdringen, wobei der Kapuzinerobere wieder
hervortrat : Der ebenfalls in Innsbruck anwesende und dorthin begründeterweise
der Bündner Delegation vorausgeeilte Ignatius erklärte die Verfügungen
der drei Gesandten im Unterengadin als ungültig. Die Abgeordneten mußten

wieder nach Rätien zurückkehren, ohne etwas für die Förderung der
Religionsfreiheit oder Beilegung der Konfessionswirren erreicht zu haben.72
Diese Tatsache sollte sich Ende Mai 1629 beim Eindringen kaiserlicher Truppen

auf deren Vormarsch nach Oberitalien infolge des Mantuanischen
Erbfolgekrieges (Kampf Frankreichs mit Unterstützung durch die Kurie gegen
die Ubermacht Spaniens in Italien) auf Bündner Gebiet tiefgehend
auswirken: Trotzdem italienischer Boden das neue europäische Kampfgebiet
war, wurde Rätien in Mitleidenschaft gezogen; denn die Habsburger
beließen zur Sicherung der wichtigen Passe eine Besatzung in den bündneri-
schen Tälern.

71 Mesmyn an d'Herbault, 14. Mai und 24. Juni 1628, Äff. Etr. Grisons, vol. 7.
AMO, Bd. 27, p. 179. Nuntius Rocci an Kardinal Barberini, 6. Marz 1629, Nunziatura,
vol. 18. Die H. Kongregation d. Prop. Fide an BischofJosef Mohr, 21. Juli 1629, Car-
tular S, p. 79, Bischofliches Archiv Chur. Ignatius an Bischof Josef Mohr über seine
Mission in Wien und die Zustande im Engadin, 13. Oktober 1629, Cartular S, p. 83,
Bischofliches Archiv Chur.

72 Die drei Abgeordneten über ihre Mission in Innsbruck an die Haupter, 8. Januar
1629, LA.



77

Eine neue, die dritte österreichische Besetzung und zugleich eine furchtbare

Zeit der Pest (besonders in Chur), Hungersnot und Gewaltherrschaft
nahm ihren Anfang.

Diese Wendung der Lage, die erneute Gewinnung der Oberhand durch
die gegenreformatorische Macht Habsburg, führte die Kapuziner zu Hoffnung

auf Wiedererrichtung alter «Stationen» und reger Mission.73 Der
Schutz durch Truppen und altbekannte Parteigänger (R. Planta war wieder

in Zernez) war ja wieder gesichert.
Und tatsachlich standen bald alle frühem «gesetzlichen» Stützen fur

katholischen Aufbau wieder neu da: Am 8. August 1629 wurde die
Erbeinigung zwischen Österreich und Bünden vertraglich erneuert.74 Sie schloß
nochmals allen reformierten Gottesdienst aus dem Unterengadin und den
VIII Gerichten aus, obschon die betroffenen Gebiete diesmal nicht als ein
völlig entrechtetes Untertanenland zu Österreich geschlagen wurden.

Augenfällig genug wurde den Engadinern sogleich habsburgischer Wille
kund, der auf religiösem Boden nur ein Ziel anerkannte und zu erreichen
trachtete: Ausschließlicher Katholizismus.

Schroff sollten seine Kennzeichen hervorstechen: Erneut wurde der
Meßzwang eingeführt.75 Die Kirchen mußten den Kapuzinern übergeben
werden. Das Volk erhielt zwangsmaßig Unterweisung in katholischer
Glaubenslehre. Die Prädikanten waren vertrieben worden.76 Allfallig versuchter
Widerstand der Bevölkerung wurde durch österreichische Kommissare und
Rudolf Plantas Machtmittel rasch gebrochen. Alles war auf Antrieb des

Ignatius geschehen.77
Unter dem von Waffen bestärkten Druck willigten die Unterengadiner

im Winter 1629 in die widerspruchsvollen Forderungen Österreichs ein.
Widerspruchsvoll darum, weil Habsburg bestimmte: Die Prädikanten seien
auszuweisen und allein katholische Religionsübung sei erlaubt; «den patres
Capuzinis» sollten «die Kirchen und pfruonden eingeraumbt» werden;
jedoch mußte niemand Gewissenszwang erfahren (!)78.

73 Ignatius an die H. Kongregation d. Prop. Fide, 31. Mai 1629, A. P. vol. 131,
fol. 78.

74 EA V, 2, 2134.
75 «Im Unterengadin haben die Kapuziner die Evangelischen noch 1629, '630 und

1631 zur Meß gezwungen und mit Gefangenschaft in Innsbruck gedroht»; Beichtkindern
gaben die Mönche einen « Zadel», damit sie bei einem österreichischen Einfall beschirmt
wurden, wahrend Nicht-Beichtende denunziert wurden; die im Unterengadin z. Z. der
Abwesenheit der Kapuziner bestatteten Evangelischen wurden durch die Patres wieder
ausgegraben; die Reformierten mußten auf Drangen der Mönche die katholischen
Feiertage halten, usw.: So lauteten die Beschwerden der evangelischen Ratsgesandten
an der Eidg. Vermittlungsversammlung im April 1644 (BP Bd. 23, p. 29—42. Pundten
Buch B, p. 187 ff.). Zu Unrecht behauptet Schwegler Th. (Geschichte des Bistums Chur,
in: 1500 Jahre Bistum Chur, p. 60), in Ratien seien nirgends zwangsweise Rekatholi-
sierungen vorgekommen!

76 A. P. vol. 96, fol. 366.
77 Ignatius an die H. Kongregation d. Prop. Fide, Sta. Maria i. M., 12. Dez. 1629,

A. P. vol. 98, fol. 391.
78 Die Unterengadiner an den erzherzogl. Kommissar, 6. Nov. 1629, LA.



78

Am 7. November 1629 waren die evangelischen Pfarrer ausgewiesen worden.

Sie hatten sich ins Oberengadin zurückgezogen.79 Aber von dort aus
versuchten sie immer wieder, und dies bei schlimmster Gefahrdung, ihr
Wirken in ihrer früheren Pfarrei aufzunehmen. Noch Mitte 1630 mußte
deshalb Erzherzog Leopold die Gemeinden des untern Inntales, welche Pradi-
kanten beherbergten und duldeten, mit schwerster Strafe bedrohen.80 Denn
schon anfangs desselben Jahres wirkte J. P. Salutz auf Anordnung des
Dekans im Unterengadin.81 Und bereits im Mai kehrten einige Pradikanten
wieder dorthin zurück.82

Daneben war aber auch den Kapuzinern die erhoffte Ruhe und Sicherheit

zu neuer Mission nicht beschieden: Sie wurden von der Bevölkerung
selbst aus Guarda und Ftan ausgewiesen; in Ramosch blieben die Einwohner
dem katholischen Gottesdienst fern; die Zernezer griffen die Patres und das
Schloß Plantas zweimal an, sodaß Planta und Ignatius um die Hilfe oster-
reichischer Truppen anhalten mußten.83

So nahm die Entwicklung in der Talschaft weiterhin Formen ernsten
Glaubenszwanges, harten Kampfes und konfessionellen Unfriedens an.84

Den Kapuzinern waren durch ihre Beschützer sehr weitgehende Vollmachten

eingeräumt worden. Dadurch konnten die Mönche ihre Forderungen in
evangelischen Familien schroff genug zur Geltung bringen85 und, da
bewaffnete Macht hinter ihnen stand, selbstredend erwarten, daß die
Protestanten jegliches Gebot erfüllen würden.

Neben konfessionellem Druck und der Last der Truppenbesetzung traf
nun die Pest wahrend jahrelang dauernder Schreckenszeit in verheerender
Weise die Drei Bünde und das Veltlin. Die Kapuziner ubernahmen, besonders

in Mittelratien, die charitative Aufgabe, pflegten die Kranken und
erwiesen an Sterbenden und Toten die Sakraments-Dienste der katholischen
Kirche. Mehrere Missionare starben (vor allem in den Jahren 1635 und
1636) als Opfer ihrer Pflichterfüllung am Nächsten selbst an der Pest.86

Unaufhaltsam führte auch in dieser Zeit der Not Bischof Mohr die
Bestrebungen seines Vorgangers, Johann V., fort. Unter Mitwirkung des

79 Sprecher, Kriege und Unruhen, II. p. 33.
80 Schreiben Leopolds, 5. Juni 1630, LA.
81 de Porta, Hist, ref., II. Bd., p. 581.
82 Vulpius, Historia Raetica, p. 185.
83 Pfister, Jenatsch, II. p. 142.
84 demente (p. 46) mag über diese den Katholiken scheinbar gunstige Wendung

der Jahre 1629—1630 zuversichtlich und ohne Hinweis auf den tatsachlichen Zwang
berichten: «Überhaupt war im Unterengadin keine andere Übung als jene der katholischen

Religion!» Albuin (Kompaß p,. 31) ergänzt in gleicher Unrichtigkeit: «Und in
der Tat fing darauf (sc. seit Ende 1629) eine ruhigere Zeit an. ..».

85 Leopold verbot unter schwerer Strafandrohung den Unterengadinern, in der
Fastenzeit ohne Erlaubnis der Kapuziner Fleisch zu essen, 4. Marz 1631, Urkunden-
Sammlung II, 66, Geschichts-Forschende Gesellschaft Graubunden. Sprecher, Kriege
und Unruhen, II. 41.

88 AMO Bd. 28, p. 295. Fondo di Religione, Cappuccini, Cart. 7, p. 33, Archivio
di Stato, Milano. A. P. vol. 78, fol. 427 und 437. Rocco II. 158.



79

Ignatius machte er immer wieder die Restitutionsforderungen auf geistlichem
und weltlichem Gebiet gegenüber den Drei Bunden geltend. Im November
1630 visitierte er die Gemeinden87, um sich einen Einblick über die Lage des
Bistums zu verschaffen.

Konnte der allgemeinen Bemühung der katholischen Kirche um Wiederaufbau

früherer Macht ein wesentlicher Erfolg beschieden sein?
Zwar hatten alle Verantwortlichen in verheißungsvoller Einsatzbereitschaft

die Rekatholisierung eingeleitet. Aber ebensosehr war anderseits
festzuhalten : Die Stellung der Reformierten nach den Wirren und Kämpfen der
vorhergegangenen Jahre war eine ansehnlich gefestigte geworden. Die
Auflehnung der Protestanten gegen habsburgische Besatzung und gegen die von
derselben unterstutzten Kapuziner war, trotz des letzten wuchtigen
Angriffes gegenreformatorischer Macht, in ihrem Keime keineswegs erstickt
worden; im Gegenteil: Die Evangelischen vermochten sich allmählich wieder

zu sicherer Kraft emporzuschwingen. Selbstverständlich war eine
Auflehnung der reformierten Bundner allein gegen die bewaffnete katholische
Übermacht im voraus zur Niederlage verurteilt. Also mußte hier ein anderer
Weg begangen werden; und da blieb den Evangelischen nur eine Möglichkeit

vielversprechend offen: Die Drei Bünde mußten sich wieder hilfesuchend
an Frankreich wenden, um sich das habsburgische und damit ausschließlich
katholische Joch zu erleichtern! Und aus eigenem Interesse mußte es Frankreich

naheliegen, solchem Ansinnen bereitwilligst entgegenzukommen.
Schon anfangs 1630 nahm der franzosische Marschall Bassompierre

diplomatische Fühlung mit den Eidgenössischen Orten, um die Möglichkeit
einer Ausweisung der österreichischen Truppen aus Ratien zu erörtern. Und
in Regensburg wurde am 9. Oktober 1630 die Schwächung der habsburgi-
schen Stellung in Bunden angestrebt (der starke Einfluß des Mitunterzeichners

der Kurfürstentags-Verhandlungen, des Pere Joseph, «Capuccinus
assistens»88, war unverkennbar). Zu Beginn des Jahres 1631 verbanden sich
Frankreich und Schweden als Großmacht gegen Habsburg. Und durch den
Frieden von Chierasco (6. April 1631) wurde Österreich wieder zur
Rücknahme seiner Truppen aus den Drei Bünden bewegt. Damit trat zugleich
Frankreich erneut an die Spitze der politischen Beeinflussung in Rätien.

Im Dezember 1630 wurde der Bundsbrief wieder beschworen. Im Juli
1631 nahm der franzosische Gesandte du Lande Wohnsitz in Chur. Das
bundnerische Volk wandte sich nun, in der Hoffnung, mit Hilfe Frankreichs
die alten Rechte im Veltlin wieder rückerobern zu können, dem Feldherrn
der franzosischen Truppen in Ratien, Herzog Rohan, zu.

Rohan (ein von seinem katholischen Konig mit höchsten Würden
ausgezeichneter Hugenotte!) traf in den Drei Bünden eine auch den innern Zu-

87 J. P. Salutz aus St. Moritz an Antistes Breitinger, 6. Dez. 1630, E II, 395, fol. 87,
Staatsarchiv Zurich.

88 Compendium Pacificationis Italiae, 13. Oktober 1630, Filza Nr. 26, Archivio
di Stato Venezia (Dispacci, Eidgenossisches Bundesarchiv, Bd. 41). E II. 394a, fol. 149
und 150, Staatsarchiv Zurich.



80

stand seiner eigenen Heimat übertreffende politische und konfessionelle
Wirrnis an. Und rasch genug mußte auch er von verschiedener Seite her in
folgenschwere Intriguen hineingezerrt werden; diplomatische Ranke innerhalb

der französischen Regierung bildeten in den Jahren 1631/1632 den
Anfang: Rohan wußte sich von den Vertretern der Gegenreformation (Pere
Joseph, du Lande, Lasnier u. a.) personlich angegriffen und in selbständigem

Vorgehen gebunden. Und Rätien sah sich immer wieder von Frankreich

mit Intriguen behandelt, so daß der Wunsch nach neuer Anlehnung
an Österreich oft erneut laut wurde.

Derart schwebte das selbständiger Handlung nicht gewachsene Ratien
weiterhin zwischen den Machenschaften der es bedrängenden Nachbarstaaten

und Besetzungsmachte.
Nachdem die französischen Minister die Verwaltung in den Bünden

übernommen hatten, mußte sich ihnen als eine der ersten Pflichten der Versuch

aufdrängen, den konfessionellen Wirren im Engadin ein Ende zu
setzen. Und tatsachlich unternahm es Frankreich, vermittelnd in den noch
ununterbrochen andauernden Kampf der zwei Glaubensgruppen
einzugreifen. Es sollte sich, wie die Zukunft ergab, um eine schwerstwiegende
Aufgabestellung französischer Politik und in erster Linie auch der Diplomatie
Österreich gegenüber handeln!

Die gleichen Schwierigkeiten, wie sie sich bei der ersten franzosischen
Besetzung ergeben hatten, mußten auch jetzt wieder zutage treten, nun erst
recht widerspruchsvoll durchdringen: Einander persönlich bekämpfende
franzosische Führer ungleicher Konfession waren von Paris aus beauftragt
(wie ehedem de Coeuvres), nach königlichem Befehl die Mission der Kapuziner

in Rätien tatkraftig zu fördern. Mit andern Worten: Ohne Rücksicht
darauf, welchem Glaubensbekenntnis die einzelnen Minister und Feldherren
Frankreichs auf Bündner Boden angehörten, galt ihnen der Auftrag, einzig
der Gegenreformation im besetzten Land volle Hilfe zukommen zu lassen.
Nicht zu übersehen bleibt dabei ab Anfang die Tatsache, daß Pere Joseph
hinter allen Handlungen der Führer in den Drei Bünden stand. Er hatte ein
wachsames Spionagenetz zugunsten des neu erstarkenden Katholizismus
geschaffen.

Dem einen Führer (Rohan!) selbst lag die Förderung der Kapuzinermission

nicht in eigenem Interesse; und anderseits hatte Frankreich in
du Lande einen Pere Joseph sehr nahestehenden Diener der Rekatholi-
sierungsbestrebung eingesetzt. So mußte im voraus damit gerechnet
werden, daß die Franzosen in Rätien nicht zu einheitlicher Handlung
fähig waren.

Fur die zu erwartende Umgestaltung der Verhältnisse in den Bünden
waren die Voraussetzungen also recht wirr. Darum ließ sich keine Behebung
der bereits vorhandenen Mißstände versprechen. Oder hätte das Vorhaben
Frankreichs anderes als Gegensätzliches schaffen können? Richelieu und sein
mönchischer Vertrauter P.Joseph machten es sich zum Anliegen, die vom
Rivalen Österreich begründete und beschützte Kapuzinermission mit Hilfe



81

katholischer und reformierter Fuhrer aufrechtzuerhalten und mit allen Mitteln

zu fördern! Nur eines konnte als Ergebnis sicher sein: Frankreich war
nicht berufen oder fähig, das Ringen der zwei Konfessionen im Engadin
einem Ende entgegenzuführen!

Erstes Bestreben der französischen Minister richtete sich darauf, in der
Stellung, welche sich die Prädikanten allmählich wieder errungen hatten,
eine Änderung zu bewirken, das heißt, den Einfluß und die Polemik der
evangelischen Pfarrer einzuschränken. Denn die Prädikanten, deren Stimmen

selbst in den verflossenen Jahren schwerer österreichischer Bedrückung
nicht verstummt waren, gingen daran, ihre Wirksamkeit zusehends
auszudehnen. Sie beachteten die Klagen der Missionäre über Auflehnung der
Unterengadiner nicht mehr89; Beschwerden der Landesobrigkeit, wiederholten

Verordnungen Rohans und du Landes und erneut eingesetzter
Kommissare schenkten sie kein Gehör. Ihre Opposition belegten sie kurzweg mit
dem Hinweis, daß sie den Bundsbrief beschworen hätten, der ja Gewissensfreiheit

gewährleiste.
Zwar versuchten die Reformierten vorerst, da sie sich schon auf die

Landessatzungen berufen hatten, ein Ziel auf gesetzlichem Wege zu erreichen:
Sie legten Räten und französischen Ministern das Gesuch vor, wieder
Prädikanten aufnehmen zu wollen. Aber Frankreich kannte keine Rücksicht auf
Besonderheit der landeseigenen Paragraphen. Darum baten die anfangs
1632 in Chur versammelten evangelischen Pfarrer vergeblich und bereits
zum zweiten Mal Rohan und du Lande, sie mochten die Wiedereinsetzung
der Prädikanten im Unterengadin gestatten. Du Lande, welcher zusehends
der Mission der Kapuziner günstiger gesinnt wurde, und der Herzog wiesen
die Forderung der evangelischen Synodalen entschieden zurück.99 Ja, die
französischen Führer wurden nun in ihrer Einsatzbereitschaft für die Mönche

noch wesentlich bestärkt: Die Heilige Kongregation der Glaubenspropaganda

ordnete den Churer Bischof und den Dompropst zur Wahrung ihrer
Interessen zu Rohan und du Lande ab.91

Angesichts solcher Tatsachen - die Protestanten mußten erkennen, daß
die französischen Führer im Ernste zu den Köpfen der Rekatholisierung zu
stehen trachteten - sahen sich die Prädikanten zur Wahl eines andern Pfades

genötigt: Nur der Versuch, mutig-selbständig vorzugehen, ließ Aussicht auf
Erfolg erhoffen. In diesem Sinne begannen J. P. Salutz und N. A. Vulpius
(unter den Synodalen und mit Stefan Gabriel die schroffsten Gegner der
Kapuziner), trotz französischen Verbotes, im Unterengadin zu predigen.
Aber im März 1632 wurden sie von den Kapuzinern bei den Häuptern
angezeigt, Nachteiliges gegen die französischen Minister, die Verbote der Drei
Bünde und Erzherzog Leopold ausgesagt zu haben. Daraufhin wurden beide

89 U.a.: Ignatius an die Drei Bunde, 11. Okt. 1631, LA. P. Ezechiel in Scuol an
den Churer Bischof, 8. und 28. Nov. 1632, M 54. Burgermeister und Räte des
Gotteshausbundes an die Gemeinden des Unterengadins, 21. August 1632, LA.

90 Scotti an Kardinal Barberini, 6. Febr. 1632, Nunziatura, vol. 22.
91 HR B, fol. 209.

6



82

Piarrer vor den Rat zitiert und in Chur für die Dauer eines Monats gefangengesetzt.92

Früh genug mußte Rohan einsehen, daß allein auf Grund der einseitigen
Verfügungen seiner Vorgesetzten die Wirren nur noch gesteigert würden.
Denn die königlichen, bzw. des Richelieu Befehle wären nur dazu angetan
gewesen, einseitig schroffen Katholizismus im Kampfe gegen auch stark im
Konfessionalismus stehenden Protestantismus zu starken. Statt solche ins
Äußerste führende Spaltung zu fördern, machte Rohan es sich zur Aufgabe,
in den uferlosen Wirren ernstlich eine Vermittlung zu schaffen. Dazu nahm
er die Dienste seines Hausgeistlichen, des calvinistischen Theologieprofessors
Theodor Tronchin aus Genf entgegen.93 Dieser sollte im Auftrage des Herzogs

mit den Pradikanten in Verbindung treten und deren Schroffheit gegenüber

den Kapuzinern eindämmen. Wohl mochte Tronchin verschiedenorts
versöhnlichen Einfluß geltend machen. Und es wurde ihm auch von Seite
einiger evangelischer Pfarrer selbst Unterstützung zuteil. Aber schließlich
führten seine Vermittlungsbestrebungen doch nicht zu wesentlicher Wandlung

der Lage. Dem zuversichtlichen Vordringen der katholischen Führer
und Geistlichen im Ordensgewand ging das Vorwärtsschreiten protestantischer

«Rückeroberung» alter Stellungen parallel zur Seite weiter.
Wie im Jahre 1624 vollzog sich allmählich die Reaktion der Reformierten.

Denn auf die erfolgten ersten Schritte der Seelsorger hin traten nun
auch die Gemeinden entschieden und recht geschlossen in den Kampf.

Die Unterengadiner Bevölkerung schloß sich zusammen, um sich gegen
die von den Kapuzinern wider sie bei den franzosischen Ministern erhobenen

Klagen zu verteidigen und Religions«freiheit» nach den Richtlinien
des mit Zustimmung du Landes und auf Befehl der Drei Bunde beschworenen

Bundsbriefes zu fordern. Denn zu augenfällig mußte das Volk die
Gegensätzlichkeit empfinden und unter ihr leiden: Die im Unterengadin nicht
mehr als 50 oder 60 Personen zahlenden Katholiken sollten «mit den Ca-
putzinern ein solches Directorium» zur Gefährdung der Freiheit des ganzen
Landes führen, während sie, die reformierte Mehrheit, unterdrückt werden
sollte! «Christen sind wir, und wollend nit leben ohne Seelsorger wie das
Viech!»91

Unter der französischen Besetzung erst hatte sich solche selbstsichere
Handlungsweise der Unterengadiner entwickelt. Sie kam nicht zuletzt auch

92 BP Bd. 18, p. 313. HR B, fol. 209 (HR A, 220). Schreiben des Cancellars
Tscharner, 4. April 1632, HR B, fol.209 ff. Nuntius Scotti an Kardinal Barberini, 16.

April 1632, Nunziatura, vol. 22 und A. P. vol. 74, fol. 82.
93 Rocco II. p. 167. Korrespondenz des Pradikanten Gaudenz Tack mit Prof.

Tronchin, Archives Tronchin Geneve, vol. 28, p. 73 ff. Prof. Tronchin an Antistes Brei-
tinger, Chur, 15. Juli 1632, E II. 399, fol. 231, Staatsarchiv Zurich. «Memoria pro Ec-
clesiis Ingadinae Inferioris», 30. April 1632, Archives Tronchin Geneve, vol. 28, p. 65.
Vgl. auch: Pfister, Jenatsch, III. p. 224 ff.

94 Beschwerde der Unterengadiner Gemeinden über das ihnen von den Hauptern
zugegangene Verbot der freien Religionsubung, 13. Marz 1632, LA; 11. April 1632, LA;
HR B, fol. 210/211.



83

zum Ausdruck darin, daß man endlich im März 1632 eine amtliche
Verhandlung verwirklichen konnte. Zwar ging es hiebei nicht um viel mehr als
ein Gesprach der Konfessionsparteien, in dem katholische und reformierte
Zeugenaussagen einander gegenübergestellt wurden. Man erging sich in
Aussagen über die Zwangsmaßnahmen der Kapuziner, versuchte zahlenmäßig

die Konfessionsverhältnisse festzulegen95; und beinahe allgemein
mußte man sich zum Zugeständnis bequemen, daß die Pfrundeinnahmen
ungerechtermaßen den Mönchen übergeben würden.96 Darin erschöpfte
sich die «Verhandlung». War ihr Ergebnis auch unscheinbar, so bedeutete
die Tatsache, daß die zwei Gruppen sich überhaupt zu solchem Gesprach
zusammengefunden, um so mehr.

Dem ersten bedeutenden Schritt folgte rasch neue Entscheidung, welche
die Prädikanten herbeiführten: Die Evangelische Synode hatte in den Jahren

1629-1631 wegen der Unruhen im Lande nicht mehr zusammentreten
können; nun, im Juni 1632, faßte sie in Filisur einen folgenschweren
Beschluß. Anlaß dazu gaben die Unterengadiner: Sie sandten ihre Abgeordneten

nach Filisur mit der Bitte, die Synode möchte einige tüchtige
Seelsorger in ihre Gemeinden senden. Die Pfarrversammlung entschloß sich,
dem Wunsche der Unterengadiner nachzukommen, behielt sich aber vor,
diese Absicht vorerst noch der «weltlichen» Obrigkeit vorzulegen.97

Die Drei Bünde gaben diesem Ansuchen die Zustimmung mit der
Begründung, daß die Unterengadiner von den Bundsbriefbestimmungen nicht
ausgeschlossen bleiben sollten. Damit bekundeten die Räte solidarischen
Sinn. Sie unterließen es auch nicht, beizufügen, es dürfe nicht sein, daß
6000 Protestanten wegen 30 oder 40 Katholischen und wegen der Kapuziner,

welche seit zehn Jahren nur sehr wenige Leute für sich gewonnen
hätten, in ihrer freien Religionsübung behindert würden. In diesem Sinne
richteten sie ein «Supplicationsschreiben» an Rohan.98 Selbst der Bischof

96 Die dabei sich glaubwürdig ergebende Zahlung lautete auf etwa 60 katholische
und etwa 4600 evangelische Einwohner. In Übereinstimmung mit Zahlungen von
katholischer Seite war festzuhalten, daß einzelne Gemeinden über 300 und 400 reformierte
und keine oder nur eine katholische Person beherbergten (Lavin, Susch, Guarda,
Ramosch). Diesen amtlichen Angaben stand neben verschiedenen andern nicht objektiven
auch jene des P. Ireneo vom 21. Januar 1633 (M 54) gegenüber (und ebenso die darauf
beruhende des Dompropstes Flugi vom 22. Februar 1633, M 54), welche 287 katholische
Einwohner im Unterengadin erwähnte.

96 Juridica informatio circa Capucinos in Engadina, 13. Marz 1632, M 54.
97 Rat. Synodalacta B 423, p. 35 ff. und Protokoll in Acta B 8. Synodaldekret von

Filisur: 20. Juni 1632, M 54; HR B, fol. 211; de Porta, Hist.ref. II. Bd., p. 583/584;
demente p. 76/77. —Albuin (Kompaß, p. 32 und Tarasp, p. 71) entstellt, indem er das
Synodaldekret bloß als «angeblich» auf Bitten der Unterengadiner Abgeordneten
erlassen nennt!

98 Msc 22. Juli 1632, M 54. Obrigkeitliche Zustimmung zum Synodalbeschluß und
offizielle Weiterleitung desselben an Rohan kennzeichnen das durchaus gesetzliche
Vorgehen, wahrend Albuin (Kompaß, p. 32 und Tarasp, p. 71) eine «anmaßende
Handlungsweise der Synode» und Fetz (Wirren, p. 192) ein «Attentat» festhalten möchten!
Auch die These dementes (p. 74), Rohan habe die Prädikanten in allen Unterengadiner
Gemeinden eingeführt, ist völlig unhaltbar.



84

ging auf die Klagen der Evangelischen ein; bereits vor der Tagung der
Synode hatte er sich du Lande gegenüber geäußert, unter gewissen Bedingungen
im Unterengadin die Prädikanten zuzulassen."

Schon im Juli desselben Jahres wirkten verschiedene evangelische
Seelsorger im Unterengadin: So Vulpius neben den Kapuzinern in Scuol (1634
wurde er allerdings zusammen mit dem Synodalen Jachen Dorta in Ardez
für die Dauer von zehn Monaten ausgewiesen).100

Wieder erwachendes Leben protestantischer Gemeinden nahm sichtbar
Formen an. Trotz des schweren Widerstandes setzte sich allmählich der
Wille des reformierten Volkes zu freiheitlicherem Gottesdienst durch. Mußte
die politische Obrigkeit des Landes im Verein mit der französischen
Verwaltung nicht gezwungenermaßen dieser greifbaren Entwicklung Rechnung
tragen? Tatsächlich gab es hier für Häupter, Ratsgesandte und Minister
kein Ausweichen mehr. Es mußte gehandelt werden, und zwar eben so, daß
man Dasein und Neuerstarkung des reformierten Gemeindelebens nicht nur
anerkannte, sondern auch dafür den notwendigen Boden sicherte. Solche
Bedingung schrittweise zu erfüllen, wurde nun der Inhalt obrigkeitlicher
Bestrebungen der Folgezeit - wenn auch ein schwerer Kampf gegen den
seineVorrechte hart verteidigenden Katholizismus immer wieder entbrannte.
Und nicht zu übersehen gilt dabei der von den betroffenen Unterengadinern
selbst geleistete Beitrag im Ringen um den Frieden im Gemeindeleben; denn
stets ging der erste Anstoß von ihnen aus.

Ein anfänglicher Versuch sollte dazu dienen, den Kampf um Gebäulich-
keiten und Pfrundeinkünfte der Kirchgemeinden zu beenden. Denn auch
die Katholiken mußten gestehen, hierin bisher die krasseste Bevorzugung
genossen zu haben. Am 19. November 1632 versammelten sich unter dem
Vorsitz des Gerichtspräsidenten Johann Planta die Gemeindevertreter von
Obtasna, nachdem schon am 17. des gleichen Monats die Abgeordneten von
Untertasna in Ftan unter ihrem Präsidenten Casper Saluz getagt hatten.
Die Versammelten nahmen hierbei einen von Conradin von Planta im
Namen von Rohan und du Lande unterbreiteten Vergleich über die
kirchlichen Einkünfte der Talschaft an. Das Konkordat101 begründete zwar eine
große (wirtschaftliche) Stütze für die Kapuziner, obschon ihnen jetzt nur
mehr etwa die Hälfte der ihnen seinerzeit unter österreichischem Schutz
ausschließlich und ganz zugeteilten Nutznießungen gewährt wurden. Die
Mönche sollten also wieder in den Besitz zahlreicher Gebäulichkeiten und
Einnahmequellen gelangen, die die Reformierten ihnen in den Wirren
entrissen hatten. Und nicht gering mußten die Traktatsbestimmungen in
einzelnen Punkten Anstoß erregen: Susch und Ardez beispielsweise, wo neben
einigen hundert Reformierten insgesamt ein Katholik wohnte, mußten den

99 J. Mohr an du Lande, 17. Juni 1632, M 54.
100 J. A. Vulpius, Hist. Raetica, p. 185/186.
101 «Vergleich Rohans»: HR B, fol. 214 (HR A, 224/225);.zwei Kopien des

Vergleiches, 17. Nov. 1632, M 54; A. P. vol. 76, fol. 100.



85

Kapuzinern die Hälfte der Einkünfte, das Pfrundhaus und Holz zur
Verfugung stellen!102

Somit war das Entgegenkommen den Katholiken im Unterengadin
gegenüber doch unglaublich groß, wenn auch jetzt unter franzosischer Aera
die Hälfte der unter Habsburgs Besetzungszeit innegehabten Besitzung den
Patres entzogen wurde.

Die Festlegung der Traktatsbestimmungen erfolgte, was sich spater nicht
ohne Folgen erweisen sollte, ausdrücklich ohne Angabe einer Vorschrift der
gültigen Dauer derselben.103 Der Beitag anerkannte den «Vergleich Ro-
hans» - franzosischer Druck hatte eine Ablehnung im voraus verhindert.
Damit war auf obrigkeitlichem Wege die Regelung betreffend Aufteilung
der kirchlichen Guter geschaffen. Aber es sollte nur bei der schriftlichen
Abfassung des Vergleiches bleiben, denn die Unterengadiner dachten gar nicht
an eine Erfüllung der einzelnen Bestimmungen. Die Reformierten verfugten
ja schon seit Monaten über beinahe alle kirchlichen Besitzungen des Tales;
erst in schweren Kämpfen waren sie dazu gekommen, obwohl die Ilanzer
Artikel ihnen solche Vorrechte durchaus zugebilligt hatten; unter Habsburgs
Vormacht hatten die Protestanten allen Kirchgemeindebesitz den Kapuzinern

abtreten müssen; der Abzug der Österreicher gab das erste Zeichen
zur Ruckforderung früherer Guter; und erfolgreich waren die Reformierten
auch wahrend der franzosischen Besetzung in den Besitz der meisten Kirchen
und Pfrundhauser gelangt. Und jetzt sollte alles wieder rückgängig gemacht
werden, sollten jahrelange Bemühungen der Protestanten vergeblich gewesen

sein? Nein! Im Gegenteil wollten die Unterengadiner gerade wegen des

neuen Vergleiches ihre früheren Anstrengungen jetzt erst recht fortsetzen, um
die natürlicherweise ihnen zufallenden Besitzungen kämpfen, und wenn sie

dabei gegen die Landes- und franzosischen Erlasse auftreten mußten!
Die gegnerischen Vorstoße ließen nicht lange auf sich warten. Als sich

klar zeigte, daß die Evangelischen nicht gesonnen waren, die
Traktatsbestimmungen zu erfüllen, erhoben die Kapuziner Klage104 und stellten
selbst ihren Wegzug aus Ratien in Aussicht.105 Dadurch gerieten aber sowohl
die bundnerische Behörde als auch die franzosischen Feldherren und
Gesandten in arge Bedrängnis. Denn, sollten die Mönche wirklich das Land
verlassen, hatte Richelieu bestimmt neue Zwangsmaßnahmen zur Re-
katholisierung angewendet; anderseits ware solche Flucht der Ordensleute

102 Ausfuhrliche Übersicht über die Beitragsverpflichtungen der übrigen Gemeinden

gibt Albuin (Tarasp, p. 71). P. Ireneo stellte noch am 21. Januar 1633 in einem
Schreiben an den Bischof fest, daß in Susch und m Ardez ein Katholik lebe (M 54 und
HR B, fol 216).

103 HR B, fol. 214: «senza la prescritt.ne di tempo.»
104 Berichte: des P. Donato in Scuol, 6. Dez. 1632; des P. Bernardo in Tschlm,

7. Dez. 1632; Memorial der Kapuziner an du Lande (ohne Datum) in: M 54. P.
Bonaventura in Tschhn an den Dompropst, 7. Nov. 1632, HR B, fol. 215, und 22. Januar
1633, M 54 und HR B, fol. 217. P. Ezechiel in Scuol an den Dompropst, 8. Nov. 1632,
HR B, fol. 215/216.

105 Prafekt Ireneo an den Dompropst, 21. Jan. 1633, M 54 und HR B, fol. 216/21.7



86

fur Österreich die willkommene Herausforderung gewesen, ratische
Talschaften von neuem zu Unterwürfigkeit unter gegenreformatorische Macht
zu belangen. So vermochte der durch Rohans Vergleich neu anwachsende
Konfessionszwist ganz Ratien schwerster außenpolitischer Gefahrdung
preiszugeben. Unverzüglich mußte darum die Obrigkeit wenigstens auf offiziellem

Wege sich Rechtfertigung schaffen und das Land vor drohendem Ubergriff

einer Fremdmacht zu schützen trachten. Dabei wußten die Haupter
und Rate aus der Erfahrung der verflossenen Jahre nur zu gut, daß es ihnen
unmöglich sei, den eigentlichen Herd der Kampfe zu zerstören; es blieb
ihnen nur der Weg diplomatischer Sicherung nach außen hin offen: In
Abschieden, Ermahnungsschreiben und Verfugungen wandten sich die Drei
Bunde unermüdlich an die Gemeinden des Unterengadins, um denselben
den sofortigen Vollzug der Vergleichsartikel nahezulegen; unumwunden
wurde dabei den Betroffenen der Hinweis gegeben, daß bei Ungehorsam
schlimmste Unannehmlichkeiten zwischen Bunden und Frankreich zu
erwarten seien.106

Aber die Unterengadiner waren nicht zur Erfüllung des Traktates zu
bewegen. Ihr Verhalten (vielleicht mit geringfügiger Ausnahme bei den
unter besonderm Einfluß des Pradikanten Vulpius stehenden Einwohnern
von Scuol107) war ein auf völlig eigener Initiative beruhendes Aufbaumen
gegen die Kapuziner und wollte sich selbst als ein Protestieren vor «Gott
und Welt» gegen zwangsweise Einsetzung der Missionare verstanden
wissen.108 Darum spitzte sich die Lage zu:

Die Gemeinden lehnten ausdrucklich die Ausfuhrung der
Vergleichsbestimmungen ab, griffen die Kapuziner und ihre katholischen Mitbürger
tatlich an109, beschädigten katholische Kultgegenstande und bemächtigten
sich weiterer Pfrundhauser und Kirchen.110 Angesichts dieser sturmischen
Geschehnisse traf voreiliger Vorwurf der Kapuziner die Pradikanten als die
vermeintlichen Urheber. Um sich gegen solches Unrecht zu wehren,
erschienen Georg Saluz und Hartmann Schwarz am 21. Juli 1633 vor der

106 Abschied der Drei Bunde, 28. Juni 1633, M 54 und HR B, fol. 218 ff. und BP
Bd. ig, p. in—116. Mahnung der Drei Bunde an die Unterengadiner, 21. Juli 1633,
BP Bd. 19, p. 170. Abschied der Drei Bunde, 19. August 1633, BP Bd. 19, p. 183 und
189 und M 54 und HR B, fol. 221 ff. Mahnung der Drei Bunde an die Unterengadiner
Gemeinden, 30. April/10. Mai 1634, BP Bd. 20, p. 39 und M 54 (1./10. Mai) und HR B,
fol. 226 ff.

107 Vulpius wurde vom Bischof und du Lande der Vertreibung der Kapuziner aus
Scuol angeklagt. Die darob angeordnete gerichtliche Untersuchung erbrachte fur solchen
Vorwurf aber keinen Beweis. BP Bd. 19, p. 101, 104, m/112. Schreiben des Vulpius
und der Unterengadiner Gemeinden, 29. Juni 1633, M 54.

108 Die Ratsgesandten des Unterengadins an die Haupter, 23. August 1633, M 54.
Begehren und Beschwerde der Unterengadiner, 29. August 1633, BP Bd. 19, p. 201.

109 P. Ezechiel an Dompropst, 8. Nov. 1632, M 54 und HR B, fol. 215 ff.
110 Memorial der Kapuziner über Handlungen der Unterengadiner, 30. Marz 1633,

M 54 und HR B, fol. 217 ff. Schreiben ohne Adresse, 11. Juni 1633, M 54 und HR B,
fol. 218. Schreiben des P. Ezechiel aus Tarasp, 12. Jum 1633, M 54. Klagen du Landes
vor dem Beitag, 17. Jum 1633, BP Bd. 19, p. 101. Brief du Landes ohne Adresse, 15.
Dezember 1633, Äff Etr. Grisons, vol. 8.



87

Ratsversammlung zur Verteidigung ihrer Mitsynodalen; sie und die Räte
erhielten darauf öffentlich die Zusicherung durch Präfekt P. Ireneo: Das

Kapitel der evangelischen Pfarrer trage keine Schuld und sei in bester Form
«excusiert».111

Nebst den Häuptern sahen sich die französischen Minister zu mehrmaliger

Entsendung von Kommissären beider Konfessionen112 veranlaßt, um
den Vergleichsbestimmungen vom November 1632 Nachachtung zu
verschaffen.113 Im Juli des Jahres 1633 hatten auch die Boten der V
Katholischen Orte die Wiedereinsetzung von sieben aus vier Dörfern
vertriebenen Kapuzinern und Bestrafung der fehlbaren Unterengadiner
gefordert.114

Alle Ermahnungen und Drohungen und die Vermittler erreichten nur
in den wenigsten Gemeinden die Erfüllung der Traktatsverordnungen.
Andernorts dagegen schloß die Bevölkerung die Mönche vom gottesdienstlichen

Handeln in der Kirche aus, übergab sie ihnen die Pfrundhäuser nicht
mehr, verweigerte sie die Darreichung der Einkünfte und zerstörte sie die
Altäre.118

Der Versuch vom November 1632 Einigung zu schaffen, war völlig
gescheitert. Um weitern Wirren entgegenzuwirken, wurde schließlich ein
neuer, mehr Bewegungsfreiheit einräumender vertraglicher Vergleich
notwendig. Oberst Anton Molina verfaßte die Neuregelung namens Rohans
und du Landes mit den beauftragten bündnerischen Kommissären Joh.
Travers, Joh. S. de Florin und Anton Massella im Verein mit den Gemeindevertretern

am 26. November 1633 in Scuol: Die vorjährigen Bestimmungen
Rohans wurden, wenn zwar auch ausdrücklich bestätigt (8. Artikel), sichtlich

abgeschwächt. Der Kampf der Reformierten um Befreiung aus ihrer
Zwangslage hatte ihnen verschiedene Früchte eingetragen, welche die
Kommissäre nun bei Aufstellung des neuen Vertrages selbst wider Willen
berücksichtigen mußten! Nach eingehender Beratung über die Klagen der Kapuziner,

welche sich teilweise als jeglicher Grundlage entbehrend erwiesen,116

111 BP Bd. 19, p. 125/126. demente mißt zu Unrecht in seinem gesamten Werk
sozusagen alle Schuld an Mißerfolgen und Bedrängnis der Kapuziner-Mission den Pra-
dikanten zu!

112 Fur die Bemerkung dementes (p. 78 und Rocco, II. p. 171), eine Kommission
habe nur aus zwei Prädikanten bestanden, fehlen Anhaltspunkte.

113 Bestellung von Kommissionen: Juni 1633 (BP Bd. 19, p. 112 ff.), August 1633
(Msc vom 23. Aug. 1633, LA und Urkundensammlung der Geschiehts-Forschenden
Gesellschaft Graubunden, I. 36), November 1633 (HP Bd. 19, p. 267 und HR B, fol. 222),
Dezember 1633 (BP Bd. 19, p. 278 und Missiv der Haupter vom 26. Dez. 1633, LA).

114 BP Bd. 19, p. 130. EA V, 2, 759/760. Chron. Prov. Helv. p. 171.
115 Bericht des Kommissars Travers an den Bürgermeister und Rat der Drei Bünde,

23. August 1633, LA und Urkundensammlung der Geschichts-Forschenden Gesellschaft
Graubunden, I. 36. Klage der franzosischen Minister, April 1634, BP Bd. 20, p. 39.
Memorial der Kapuziner an den franzosischen Minister in Chur, 17. Okt. 1633, M 54.
Beschwerden der Kapuziner vor den Hauptern, 26. Dez. 1633, LA. Schreiben des

P. Ezechiel und P. Ireneo, 20. Juni 1633 und 20. September 1633, M 54.
116 Schreiben über den Religionsvergleich, 14. Januar 1634, M 54.



88

wurden elf Artikel festgelegt. Diese sollten das ruhige konfessionelle
Nebeneinanderleben in den Gemeinden ermöglichen, wenn auch die katholische
Minderheit noch äußere Begünstigung erhielt. Der Vertrag räumte den
Protestanten einige Zugeständnisse ein und nahm dadurch den Kapuzinern
mehrere bisher von ihnen innegehabte zu augenfällige Vorrechte. Entscheidende

Neuerung sollte betreffend Kirchenzuweisung geschaffen werden:
In Ftan, Tschlin, Sent und Ramosch sollten nun die Kirchen ausdrücklich
den Gottesdiensten beider Konfessionen offenstehen. Die Wirksamkeit der
Prädikanten wurde im neuen Traktat mit keinem Wort als unzulässig
beurteilt.

In gleichem Sinne wie dieser sogenannte «Schulser-Vertrag»117 wurde am
27. November 1633 in Zernez zwischen den Kommissären und den
Vertretern des Münstertales - die Evangelische Synode hatte bereits im Mai
desselben Jahres zwei Prädikanten ins Münstertal entsandt118 - ein Vertrag
betreffend Sta. Maria abgeschlossen und dabei die dortige Kirche ebenfalls
dem Gottesdienst beider Konfessionen eingeräumt.119

Konnte der Schulser-Vertrag endlich den erhofften Frieden im Enga-
diner Aufruhr bringen? Erstmals räumte er ja nun den Evangelischen
gewisse Bewegungsfreiheit ein. Sollten die Reformierten darum jetzt, um den
langwierigen Kämpfen ein Ende zu setzen, daran gehen, ihren teilweise noch
traktatwidrigen Besitz den Kapuzinern abzutreten? Nicht lange mußten sie
sich dieser Frage gegenübergestellt sehen. Denn nun trat eine Umkehrung
der Dinge ein: Vormals hatten die Evangelischen dem Vertrag des Jahres
1632 nicht zustimmen können; jetzt, 1633, waren es die Kapuziner, welche
auf die Seite der Opposition traten!

Bald nach Abschluß des Schulser-Vertrages erhoben sich die Mönche
gegen diese Neuregelung.120 Die Begründung dazu war darin gegeben, daß
für die Mönche die Bestimmung über das beiden Konfessionen gemeinsam
zugewiesene Gotteshaus nicht annehmbar war; Rom konnte nicht zulassen,
daß Katholiken und Reformierte sich in der Benützung der Kirche teilen
mußten. Weiter sträubten sich die Mönche gegen den Vergleich, weil er den
Privilegien von 1624 (Scappi'sche Artikel!) gegenüber nun für den Katholizismus

großer Rückschritt bedeutete. Ebenso war die Auflehnung der
Kapuziner ihrer nun offenbar werdenden Erkenntnis gleichzusetzen, daß sich
der Katholizismus unter der von Frankreich geführten Politik und angesichts
der Beharrlichkeit der Protestanten in Südbünden nicht zu vollem Sieg führen

lasse.

117 Im Wortlaut: HR B, fol. 223/224 (HR A, 235—237); siehe auch: Msc vom
14. Januar 1634, M 54; A. P. vol. 76, fol. 97; Fetz, Wirren, p. 194/195; demente
p. 121—123.

118 Georg Saluz in Chur an Prof. Tronchin in Genf, 20. Mai 1633, Archives Tron-
chin Geneve, vol. 28, fol. 87.

119 HR B, fol. 225/226.
120 Beschwerdeschreiben des P. Donato in Scuol an A. Molina und andere

Kommissäre über den Schulser «Accord», 6. Dez. 1633, HR B, fol. 224/225 (im Wortlaut bei
demente p. 124/125).



89

Der Missionar wußte, daß ihm nun durch die behördlicherseits veran-
laßten Traktat-Bestimmungen wesentlicher Boden entzogen werden mußte.
Und tatsächlich ließ die dahinzielende Reaktion auf reformierter Seite nicht
lange auf sich warten. Wohl waren die Gemeinden zwar teilweise (infolge
des von den Kommissären ausgeübten Druckes) in offiziellen Erklärungen
bereit, die Schulser-Erlasse zu erfüllen;121 doch ihr dann eigentliches
Vorgehen gegen die Kapuziner in den letzten Tagen des Jahres 1633 verschaffte

ganz andern Ausblick:
Bereits im Sommer hatte die Bevölkerung des Unterengadins die

Missionäre aus verschiedenen Gemeinden verdrängt. Im August waren den
Mönchen nur noch in Zernez und Samnaun feste Wohnsitze verblieben.122
Im November hatten die Patres selbst Bittschreiben an ihre Ordensobern
gerichtet, wegen der Unruhen ihre Hospize verlassen zu dürfen.123 Aber Ende
Dezember nun erreichte der Sturm einen Höhepunkt: Die Reformierten
verschlossen den Katholiken den Zugang zu acht Kirchen völlig.124 Die
Mönche waren damit arger Ratlosigkeit ausgesetzt, da sie dennoch von der
Ordensleitung Befehl zur Rückweisung der französisch-bündnerischen
Vereinbarungen und zu weiterem Ausharren erhielten!125

Dieser Notlage sollten nun auch noch schwere innere Rückschläge zur
äußersten Gefährdung der Mission überhaupt beitragen:

Eine tiefe Wandlung hatte sich nämlich unterdessen innerhalb des Kreises

der Brescianer in Bünden vollzogen: Am 6. März 1632126 war in Tirano,
wohin er sich krankheitshalber ins Kloster zurückgezogen, P. Ignatius
gestorben.127 Die Bestimmung seines Nachfolgers als Präfekt der Rätischen
Mission sollte für die spätere ungünstige Entwicklung, welche das Werk der
Patres nahm, nicht wenig beitragen. Hier, anläßlich der Neuwahl, trat nämlich

erstmals eine nicht bedeutungslose Meinungsverschiedenheit zwischen
Präfektur und Bischof von Chur auf, obschon die Geschichtsdarstellungen
darüber schweigen: Josef Mohr hatte vernommen, daß ein gewisser «P.
Bergamasco» als Nachfolger des Ignatius bestimmt worden sei; da dieser

121 In einem (romanisch abgefaßten) Schreiben dankte die Gemeinde Ramosch den
französischen Ministern und erklärte sie, den Traktat halten zu wollen, 2. Febr. 1634,
Cartular S, p. 91, Bischöfliches Archiv Chur. Ramosch hielt in der Folge das Versprechen

(Albuin, Tarasp, p. 71/72).
122 Joh. Flugi an die H. Kongregation d. Prop. Fide, 26. August 1633, M 54 und

A. P. vol. 133, fol. 149.
123 P. Ireneo an Bischof Mohr, 10. November 1633, M 54.
124 HR B, fol. 226/227. Beschwerdeschreiben der Kapuziner, 26. Dez. 1633, LA.
125 Dekret der H. Kongregation d. Prop. Fide, 10. Januar 1634, M 54 (im Wortlaut

auch bei demente p. 127/128).
126 AMO Bd. 27, p. 474. A. P. vol. 74, fol. 81. demente p. 51. Rocco II. p. 164

(datiert: 7. März).
127 Scotti an Kardinal Barberini, 26. März 1632, Nunziatura, vol. 22 und A. P.

vol. 74, fol. 80. Salutz, Capuciner, p. 39. demente p. 54. Rocco II. p. 165. Beim Tode
des im Ruhme der Heiligkeit stehenden Ignatius stritt man sich um dessen Kleider als
Reliquien. Für die Reformierten dagegen gab der Tod dieses Obern das Zeichen zur
Wiedereinsetzung zweier Prädikanten im Unterengadin (Schreiben aus Rom an den
Nuntius in Luzern, April 1632, Nunziatura, vol. 235).



90

aber nicht landeskundig war, hatte der Bischof gewünscht, man möchte
lieber den Brescianer P. Giacinto da Preseglio (nachmaliger Provinzial) wählen.

Mohr hatte den Nuntius veranlaßt, sich in diesem Sinne auch in Rom
dafür einzusetzen.128 Aber die Forderungen des Bischofs waren nicht berücksichtigt

worden. Trotz seiner Eingabe war statt P. Giacinto am 20. Marz 1632
P. Ireneo da Casalmoro (Missionar in Lantsch) vom Nuntius ad interim
zum Missionsprafekten mit denselben Vollmachten wie Ignatius ernannt
und von Rom und Provinz bestätigt worden.129

Gleichen Jahres im September starb Erzherzog Leopold. Damit war die
Kapuzinermission zur selben Zeit eines zweiten bedeutsamen Helfers
beraubt; hatte Leopold doch die Brescianer unermüdlich mit Waffen, Diplomatie

und «Almosen» unterstützt.130 Zwar trat die Witwe des Verstorbenen,
die Erzherzogin Claudia, an seine Stelle. Und diese trachtete in Wort und
Tat gerade bezüglich die österreichischen und damit auch die gegenrefor-
matorischen Interessen in Rätien, den Unternehmungen ihres Vorgangers
in nichts nachzustehen. Deswegen ließ sie sich - im Hintergrund stand ihr
Beichtvater, der Jesuit P. Johann Peter Malaspina - in uferlose Verhandlungen

betreffend Religionssachen, besonders die Kapuzinermission im
Unterengadin, ein.

Das Jahr 1634 brachte vorerst weiteres Vordringen des Protestantismus,
anfänglich auf traktatgemäßem Wege. Aber in überraschend stürmischer
Weise erhoben sich jetzt die Evangelischen im Münstertal und nahmen in
Sta. Maria ihren kirchlichen Anteil in Besitz.131

Die Kapuziner unterließen es indessen nicht, die ihnen noch
möglichen Schutzmaßnahmen zu treffen. P. Ireneo erhielt von Rom die zwangsläufig

notwendig gewordene Erlaubnis («Indulgenz») zu Abhaltung
katholischen Gottesdienstes in auch den Reformierten zur Verfügung stehenden
Kirchen.132 Nicht unwesentlichen Rückhalt gewannen die Brescianer zu
dieser Zeit dadurch, daß die Mailänder Ordensprovinz Kapuziner nach dem
Misox entsandte.133 Allerorts strebten die Mönche danach, sich an alten
Stutzen festzuklammern. Und darüber hinaus versuchten ihre Obern selbst in
naiver Berechnung, den der Mission so gefahrlichen Indifferentismus der

128 Brief des Bischofs, ohne Adresse, 23. Marz 1632, M 54. Der Nuntius an den
Bischof, 26. Marz 1632, M 54.

129 Schreiben aus Rom an den Nuntius, 16. Juni 1632, A. P. vol. 12, fol.64. AMO
Bd. 27, p. 464. Msc in Brescia, zit. b. Rocco II. p. 165/166.

130 Das Urteil Moors (Geschichte von Curratien, III. Bd., p. 877): Der Verlust der
Hauptstutzen (Leopold und Ignatius) habe schon damals das Eingehen der Mission
voraussagen können, ist insofern eine Überspitzung, als es sich in der Folge nur um
teilweisen Abbau, nicht um allgemeine Aufhebung der Mission handelte.

131 P. Bonaventura in Sta. Maria i. M. an P. Donato in Tumegl, 4. Mai 1634, M 54.
132 demente p. 134. Dieser durch die Sonderheit bundnerischen Missionsbodens

bedingten Indulgenz wurde spater eine zweite beigefugt: Gegen die franziskanische Regel
mußte den Mönchen in Ratien zur Überwindung wirtschaftlicher Not die Verwendung
des Geldes gestattet werden (Chron. Prov. Helv. p. 724 und demente p. 191 ff.).

133 «Origo et integra series Missionum Misaucinae Vallis», 1635, Fondo di Reli-
gione, Cappuccini, Cart. 7, p. 2 ff. Archivio di Stato, Milano.



91

französischen Führer zu beheben: Die Heilige Kongregation für
Glaubenspropaganda gestattete den Mönchen die Errichtung eines «Privat-Orato-
riums» für du Lande, um ihn den Kapuzinern gewogener zu stimmen («per
animarlo maggior.te a fauorir le miss.ni de Capuccini») !134

Doch vermochten alle Bemühungen auf katholischer Seite, dem Abbau,
der sich allmählich an den Stützen der Mission vollzog, nicht Einhalt zu
gebieten. Kaum wahrgenommen verhallten alle die unermüdlichen Versuche
der Kapuziner, des Bischofs und Roms, Proteste, Berufung auf Vergleiche
der katholisch-österreichischen Blütezeit. Sie hatten alle dasselbe Ziel: Die
langsam sich aufbauende Duldsamkeit, das schrittweise sich verwirklichende
Nebeneinander beider Konfessionsgruppen sollte verhindert und wieder
durch alleinige Anerkennung des katholischen Glaubens verdrängt werden.

Aber demgegenüber blieb es bei dem sich ausdehnenden Einfluß der
Evangelischen. Vergeblich wandten sich die Kapuziner nach wie vor
hilfesuchend und in Klagen über die nicht erfolgende Restitution an die Häupter
und Räte ;135 auch Intriguen sollten ihnen helfen, ihr Ziel zu erreichen: Die
Mönche klagten den Prädikanten Vulpius an, ein Schreiben der französischen

Minister an die Unterengadiner Gemeinden unterschlagen zu haben,
da es sich zugunsten der Kapuziner ausgesprochen hätte. Auf solchen
Vorwurf durch die Missionäre hin wurde Vulpius im Mai 1634 vom Beitag zur
Verantwortung gezogen; dort aber lehnte der Prädikant die Anklage als

irrig ab; und er konnte sich auf das mit seiner Aussage übereinstimmende
Zeugnis der Kommissäre berufen.136

Dem Angeklagten traten nun seine Amtsbrüder zur Seite, und die
Angefochtenen wurden jetzt selbst die Kläger: In geschlossener Reihe traten
die Prädikanten auf. Dekan Jörg (Georg) Saluz legte am 10. Mai 1634 den
Beitagsabgeordneten namens der evangelischen Pfarrer eine Klageschrift
gegen die Missionäre in den Drei Bünden vor.137 In sachlicher Darstellung
wies die Synode darin auf die «ungebührlichen Prozeduren» einzelner
Kapuziner hin: Die Ordensmänner hatten den Reformierten manchenorts die
Friedhöfe «abgeschlagen», den Neuen Kalender und katholische Feiertage
zu halten aufgedrängt, Mischehen «wegen der Religion voneinander
zertrennt» und den Prädikanten Eheeinsegnung und Taufe auch privatim
verboten.

Derselben Ratsversammlung wurden von katholischer Seite die
altbekannten Beschwerden unterbreitet.

134 Kardinal Barberini an den Dompropst in Chur, 12. April 1634, M 54 und A. P.
vol. 14, fol. 38.

135 Im Mai und wiederholt im Juni 1634 legten die Kapuziner den Räten ihre Klagen

vor: Msc vom 1./10. Mai 1634, M 54; BP Bd. 20, p. 59/60; HR B, fol. 227 ff.
P. Donato meldete aus Sent P. Deodato in Tumegl (9. Mai 1634, M 54), er habe in Sent
keinen Zutritt zur Kirche und dürfe auf Befehl der H. Kongregation d. Prop. Fide doch
nicht weggehen, so daß er ratlos sei.

136 BP Bd. 20, p. 39. Msc vom 1./10. Mai 1634, M 54. N. A. Vulpius an die
Häupter, 18. Mai 1634, LA.

137 BP Bd. 20, p. 44/45. Rätische Synodalacta B 423, 43 und Protokoll in Acta B 8.



92

Wie hätte die Obrigkeit angesichts der Vorwürfe beider Parteien, deren
Kennzeichen nicht selten unüberbrückbarer Widerspruch war, eine
nutzbringende Vermittlung schaffen können? Noch standen sich die zwei Gruppen

in zu großer konfessioneller Ausschließlichkeit gegenüber! Also konnte
der Rat nicht daran denken, in konkreten Vorschlägen an die Unterenga-
diner zu gelangen. Es blieb ihm nur der eine schon oft und erfolglos begangene

Weg offen: Die Häupter und Gesandten beschlossen die Verlautbarung:

Religionsfreiheit und ungehinderte Übung des Gottesdienstes müssen

allgemein gesichert sein !138 Wie stand es aber in Wirklichkeit um solche
«Freiheit»?

Seit der französischen Besetzung zeigte sich immer deutlicher ein
Herauskristallisieren des Willens zu Glaubens- und Gewissensfreiheit, in dem Sinne
allerdings nur, wie er sich vor 1621 in Rätien auf Grund der Ilanzer Artikel
angebahnt hatte. Es war das ernste Bestreben, entgegen der Zielrichtung der
Gegenreformation und der Augsburger Bestimmungen (cuius regio, eius

religio!), in den Drei Bünden den konfessionellen Dualismus zu erhalten.
1524 und 1526 hatten die Vorfahren dazu einen, wenn auch nicht jeder
Kritik standhaltenden Ansatz geschaffen. Für die Entwicklung während
mehrerer Jahrzehnte hatte jener Ausgangspunkt es bewirkt, daß das
Daseinsrecht beider Parteien zur Selbstverständlichkeit geworden war. Aber
anderseits konnte es nie in der Natur der Gesetzgebung liegen, mit der
Garantie des Nebeneinanders von zwei schroff gespaltenen Bekenntnisgruppen
zugleich ein Miteinander zu gewährleisten! Letzteres konnte und sollte sich
erst aus ersterem und im Gange der Geschichte entwickeln. Und so hatte
sich religiöse Duldung, denn darum ging es, tatsächlich allmählich in einzelnen

Gemeinden schon im 16. Jahrhundert angebahnt.
Nach der Wende ins 17. Jahrhundert aber sollten die meisten Werte

umgestürzt werden: Die Politik des Absolutismus, der Parteikampf und die
Loslösung der Bündner Wirren führten neuerdings die zwei Konfessionsteile zur
äußersten Verteidigungsstellung. Es ging im großen Rahmen um die Frage,
ob die Drei Bünde (oder zumindest einige ihrer Talschaften) weiterhin für
zwei Glaubensbekenntnisse Raum bieten sollten, oder ob die Wucht der
gegenreformatorischen Kraft dem Katholizismus zu alleinigem Sieg verhelfen

könne. Letzterer Entscheid war für immer über die rätischen
Untertanenlande gefällt worden. Hatte nun aber der tridentinische Arm ebenfalls

die Macht, Rätien selbst für die neu emporstrebende katholische Kirche
zu erfassen? Der schwere Widerstand, den die Protestanten seit Beginn der
habsburgischen und der gleichzeitig damit verbundenen gegenreformatorischen

Invasion leisteten, war erstes Zeichen dafür, daß der Kampf der
Konfessionen auf bündnerischem Boden zu andern Ergebnissen führen mußte.
Mit andern Worten: Reformatorisches Eigengut war in Rätien, und das
insbesondere in den von Habsburg am schlimmsten unterdrückten Tälern, so
tief verwurzelt, daß es zur äußersten Kraftprobe gegenüber dem Katholizis-

138 bp Bd. 20, p. 45.



93

mus bereit sein mußte. Und die entscheidene Phase war bereits überstanden

- siegreich für die Reformierten. Durch die unvorstellbare Schreckenszeit
während der habsburgischen Besetzungen hindurch hatten die Evangelischen
ihre Stützen erhalten. Und nicht unwesentlich hatten diese unter Frankreichs

Vormacht gestärkt werden können.
So hatten die politischen und religiösen Wirren der zwanziger Jahre im

17. Jahrhundert vorerst dazu geführt, daß Eines entschieden blieb: Der
konfessionelle Dualismus, der zeitweilig der Gefährdung ausgesetzt war, war
gesichert. Daß Protestantismus und Katholizismus in den Bünden nebeneinander

Daseinsrecht haben sollten, wurde das heiß erkämpfte Ergebnis langen
Bruderzwistes.

Beide Konfessionsgruppen hatten erfahren müssen, daß keine von ihnen
den gesamten Bündner Boden für ausschließliche Missionierung beanspruchen

dürfe. Der nächste Schritt mußte folgerichtig zur Frage führen: Wie
sollte das Nebeneinander der beiden Konfessionen gestaltet werden? Welche
Freiheit konnte ihnen eingeräumt werden, damit religiöser Aufbau ermöglicht

blieb? Konnte die Landesobrigkeit überhaupt zur Sicherung des Friedens

Satzungen in religiösen Belangen aufstellen?
Und diese Fragen waren tatsächlich nun in den Vordergrund getreten.

Ihre Beantwortung mußte im Interesse sowohl der zwei religiösen Parteien
wie auch der Behörden liegen. Und von nicht zu übersehender Tragweite
sollte die Tatsache werden, daß beim Suchen nach einer Lösung die
Reformierten sich weitgehend mit der Mehrheit der Häupter und Räte
zusammenfanden. Als sich unter der französischen Besetzung der rätische Bürger

allmählich wieder zu freierer Äußerung emporschwingen durfte, traten
die Evangelischen einhellig mit der Forderung hervor, man solle erneut
den Bestimmungen der Uanzer Artikel vollauf Nachachtung verschaffen.
War dieses Postulat nicht durchaus begründet?

Der Bundsbrief von 1524-1526 hatte ja wesentlichsten Anteil an der
Sicherung des konfessionellen Dualismus. Und er hatte sich in beinahe
hundert Jahren der Entwicklung der religiösen Duldung fruchtbar
erwiesen.

Aus diesen Gründen mußten die Evangelischen nun ihr Recht und ihre
Pflicht darin erblicken, zum Wohle des Landes wieder die Geltung der alten
Satzungen zu fordern. Gegebenermaßen konnten die Träger der
Gegenreformation solchem Wunsche nicht beistimmen (obwohl die Ilanzer Artikel
nicht allein das Werk der Protestanten gewesen waren). Für den Katholizismus

gab es nach wie vor kein Zugeständnis, kein Entgegengehen, bei dem
der bischöfliche Feudalismus eingeschränkt worden wäre. Dennoch mußte
sich der Wille der Protestanten schließlich doch siegreich durchsetzen;
darum nämlich, weil sich die Landesobrigkeit auf denselben Standpunkt
stellte wie die reformierte Volksmehrheit. Die Kämpfe gegen die Boten der
Gegenreformation, besonders der «Kirchen»-Streit im Unterengadin, hatten

damit entscheidend Anstoß zu jahrzehntelanger Auseinandersetzung
über die Inkraftsetzung der Ilanzer Artikel gegeben.



94

Unter österreichischer Vormacht war der Bundsbrief unterdruckt worden,

da er in seinen Bestimmungen von 1524 und 1526 insofern «Religionsfreiheit»

gewahrleistete, als er konfessionellen Dualismus sicherte und damit
für die Ausschließlichkeit des gegenreformatorischen Bestrebens im voraus
das größte Hindernis sein mußte. Die Wendung in der Politik brachte in den
Dreißigerjahren des 17. Jahrhunderts nun aber auch die ersten Früchte für
die Bemühung um Sicherung des duldsamem Nebeneinanders der zwei
Bekenntnisgruppen. Zwar hatte die Landesobrigkeit schon früher oft verfugt,
ungehinderte Übung des Gottesdienstes stehe beiden Konfessionen zu; aber
solcher Erlaß war jeweils ohne Nachhall geblieben. Mehr Bedeutung mußte
hingegen jetzt dem gleichen Wort zukommen, da nach den durchfochtenen
Kämpfen die zwei Parteien selbst die Überzeugung gewonnen hatten, daß
keine die andere zu verdrängen vermochte, daß sie also nebeneinander leben
mußten.

Es konnte also nicht mehr leere offizielle Verlautbarung bleiben, wenn
Haupter und Räte im Jahre 1634 wieder auf die Gültigkeit des Bundsbriefes
hinweisen mußten.139 Obwohl dieser Faktor bisher schon seit etwa zehn
Jahren dieselbe, aber seltener ausgesprochene Grundlage in den Unterhandlungen

und Geschehnissen gebildet hatte, mußte sich jetzt das gesamte
ratische Volk dessen bewußt werden: Es ging um jene Artikel, welche die
Kapuzinermission schon bei ihrer Einführung in den Drei Bünden ungunstig

getroffen hatten, weil sie ausdrücklich ausländische Priester und Ordensleute

von Ratien ausschlössen und die Geistlichen beider Konfessionen dem
weltlichen Richter unterstellten.140 Und die katholische Kirche hatte nun
aber die Mission der Mönche aus Oberitalien in den Drei Bünden gepflanzt
und «weltliche» Gerichtsbarkeit über die Patres durchwegs abgelehnt. Damit

war aber auch gleichzeitig der Punkt klar aufgedeckt, an dem die
konfessionellen Gruppen aufeinanderprallen mußten: In der Beurteilung der
Ilanzer Artikel.

Wollte einerseits der reformierte Teil den Bundsbrief als beste Wegleitung
zur Wiederherstellung des Landesfriedens und eintrachtigeren religiösen
Lebens in voller Anwendung und Geltungskraft wissen, so mußte katholischer-
seits die Bekämpfung der Ilanzer Artikel erstes Bestreben sein! Denn: Schon
die Einführung der Mönche war den Fundamentalsatzungen zuwider
geschehen; der darauf vollzogene Aufbau der Hospize, Oratorien und damit
gegenreformatorischen Stützpunkte kam einer weitern tief in die Ilanzer
Artikel geschlagenen Bresche gleich; und jetzt, da die Reformierten im
Verein mit politischen Fuhrern neuerdings dem Bundsbrief Nachachtung
zu verschaffen trachteten ,galt fur den Katholiken nur eine Zielstrebigkeit:

Ausweitung der Bresche, damit die im Bau befindlichen Werke der

139 Juni 1634, BP Bd. 20, p. 62.
140 «Artickel brieff betreffend die Geistlichen» und «Der dreyen Pundten Artickel-

brieff betreffend der Geistlichen gefelle», b. Guler Joh., Pundtnerischer Handlungen
widerholte unnd vermehrte Deduction, 1622; herausgegeben von C. v. Moor, Chur
1877, p. 147—158.



95

Gegenreformation nicht unvollendet bleiben oder gar zerstört würden, da sie
ohne landesgesetzliche Berechtigung emporgeschossen und sich manchenorts

fest eingewurzelt hatten.
So wurde die Kapuzinermission als die Trägerin der Gegenreformation

zum Mittelpunkt eines ernsten Angriffes der Katholiken auf den Bundsbrief.
Tridentinischer Geist mußte dabei sein erstes Ziel darin erblicken, die
seinerseits (Einfuhrung fremder Ordensgeisdichkeit!) und - nicht zu
übersehen — auch durch die Reformierten (Beiziehung auswärtiger Prädikanten!)
angetasteten Fundamentalsatzungen nun völlig zu entkräften, um in
wirksamer Weise die bischöflichen Feudalrechte der vorreformatorischen Zeit
wiedererlangen zu können, so wie es Nuntius Scappi 1624 gefordert hatte.

Begannen die Reformierten immer deutlicher auf die Geltung des Bundsbriefes

zu pochen, so trat der katholische Teil gleichzeitig umso kämpferischer

auf die Gegenseite. Aber wenig schlagkräftig traten nun zum Teil
unhaltbare Thesen der Oppositionspartei hervor, wenn sich die Katholiken
äußerten: Die Ilanzer Artikel seien in den Jahren 1524 und 1526 durch
schlechte oder unwissende Katholische besiegelt worden; die Reformierten
hatten jene Stutzen der Regelung in konfessionellen Angelegenheiten dem
katholischen Volke aufgezwungen; und schließlich hätten doch die Scap-
pi'schen Bestimmungen die Fundamentalsatzungen außer Kraft gesetzt, so
daß jetzt immer noch durch die Verträge von 1623/1624 die maßgebende
gesetzliche Grundlage gegeben sei; und diese erfordere ja deutlich den
Wiederaufbau der vorreformatorischen Machtstellung des Bistums!

Solchem Kampfruf auf katholischer Seite widersetzte sich nun tatkraftig
Reformiert-Bünden, das wußte und zu Recht betonte: Der Bundsbrief sei im
Gegenteil von katholischer Mehrheit im Verein mit reformierter Minderheit
aufgesetzt und ohne Zwangsanwendung angenommen worden; demgegenüber

seien die Erlasse Scappis nicht nach bündnerischer Norm, das heißt
nicht durch Volkswillen, durch die Gemeinde-Mehren, gutgeheißen,
sondern vielmehr im November 1624 mit den andern unter dem fremden
Waffenzwang errichteten Verträgen von Lindau und Mailand aufgehoben
worden.

In dieser Form traten nun also die konfessionellen Streitigkeiten in den
Vordergrund. Sie wurden nach außen hin sichtbar in der Diskussion um die
Geltung einander widersprechender «Gesetzes »-Bestimmungen aus zwei
Jahrhunderten. Damit aber mußte auch der eigentliche Kern der religiösen
Auseinandersetzung in diesen Jahrzehnten deutlichere Gestalt annehmen;
und dies erfolgte dort, wo allmählich erkennbar wurde, daß im gesamten
Ringen die Reformierten (und es waren auch einige Katholiken auf ihrer
Seite) zielbewußt die alten Landessatzungen gegen die tridentinischen
Ansprüche verteidigten. Ihr Bestreben war es, konfessionellen Dualismus gegen
katholischen Absolutismus zu sichern. Bischoflicher Anspruch und die durch
die Kapuzinermission in den vorwiegend protestantischen Tälern geschaffene

Übermacht gegenreformatorischer Einseitigkeit sollten auf tragbare
Maße eingedämmt werden.



96

In diesem Sinne hatte der erste Angriff der Reformierten zum Schutz
der Fundamentalsatzung allein der derselben zuwiderlaufenden Einführung
italienischer Kapuziner gegolten; ein Angriff, der äußerlich angesichts der
hinter den Mönchen stehenden politischen fremden Übermacht hatte scheitern

müssen.
Seit 1624, also nach Jahren schweren Druckes auf Gewissens- und

Glaubensfreiheit, vermochte sich bündnerische Selbständigkeit wieder allmählich
fruchttragend durchzusetzen. Und als Erstes brach sich dabei für die Mehrheit

des rätischen Volkes ein grundsätzliches Bestreben immer deutlicher
Bahn: Es sollte wieder die Religionsübung nach den bewährten Grundlagen

der Ilanzer Artikel ermöglicht werden, damit schreckliche
Erfahrungen der verflossenen Jahre in der Zukunft einer jedem religiösen Leben
notwendigen Duldung weichen möchten.

Noch war ja auf beiden konfessionellen Seiten Duldung kein erprobter
Wert. Aber die Kämpfe der Vergangenheit hatten erwiesen, daß für die
Zukunft friedliches Nebeneinander nur dann gewährleistet sein konnte, wenn
auf religiösem Boden Duldung verwirklicht wurde. Und dazu mußte eine

Bedingung erfüllt werden: Für die evangelische Verkündigung beider
Konfessionen galt es, ausschließlich in Besinnung auf das gemeinsame christliche
Gut, das heißt im Wissen um das Berufen-Sein zu Dienst an Gott und dem
Nächsten, Glaubenszwang zu beheben, damit jeder als «freier Christenmensch»

dennoch religiöses Eigengut wahren, konfessionelle Sonderheit
würdigen und christliche Gemeinsamkeit schätzen könne.

Aber noch hätten solche Stimmen der religiösen Duldsamkeit den
Geschehnissen weit vorausgegriffen; denn nach wie vor riß schwerer Kampf
die Bevölkerung der bündnerischen Südtäler in gewaltsame Handlungen,
Verfolgung und Elend hinein. Wohl wußte man immer deutlicher auf
beiden Seiten, daß es jetzt galt, in ernstem Bestreben einen Weg zu suchen,
der endlich zum Frieden in den aufgewühlten Gemeinden führen würde.
Aber noch waren beide Glaubensparteien davon entfernt, zu erkennen, daß
der Ausgangspunkt für solchen Weg nur die Tatsache religiöser Duldung
sei. Diese Einsicht wurde noch zu sehr dadurch ferngehalten, daß beider
Gruppen Leitgedanke die konfessionelle Schroffheit war. Aus diesen Gründen

war nicht zu vermeiden, daß weiterhin Wirren das Land überziehen
und die Religionskämpfe andauern mußten. Erst die Folgezeit sollte dann
erweisen, ob sich der Gedanke der Duldung und des religiösen Friedens
zum Wohle beider Konfessionen siegreich über die Kampfstätten erheben

konnte, nachdem er schon vormals hie und da wohl aufgeleuchtet
hatte.

Unterdessen dauerte das Ringen weiter. In diesem waren die Evangelischen

bestrebt, mit Berufung auf die Bestimmungen des Bundsbriefes die
ihnen von den Katholiken genommenen Besitzungen und Vorrechte
zurückzugewinnen. Und nur unter ansehnlichen Schwierigkeiten gelang es ihnen
dabei, einige Nutznießungen, die ihnen für den äußeren Aufbau des
Gemeindelebens notwendig waren, zu erlangen und sich auch dort freier zu



97

bewegen, wo die Kapuziner bisher jegliche evangelische Regung unterdruckt
hatten.

Noch Ende 1622 hatte die Mission stolz auf die «Bekehrung» des ganzen
Munstertales durch den Eifer des P. Ignatius zum Katholizismus hingewiesen.141

Dabei hatte man nicht bedacht, daß die vielfach und gerade dort
unter österreichischen Zwang in ihrem ersten ratischen Wirkungsgebiet sich
aufbauende Mission der Mönche das reformierte Leben im Kern gar nicht
zum Ersticken zu bringen vermochte. Denn, nachdem die Pradikanten zehn
Jahre nach ihrer Vertreibung wieder in dieser Talschaft wirken konnten,
folgte rasch die Wendung: Sogleich trat bedeutendes reformiertes Gemeindeleben

in Erscheinung. Der anwachsenden evangelischen Diaspora mußte die
Obrigkeit - nicht zuletzt um ahnlichen Unannehmlichkeiten wie im Unter-
engadin vorzugreifen! - im Juni 1634 durch ein Dekret das Pfrundhaus
zuweisen;142 und in Sta. Maria, dem ersten Stützpunkt der ratischen
Kapuzinermission, baute sich allmählich wieder das Nebeneinander zweier
Konfessionen auf.143

Unabsehbaren Wirren schien demgegenüber die Entwicklung im Unter-
engadin entgegenzusteuern. Du Lande, die Haupter und Ratsgesandten
sahen sich bei ihren Verhandlungen im Juni 1634 nochmals veranlaßt, zur
Verwirklichung der Traktatsbestimmungen von 1633 eine Kommission zu
bestellen. Noch dachte die Landesobrigkeit nicht im geringsten daran,
gemäß dem Wunsche der Reformierten den Versuch zu unternehmen, mit
Anwendung der Ilanzer Artikel im Unterengadiner Kampf zu vermitteln.
Die franzosische Vormacht erheischte es, daß ihren Verfugungen, eben dem
Schulser-Vertrag, nachgelebt würde. Darum sollte eine Kommission nun
in aller Strenge fur die Erfüllung der vorjahrigen Beschlußfassung in Scuol
durch alle Gemeinden besorgt sein. Zu solcher Mission bestellten die Rate
den ehemaligen Pradikanten «Herr Obrist Georg Jenatz».144 In ihm
wußten sie und der Bischof den fähigsten Unterhändler.

Jenatsch stand zu dieser Zeit mitten im Geisteswandel. Seit 1633 neigte
er auf die katholische Seite. Die Enttäuschung ob der franzosischen Taktik
und Venedigs unwesentlicher Hilfsmacht in den Drei Bunden führte den
Realpolitiker zu den Fuhrern der österreichisch-spanischen Partei und dabei

unumgänglich zu deren Hauptstutzen im Sakular- und Monchsgewand.
Schon im Januar 1634 hatte sich Jenatsch mit der Erörterung

der Restitution alter Nutznießungen an die Kapuziner im Eugadin be-

141 Rocco II. p. 58, Fußnote 2.
142 Dekr. I. Abt., 53.
143 Im Jahre 1637 konnte der wieder in Lavin wirkende Pradikant J. P. Salutz

Antistes Breitinger nach Zurich berichten, die evangelische Religion blühe wieder, und
dies sogar dort, wo man sie durch die lärmenden («crepantibus») Kapuziner ausgelöscht
geglaubt hatte, so auch m Sta. Maria im Munstertal; E II. 401, fol. 345, Staatsarchiv
Zurich.

144 HR B, fol. 229. A. P. vol. 76, fol. 128. Ordination vom 4./14. Juni 1634, M 54.
Nach Pfister (Jenatsch, II. p. 162 und III. p. 258) schlug Dompropst Joh. v. Flugi die
Wahl Jenatschs vor.



98

faßt.145 Und bald darauf verfügte sich nun der ehemalige Engadiner Prädi-
kant, zu schweren Gegensätzlichkeiten Anlaß gebend - in Tschlin wollten
ihn die Frauen steinigen, und in Scuol mußte er gegen seinen ehemaligen
Gefährten Vulpius wirken als Kommissar zum Schutz der Kapuziner ins
Unterengadin.

Als Beauftragter des französischen Ministers du Lande (weil dieser Werkzeug

des Pere Joseph war, standen also derselbe Pater und Richelieu hinter
dem gewichtigen Auftrag an Jenatsch!) und der Landesbehörden sollte
Jenatsch zur Schlichtung eines konfessionellen Streites handeln. In sachlicher
Schau hatte er dabei selbst die sehr große Gefährdung erkannt, die aus der
Weiterdauer der Zwistigkeiten im Engadin für die Landessicherheit erwachsen

mußte. Inwieweit konnte er aber persönlich den Verfügungen des

Schulser-Vertrages zustimmen oder dieselben in voller Überzeugung zur
Ausführung anempfehlen? Sie waren ja in nuce beste Stützen der
Kapuzinermission und damit der Gegenreformation. War Jenatsch nun bereit,
aus eigenem Antrieb, gewissermaßen aus religiöser Initiative, den Patres
tatkräftig zu dienen? Wohl kaum! Andere Wegleitungen mußten für ihn noch
obenausschwingen: Er wollte die Notlage des Landes mildern helfen. Seine
Heimat war für ihn im Vordergrund, nicht die Kapuziner, diesen galt seine
Aufmerksamkeit erst in zweiter Linie. Und dies mußte sich so äußern: Der
Oberst mochte wohl bedacht sein, als pflichtbewußter Abgeordneter der
Minister und Räte zu handeln; seine eigenen «Rechenschaftsberichte»146
über sein für die Mönche günstiges Wirken zeigten aber doch die innere
Bereitwilligkeit in seiner Wendung auf die kirchenpolitische katholische Seite,
wenn er anderseits auch Angriffe gegen Machenschaften der Kapuziner zu
führen wußte.

Das Vorgehen des Obersten blieb recht deutlich zu verfolgen. Mit erstem
Hinweis war er bestrebt, die Unterengadiner auf ihre politische Notlage aüf-
merksam zu machen: Frankreich wolle und müsse ausdrücklich die Kapuziner

schützen; denn andernfalls würde Österreich das Engadin überfallen,
um seinen katholischen Boten Sicherheit zu verschaffen. Aus dieser richtigen
Erkenntnis der eigentlichen Lage ergab sich für Jenatsch die Notwendigkeit,
die Reformierten zu ermahnen, sich in der Opposition gegen die Kapuziner
zu mäßigen. Jenatsch mußte wissen, daß er damit von seinen Landsleuten
Schwerstes forderte. Aber er baute seine Aussagen auf der Wahrheit auf,
obwohl ihm selbst die Hände gebunden waren. Dank seines Einflusses und
seines Vorgehens erreichte er schließlich, trotz mancher Hindernisse und
dank einiger Zugeständnisse, die Erfüllung verschiedener Vergleichsbestim-

145 Gemeinde Ramosch an Jenatsch in Davos, 29. Januar 1634, M 54.
146 Briefe Jenatschs: Davos, 6. Juli 1634, ohne Adresse, M 54; HR B, fol. 229 ff.

(HR A, 243—246 und HR E, 110—113), abgedruckt bei Haffter, Jenatsch, Urkundenbuch,

p. 113 ff. Davos, 13. Juli 1634, an Joh. Flugi, M 54. Davos, 7. Oktober 1634, an
die Gemeinde Sent, M 54; abgedruckt bei Haffter, Jenatsch, Urkundenbuch, p. 120 ff.
Davos, 13. Okt. 1634, an Joh. Flugi, M 54 und HR B, fol. 233/234; abgedruckt bei
Haffter, Jenatsch, Urkundenbuch, p. 124 ff. Vergleiche Jenatschs: mit Sent, 10. Okt.
1634, HR B, fol. 233 ff.; mit Ftan, 21. Okt. 1634, M 54.



99

mungen. Zu eigener Genugtuung hatte er eine Grundlage für weniger
gehinderten Gottesdienst beider Konfessionen geschaffen.

Und nicht unwesentlichen Einfluß aufdas Gelingen seiner Mission mußte
Jenatsch der Rückendeckung zuschreiben, die ihm in der Nähe befindliche
französische Truppen boten. Der Oberst hatte bei den Reformierten
teilweise Nachgiebigkeit erreicht. Anderseits aber schritt er auch gegen die zu
schroffen Forderungen der Mönche ein: Er lehnte die von den Missionären
angestrebte Übergabe der Kirche in Tschlin ausschließlich an die Katholiken

ab. Weiter forderte er sogar die Abberufung des mit österreichischer
Politik in Verbindung stehenden P. Donato in Ramosch.

Über die Wirksamkeit der Kommission bezeugte Jenatsch selbst: «Gott
weiß, daß ich nach all meinem Vermögen gehandelt habe, um das Geschäft
der Väter Kapuziner zu ordnen.» Präfekt Ireneo zeigte sich über die
Hilfeleistung Jenatschs äußerst dankbar erfreut.147 Nur, und wie nicht anders zu
erwarten war, der weiterhin im Engadin verbliebene P. Donato opponierte
gegen die Traktate des Obersten; als Begründung führte er an, die
Vergleiche auf Anordnung der Propaganda-Kongregation nicht annehmen zu
wollen, da sie den Katholizismus beeinträchtigten.148

Jenatsch hatte einen Ansatz zur Regelung geordneteren Nebeneinanders
der zwei Konfessionsparteien geschaffen. Inzwischen wirkte auch der Bundstag

zum weitern Ausbau der die Religionsfreiheit für die beiden Bekenntnisse

sichernden Grundlagen. Die Obrigkeit verfügte: Ungehinderte
gottesdienstliche Übung und Schutz auch der religiösen Minderheit sollen
gewährleistet sein, damit die Daseinsrechte beider Gruppen in dem Sinne
berücksichtigt bleiben, wie sie die «Altvordern» gekannt hatten.149

Aber die behördlichen Erlasse und schließlich auch die von Jenatsch
vermittelten Traktate fanden im Engadin nur zum Teil wirklich Ausführung.150
Sonderbar mußte sich ein wesentlicher Grund dazu ausnehmen: Jenatsch,
auf dessen Autorität hin sich die Unterengadiner Reformierten weitgehend
gefügig gezeigt hatten, war im Januar 1635 zum Katholizismus übergetreten.

147 P. Ireneo an die H. Kongregation d. Prop. Fide, 26. Juli 1634, A. P. vol. 76,
fol. 83: «... Colonello Gianazzo... si e diportato molto bene per le nostre missioni.»
Das abfällige Urteil dementes (p. 140), die Kommission Jenatschs sei nur reine
Zeremonie («mera ceremonia») gewesen, ist damit zurückgewiesen.

148 P. Donato aus Sent an den Kathedralpräsidenten, 6. Nov. 1634, M 54 und
HR B, fol. 234/235: «... non posso, de deuo, ne voglio accettare simili trattati, perche
sono precgiudicali a nostri Catt.ci e contro le leggi Diuine et humane.»

149 Abschied der Häupter und Räte, 11. Juli 1634, M 54 und HR B, fol. 231/232;
abgedruckt bei Fetz, Wirren, p. 196/197; Fetz sieht zu Unrecht in diesem Abschied den
«Keim aller folgenden Unruhen und kirchlichen Streitigkeiten»: Der Ursprung dazu
war vielmehr in den Geschehnissen verflossener Jahre zu suchen!

150 Die Kopie des Traktats Jenatschs mit Ftan vom 21. Okt. 1634 (M 54) enthält
a tergo eine Notiz vom Februar 1635: Ftan habe die Bestimmungen nicht gehalten!
•— P. Ezechiel meldete am 23. Februar 1635 aus Scuol (ohne Adresse, M 54), daß die
Einwohner von Ftan den Altar in der Kirche nicht herstellten und die Bürger von
Ramosch Bilder und Kruzifixe zerstörten. Der Mönch fügte dabei die nicht inhaltlose
Bemerkung hinzu: «Questi Popoli non vogliono Cerimonie!»



100

Dieser sein Schritt mußte, sobald er im Engadin ruchbar wurde, bei seinen
Landsleuten Überraschung wecken und in natürlicher Reaktion Ausgangspunkt

zu neuen Wirren werden.
Die Unterengadiner mußten einsehen, daß sie ohne nochmaliges

Eingehen auf Vermittlungsvorschläge aus eigenen Stücken sich zum erstrebten
Ziel durchsetzen mußten. Und in diesem Sinne wandten sich die Gemeinden
von Untertasna im August 1635 in selbstsichern Forderungen an die Räte.151
Sie beriefen sich nun auf den wesentlichen Punkt des Traktates von 1632,
welcher besagte, der Vertrag gründe sich allein auf freiwillige Zugeständnisse

und sei an keine bestimmte Zeitdauer gebunden.152 Wieso sahen sich
die Unterengadiner plötzlich zu solchem Hinweis veranlaßt? Ihre Begründung

war offensichtlich: Die französischen Minister wollten, um ihre gegen-
reformatorischen Ansichten durchführen zu können, unverhoffterweise den
Vergleich von 1632 und damit auch den Schulser Vertrag «auf ewige
Zeiten» verbindlich anwenden! Damit aber stellten sich die französischen
Minister selbst in Widerspruch zu den vertraglichen Bestimmungen; und
hierbei mußten die Unterengadiner sie darum belangen. Entgegen der
Absicht der Minister einigten sich die Gemeinden dahin, den Traktat nun nicht
mehr länger anzuerkennen, die Kapuziner «mit aller bescheidenheit
abzuschaffen» und die Kirchen und Pfründen an sich zu ziehen. Und nicht ohne
Recht hofften sie, von Seiten der Häupter keine Verhinderung bei solchem
Vorhaben erwarten zu müssen.

Wie konnte solch schroff selbstbewußtes Auftreten der- Gemeinden
erklärt werden? Gewiß allein im Blick aufeine derartige Emanzipation günstig
stimmende allgemeine Lage der Drei Bünde! Denn tatsächlich muß ein
Geschehnis dieser entschlossenen Auflehnung der Gemeinden im
Zusammenhang mit den neuen Strömungen erfaßt werden, die zu dieser Zeit die
gesamte rätische Politik bestimmten: Seit Ende 1634 wandte sich nämlich
Bünden wieder mehr von der Beeinflussung durch Frankreich ab. Und
dessen Minister hatten ja Schutz für die Kapuziner gefordert! Also mußte
mit dem Schwinden französischer Autorität auch der Auflehnung der Bündner

gegen die Mönche mehr Raum eingeräumt werden. Und die Behebung
des französischen Druckes fiel etwa zusammen mit dem Bekanntwerden der
Konversion des Obersten Jenatsch. So mußte die Reaktion der Reformierten
sich deutlich spürbar verschärfen.153

Wirklich folgten sich nun schlagartig auflehnende Handlungen der
Evangelischen gegen Stützen des Katholizismus. Zwar mußten beide
Konfessionsparteien von eigentlich großangelegter Aktion vorerst noch abgehalten

werden, da sich durch die Wiedereroberung des Veitlins im Herbst 1635

151 Die Gemeinden von Untertasna an Häupter und Räte, 5. August 1635, LA
(abgedruckt bei Haffter, Jenatsch, p. 255).

162 HR B, fol.214.
153 Die Gemeinden von Untertasna an Häupter und Räte, 5. August 1635, LA:

«... auch durch Herrn Obristen Jenatzen etwas Neuerung.. tentiert worden, darin
wir gantz und gar nit einwilligen wollen noch mögen.»



101

die Interessen des ganzen Landes und der französischen Minister erneut den
Untertanengebieten zuwandten.

Anderseits war die Verteidigung auf katholischer Seite nicht zu tatkräftiger

Entwicklung fähig; denn: Am 6. August 1635 starb Bischof Mohr an
der Pest; langwierige Verhandlungen schoben den Vollzug einer Neuwahl
hinaus. Schließlich wurde am 1. Februar 1636 bei Machenschaften Spaniens,
Habsburgs und Frankreichs,154 trotz schwerer innerkirchlicher Opposition
auch von Seiten der Kapuziner,155 der Dompropst von Flugi (Neffe von
Johann V.) als'Johann VI. zum Bischof bestimmt. (Das auch später oft
getrübte Verhältnis des neuen Bischofs zu den Kapuzinern vermag Wesentliches

zur Beleuchtung der Mission beizusteuern.)
Die Tatsache, daß um die Wende 1635/1636 die katholische Abwehrkraft

für längere Zeit bedeutend gelähmt war, wurde von den Reformierten
geschickt und folgenschwer ausgewertet. Im Dezember 1636 eröffneten die
Evangelischen im Unrerengadin und Puschlav einen Sturm gegen die
Missionäre und deren kirchlichen Besitz. In Ramosch, Sent, Ftan, Ardez und
Zernez beseitigten die Reformierten die Altäre und Kultgegenstände aus den
Kirchen. Auf die darob von den Kapuzinern erhobenen Klagen wurden zwei
Kommissäre, ein katholischer und ein reformierter, eingesetzt. Jedoch
fertigten die Evangelischen dieselben kurzweg mit der Begründung ab, in keiner

der betroffenen Gemeinden seien mehr als vier Katholiken wohnhaft;
infolgedessen könnten sie ihnen die Kirchen nicht einräumen; vielmehr
sollten die Kapuziner ihre Gottesdienste entsprechend den Fundamentalsatzungen

in den Privathäusern halten.156
Die erfolgreich verlaufene Erhebung der Unterengadiner und Puschlaver

zur Sicherung der gottesdienstlichen Gebäude für die Mehrheitspartei
fand rasch ihren Nachhall im Samnaun. Dort drangen die Reformierten im
März des folgenden Jahres mit einem Prädikanten in die seit mehr als
einem Jahrzehnt ausschließlich von den Kapuzinern innegehabte Kirche
ein.157

In rascher Abwicklung war die Befreiung der Reformierten von ihren
Bindungen an Fesseln früherer gegenreformatorischer Übermacht erfolgt.
Ähnlich vollzog sich gleichzeitig im Großen eine neue tiefgreifende politische
Wandlung für die Drei Bünde: Frankreichs Rolle in den neuen, sich
langwierig hinausziehenden Veltliner Clävnerartikel-) Verhandlungen, das

154 Rohan an Richelieu, 18. November 1635, Äff. Etr. Grisons, vol. 8.
156 P. Ireneo protestierte gegen die Wahl dieses Bischofs als einer «unwürdigen

Person», 10. Dezember 1635, A. P. vol. 78, fol. 427. — Ebenso wie die Kapuziner waren
der Nuntius und Rom gegen v. Flugi, einen Pensionär und Parteimann Frankreichs,
eingestellt.

166 Sprecher, Kriege und Unruhen, II. p. 210 ff. Eichhorn A., Episcopatus Cu-
riensis, p. 197. BP Bd. 21, p. 274. De Porta, Hist, ref., II. Bd., p. 597. Msc B 1546 (3
und 4), Gotteshausbund (Poschiavo et Brusio), Staatsarchiv Chur. Bouthillier an Rohan,
15. Dez. 1636, Bibliotheque Nationale f. fr. 5190, Bogen 313, Eidgenössisches Bundesarchiv:

Kopien aus Paris.
157 BP Bd. 21, p. 289.



102

Ausbleiben des französischen Soldes für die Bündner Truppen und das brutale

Vorgehen des Gesandten Lasnier (er hatte vom französischen König
den Auftrag, die Zufriedenstellung der bischöflichen Ansprüche und
ungestörte missionarische Wirksamkeit der Kapuziner im Unterengadin zu
erwirken158) vermochten neben der bereits seit langem sich immer deutlicher
bildenden Opposition gegen Frankreich (dieses stand seit Mai 1635 in offenem

Kampf mit Spanien), einer systematischen spanischen Werbetätigkeit
in den Drei Bünden die Tore zu öffnen.

Geheime Verhandlungen der habsburgischen Parteigänger seit dem
Jahre 1634 fanden ihre Krönung in der bundstäglichen Entscheidung vom
28. Oktober 1636; denn ihr zufolge träten die Bündner Truppen aus den
französischen Diensten aus. Und in Innsbruck wurden neue offizielle
Unterhandlungen aufgenommen (u. a. war auch G. Jenatsch bei den rätischen
Delegierten).

Noch waren die Drei Bünde wegen ihres Bestrebens zur Wiederinbesitznahme

des Veitlins auf eine Anlehnung an fremde Großmacht angewiesen.
Und da Frankreich solcher Zielsetzung wenig Unterstützung zuteil werden
lassen konnte, wurde die Vertreibung der Franzosen aus Rätien nun offen in
die Wege geleitet und gleichzeitig der Anschluß an Habsburg gesucht.
Gemeinsam von politisch und konfessionell interessierter Seite wurde die
Wiedereinführung österreichischer Macht vorbereitet. P. Ireneo, der Kapuzinerobere

in Rätien, unterhandelte anfangs 1638 in Innsbruck und Mailand.159
Und die Abgeordneten der Politik sahen sich ebenfalls veranlaßt, im voraus
konfessionelle Fragen zu erörtern. Größte Bedeutung gewann dabei die von
den Deputierten (besonders auch des Jenatsch) dem rätischen Volk immer
wieder gegebene Zusicherung, Österreich sei bereit, den VIII Gerichten und
den Unterengadinern die politischen und religiösen Freiheiten zu gewähren160

- wie mußte es später wieder weitgehend nur bei den Worten dieser

Zusicherung bleiben! Und die Tatsachen sollten ein ganz anderes Bild
liefern! Jeder sachlich Vorausschauende hätte sich solcher Entwicklung
bewußt sein müssen, wie Herzog Rohan, der bei seinem Abzug aus Rätien im
Vorausblick auf die sich anbahnende österreichische Beeinflussung in
offenem Urteil äußerte, daß beim Eindringen der Österreicher das arme,
unschuldige Volk Bündens der Knechtschaft verfallen werde!161

Im Mai 1637 zogen die Truppen Rohans ab. In der Folge unternahm
Frankreich (und besonders Pere Joseph) vergeblich den Versuch, die Drei
Bünde wieder für französische Politik zu gewinnen.162 Damit eröffneten sich
der gegenreformatorischen Bewegung neue Ausblicke:

158 Salis-Marschlins U., Denkwürdigkeiten, p. 301 (Salis-Marschlins, Memorie,
p. 386). Instruktionsschreiben ohne Datum, Äff. Etr. Grisons, vol. 5.

159 P. Ireneo an den Bischof in Fürstenburg, 14. Februar 1638, M 54.
160 Pfister, Jenatsch, II. p. 215 und III. p. 328/329.
161 Pfister, Jenatsch, II. p. 228 und III. p. 346.
162 Salis-Marschlins U., Denkwürdigkeiten, p. 300 (Salis-Marschlins U., Memorie,

P- 385)-



103

Das Veltlin gelangte durch Habsburg-Spanien wieder unter bündneri-
sche Herrschaft. Inneres Zerwürfnis, fremde Besetzung und religiöse Wirren
waren das gewaltige Opfer, das Rätien für die Wiedergewinnung der
Untertanenlanden entrichtete. Und nach Erreichung dieses Zieles mußte die
erneute Erstarkung und Ausdehnung des Katholizismus die erste Frucht der
Anlehnung an die zwei Großmächte der Gegenreformation sein.

Im von Spanien begründeten «Ewigen Frieden» wurde nach langen
Unterhandlungen am 3. September 163g für die Untertanenlande die
ausschließliche Duldung des Katholizismus festgelegt - die Mitsprache der
Kapuziner beim Zustandekommen solchen Resultates war nicht unwesentlich.163

Die innerbündnerische Entwicklung hatte unterdessen im Engadin
verschiedene Änderung erfahren. Gegenüber dem gewaltsamen erfolgreichen
Vorgehen der Evangelischen Ende 1636 zur Wegnahme des Kirchenbesitzes
der Kapuziner machte sich bereits noch zur Zeit der französischen Vorherrschaft

der sich allmählich durchsetzende österreichische Einfluß geltend.
Lange Zeit hindurch waren die Klagen der Mönche gegen die Handlungen
der Unterengadiner unbeachtet geblieben. Jetzt aber sollte es anders werden,
da die Bündner Abgeordneten in Innsbruck die Beziehungen mit Habsburg
anbahnen wollten. Die Gesandten mußten zu den immer vorlauter werdenden
Klagen und Drohungen der Kapuziner gegen die Reformierten164 Stellung
nehmen. Und welchen Weg hätten sie dabei einschlagen können? Nur einer
blieb offen: Da Rätien bei Österreich Unterstützung in der Politik suchte,
mußte es seinerseits auch die Pfeiler habsburgischer Interessen in den Drei
Bünden zu festigen bereit sein! Und tatsächlich geschah dem so. Die bünd-
nerischen Deputierten in Innsbruck stellten den Kapuzinern Hilfe in
Aussicht und forderten scharfe Bestrafung der aufrührerischen Engadiner, um,
zugegebenermaßen, höhern Orts im Hinblick auf die schwebenden
Unterhandlungen guten Eindruck zu erwecken!165

Die entscheidende Forderung aber sollte von Österreich selbst ausgehen.
Erzherzogin Claudia, über die ins Werk gesetzte Vertreibung der französischen

Truppen aus Bünden benachrichtigt, lenkte ihre Politik direkt auf die
Rückgewinnung alter habsburgischer Rechte, das heißt auf Erneuerung der
«Erbeinigung» und unumwundene «Freiheit» der katholischen Religion
in den von Österreich für sich beanspruchten Tälern Rätiens.166 Über die

163 P. Ireneo an die H. Kongregation d. Prop. Fide, 14. September 1637, A. P.
vol. 136, fol. 169. Über die Unterhandlungen (besonders betreffend das Veltlin) mit
Spanien in den Jahren 1637/38 vgl.: Archivo General de Simancas; Estado; Legajo
3346, 3347, 3348 (Milan III), Abschriften Bd. I., p. 456—560 (betr. Kapuziner besonders

p. 526); Eidgenössisches Bundesarchiv Bern.
161 J. A. Vulpius (Historia Raetica, p. igo) berichtete über die Stimmung im Unter-

engadin anfangs 1637: «... haun 'ls capucins muvantä grond tumult e fat imnatschas
greivas e fermas.»

165 Bündner Deputierte aus Innsbruck an die Häupter, 2. Januar 1637, LA. Über
die Verhandlungen in Inßbruck, 1637, vgl. auch: Archivo General de Simancas; Legajo
3346 (Milan III); Abschriften Bd. I., p. 470 ff. (Eidgenössisches Bundesarchiv Bern).

166 Claudia an die XIII Orte, 28. März 1637, Pündten-Buch H, p. 843.



104

einzelnen Punkte dieser Zielrichtung Claudias hatten die Bündner
Gesandten eingehend zu beratschlagen; G. Jenatsch war dabei als einer der
Hauptbeauftragten; inwiefern er sich vom Wesen der «Religionsfreiheit»
in habsburgischer Beleuchtung, für die er sich einsetzte, ein sachliches Urteil
bilden konnte, mußte aus seiner frühern Österreich-feindlichen eigenen
Erfahrung erhellen; denn diese hatte ihm erweisen müssen, daß die
Gegenreformation und deren Träger unter «Freiheit katholischer Religion»
zugleich Verdrängung des Reformiertentums verstanden! (Nur bleibt
festzuhalten: Auch die Reformierten stellten sich unter «Freiheit reformierter
Religion» recht weitgehend protestantische Ausschließlichkeit vor!) So war
denn auch Jenatsch von der Einseitigkeit des Reformiertentums zu derselben
des Katholizismus übergegangen.167 Bald sollten die Richtlinien seines
Denkens und Handelns zutage treten.

Am 8. Juli 1638 versammelten sich österreichische und bündnerische
Abgeordnete in Scuol, um zur Beilegung der Wirren in Samnaun und dem
Unterengadin Regelungen zu treffen. Nach dreitägigen Verhandlungen
wurde der neue «Schulser-Vertrag» aufgestellt. Jenatsch hatte dabei in
Wesentlichem seinen Einfluß zur Geltung bringen können, da er ja bereits
früher mit einzelnen Gemeinden in gleicher Sache Traktate abgeschlossen
hatte. Allerdings hatte der Gang der Dinge bis jetzt, 1638, manche Änderung
gebracht, der von den Gesandten Rechnung getragen werden mußte. Der
eigentliche Auftrag der Unterhändler ging dahin, in den südbündnerischen
Talschaften die Verhältnisse von vor 1620 wieder herzustellen. Aber die
Ereignisse der letzten Jahre, der erneute österreichische Einfluß und die Lage
der Kapuzinermission sprachen dem zuwider. Der Vergleich vom 11. Juli
1638168 mußte darum vor allem mehreren Eigenheiten beider Konfessionen
etwas Raum belassen, in einigen Stücken Nachgiebigkeit aufweisen:

Im vorwiegend katholischen Samnaun wurde den Reformierten gemäß
Bundsbrief der Gottesdienst in Häusern oder auf dem Felde gestattet;189
aber zugleich wurde ihnen die Verpflichtung zum Einhalten der katholischen
Feiertage auferlegt. Für das Unterengadin wurde bestimmt, daß die Katholiken

an den Unterhalt der Prädikanten nichts beizusteuern hätten170; und

167 Wie sehr auch manche Belege die Worte Jenatschs «vivere e lasciar vivere» im
einzelnen unterstreichen, muß man doch anderseits sehen: Seit seiner Konversion stand
er zur spanischen Politik, die mit religiöser Duldsamkeit gar nichts gemeinsam hatte.

168 de Porta, Hist, ref., II. Bd., p. 607 ff. Sprecher, Kriege und Unruhen, II.
p. 275/276. Abhandlung vom 11. Juli 1638: Zwei Kopien, LA.

169 Daß sich die Reformierten an diese Regelung wirklich hielten, zeigt das
Ereignis, daß (wie demente, p. 188, selbst berichtet, obschon er zu Unrecht gerade darin
Traktatbruch sehen mochte!) die Evangelischen in Samnaun eine Trauung auf einer
Wiese vollzogen.

170 Der Bischof von Chur hatte bereits am 3. April 1634 (M 54) den Unterenga-
dinern gegenüber geäußert, es sei nicht Recht, daß die Katholiken die Pradikanten
bezahlen mußten, ohne daß er die viel augenfälligere Unvereinbarkeit nannte, daß im
gleichen Tal Kirchen und Einkünfte der verschwindend kleinen katholischen Minderheit

hatten zufallen sollen, wenn die Kapuziner und ihre Beschützer ihre Wunsche
hätten durchsetzen können.



105

im Übrigen sollte, wie überall sonstwo in Rätien Brauch, die Mehrheit
entscheiden.

Der Kampf um die Wieder-Inkraftsetzung der Bundsbriefartikel hatte
so zu beachtlicher Frucht geführt. Allerdings blieb es trotzdem noch
weitgehend bei der schriftlichen Fixierung; die tatsächliche Ausführung des

Vertrages folgte nicht. Die Opposition kam diesmal von reformierter Seite. Ihre
Begründung lag darin, daß der Traktat vom 11. Juli noch an einigen Resten
katholischer Einseitigkeit festhielt.

Woher und warum hatten einige Bestimmungen dem Vertrag eingefügt
werden können, welche die reformierte Volksmehrheit einengten oder die
Minderheit arg benachteiligten? Die Geschichtsdarstellungen schweigen
über den eigentlichen Hintergrund,171 obwohl er klar aufzudecken ist:

Der Kapuziner-Präfekt P. Ireneo hatte anläßlich der Ausarbeitung des

Vergleiches in Scuol eine schriftliche Eingabe eingereicht. Seine darin
aufgeführten Forderungen hatten auf die Fassung des neuen Schulser Traktats

großen Einfluß und beleuchteten den nochmals versuchsweise schroff
zutage tretenden gegenreformatorischen Geist; denn Ireneo erstrebte: In
Samnaun solle kein Prädikant eindringen; die kirchlichen Einkünfte
daselbst gehörten den Kapuzinern oder andern Katholiken; die Reformierten
müßten die katholischen Feiertage ebenfalls halten; im Samnaun wie auch
im Unterengadin seien die Ehesachen der Katholiken allein von kirchlicher
Obrigkeit zu richten!172

Wieso konnten die wichtigsten von diesen einseitigen Ansprüchen in den
Vertrag aufgenommen werden? Die Erklärung ist darin gegeben, daß die
zwei betroffenen Talschaften nach wie vor kräftiger österreichischer
politischer Beeinflussung ausgesetzt waren, welcher sich Bünden eben auch in
konfessionellen Belangen zugunsten des Katholizismus und dessen mönchischem

Boten beugen mußte.
Führten die Bemühungen der Unterhändler in Scuol zu endlicher

geordneter Regelung des «Religionsgeschäftes»?
Die im Vertrag aufgesetzten Wegleitungen wiesen ausdrücklich der

vorwiegenden Konfessionspartei Kirche und Pfrundeinkünfte zu. Auf Grund
dieser Festlegungen erhoben im März 1639 die Unterengadiner ihre berechtigten

Ansprüche - es war das Begehren von etwa 3000 Evangelischen neben
36 Katholiken !173 (Die Änderung im Zahlenverhältnis gegenüber den
Vorjahren war bedingt durch die starke Einwirkung der Pestzeit.) Ohne weitere
Hinausschiebung der Traktats-Erfüllung gewärtigen zu wollen, versammelten

sich die Vertreter der fünf Gemeinden von Untertasna und setzten in
selbständigem Entschluß fest: Die Kapuziner seien auf den 25. März dieses

Jahres zum Verlassen der Kirchen und Pfrundhäuser aufzufordern; und die

171 Nur demente gibt einen kurzen Hinweis (p. 187/188).
172 Abhandlung vom 11. Juli 1638 und beiliegendes Schreiben des P. Ireneo ohne

Adresse und Datum, LA.
173 Sprecher, Kriege und Unruhen, II. p. 286. De Porta, Hist, ref., II. Bd., p. 611.



106

Gebaulichkeiten müßten der Gemeinde übergeben werden - «zur Verteidigung

der Ehre Gottes und zum Wohl des Vaterlandes».174
Der letzte Tag der festgesetzten Frist näherte sich. Aber die Kapuziner

schienen keine Anstalten zum Wegzug zu treffen. In furchtsamer Spannung
mußten die Landeshaupter den Ausgang solch selbstherrlich eingeleiteten
Verfahrens der Unterengadiner verfolgen, unfähig, tatkraftig einzuschreiten.
Nutzlos blieb natürlich auch der im letzten Augenblick ergehende Drohbrief

der Obrigkeit, der zum Ausdruck bringen sollte, daß die Haupter die
Beschlußfassung der Einwohner von Untertasna mißbilligten.175 Nach
Ablauf der den Mönchen eingeräumten Frist schritten die Reformierten zur
Verwirklichung ihrer Mahnungen. In den letzten Tagen des Monats Marz
vertrieben sie die Patres aus Scuol, Sent, Tschlin und bald darauf aus allen
Hospizen von Untertasna.176

Der Missions-Prafekt sah dadurch seine Stellungen in Sudbunden
überhaupt äußerster Gefahrdung ausgesetzt. Und doch dachte er keineswegs
daran, seine vertriebenen Gefährten in ihre Ordensprovinz zurückzusenden;
im Gegenteil, sie sollten fernerhin im Engadin bleiben; denn noch konnten
die Mönche auf den österreichischen Schutz zahlen. Darum hieß P. Ireneo
die Vertriebenen, vorerst noch in der Nahe ihrer bisherigen Wirkungsplatze
zu bleiben. Und dies konnte nur dadurch verwirklicht werden, daß er sie

in Zernez in dem den Kapuzinern vormals von Planta zur Verfugung
gestellten Haus unterbrachte. Aber noch im gleichen Jahr wurde ein Streit
zwischen den Planta in Ardez und Tarasp entfacht, worin auch die Mönche
der Urheberschaft beschuldigt wurden; bald danach mußten sie darum auch
Zernez verlassen.177 Aber einige Patres konnten doch im Tale festen Wohnsitz

finden. Sie hatten sich in das von Österreich gesicherte Tarasp gefluchtet.

Und unter allerlei Anfeindung begaben sich von jetzt an die katholischen
Taleinwohner dorthin zur Messe.178 Vergeblich hatte man versucht, auch
in Scuol noch einen Stutzpunkt fur die Gegenreformation zu retten; die drei
dort niedergelassenen katholischen Familien hatten sich geweigert, ihre
Wohnungen zur Abhaltung der Meßfeier zur Verfugung zu stellen.179

174 Beschluß der fünf Gemeinden, 2 Manuskripte (romanisch und deutsch), ig.
Marz 1639, M 55 und HR B, fol. 238. Das Schreiben ist in ubereinstimmender
Übersetzung abgekürzt wiedergegeben bei Clemente p. 198 und Rocco II. p 177. — Aul
Grund der Polemik des Clemente gegen die Pradikanten schreiben die Historiker (zum
Beispiel Burgler A., Die Franziskus-Orden in der Schweiz, p. 118) die Vertreibung der
Mönche aus dem Unterengadin zu Unrecht zu ausschließlich den evangelischen Pfarrern

zu.
1,6 Schreiben der Haupter, 28. Marz 1639, M 55.
176 HR B, fol. 238/239, 302. Der Nuntius an die H. Kongregation d. Prop. Fide,

21. April 1639, A. P. vol. 81, fol. 291. Schreibendes P. Ireneo ohne Adresse, 4. April 1639,
M 55 (Ireneo wies die Hauptschuld an der Vertreibung der Missionare dem Pradikanten

Vulpius zu).
177 Pundten-Buch H, p. 1017. Sprecher, Kriege und Unruhen, II. p. 288.
178 P. Ezechiel aus Tarasp an den Bischof, 10. Februar 1644, M 56.
179 Sprecher, Kriege und Unruhen, II. p. 286/287.



107

Die Drei Bünde waren durch die stürmischen Geschehnisse im Engadin
Österreich gegenüber in schwere außenpolitische Bedrängnis getrieben worden.

Vergeblich ermahnten Häupter und Ratsgesandte die Reformierten.
Und ebenso ohne Erfolg traten die von ihnen entsandten Kommissäre für
die wegen des Verhältnisses zu Österreich notwendige Wiedereinsetzung der
verjagten Kapuziner in ihre Hospize ein.180 Die Behörde sah sich weitgehend
machtlos gegenüber den landesgefährdenden Ergebnissen, die auflehnender
Volkswille geschaffen hatte. Aber konnten die Reformierten ihre errungenen
Stellungen ausbauen oder gar die letzten Bollwerke der katholischen Mission
schleifen?

Ein selbstvertrauendes, gewalttätiges Vorgehen hatte den Unterenga-
dinern ihr Ziel näherrücken lassen - aber noch sollten sie es nicht erreicht
haben. «Geduld, Entsagung; eure Zeit und die Erfüllung der Gewissensfreiheit

kommt; sie darf aber nicht zum Schlagwort werden, um die Gegner zu
vernichten!» hatte Rohan dem Prädikanten N. A. Vulpius in klarer Sicht
der Dinge zugerufen.181 Und weil die Protestanten dieses Gebot mißachtet
hatten, konnte ihnen in der Folgezeit nur neues Leiden beschieden sein. Mit
Zwang hatten sie versucht, die franziskanischen Boten vom Aufbau konfes-
sionalistischer Stützen abzuhalten; damit aber hatten sie sich selbst nicht
zuletzt als noch fern von der Erkenntnis der religiösen Duldung erwiesen.
Noch war auf beiden Seiten der Wille zu friedfertiger Auseinandersetzung,
zu ernstem Entgegenkommen nicht da.

Wohl hatten die Reformierten ein im ersten Augenblick für sie

vielversprechend erscheinendes Ziel erreicht: Die Kapuziner waren in ungefährliche

Ferne vertrieben. Aber nur zu gut mußten die Evangelischen wissen,
daß damit die Macht der Gegenreformation nicht außer Reichweite war.
Im Gegenteil, jetzt erst recht griff dieselbe wieder tatkräftig auf Bündner
Boden über. Der Gang der politischen Geschichte erforderte, daß sich die
rätische Landesbehörde wieder gefügig der habsburgischen Herrschaft zu
Diensten stellte. Dabei konnte nur der altbekannte Weg beschritten werden:
Zugleich mit den aufgenommenen diplomatischen Unterhandlungen mußten

sich die konfessionellen Ansprüche Österreichs in die staatsrechtlichen
einflechten. Aus diesen Verhandlungen ging ein jahrelang andauernder
Kampf hervor. In einzigartiger Verwobenheit der politischen und religiösen
Interessen erwuchs ein Streit zwischen der Erzherzogin Claudia und den
Engadinern um die Frage der Wiedereinsetzung der Kapuziner in ihre
ehemaligen Hospize.

Für die beinahe vollständig darniederliegende Mission der Mönche gab
es nur wenige neues Aufblühen versprechende Möglichkeiten. Die aussichtsreichste

lag zeitbedingt am nächsten: Die Ordensobern mußten ihren Einfluß

in Österreich erneut geltend machen, damit Claudia die Interessen der
Gegenreformation gegenüber den Drei Bünden in aller Ausdrücklichkeit in

180 Die Häupter an die Gemeinden des Unterengadins, 14. Mai 1639, LA und M 55.
181 Zit. n. Pfister, Jenatsch, II. p. 148.



108

ihren politischen Verhandlungen betone. Denn nur zu deutlich war die
Selbsterkenntnis, daß die Mission nicht eigene Kraft zu Weckung katholischen

Lebens im entschieden zum Reformiertentum stehenden Unter-
engadin besäße.

So vollzog sich in der kirchengeschichtlichen Entwicklung der folgenden
Jahre ein letztmaliges Aufgebot aller Kräfte politisch-konfessioneller Verbindung

von seiten Habsburgs und der Kapuziner zur Rückgewinnung früherer
Besitzung in den Bünden.

Alle Verantwortlichen auf katholischer Seite, die erkannten, um welche
Stützen ihrer Kirche es nun entscheidend gehen sollte, stellten ihre Dienste
zur Verfügung: Der Präfekt Ireneo und Abgeordnete des Bischofs verwendeten

sich bei den spanischen Fürsten (oft durch Vermittlung der diesen
nahestehenden geistlichen Häupter und Beichtväter) für eine tatkräftige
Unterstützung des missionarischen Werkes und der bischöflichen
Rechtsansprüche.182 Der Bischof von Chur183 unterließ es nicht, den Bundstags-
Abgeordneten eindringlich die Wiedereinsetzung der vertriebenen Ordensmänner

nahezulegen. Die Erzherzogin wandte sich in zahllosen Schreiben
an die Drei Bünde, an Johann VE, an die Kapuziner und deren Obern in
Rätien und in Brescia, um mit aller Hilfe Habsburgs weltliche und kirchliche
alte Rechtsgewalt im Engadin wiederzuerhalten.184

Wieder einmal mehr sahen sich die Drei Bünde zu gehorsamer
Dienstfertigkeit veranlaßt: Die unter österreichischer Botwilligkeit handelnden
Häupter und Räte beantworteten die vielen, aber inhaltlich stets dasselbe
fordernden Briefe Glaudias mit der Zusicherung, die erwünschte Rückgabe
kirchlicher Gebäude zu bewerkstelligen. Und gleichzeitig gingen jeweils
Boten mit behördlichen Erlassen ins Unterengadin ab. Klar lauteten die
Befehle der Obrigkeit an die Einwohner des Inntales: Die Hospize
müssen den Kapuzinern wieder zurückgegeben werden, die zerstörten
Kapellen neu aufgebaut und alle beschädigten Besitzungen instandgestellt
werden !185

Konnten es die Evangelischen angesichts solcher Ermahnung und der
dahinter stehenden österreichisch-spanischen Mächtigen unterlassen, den
bundstäglichen Verordnungen nachzuleben? Tatsächlich mußte ihnen das
Gelingen ihrer frühern Auflehnung derart Mut eingeflößt haben, daß sie
auch jetzt nicht zu Nachgiebigkeit bereit waren. Vielmehr waren sie fest

182 Clemente, p. 202, 203. Vgl. auch: Archivo General de Simancas; Estado;
Legajo 3354 (Milan III); Abschriften Bd. II, p. 64—66: «Papel dado en nombre del
Obispo de Coyra. Milan, 24 de Agosto de 1639.» (Die Deputierten des Bischofs: Otto
Castelmur, Kantor und Kanonikus; F. Francesco Maria da Vigevano, Kapuziner.)
Eidgenössisches Bundesarchiv Bern.

183 Bischof Johann VI. an den Bundstag, 6. Juni 1639, Kopie-Msc, eingeschoben
zwischen Fol. 239 und 240 in HR B.

184 Schreiben Glaudias und der Drei Bünde: M 55, LA, usw.
185 Die Häupter an die Gemeinden des Unterengadins, 14. Mai 1639 (LA und

M 55) und 22. September 1639 (LA). Am 13. Juli 1639 wurde eine Delegation ins Engadin

gesandt (BP Bd. 22, p. 90 und Instruktionsschreiben vom 15. Juli 1639 in M 55).



109

entschlossen, bei ihrer Beschlußfassung zu verharren und keine Kapuziner
mehr in ihren Gemeinden zu dulden. Und freimütig äußerten sie ihre
Rechtfertigung bei der Obrigkeit mit dem Hinweis, daß sie nur die «Abschaffung»
der Patres, die dem Lande Schaden brächten, forderten, nicht aber die katholische

Religion als solche angreifen möchten.186 Die rechtliche Grundlage
zu ihrer Stellungsnahme fanden sie nebst dem Schulser-Vertrag nach wie vor
in der «alten Landessatzung», laut welcher Kirche und Pfrundgut der Mehrheit

zukamen, während die Minderheit in Häusern oder im Freien ihre
gottesdienstlichen Handlungen üben und sich gemeiner Priester und «Landskinder»

als Seelsorger bedienen durfte. Schroff lehnten sie das Daseinsrecht
für ausländische Ordensleute ab: «Caputziner wollend wir keine»; solche
Unglücksstifter würde, wie die Engadiner argumentierten, auch der
Erzherzog «abschaffen», wenn er über das Verhalten derselben richtig informiert

würde !187

Die Verhandlungen der Bündner mit Österreich führten anfangs 1640
zum Abschluß eines Vertrages, des sogenannten «Eventualantrag» vom
23. Februar 1640;188 «eventual» darum, weil dieser Vergleich erst dann in
Kraft treten sollte, wenn von Bünden gewisse Bedingungen erfüllt waren. In
seinem Inhalt legte der Traktat fest: Erbeinigungs-Erneuerung, Aufhebung
des Innsbrucker Vertrages von 1629, Garantie der Religionsfreiheit für
beide Konfessionen. Wie großzügig mußten solche Bestimmungen auf den
ersten Blick erscheinen! Und insbesondere die Artikel betreffend die zwei
Bekenntnisgruppen mußten die augenfälligsten Zugeständnisse Österreichs
darstellen. Aber die Hauptfrage blieb doch jene: War Habsburg nun
unverhoffterweise auch in Wirklichkeit gesonnen, den betroffenen Bündnern diese
Freiheiten einzuräumen? Daß dem nicht so sein konnte, ergab sich schon
vor dem Inkrafttreten des Eventualantrages; denn, wie hingewiesen, seine

Geltung war erst dann möglich, wenn gewisse Voraussetzungen erfüllt
waren. Und diese Bedingungen zeigten offensichtlich, daß Österreich nicht
plötzlich an Abschwächung seiner gegenreformatorischen Forderung dachte,
sondern im Gegenteil diplomatisch durch weitherzige Bestimmungen, die es

in Aussicht stellte, den Neuaufbau des Katholizismus erstrebte. Denn die
Früchte zahlreicher politischer und vor allem der religiösen «Freiheit»
sollten vertraglich erst dann winken, wenn die Gegenreformation zuvor ihre
alten Stützen in Südbünden wieder gesichert hätte; das heißt, der Vertrag
vom 23. Februar 1640 konnte erst dann Geltungskraft erhalten, wenn die

186 Resolution der Unterengadiner, 31. Juli 1639, M. 55. demente erwähnt
dasselbe Schreiben p. 205.

187 Die Gemeinden Scuol, Susch, Ftan, Ramosch und Tschlin an die Häupter und
Räte, 24. September 1639, LA. — In Berufung auf die Bestimmungen des Bundsbriefes
hatte die Evangelische Synode bereits 1638 in gleichem Sinne die Ausweisung der
Kapuziner und anderer neuer Ordensleute und Ersetzung derselben durch Landeskinder
gefordert (SP Bd. II, p. 73, 104/105.)

188 Msc in M 55. Msc in LA (ohne Datum). HR B, fol. 241—244 (HR A, 260—
263). EAV, 2, 2210 ff. Sprecher, Kriege und Unruhen, II. p. 318 ff.



110

Unterengadiner «vor allen Dingen Restitution, Redintegration und
Immission der Herren Patrum Capucinorum in alles dasjenige, was sie Anno
1636 und 1637... possediert» an die Hand genommen hätten!

Ein in erster Linie politischer Vertrag war damit von der Wiedereinsetzung

von Mönchen in früher innegehabte Kirchen und Pfrundhäuser
abhängig gemacht worden! Konnten und sollten die direkt betroffenen einzelnen

Unterengadiner Gemeinden die ihnen also zugewiesenen Aufgaben
gehorsam lösen, damit dadurch der in Aussicht gestellte Vertrag dem ganzen
Lande zugute komme? Eine Verneinung mußte sich aufdrängen, wußten
doch gerade die Reformierten des Inntales aus bitterer Erfahrung zur
Genüge um die Tragweite eines Neuaufbaues der Kapuzinermission, um die
Absicht Österreichs, die Gegenreformation vollwertig einzuführen, um die
Unzuverlässigkeit der Vertragsartikel betreffend die Religions-«Freiheit»,
die Habsburg garantieren sollte!

Weil die Unterengadiner selbst jahrelang mit gegenreformatorischem
Geist und deren Boten im Mönchsgewande in Fühlung gestanden hatten,
konnten sie jetzt nur einen Pfad begehen: Ablehnung auch des neuen
Versuches, die Mission der Kapuziner wieder einzuführen. Da sie sich nun
einhellig zu solchem Entschluß durchrangen, war ihnen das Wissen darum
sicher nicht fern, daß sie so auch zum Wohle der gesamten Bünde handeln
würden, obwohl sie vorerst Rätien in gespannte außenpolitische Lage
gegenüber Habsburg brachten.

Als den Unterengadinern die Bestimmungen des Eventualantrages kundgetan

wurden, erhoben sie unverzüglich Protest in Innsbruck und am Beitag
in Chur. Erstens konnten sie es nicht billigen, daß Claudia sie ausdrücklich
als «Untertanen» behandelte. Und zweitens suchten sie zu Recht, ihre
beschworenen weltlichen und geistlichen Satzungen des Bundsbriefes zu wahren,

um nicht andern Bündner Talschaften gegenüber als Sondergebiet
behandelt zu werden.189 Dem ersten Einwand wurde Gehör geschenkt, die
Formalität wunschgemäß geordnet und «Untertanen» in «Einwohner des

Unterengadins» umgeändert.190 Aber an den Bestimmungen des Eventualantrages

wurde nichts geändert.
Monate waren seit der Abfassung des Traktates verflossen. Die

Unterengadiner gaben durch kein geringstes Anzeichen kund, daß sie gesonnen
wären, die an sie ergangenen Befehle auszuführen. Anderseits mußte es im
politischen Interesse der Drei Bünde und Habsburgs liegen, doch endlich
den Vertrag in Kraft zu setzen. Im Sommer 1641 wurde deshalb nochmals
eine vertragliche Regelung getroffen. Die Forderungen Habsburgs sollten
diesmal noch eindringlicher und in detaillierter Form den Bündnern
nahegelegt werden. Am 9. August 1641 wurden sie im sogenannten «Feldkircher

189 Msc ohne Datum 1640, Archiv Salis-Planta im Staatsarchiv Chur. Sprecher,
Kriege und Unruhen, II. p. 31a. Die Unterengadiner an die Häupter, 16. Oktober
1640, HR B, fol. 245 ff.

190 Sprecher, Kriege und Unruhen, II. p. 320. De Porta, Hist, ref., II. Bd., p. 615.



Ill
Vertrag» festgehalten.191 Deutlich erging darin Befehl an die Engadiner, die
Kapuziner wieder in ihre Besitzungen des Jahres 1636 zu Tschlin, Sent und
Scuol einzusetzen. Sollten in diesen Gemeinden die frühern Gebäude nicht
mehr verfügbar sein, dann müßten, so verlangte es der Vertrag, den Kapuzinern

«anderwertige, nach Erwegung aller Umbstendt aequipollentes und
gleichförmige, zum catholischen Exercitio taugliche Heuser eingeraumbt,

Heusern, Oratoria oder Capellen. ohne einichen ihr Patrum Entgelt
oder Uncosten durch Sye, die Herrn Pündtner, oder vermittelst ihrer
Anordnung auferpauet» werden.

Und in gleicher Weise wie im Vorjahr beim Eventualantrag, wurde auch
jetzt geltend gemacht: Erst nach Vollzug dieser Kapuziner-Wiedereinsetzung

sollte die «Erbeinigung» von 1518 und 1620 erneuert werden; auch
würden dann alle andern seit 1620 geschlossenen Verträge - Lindau 1622,
Innsbruck 1629, Scuol 1638! - aufgehoben werden.

Wieder sah sich das Unterengadin von den Habsburgern bedrängt. Aber
jetzt konnte es nicht mehr so zuversichtlich wie vor einem Jahr über die
Vertragsartikel hinweggehen; denn nun waren die Drei Bünde doch entscheidend

auf das Einvernehmen mit Österreich angewiesen, da sich durch einiges
Entgegenkommen Rätiens vom erschütterten Habsburgerreich manches
Vorrecht für Bünden zurückgewinnen ließ. Die Landesbehörde hatte also reges
Interesse daran, die Verwirklichung des Feldkircher Vertrages zu erstreben;
denn dadurch sollte Bindung an die alten Traktate aus österreichischer
Gewaltherrschaft dahinfallen. Aber mochte diese Verheißung noch so leuchtend

für die politische Loslösung des Landes sein. der Weg zu deren
Realisierung sollte beschwerlich werden!

Die Inkraftsetzung der Bestimmungen des Feldkircher Traktates, die
Ratifikation, wurde hinausgeschoben; denn, wie vorauszusehen, im
Unterengadin hatten die Artikel schon bei erstem Bekanntwerden neuen Aufruhr
wecken müssen. Die Bindung politischer Versprechen an konfessionell
einseitige Forderungen versetzte die Bevölkerung des Inn tales in begründete
Furcht vor erneutem Glaubens- und Gewissenszwang. Und aus dieser Angst
heraus weigerten sich die Unterengadiner, ohne überhaupt um Unterhandlungen

nachzusuchen, die Kapuziner wieder bei sich aufzunehmen.
In eine schwierige Lage war aber ebenso die Landesbehörde versetzt.

Wie wichtig mußte ihr doch der Vollzug des Vertrages mit Habsburg sein!
Derselbe hätte ja der Befreiung von alten Bindungen und damit dem Wohle

191 Feldkircher-Vertrag: Original, 9. August 1641, LA. HR B, fol. 248/249 (HR A,
266/267). EAV, 2, 2214-2215. Sprecher, Kriege und Unruhen, II. p. 321/322. De
Porta, Hist, ref., II. Bd., p. 615/616. — Der Feldkircher Vertrag, durch welchen Habsburg,

entgegen seinen üblichen Schachzügen, veranlaßt wurde, politische und
konfessionelle Freiheiten zu gewähren, läßt in Bünden auf kleinem Boden erkennen, welchen
Umschwung die Kämpfe in ganz Europa genommen hatten: Die spanisch-österreichische
Macht war durch Richelieu (gestorben Dezember 1642) gebrochen. Schrittweise mußte
Habsburg seine frühern Eroberungen abtreten und darum seine absoluten politischen
und kirchlichen Forderungen rückgängig machen. Der Vergleich vom 9. August 1641
bedeutete eine solche Konzession zugunsten der Drei Bünde.



112

Gesamtbündens gedient. Aber wie wenig konnte die Behörde doch der ersten
Voraussetzung zustimmen, nämlich, daß auf Kosten politischer Vorteile
einige Gemeinden schweres religiöses Joch auf sich nehmen müßten! Doch
siegte schließlich auch hier ein Faktor, der allgemein im europäischen
Zeitgeschehen obenaufzuschwingen begann: Die politischen Wegleitungen traten

in den Vordergrund. Und so hieß der Bundstag bereits am 20. August
1641 den Feldkircher Traktat gut; eine Woche darnach bestätigte der
Kaiser denselben. Die Notlage der Unterengadiner war damit bitter
gesteigert worden - fremde Ubermacht und die eigene Landesobrigkeit standen

auf der Gegenseite eines kleinen Volkhäufleins, das lange Jahre der
Wirren und Unterdrückung hinter sich hatte und auch jetzt noch neuen
Stürmen entgegenschauen mußte.

Noch im gleichen Monat, da der Vertrag aufgestellt worden war,
entsandten die Häupter, auf Erfüllung der Traktatsbestimmungen angewiesen,
Chr. de Florin, M. Buol und H. P. Beeli ins Unterengadin, um dort die
geforderte Herrichtung der Gebäude zu erwirken.192 Schon bei ähnlicher Lage
hatte man erkannt, daß die Bestellung einer Kommission nicht zu erwünschtem

Ziel führen könne. Jetzt aber zeigte sich, daß die Behörden ihren
Erlassen vollauf Nachachtung zu schaffen bestrebt waren; denn die Häupter
traten nun auch mit dem Präfekten der rätischen Kapuzinermission, P.

Ireneo, in Verbindung193 und richteten besonders Landammann Georg
Wiezel den strengen Auftrag aus, zugunsten der Mönche zu wirken. Dieser,
selbst in Scuol wohnhaft, ging sogleich an die Ausführung des Befehles in
seiner Gemeinde, die ja im Vertrag namentlich angeführt war.

Mit Pater Bonaventura inspizierte G. Wiezel in Scuol mehrere Gebäu-
lichkeiten. Beide ließen es sich angelegen sein, ein Kirchgemeindehaus zu
suchen, das dem Wert des frühern Pfrundsitzes in keinen Stücken nachstand.
Nach wiederholten Augenscheinen bezeichneten der Kapuziner und die
Kommissäre ein Haus, das den Mönchen übergeben werden sollte und das
dem frühern Hospiz gleichwertig war.

Rasch und wider Erwarten ohne nennliche Störung durch die Bewohner
Scuols war es den Beauftragten gelungen, die ersten Schritte zur Erfüllung
der Befehle Claudias zu unternehmen. Doch sollte nun eine Überraschung
eintreten, die weder die Häupter noch die Unterengadiner im Entferntesten
für möglich gehalten hätten: P. Bonaventura weigerte sich unverhofft, das

Haus, welches für ihn bezeichnet worden war, anzunehmen !194

192 Instruktions-Schreiben der Häupter an die Kommissäre, 24. August 1641, LA.
HR B, fol. 250/251. HR E, 122. Nuntius Farnese an Kardinal Barberini, 28. August
1641, Nunziatura, vol.34.

193 Die Häupter an die Unterengadiner, 13. September 1641, LA.
194 G. Wiezel an die Häupter, 13. Nov. 1641 und 5. Jan. 1642, LA. Die Häupter

an die Gemeinde Scuol, 24. Nov. 1641, LA. Instruktions-Schreiben für zwei Kommissäre,

24. Nov. 1641, LA. Der Prädikant Vulpius an die Häupter, 4. Dez. 1641, LA.
Die Gemeinde Scuol an die Häupter, 5. Dez. 1641, LA. Die Häupter an Claudia,
16. Dez. 1641, LA. Sprecher, Kriege und Unruhen, II. p. 322 ff.



113

Eine sonderbare Taktik der Verzögerung auf Seiten der Missionare nahm
damit ihren Beginn, stellte die Kapuziner in den Mittelpunkt der Machenschaften

der österreichischen Vertragspartei und bezeugte damit die
unerfreuliche Verwendung Geistlicher als Werkzeug machtpolitischer
Absichten.

Einerseits hatten sich die Kapuziner österreichischem Schutz anlehnen
müssen, um überhaupt eine Rückkehr ins Unterengadin planen zu können.
Damit war die Mission deutlich in Abhängigkeit der Politik Claudias
gekommen. Und Habsburg seinerseits ergriff nun in geschickter Ausnützung
der Umstände die Gelegenheit, die Planung der Mönche als Druckmittel zur
Sicherung politischer Stutzpunkte in Ratien zu verwerten. Eine selbständige
Regung der Missionäre wurde damit im voraus verunmöglicht.

Die Unterengadiner Gemeinden hatten unterdessen, in Erfüllung bunds-
taglichen, bzw. österreichischen Befehls, die Gebäude der Kapuziner
vertragsgemäß errichten müssen. Ja, sie gingen sogar soweit, daß sie die Bauten
derart wiederherstellten, daß sie im Wert die alten Besitzungen der Mönche
ubertrafen.196 Als dann alle Vorbereitungen abgeschlossen waren,
benachrichtigten die Haupter P. Ireneo, damit er die neuen Hauser und Kapellen
mit seinen Gefährten beziehe. Gleichzeitig meldeten sie Claudia, daß die
Bundner nun das Gewünschte ausgeführt hatten und daß die Erzherzogin
vereinbarungsgemäß die Bestätigung des Traktates von Feldkirch beschleunigen

möge.196 Auf Ansuchen des Prafekten forderte die Landesobrigkeit zwei
Kommissare (J. P. Beli von Beifort und G. Wiezel) auf, im Namen der Drei
Bunde zusammen mit P. Ireneo die Kapuziner an den drei vertraglich
bezeichneten Ortschaften einzusetzen.197

Die Haupter wußten damit, daß sie und die Gemeinden die ihnen
geltenden Forderungen des Feldkircher Vertrages vollauf erfüllt hatten. Es
verblieb ihnen nun die feste Hoffnung aufdieselbe Treue aufder österreichischen
Seite. Aber da lenkte unverhofft die Kapuzinermission, derer man sich als

stummes drittes Glied des Vergleiches und als Werkzeug bedienen wollte, die
Verhandlungen und Pläne auf ganz andere Wege.

War, dank übermächtigen Druckes, der Wille der Unterengadiner gebrochen,

sodaß sie die Monchsbehausungen und Kapellen hergerichtet hatten,
so traten nun die Kapuziner dazwischen und dehnten die Verzögerung der
Traktatserfullung aus. Die Patres lehnten es rundweg ab, die völlig ordnungsgemäß

zugewiesenen Gebäude anzunehmen; P. Ireneo anerkannte die In-

195 Die Gemeinden von Untertasna an die Haupter, g. April 1642, LA. Wahrend
Clemente (p. 376) die tatsachliche Ausfuhrung unbegrundeterweise bestreitet, schwachen
Fetz (Wirren, p. 199) und Albuin (Kompaß, p. 34) diese Tatsache ab, indem sie zu
Unrecht festhalten mochten, es «scheine», die Unterengadiner hatten sich der Anordnung

gefugt. Auf die wichtigen Verzögerungsmanover kommen die Historiker
überhaupt nicht zu sprechen.

196 Die Haupter an die Gemeinden von Untertasna, 16. April 1642, LA. Die
Haupter an Claudia, 23. April 1642, LA.

197 Instruktions-Schreiben der Haupter fur Wiezel und Beli, 12. April 1642, LA.
HR B, fol. 260 und M 54 nennen an Stelle von Beli Landvogt Peter Scarpatet.

8



114

struktion des im Mai 1642 von den Hauptern abgeordneten Kommissars
nicht.198 Dies gesamte Verhalten bewies klar das Bestreben, die von den
Bundnern erwünschte Solennisation des Feldkircher Traktates zu verhindern.

Und doch spielten auch noch einige gewichtige Grunde mit, welche
die Mönche von sich aus mitberucksichtigten; verschiedene Argumente
ließen sich aneinanderreihen:

Landammann Ch. de Florin bezeugte, nicht glauben zu können, daß
Ireneo die Nichtanerkennung des obrigkeitlichen Instruktionsschreibens von
sich aus, sondern «uffbefelch» habe verlauten lassen.199 Und «Befehl» an
die Kapuziner kam nicht zuletzt, wenn auch nur indirekt, schon durch den
Bischof von Chur. Und im Hinblick aufJohann VI. ergibt sich tatsachlich
wesentliche Klarung der Hintergrunde: Der Bischof hatte bereits am 16.
September 1641 in aller Form gegen den Feldkircher Traktat protestiert.200 Zu
solchem Tun hatten ihn und die Kapuziner bestimmt nur dieselben Grunde
bewegen können; und das bedeutete: Die Vertreter der Gegenreformation
bekundeten Widerstand gegen Bestimmungen, welche Habsburg, das der
Vorkampfer des Katholizismus sein wollte, erlassen hatte! Welches waren
aber im Nahern die Motive auf Seiten der Opposition?

Zwar sahen Bischof und Missionare die größten Posten des Unterenga-
dins wieder den Mönchen zugewiesen. Aber ihr dennoch eingereichter Protest

galt einer andern Tatsache: Der Vertrag vom 9. August 1641 nämlich
räumte dem Katholizismus nicht mehr wie jener der Jahre 1623/1624 absolute

Rechte ein; im Gegenteil, er sicherte konfessionellen Dualismus und
damit den von der Gegenreformation in erster Linie bekämpften Punkt. Dieser
Umstand mußte dem Katholizismus und besonders der bischoflichen
Jurisdiktion unwillkommen sein. Aber es kam ihm nun noch ausschlaggebend ein
zweiter zur Seite: Der Feldkircher Vertrag nahm nicht Bezug auf die
Geltung der Aufenthaltsdauer der erneut einzusetzenden Kapuziner; das heißt,
er garantierte nicht ausdrucklich einen bestandigen Einsatz und Schutz der
Mission durch den Vertragspartner Österreich. Die Patres waren also nach
vollzogener Wiedereinsetzung völlig der Willkur der Bundner uberlassen
gewesen! Und darüber hinaus bot der Traktat noch einen Punkt fur Kritik
katholischerseits: Er sprach sich nur mehr über die Kapuziner im Enga-
din, nicht aber über die Wiedereinführung solcher in den VIII Gerichten,
aus.201

Nur zu deutlich und bestimmt in richtiger Vorschau waren sich die
Missionsobern und der Bischof über die Fruchte, über die Gefahrdung einer
unter den Feldkircher-Bedingungen höchstens zu erreichenden «Interims-
Mission» im klaren - das Interim hatte mit dem Vollzug der Vertrags-
Solennisation, wie auch fur die Kapuziner vorauszusehen, sein Ende finden

198 Peter Scarpatet an den Burgermeister von Chur, 16. Mai 1642, LA.
199 De Florin in Rueun an den Burgermeister von Chur, 19. Mai 1642, LA.
200 HR B, fol. 250.
201 Msc ohne Datum: «Delle Capitolazioni dei Grigioni eon la Serenissima Claudia

d'Ispruch», Nunziatura, vol. 33, Annexes.



115

müssen. Mit der Bestätigung des Vertrages wäre nämlich den Patres der
bis dahin vorhandene österreichische Schutz genommen worden. Dieser
Gefährdung und solchem Zugeständnis konnte sich die Käpuzinermission,
welche nur ausschließliche Zielrichtung kannte, nicht aussetzen; darum
ihr und des Bischofs Nein zum Feldkircher Traktat, der ihr und damit
den Ansprüchen der Gegenreform zu wenig entgegenkam. Und darum
die Ablehnung der von den Unterengadinern vertragsgemäß zugewiesenen
Gebäude.

Einhellig gaben die Patres, welche sich - nach dem Bericht des
demente202 - am 27. September 1641 in Sta. Maria i. M. versammelten, ihre
Beschlußfassung kund: Sie würden einer Wiederaufnahme ihrer Wirksamkeit

nur dann zustimmen, wenn ihnen dauernde Niederlassung, «Stabilität»,
in den Hospizen zugesichert würde. Der weitere Gang der Dinge in den
nächsten Monaten sollte aber wider Erwarten eine Benachteiligung der
Katholiken bringen; denn der Protest des Bischofs und der Kapuziner
erreichte das Ziel nicht.

Nach einer Verzögerung von zehn Monaten, am 3. Juni 1642, wurden
die Erbeinigung von 1518 erneuert und die nach 1620 geschlossenen
Verträge für nichtig erklärt. Der Feldkircher-Traktat kam also zu Geltung, ohne
daß die ihm vorausgestellten Bedingungen erfüllt worden wären! Das ganze
Geschehnis wies daraufhin, daß Österreich jetzt die sonst von ihm vollwertig
verfochtenen Anliegen der Gegenreformation nicht mehr ganz zu
berücksichtigen imstande war. Es war ein Zugeständnis habsburgischer Politik den
Bündnern gegenüber, das zeigte: Waffen und Gegenreformation fanden zur
«Eroberung» und «Beherrschung» Bündens nicht mehr den alten leicht zu
überwältigenden Feind vor. Das heißt, der Feldkircher Vertrag wurde nicht
zum Mittel neuer vollständiger Unterjochung Rätiens oder einiger Täler
dieses Landes.

Österreich hatte zulassen müssen, daß sich in den Drei Bünden und selbst
in den lange Jahre hindurch habsburgischer Jurisdiktion unterstellten
Talschaften Rätiens allmählich eine politische Loslösung und Verselbständigung
durchsetzte. Gleichzeitig mit der staatsrechtlichen Neugestaltung aber traten
auch die freiheitlichen religiösen Regungen immer eindringlicher hervor.
Die Reaktion der Reformierten aufschwere Zeit des Glaubenszwanges wurde
allmählich zu einer auch von Österreich nicht mehr zu unterschätzenden
Macht. Claudia mußte erkennen, daß der Wunsch ihres Vorgängers sich
nicht erfüllen lasse: Die Drei Bünde konnten nicht dem Boden der
Gegenreformation einverleibt werden. Dem Hause Habsburg standen auch keine
bewaffneten Wehren mehr zur Verfügung, um nochmals mit schroffer
Machtpolitik Rätien zu besetzen und dort neuerdings den Versuch in die
Wege zu leiten, tridentinischem Geiste zu einem Sieg zu verhelfen. Und die
klare Erkenntnis dieser Lage mußte Claudia dazu führen, im Feldkircher
Traktat eine Lücke zu lassen. jene Lücke, die dem Bischof und den Ka-

202 demente p. 376/377.



116

puzinern verpönt war, weil sie exklusiven Katholizismus in Rätien ver-
unmöglichte.

Im Hintergrund hatten also katholische Instanzen selbst dem
Fortbestehen der gegenreformatorischen Mission in den Drei Bünden Schwierigkeiten

verursacht. Neben diese trat aber auch schon während der Zeit
österreichischer Vorherrschaft der nicht mehr erlahmende Angriff der
Protestanten. Am 16. Juli 1641 brachte die Evangelische Synode eine Eingabe vor
die Häupter und Räte.203 Darin häuften sich die Klagen der Prädikanten
gegen die fremden Mönche und deren Machenschaften, die im Widerspruch
zum Bundsbrief standen. Die Katholiken hielten sich in der Verteidigung
an ihre alte Stütze, die Scappi'schen Artikel, welche die Bestimmungen
von 1524-1526 hätten aufheben sollen.204

Damit standen sich, trotz der Garantie der «Religionsfreiheit» im Feld-
kircher Vertrag, beide Bekenntnisgruppen nach wie vor unversöhnt gegenüber.

Vergeblich strebten die evangelischen Häupter und Räte danach, die
Wiederinkraftsetzung der kirchengesetzlichen Richtlinien von vor 1620 in
die Wege zu leiten.205

Während der Zeit, da die Ratsgesandten über Verhandlungen
beisammensaßen, die keine Beilegung der Konfessionsstreitigkeiten erzielen konnten,

führte die Einwohnerschaft der betroffenen Gemeinden ihre Angriffe
erfolgreich durch: Gegen die in Aussicht genommene und von den Kapuzinern

selbst im September 1641 geforderte dauerhafte Einsetzung der
Missionäre in ihre vier Gemeinden reichten die Einwohner von Untertasna
schriftlichen Protest ein.206

Die Verfolgung der Kapuziner im Engadin blieb nun nicht ohne Nachhall

auch andernorts. In Chur wurden die Ordensgeistlichen der
Helvetischen Provinz im Jahre 1642 ernster Bedrängnis ausgesetzt,207 sodaß sich
selbst die Eidgenössischen Katholischen Orte veranlaßt sahen, sich für
dieselben zu verwenden.208 Der Bischof mußte bei Glaudia, der Heiligen
Kongregation de Propaganda Fide und dem Gubernätor von Mailand Hilfe
ansuchen. Er befürchtete, die Evangelischen würden jetzt unter «Vorwand»,
die Statuten von 1526 zu beachten, nur mehr inländische Geistliche dul-

203 HR B, fol. 252/253. Die Angabe des Datums ist unklar. HR B: Die Angabe des
Monats Juli ist durchgestrichen und ersetzt durch September. HR A, 270 datiert:
6. Juli 1641 (ebenso: demente p. 367). Sprecher, Kriege und Unruhen, II. p. 325:
18. Juli 1641. Fetz (Wirren, p. 156) und Albuin (Kompaß, p. 34) übernehmen die
Datierung: September 1641. — Der schriftlichen Eingabe als solcher messen Fetz u. a. viel
zu umwälzende Bedeutung zu, indem sie ohne Grund dieses «Memoriale» als Ursache
zu den konfessionellen Kämpfen, als «Signal zum kirchenrechtlichen Wettkampfe» der
Folgezeit beurteilen, während doch die Zwistigkeiten viel tiefer in den Geschehnissen
früherer Zeit wurzelten!

204 HR B, fol. 255. Sprecher, Kriege und Unruhen, II. p. 326 ff.
206 HR B, fol. 258/259.
206 Msc vom 8. Juli 1642, LA.
207 Die Katholischen an Claudia und Casati, 15. August 1642, HR B, fol. 262/263.
208 Die Katholischen Orte an die Drei Bünde, 28. Juli 1642, LA; dieselben an den

Bischof, 3. Januar 1643, HR B, fol. 281.



117

den.209 Die Ereignisse in Chur hatten ihn aufmerken lassen, daß der Angriff
der Reformierten sich allmählich auf sein ganzes Bistum ausdehnen müsse.
Und was das Vorgehen der Protestanten als solches betraf, konnten jene eine
nicht bedeutungslose Begründung anführen: Die Evangelischen betrachteten

die Vertreibung der Kapuziner aus der Curia als nicht unbefugter als
deren Einführung in die völlig reformierte Stadt! Und sonderbar mußte sich
der Hinweis des Bischofs ausnehmen, der festhielt, die Reformierten hätten
einen Bruch der Scappi'schen Artikel begangen210 - hatten doch dieselben
keine Geltungskraft!

Da die Wirren in Chur sich steigerten, suchten die Katholischen Orte zu
vermitteln. Claudia schritt ebenfalls ein; dabei ließ sie sich zur Äußerung

hinreißen, der Entschluß der Churer zur Vertreibung der Mönche sei

durch Verhetzung von Seite der Zürcher herbeigeführt worden!211 Die
Vermittlungsversuche blieben erfolglos. Am 18. Juli 1643 und erneut am 23.
gleichen Monates212 sandte der Stadtrat von Chur einige Abgeordnete auf
den «Hof» mit dem Befehl, die Kapuziner aus der Stadt zu weisen, die nicht
zu Recht, sondern mit Hilfe der österreichischen Waffen eingeführt worden

waren. Man räumte den Mönchen noch einige Tage weitern
Verbleibens ein; aber auf Verwenden des Bischofs wurde dann der auf den

25. August festgesetzte Auswanderungstermin hinausgeschoben.213 Sogleich
flössen aus Italien ansehnliche Geldbeiträge, um die Errichtung einer
Kapuzinerbehausung in Chur zu ermöglichen.214 Und wirklich konnte den
Patres auf dem bischöflichen «Hof», wo sie vor der Einwohnerschaft der
Stadt geschützt waren, eine Unterkunft beschafft werden.

Die Geschehnisse in Chur hatten ein helles Licht auf die Tatsache
geworfen, daß sich nun allmählich die Selbstsicherheit Bündens auszuwirken
begann. Und diese mußte sich zuerst als indirekter Angriff gegen Österreich
äußern. Größere Gefährdung aber war in dieser Beziehung infolge der
Entwicklung im Engadin zu erwarten; denn dort verfolgte Habsburg seine
Interessen mit wachsamem Äuge. Aber ob Claudia, der Churer Bischof und
ihre Getreuen imstande waren, den abbröckelnden Bau katholischer
Kirchlichkeit im untern Inntal vor völliger Zerstörung zu bewahren, mußte die
nächste Folgezeit erweisen; denn die Reformierten gingen nun mit
nochmaliger voller Kraftanwendung gegen die letzten Stützen der Gegenreform
vor.

Die Evangelische Synode des Jahres 1642 ermahnte den Pfarrer in Zer-
nez, Conr. Toutschius, geeignete Mittel zur Ausweisung der Kapuziner aus
dem Engadin und besonders aus Zernez zu überlegen.215 In dieser Gemeinde

209 Johann VI. an Claudia (16. August 1642), an die H. Kongregation d. Prop.
Fide und den Gubernator de Sireula (21. August 1642), HR B, fol. 265/266.

210 HR B, fol. 275/276.
211 EA-V, 2, 1285, 1289/1290.
212 M 55 und HR B, fol. 289—291.
213 HR B, fol. 291.
214 Msc vom 25. August 1643 und 22. September 1643, M 55.
215 SP Bd. II, 110 und Rätische Synodalacta B 423, 81 und Protokoll in Acta B 8.



118

hatten die Mönche trotz der Wirren des Jahres 163g wieder Niederlassung
gefunden. Als sich die Synode im Juni 1643 nun gar in Scuol versammeln
konnte, unterließ es die Gemeinde Zernez nicht, sich hilfesuchend an die
Pfarrer zu wenden, damit diese gegen die Ungebührlichkeiten der Kapuziner

einschreiten möchten.216 Wohl versuchte die Synode mit Hinweis auf
die Landesgesetze, die Ausweisung der letzten im Engadin verbliebenen
Mönche zu erwirken; aber ihre Eingabe vom 15. Juli an den Beitag in Chur
blieb erfolglos, obwohl darin auf die Verträge der Jahre 1524 und 1526
gedeutet wurde; vergeblich betonten die Synodalen, daß die Fundamen tal-
satzungen niemals aufgehoben, sondern 1624 sogar wieder neu beschworen
worden waren, während andere Verträge seit 1620 mit fremden Waffen
erzwungen worden seien.217

Entscheidungsvolle Verhandlungen waren damit wieder in Fluß
gekommen. Geistliche und politische Führer beider Parteien ließen sich in
eifrige Auseinandersetzungen ein. Der alte Streit um die Rechtsgültigkeit
verschiedener Verträge und Gesetze bot den Häuptern und Ratsgesandten
Stoff zu uferloser und vor allem in entscheidenden Punkten unfruchtbarer
Diskussion. Aber sonderbar mußte eine Tatsache nun auffallen: Die Kapuziner

selbst, bzw. deren Obern traten plötzlich recht stillschweigend in den

Hintergrund. Eine vorerst in ihrer Begründung undurchsichtige Teilnahmslosigkeit

der Patres an den sich rasch folgenden Wandlungen wurde bemerkbar.

Bald aber wurde der eigentliche Hintergrund erkenntlich: Hatten die
Kapuziner die im Feldkircher Vertrag festgelegte Hospiz-Zuweisung
abgelehnt, so war das bloß der erste Schritt zu einer sonderbar anmutenden In-
aktivität der Mönche gewesen, der nun von einem andern folgenreichen
noch übertroffen wurde: Am 23. August 1642 erging der Befehl der Ordensobern

an die Missionäre, die Posten im Engadin nicht mehr zu beziehen, bis
das Kapuziner-Generalkapitel sich darüber beraten hätte, wie die gegen-
reformatorische Verkündigung in Rätien überhaupt gestaltet werden
müsse.218 (Zwar bildeten nicht die Geschehnisse im Engadin die Ursache zu
diesem der Mission nachteiligen Befehl; vielmehr erforderten schwere
Streitigkeiten unter den Patres der Provinzen Mailand und Brescia über die
Verteilung des rätischen Missionsgebietes den Ausgangspunkt zu einer Neuregelung;

und dafür erachtete es die Ordensleitung als gegeben, den Kapuzinern
im Engadin die Tätigkeit zu verbieten. Zum großen Nachteil traf dies Gebot
aber die Mission gerade in dem Zeitpunkt, da es überhaupt um ihr Sein oder
Nichtsein im Unterengadin ging!)

So verblieben im umkämpften Gebiet nur mehr die Stationen in Tarasp,
Zernez, Samnaun und Sta. Maria i. M. — Die Missionsleitung hatte sich
teilweise selbst diese Beschränkung zu nicht übersehendem Schaden auferlegt.

216 SP Bd. III. p. g. und Protokoll in Rätische Synodalacta B 8.
217 HR B, fol. 287/288.
218 Beschluß der Kapuziner und der H. Kongregation d. Prop. Fide (Schreiben

Ingoli's), 23. August 1642, M 55.



119

Und die Gefährdung sollte noch vergrößert werden, da der Orden zu wenig
tüchtige Kräfte einsetzte.219

Angesichts dieser Schwächung der katholischen Posten war dem Angriff
der Protestanten manches Hindernis im voraus behoben. Ohne auf harten
Widerstand stoßen zu können, vertrieben die Evangelischen im Juli 1643 die
Kapuziner aus Zernez.220 Vergeblich forderte Claudia die Wiedereinsetzung
der Verjagten.221 Der Erfolg der Zernezer mußte zum Signal auch für die
Einwohner anderer Gemeinden werden; allerdings nicht für Tarasp, die
trotzende Enklave Habsburgs, oder das Samnaun, das zu sehr durch seine

geographische Lage in direktem Bereich Österreichs stand. Aber im
Münstertal wagten sich die Reformierten zu erheben: In stürmischem Vorgehen
drangen sie in die Kirche von Sta. Maria und zerstörten dort den Altar und
das von den Katholiken besonders verehrte Marienbild.222

So hatte die Verfolgung der Missionäre im Unterengadin und Münstertal

gegen Ende des Jahres 1643 einen Höhepunkt erreicht. Die unduldsame
Haltung der Reformierten, das recht unbeteiligte Beiseitebleiben der
Landesbehörden und der ausländischen katholischen Machthaber ließen für die
Mönche jede Zuversicht auf Besserung ihrer Lage in der Zukunft außer
Betracht fallen.

Die Bedrängung der gegenreformatorischen Stützen im Engadin

Die Stellung Frankreichs zu den Mönchen von Brescia223

Die örtliche Wendung, welche sich seit 1624 in den Drei Bünden vollzog,
ist nur zu verstehen im Blick auf die im Großen Mitteleuropa erfassende

Machtausdehnung Frankreichs, welche durch die im gleichen Jahre
hervortretende Politik Richelieus bestimmt wurde.

Frankreich, der Rivale Habsburgs im Kampf um die europäische
Vorherrschaft, war seit 1623 mit Venedig und Savoyen gegen Österreich
verbündet. Durch das Entstehen einer Koalition gleicher Zielrichtung der
protestantischen nordeuropäischen Mächte wurde Richelieus Planung
wesentlichst gefördert.

219 Johann VI. bat am 3. Dezember 1642 (M 55) den Provinzial, den P. Damian
aus dem Münstertal wegzunehmen, da er für Sta. Maria nicht tüchtig genug sei.

220 Johann VI. an die H. Kongregation d. Prop. Fide, 28. Juli 1643, HR B, fol. 289/
290. Schreiben aus Disentis an Casati, August 1643, HR B, fol. 296.

221 U. a.: Claudia an die Drei Bünde, 12. Dezember 1643, LA.
222 HR B, fol. 302/303.
223 demente u. a. geben von der gewichtigen Rolle, welche Frankreichs Politik für

die Kapuziner-Mission in Rätien spielt, ein verzerrtes Bild. Und doch ist es gerade die
Zeit französischer Besetzung, in welcher der konfessionelle Kampf in neues Licht rückt.
Darum ergibt sich die Notwendigkeit, hier, wenn auch nur in kurzen Zügen, auf die
Stellung Frankreichs im 17. Jahrhundert zu Rätien besonders einzugehen. Nur auf solchem
Hintergrund werden Einzelheiten der Entwicklung der Mönchs-Mission und gerade
deren Bekämpfung im Engadin verständlich.



120

Die vom Kardinal gelenkte Nation stand selbst auf einem gegensätzlichen
Boden. Außenpolitisch führte sie einen Kampf (im Verein mit protestantischen

oder zumindest protestantenfreundlichen Verbündeten) gegen die
ersten katholischen Fürsten und Stützen der Gegenreformation. Französisches

Ziel war dabei, den sich bildenden spanischen Ländergürtel an der
empfindlichsten Stelle, das heißt im Veltlin, Rätien und Mantua zu
durchstoßen. Innenpolitisch dagegen ging der Kampf in rücksichtsloser Weise

gegen die Hugenotten und wurde eine streng spanienfreundlich gesinnte
Partei geduldet. Nur eine Tatsache konnte dieser gegeneinander gerichteten
Stellung von Frankreich und Spanien zugrundeliegen, die anderseits doch
beide dem Katholizismus dienen wollten: Frankreich und Habsburg kannten

als Erstes nur staatspolitisches Interesse; hinter diesem mußte das
gemeinsame konfessionelle und für Frankreich besonders widerspruchsvolle
zurücktreten.

Als Bahnbrecher des französischen Absolutismus, überkonfessioneller und
gegen Spanien gerichteter Bündnispolitik traten gleichzeitig Richelieu und
die «graue Eminenz», der Kapuzinerpater Franz Le Clerc von Tremblay,
genannt «Pere Joseph» (gestorben 1638) in den Vordergrund. 1624 hatte
dieser Mönch die Berufung des Kardinals in den königlichen Rat beeinflußt.
Das Zeitalter geistlicher Berater erlebte damit einen Höhepunkt, führte zu
politischen und religiösen Wirren, denen oft entscheidend die innere
Uneinigkeit der katholischen Kirchenpolitik selbst zugrundelag;224 denn unvereinbar

blieb Pere Josephs ehrgeizige Planung eines internationalen Kreuzzuges

(«milice chretienne») der Europäer unter französischer Anführung
gegen die Türken mit seinem Bestreben, die habsburgische Macht zu
brechen, weil dieses Fürstenhaus seinem Wunsche nach geeinter katholischer
Christenheit im Wege stand und - nach Richelieus Urteil — seine unmittelbare

Herrschaft im Namen der Gegenreformation ganz Europa aufzwingen
wollte.225

Das auf politischem Boden begründete Gegeneinander-Stehen der zwei
europäischen katholischen Großmächte mußte eine Gefährdung des
Katholizismus mit sich bringen. Und dazu tat sich ebenfalls eine weitere arge
Schwächung der gegenreformatorischen Kräfte kund: Die Folge der
diplomatischen und oft gegeneinander gerichteten Schritte der zwei wichtigsten
geistlich-politischen Persönlichkeiten Europas dieser Zeit: Pater Hyazinth
von Casale, ein Ordensmann an der Spitze kurialer Bündnispolitik, möchte
(in unbedingtem Glauben an seine eigene göttliche Berufung dazu) in
weltmännischer Sicherheit Frankreich und Spanien vereinen und darum Frankreich

von der Anlehnung an die Reformierten fernhalten. Aus diesem Grunde
mußte sich Hyazinths schwerwiegende Kritik gegen die religiösen und poli-

224 Die Bezeichnungen des Kapuziner-Historikers F. della Scala (Fidelis v. Sigmaringen,

p. 190) für Richelieu: «gewissenloser Minister» und für P.Joseph: «ein
Intriguant» geben ein eigenes Zeugnis.

225 Huxley A., Die graue Eminenz, p. 134.



121

tischen Unternehmungen des anderm Ziel entgegenstrebenden Pere Joseph
richten.

Hyazinth und Joseph, zwei Kapuziner, die als Asketen zugleich
Anspruch auf konfessionelle Weltherrschaft verkörperten, führten unermüdlich

Verhandlungen in Rom und an allen bedeutenden europäischen
Fürstenhöfen, Verhandlungen, welche sich, weil sie von der Politik her bestimmt
waren, in vorderer Linie auf die Gestaltung der Verhältnisse im Veltlin und
den Drei Bünden bezogen, das heißt im Kernpunkt der Interessen der
Großmächte lagen.

In die Mitte dieses Gesamtrahmens wurde die Geschichte Rätiens des

17. Jahrhunderts gestellt. Erst diese Tatsache ermöglicht es, örtlich kriegerische

und konfessionelle Wirren zu verstehen. Die Schau auf die Geschehnisse

in Gesamteuropa deckt nämlich erst auf: Die zeitgenössischen religiösen
Wandlungen und gerade die rätische Kapuzinermission waren und wurden
nicht eine lokale Sonderheit. Vielmehr stand das Werk der Mönche in
innerer und äußerer Verbindung mit den bedeutendsten Stützen und Führern

der Europa insgesamt erfassen wollenden Gegenreformation.
Bereits die Entwicklung der Mission der Kapuziner vor 1624 in rätischen

Tälern hatte gezeigt, daß sie in ihrer Einführung und Wirksamkeit engste
Beziehung zu den maßgebenden Lenkern katholischer Politik auf europäischem

Boden besaß und daran festzuhalten gesonnen war. Es ging damals
um die Führung und Beschützung der Ordensboten in Südbünden vor allem
durch Erzherzog Leopold und Hyazinth von Casale.

Durch die Wandlung der gesamten kontinentalen Lage um das Jahr 1624
mußte sich auch für die Missionäre in Rätien eine Umwandlung der
Bedingungen für ihr Werk ergeben. Nun war Pere Joseph als der Träger der
gegenreformatorischen Ansprüche Frankreichs in den Mittelpunkt getreten.
Die französische Verwaltung in den Drei Bünden war ihm für ihr Handeln
Rechenschaft schuldig. Und für die Gestaltung und Entwicklung der
konfessionellen Verhältnisse im besetzten Gebiet ist im voraus auf eine
Gegensätzlichkeit hinzuweisen: Die von Habsburg teilweise begründete und vor
allem geförderte Kapuzinermission sollte ab nun unter der Obhut des Gegners

Österreichs stehen. Klar mußte erhellen, daß das Wirken der Mönche
unter den zwei rivalisierenden Großmächten nicht gleiche Früchte tragen
konnte. Und daß sich hier eine Wandlung (seit 1624) vollzog, das heißt, daß
die Kapuziner von Brescia nach oder trotz ihrer bisherigen Beeinflussung von
habsburgischer Seite her nun in die andersgearteten Pläne Frankreichs
einbezogen wurden, bildet den Inhalt der Geschichte jener Zeit, da in
Südbünden der Kampf gegen die Ordensgeistlichen tatkräftig aufgenommen
wurde.

Welches war aber der Zusammenhang zwischen den Tatsachen, daß in
der französischen Besetzungszeit die Bedrängung der gegenreformatorischen
Stützen besonders im Unterengadin und Münstertal einen Höhepunkt
erreichte und anderseits Frankreich doch bestrebt war, die Rekatholisierung
allgemein durchzusetzen?



122

Vorerst ist festzuhalten: Die Führer Frankreichs im Ordens- und
Weltgeistlichengewand erreichten es (dank einer Diplomatie mit Eigengepräge),
die selbst vom Rivalen ihrer Nation aufgebauten und beschützten Pfeiler der
Gegenreformation aufrechtzuerhalten. Und bald sollte der zweite Schritt
gelingen: In nicht unbedeutendem Maße vermochte es die französische
Obrigkeit, die Rekatholisierung nach eigenem Willen dienlichem Plan zu
lenken.

Im Einzelnen waren die Formen, welche die Mission der Kapuziner wegen

solcher Umgestaltung annehmen mußte, wesentlich im voraus gegeben:
Staats- und kirchenpolitische Doppelspurigkeit kennzeichnete den
emporstrebenden Absolutismus Frankreichs unter seiner weltlichen und mönchischen

Diktatur als eine typisch vom Zeitgeist beeinflußte Nation; in dieser
wäre eine Trennung zwischen katholischer Ausschließlichkeit und Landespolitik

gar nicht möglich gewesen.226 Und wie sehr mußte doch eine
Gegensätzlichkeit anwachsen, da Frankreich in der Außenpolitik eher auf Seiten
der protestantischen Interessen stand?!

Folgerichtig mußte sich derselbe Zwiespalt auf jenem Boden entwickeln,
auf den sich das gesamte französische Bestreben richtete: Auf dem kleinen
Raum, wo Richelieu eine Grundlage für ausgedehnte Politik fand; mit
andern Worten: Als französische Truppen und Diplomaten die europäische
Schlüsselstellung Rätien und Veltlin im Jahre 1624 besetzten, war im voraus
klar bestimmt, daß hier ebenfalls in aller Regelung und Verwaltung der
Geist französischer Widersprüche eindringen würde. Ja, in Rätien mußte
sich erst recht deutlich zeigen, daß Richelieu, um seine Eroberung in Mitteleuropa

halten zu können, manche Unvereinbarkeit auf religiösem Gebiet
einreißen lassen mußte, um seine Politik der Staatsraison erfolgreich durchführen

zu können. Mußte Frankreich doch in erster Linie darauf bedacht
sein, alle Faktoren diplomatisch auszuwerten, die sich in den Dienst der
Erhöhung seines Machtbereiches stellten und die vor allem einen offenen Krieg
mit Habsburg vermieden! Für Frankreich ging es also darum, sich in Bünden
festen Sitz zu schaffen und gleichzeitig Österreich fernzuhalten. Unumgänglich

mußte dabei auch der konfessionellen Frage größtes Interesse geschenkt
werden. Richelieu mußte bedenken: Den Drei Bünden als vorwiegend
reformiertem Land gegenüber war nicht unwesentliche Berücksichtigung der
Anliegen des Protestantismus notwendig; anderseits galt es ebenso, den
Ansprüchen des Fürstbischofs von Chur Gehör zu schenken; und schließlich im
entscheidenden Punkt hieß es, den Anliegen Österreichs auf rätischem Ter-
rotorium Rechnung zu tragen. Das bedeutete: Frankreich mußte dem
Erzherzog Gewähr dafür bieten, daß der Katholizismus in jenen Tälern
gefördert würde, die unter besonderer habsburgischer Beeinflussung standen

(Unterengadin, Münstertal, Samnaun, Puschlav usw.). Auf die eigentliche

226 Huxley (Die graue Eminenz, p. 180) schildert die französischen Kapuziner des
Pere Joseph als Verkünder, welche unvermeidlich zugleich mit dem Evangelium Christi
auch das der Bourbonen predigen!



123

Lage der Dinge gesehen, war der franzosischen Verwaltungsbehörde
nahegelegt, einerseits die Mission der Kapuziner besonders zu unterstutzen und
anderseits Auflehnung der Reformierten zu verhindern. Und niemals konnte
solcher Auftrag reibungslos- und widerspruchslos ausgeführt werden! Ja, die
Gegensätzlichkeit mußte noch gewaltig gesteigert werden, da bei den
franzosischen Verantwortlichen selbst konfessionelle Spaltung herrschte.
Streng dem Bestreben der Gegenreform ergebene Minister waren an der
Spitze der Verwaltung über ein vornehmlich reformiertes Land. Anderseits

sollten hugenottische Fuhrer all ihre Dienste dem Wiederaufbau des
Katholizismus angedeihen lassen!

So ließen die Voraussetzungen erkennen, daß unter franzosischer Macht-
ausubung gerade die Religionsfrage keine gluckliche Losung finden konnte.
Denn jene Kopfe, die sie zu regeln beauftragt wurden, kamen vorerst von der
Politik her, welcher sie ihre wichtigsten Kräfte zur Verfugung stellen mußten.

Bereits auf dem eigentlichen Hintergrund folgte schon in der von Paris
gegebenen Zielsetzung die wirklich religiose Begründung einer Beschutzung
der Kapuziner erst sekundär auf die staatspolitische. Deshalb ergab sich fur
die Ausfuhrung der königlichen Verordnungen zuhanden der franzosischen
Besetzungsbehorden dieselbe zweischneidige Richtlinie: Die Kapuzinermission

sollte von Frankreich nur dort beschützt werden, wo sie dessen
Machtaufbau dienlich sein konnte. Von Nutzen war sie aber nur insofern, als
durch ihre Forderung die Außenpolitik Frankreichs gegenüber Österreich
ausgeglichenere Form annahm. Anderseits hatte eine Vernachlässigung oder

gar Beeinträchtigung der Patres ein Einschreiten Habsburgs provozieren
können. Und als Drittes schließlich hatte eine zu offensichtliche
Unterstützung der Mönche die Opposition der Drei Bunde geweckt und damit die
Stellung Frankreichs in Ratien untergraben.

Die Besetzungsmacht sah sich also veranlaßt, in taktischer Abwägung der
jeweiligen gegnerischen Kräfte, das Werk der Mönche zu fordern, selbst wenn
sich solches nur vornehmlich in der Aufrechterhaltung einer fiktiven Unter-
stutzung erschöpfte. Ein konfessioneller Punkt war damit in politische Handel

geruckt worden.
Nebst dieser Sicht auf die politischen Wegleitungen bleibt als von

ebensolcher Bedeutung jene Rolle nicht zu ubersehen, welche die Kapuziner auf
bundnerischem Boden fur die Plane des Pere Joseph zu spielen bestimmt
wurden. Durch die Ordensgemeinschaft und die ihm darin zukommende
hervorragende Stellung mußte P. Joseph der Mann sein, welcher mit Hilfe
der Kapuziner den katholisch-kirchlichen Interessen zum Durchbruch zu
verhelfen suchte. Welche Möglichkeiten standen ihm aber offen, um seinen
Gefährten auf ratischem Boden tatkraftig beizustehen? Und wie weit durfte
er überhaupt katholische Stutzen in dieser Zeit bereits aufbauen, ohne daß
die Bundner sich zur Erhebung gegen Frankreich provoziert fühlten? Wohl
wußte P. Joseph um die der franzosischen Staatspolitik gebotene tastende
Diplomatie. Aber anderseits blieb ihm doch großer Raum uberlassen, den
Gliedern seiner eigenen Bruderschaft Unterstützung zuteil werden zu lassen.



124

Vor allem mußten ihm in seinen Unternehmungen die militärischen Führer,
gleich welcher Konfession, ihre Dienste zur Verfügung stellen.

Nicht daß die Kapuzinermission in Rätien bereits in ihrer Einführung
das Werk des Pere Joseph war, der andernorts, besonders in Westfrankreich,
große Missionsposten geschaffen hatte. Aber bedeutsam war das Interesse,
das er der Entwicklung des gegenreformatorischen Lebens in den von seinen
Heeren besetzten Gebieten entgegenbrachte. Hier war er bedacht, bereits
bestehende Stützen katholischen Aufbaues in das Programm französischer
Planungen miteinzubeziehen - aufschlußreich wirkte in dieser Beziehung ein
Vorschlag de Coeuvres' an den französischen König, bei Errichtung des

Klosters in Tirano eventuell den Kapuzinern aus Venedig (Brescia) solche

aus einer andern Nation, vielleicht sogar aus Frankreich, beizufügen!227
Am 8. November 1632 beschloß die Heilige Kongregation für Propaganda,
zwei französische Kapuziner nach Chur zu entsenden.228 Pere Joseph
wirkte unermüdlich beim König und den französischen Ministern persönlich

um die Sicherung des Schutzes für die Mönche und überwies jedem
Pater monatlich einen Geldbeitrag zum Unterhalt.229 In diesem seinem
Sinne zu wirken, verpflichtete er die Feldherren und Gesandten Richelieus
in Bünden selbst.

Schon ab Beginn der französischen Besetzung war de Coeuvres beauftragt,

die Missionäre durch finanzielle Beiträge zu unterstützen.230 Und es

waren die Franzosen, welche im Jahre 1632 «allen Ernstes» bei den Drei
Bünden um «Abschaffung» der Prädikanten anhielten.231 Rohan mußte auf
Befehl des Königs die Kapuziner und andere Ordensleute im Unterengadin
und andern Tälern wieder einsetzen;232 und er selbst bezeugte, für diese
Restitution mehr getan zu haben als selbst ein Katholik hätte vollbringen
können.233 Du Lande, der bedeutendste Diener des Pere Joseph in Rätien,
und Mesmyn betrieben auf Kosten des französischen Königs die sehr teure
Kirchenrenovation im Unterengadin.234 Du Lande wurde bei seinem Wegzug

aus Bünden von katholischer Seite ausdrücklich der Dank für seine
Unterstützung der Kapuzinermission ausgesprochen.235

227 Marschal d'Estrees an den König, 18. Sept. 1625, Äff. Etr. Grisons, vol. 4.
228 AMO Bd. 27, p. 464.
229 Bischof Mohr an die H. Kongregation d. Prop. Fide, 26. August 1633, M 54.
230 Schreiben P. Gaudentios, A. P. vol. 213, fol. 647. Bethumes Brief aus Rom an

Myron, 14. Dezember 1624, Fondo Barb. 7119.
231 HR B, fol. 212—214.
232 Msc B 1538, p. 324, Staatsarchiv Chur. Noch im Jahre 1639 erging an Rohan

der ausdrückliche Befehl: «.. le Roy recommande instamment... et specialement
la mission des capucins.» (Memoire du Roy, 3. Dez. 1639, Bibliotheque Nationale,
f. fr. 5190, Bogen 107; Eidg. Bundesarchiv Bern: Kopien aus Paris.)

233 Rohan an Bouthillier, 26. Dez. 1632, Äff. Etr. Grisons, vol. 8. demente
entwirft ein völlig unsachliches Bild von Rohan.

234 Schreiben du Landes ohne Adresse, 15. Dez. 1633, Äff. Etr. Grisons, vol. 8.

Mesmyn an d'Herbault, 7. Sept. 1627, Äff. Etr. Grisons, vol. 6.
235 A. P. vol. 78, fol. 310.



125

Diese zahlreichen Beiträge Frankreichs zur Erhaltung, zur Wiederaufrichtung

und Verteidigung der Kapuzinermission konnten in ihrer endlichen
Auswirkung sich nicht entscheidend gestalten, um die drohende Zerstörung
der mönchischen Stationen aufzuhalten. Dennoch gilt festzuhalten, daß
Frankreich seit 1624 den Versuch unternommen hatte, den Patres eine
aufbauende Wirksamkeit in Rätien zu ermöglichen.

Damit war die Ausgangslage für die eigentliche Tätigkeit der Missionäre
grundsätzlich dieselbe wie in den Jahren unter österreichischer Besetzung:
Wieder sollten die Mönche unter ausländischem, dieses Mal französischem
Schutz wirken. Zwar fehlte es jetzt der politischen Macht an Mitteln, um
der Mission die bündnerische Bevölkerung zu zwangsmäßiger Unterweisung
und katholischem Gottesdienst kurzerhand zu übergeben. Aber trotzdem
taten sich bei der anfangs der vierziger Jahre sich vollziehenden Zerstörung
der missionarischen Stationen ebenfalls dieselben grundsätzlichen ursächlichen

Richtlinien kund wie ehemals beim Zerfall in habsburgischer
Besetzungszeit :

Die Verbindung, welche die Kapuziner mit politischen Führern einzugehen

veranlaßt worden waren, um ihre Hospize halten oder zurückgewinnen

zu können, untergrub in gegenteiliger Auswirkung die Daseinsmöglichkeit
vieler Mönchsniederlassungen. Verschiedene Tatsachen häuften sich

zu einem ungünstigen Endergebnis für die Patres. So fiel wesentlich ins
Gewicht, daß bündnerische und französische Außenpolitik wiederholt in den
Kapuzinern Vertreter habsburgischer Ansprüche erblicken mußten. das
Verhalten einzelner Missionäre hatte diesen Argwohn hin und wieder
rechtfertigt, obwohl die Nuntiatur stets bestrebt war, allen Geistlichen das

Eingreifen in politische Fragen zu verbieten.236 Und nicht zuletzt kam innere,
eigene Schwäche der Mission zur Geltung. Sie trat dort offen zutage,
wo die Patres nach Zustandekommen des Feldkircher Vertrages wegen
Gefährdung ihrer Wohnsitze ihre Tätigkeit kurzweg und fern jeglichen
weitern opferbereiten Einsatzes für evangelische Verkündigung aufgeben
wollten.

So blieb selbst nach mehr als zwanzigjährigem Kampf nicht nur äußere
dauerhafte Niederlassung der Mönche im Unterengadin (ausgenommen
jener in der habsburgischen Enklave Tarasp) verhindert. Vielmehr war
erst recht der Versuch gescheitert, dort die Gegenreformation pflanzen
zu wollen.

236 U. a. erging am 11. März 1633 (M 54) ein Befehl des Nuntius an die Kapuziner,
sie sollten sich nicht in politische Sachen einmischen. Kardinal Barberini stimmte
diesem Erlaß Scottis zu (Schreiben vom 7. Mai 1633 aus Castelgandolfo, Nunziatura,
vol. 232 und dito: vol. 236). In der Tat aber konnte nicht an völlige Loslösung der Mission

von ihrer Knüpfung an die Politik gedacht werden. der konfessionelle Absolutismus

stand für beide Bekenntnisgruppen in zu enger Beziehung mit politischem Absolutismus.

(Vgl. Jedin H., Kathol. Reformation oder Gegenreformation?, p. 36: «Das
Papsttum setzt die vorhandenen religiösen Kräfte und politischen Machtmittel zum
Gegenstoß gegen die Neuerung ein.»)



126

Weder das Urteil, die französische Politik allein habe das Missionswerk
zerstört,237 noch die polemische These, die gesamte Schuld sei dem
Hugenotten Rohan zuzuschieben,238 werden der eigentlichen Begründung
gerecht. Man muß doch in Betracht ziehen:

Die französische Diplomatie und bündnerisches Reformiertentum,
gewissermaßen äußere und innere Gegnerschaft zum Werk der Kapuziner,
beide Seiten weitgehend in selbständiger Handlung und doch eine oft die
andere voraussetzend, dämmten die gegenreformatorischen Strömungen ein
und trugen damit zur Erhaltung des konfessionellen Dualismus bei. Als
Drittes wirkten auch nicht zuletzt eigene innerkirchliche Mängel der Mission

selbst an ihrer Zerstörung mit.
Frankreichs Politik hatte den Mönchen den vom Orden angeforderten

ausschließlichen äußern Schutz des katholischen Gebäudes nicht gewährleisten

können. Und das gerade infolge des jahrelangen Religionskampfes
mit den Kapuzinern und deren Verkündigung erstarkte Reformiertentum
begründete einen innern Widerstand, den die Gegenreformation nicht mehr
zu durchbrechen vermochte.

Erst die den vorhergegangenen Geisteszwang herabmindernde französische

Politik in Rätien ließ seit dem Jahre 1624 in größerem Umfange bünd-
nerische Selbständigkeit und Eigenheit wieder zu einiger Geltung kommen.
Und es drängt sich damit sogleich die Frage auf: Mußte sich diese allmählich

werdende staatliche Emanzipation nicht gerade dort hervordrängen und
äußern, wo jahrelanger fremder Druck jede volks-, familien- und dem
Individuum eigene Regung verunmöglicht hatte, das heißt in der religiösen
Frage, im christlichen Gemeindeleben und Gottesdienst?

Tatsächlich zeigten Auseinandersetzungen der kirchlichen Führer und
Anhänger beider Konfessionen und die rege Teilnahme der Bundstage an
der Neubetonung der die kirchlichen Fragen betreffenden Ilanzer Artikel,
daß seit 1624 wenigstens versuchsweise der Weg zu gesunder politischer und
religiöser Befreiung gegangen werden konnte, weil die Mittel des Gewissensund

Glaubenszwanges zurückgedrängt wurden. Waffengewalt und
Augsburger Religionsartikel in den Händen gegenreformatorischer und damit
absolutistischer Fürsten mußten auf rätischem Boden dem fruchtbareren
Streben nach einträchtigerem Nebeneinander politisch und konfessionell
verschiedener Gesinnung weichen.

Bei dieser Wendung gerieten in vorderer Reihe die Kapuziner in ein
gefährdetes Dasein. Die reformierten Bündner und auch Frankreich mußten
in ihnen die alleinigen von Österreichs Besetzungszeit her zurückgebliebenen

237 Bürgler A. (Die Franziskusorden in der Schweiz, p. 72, und derselbe Autor in:
Künzle M., Die schweizerische Kapuzinerprovinz, p. 190). Schwegler Th. (in: 1500
Jahre Bistum Ghur, p. 58/59).

238 demente p. 174! Im Gegensatz dazu stehen neben andern zahlreichen Belegen:
Der Churer Dompropst teilte der Kongregation d. Prop. Fide am 26. August 1633
(A. P. vol. 133, fol. 149) mit, Rohan verdiene Lob, weil er sich für die Wiedereinsetzung
der Kapuziner bemühe. Jenatsch bezeugte in einem Schreiben an Scotti am 1. August
1635 (A. P. vol. 77, fol. Q12, 361), Rohan tue alles zur Befriedigung der Kapuziner.



127

«Trabanten» der «alten» Schreckenszeit sehen.239 Und wirklich wandte sich
nun die Reaktion des Volkes, das politische und religiöse Zwangsstücke von
sich abzuschütteln trachtete, gegen die Boten der Gegenreformation im
Ordensgewande. Beim anhebenden Sturm gegen die Patres gab es für den
Verfolger kein Bedenken darüber, daß er daran ging, Pfeiler einer Neuwer-
dung katholischer Fömmigkeit zu vernichten; für ihn gab es in diesem
Zeitpunkt kein Augenmerk für die eigentlich religiöse Bedeutung der Kapuzinermission.

Nein, andere, äußere Motive wurden ins Feld geführt, um die
Bedrängung der Mönche zu rechtfertigen: Die Patres waren landesfremde
Boten; sie hatten mit Hilfe militärischer Übermacht Zugang in rätische Täler
gefunden; hier wirkten sie mit Waffen-, Meß- und Bekehrungszwang in dem
von fremden Truppen, wirtschaftlicher Not, und Pest tyrannisierten und
seit zum Teil hundert Jahren sozusagen ganz der Reformation angehörenden
Gebiet.

Wenn die Protestanten diese Vorwürfe erhoben und sie dadurch
ergänzten, daß sie auf die Bestimmungen des Ilanzer Artikelbriefes hinwiesen,
welche landesfremde Geistliche von Rätien ausschlössen, mochten sie wohl
den äußern Rahmen aufdecken. Aber gab ihnen nicht auch innere Begründung

Recht? War in der Mission der Kapuziner nicht so Manches mit wirklich

evangelischem Gut unvereinbar? Wie oft mußte sich das Innere des
Reformierten aufbäumen gegen Schroffheit, Wesensfremdheit, die ihn traf, die
gerade dort am empfindlichsten werden mußte, wo Freiheit und Vertrautheit

erste Voraussetzung sind: In Fragen der Religion. So gingen denn innere
und äußere Argumente zur Feindschaft gegen die Kapuziner ineinander
über. Zusehends wurden sie noch vermehrt. Die politische Entwicklung seit
1624 ließ den bündnerischen Landen und besonders den Reformierten
immer mehr Raum zum Aufbau politischer und zugleich religiöser
Selbständigkeit und damit zum Angriff gegen absolutistische Forderungen, wie
sie die Verfechter des Tridentinums verwirklichen wollten. Die Früchte dieser

Geschehnisse mußten in der Folge zum Nachteil der Kapuziner ausfallen,

die .in Rätien Begründer und Verteidiger der Gegenreformation in
ehemals österreichischen Tälern geworden waren.

Die Mönche, deren erstes Bestreben gewesen war, die Prädikanten von
den evangelischen Gemeinden auszuweisen, sahen sich selbst vertrieben.
Manchem dieser Franziskusbrüder ebnete sich damit der Weg, den er als

Ordensgeistlicher gesucht, der Pfad zu Entsagung, Selbstverleugnung,
Verfolgung und Martyrium.

239 Die tatsächliche Anhängerschaft der Kapuziner zu Habsburgs Politik auch während

der französischen Besetzung Rätiens wird ersichtlich auch daraus, daß es Erzherzog
Leopold war, in dessen geheimem Auftrag Ignatius mit französischen Ministern
verhandelte (Nuntius Scappi an die H. Kongregation d. Prop. Fide, 28. Januar 1625, Nun-
ziatura, vol. 14).


	Die Mission der Kapuziner im Unterengadin in der I. Hälfte des 17. Jahrhunderts

