
Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 81 (1951)

Artikel: Zur surselvischen Barockliteratur im Lugnez und in der Cadi : 1670-
1720

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595798

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur surselvischen Barockliteratur

im Lugnez und in der Cadi

1670—1720

P. Iso Müller





5

I. Der Lugnezer Literaturkreis

Wie bei allen Sprachen bildete auch beim Romanischen die
Religion und Konfession den Antrieb zu größerer literarischer
Betätigung1. Man griff zur Feder, um das Wichtigste auf recht
volkstümliche Art zu verteidigen. Auch die katholische Forschung
muß anerkennen, daß hier der bündnerische Protestantismus die
erste große Anregung für die Surselva gegeben hat. Am meisten
wirkte Ilg ver sulaz des Ilanzer Prädikanten Stefan Gabriel,
ein Gebet- und Liederbuch, das im 17. Jahrhundert nicht weniger
als viermal aufgelegt wurde (1611, 1625, j649j 1683). Auf alle
Fälle legte der eigentlich aus dem Engadin stammende Verfasser
große Sprachgewalt an den Tag und sicherte sich die größten
Verdienste um das Surselvische. Ihn bekämpfte dann 1618 der
aus Tomils stammende katholische Emser Pfarrer Adam Nauly
in seiner Anatomia dil Sulaz. Daraufhin legte dann Gabriel 1625
in seiner Stadera die Unterscheidungslehren zwischen dem alten
und neuen Glauben fest. Stefans Sohn und Nachfolger, Luci
Gabriel, gab 1648 in Basel Ilg Nief Testament heraus, womit
nun eigentlich trotz aller Engadinismen das surselvisch-protestan-
tische Schrifttum grundgelegt war2.

Für die langsame und späte Entwicklung der surselvisch-
katholischen Literatur scheint das Meßbüchlein des Lugnezers
Gieli Demont von 1670 typisch zu sein. Es. bringt nicht nur
den romanischen, sondern auch den deutschenText. Demont, dessen

Heimat zwischen Obersaxen und Vais lag, trug offensichtlich
den deutschen Gemeinden Rechnung. Wichtiger als Demont ist
Balzer Alig, der Musterpfarrer von Vrin, der 1672 die Passion
des Heilandes und 1674 die Episteln und Evangelien der Sonntage,

ins Romanische übersetzt, herausgab3. Dabei benützte er das

1 Wertvolle Anregungen oder Mithilfe verdankt diese Arbeit folgenden Herren:
Dr. G. Gadola, P. Thomas Haberle, Dr. J. Jud, Dr. A. Maissen, P. Dr. Flurin Mais-
sen, Dr. A. Schorta, Dr. R. Vieli, P. Ambros Widmer. Die Übertragungen romanischer

Lieder in gebundener Form stammen von P. Odilo Zurkinden, die musikalischen
Bemerkungen von P. Otto Rehm.

2 Nach Dr. R. Vieli finden sich z. B. typische Engadinismen in Lukas VI, 36 f.

unna masira, cumbla (statt tgiembla), po manar (statt sa manar) usw. Über die beiden
Gabriel siehe Bertogg H., Evangelische Verkündigung 1940, Seite 87, 107—108,
120—129 sowie Cadonau P. P. im Bundner Jahrbuch 1948, Seite 85—92. Über Nauly
Gadola G. im Ischi 1946, Seite 3—82.

3 Über Alig vgl. Ischi 1928. Seite 323, 348—349, 356.



6

Neue Testament von Luci Gabriel, wie Dr. R. Vieli nachweist.
Eine Gegenüberstellung des Evangeliums vom ersten Sonntag
nach Pfingsten (Lukas VI, 36—42) zeigt «eine Reihe lautlicher,
morphologischer und ganz besonders lexikalischer Übereinstimmungen.

Es wäre indessen falsch, aus dieser Abhängigkeit den
Schluß zu ziehen, daß Alig Gabriel einfach kopiert habe. Alig
ging oft seine eigenen Wege, hielt sich offenbar an die bereits
bestehende Koiné und wählte nicht selten Formen und Ausdrücke,
die dem surselvischen oder mindestens dem lugnezerischen
Sprachgebrauch besser entsprachen. Ein Beispiel: foss für fussau (Grube).
Eine Abhandlung über das Verhältnis Gabriel-Alig würde auch
den Beweis erbringen, daß weder die Sprache Gabriels noch
diejenige Aligs sich mit einer Mundart deckte, wie dies schon wiederholt

behauptet wurde». Ein Zeitgenosse Aligs ist der aus Villa
gebürtige und in Sagens wirkende Pfarrer August Wendenzen,
der die Vita de nies Segner (1675) und eine Passiun de Nies
Segner (1675) veröffentlichte4. Das letztere Werk schließt sich
insofern an Demont an, als es auch den Verlauf der hl. Messe
mit dem Leiden des Herrn synchronisiert, indes das Thema in
umfangreicherer Art ausführt.

Nicht so sehr sprach- als vielmehr literaturgeschichtlich
überstrahlt alle bisher genannten Verfasser der Brescianer Kapuziner
P. Zacharias da Salo, Pfarrer in Cumbels5. Ist es nicht so,
daß gerade oft die sprachlichen Konvertiten am besten die
vorhandenen Lücken sehen? Und P. Zacharias war wirklich
romanischer Konvertit. Er beklagt sich, wie schwer es sei, romanisch
zu schreiben, da ja jede Cumin, ja jede Gemeinde und sozusagen
jeder Kopf eine verschiedene Sprache spreche hier im lieben
Bündnerland. Nicht Föderalismus, sondern Partikularismus. Er
nahm eine allgemeine Koiné des Oberlandes an, schrieb bald so
bald anders, und entschuldigt sich höflichst, daß er nicht perfekt
schreibe. Für seine Übersetzung mußte er, nach seinen eigenen
Angaben, die Hilfe anderer Geistlicher in Anspruch nehmen6.

Was man von den Historikern sagt, sie sollten lange leben, um
etwas Großes zu leisten, das gilt meistens auch von den Literaten.
Salo war wirklich eine lange Wirksamkeit und eine dauernde
Energie zuteil. Dazu eignete ihm ein praktischer Blick für die
Wirklichkeit, eine Freude an der Schriftstellerei und sogar an der
Schriftsetzerei selbst. Zuerst ließ er das Notwendigste vom
Notwendigen drucken, seinen Cudisch della ductrina (1663), einen

4 Über Wendenzen vgl. Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft
von Graubünden 1920, Seite 10, 28. Über sein Formular 1676 siehe Kapitel IV.

5 Über ihn Gadola G. im Ischi 1947, Seite 15—55 und 1948, Seite 89—125.
6 Über die Mithilfe der Geistlichen Dedikation des Candelier Seite 1. Über den

Sprachpartikularismus Notatiuns Seite 170.



7

Katechismus. Später schrieb er auch Richtungsweiser für die com-
pagnia della doctrina Christiana (1695), eine Art frommen Verein
für die christliche Schule7. Wenn auch die Idee des Katechismus
keineswegs neu ist, man denke nur an Calvenzano 1611, so war
doch diese Verlegung auf Schulreform etwas eminent Praktisches.
Salo kann mit zu den Begründern der oberländischen Volksschulen
gezählt werden. Eine Jean Bapt. de la Salle im Bündner Oberland

Für die Literatur ist wichtiger sein Spiegel de devoziun,
ein Werk von 74.8 Seiten, das zuerst in Verona 1665 und dann
wieder in Bolzano 1676 in zweiter Auflage erschien. Der
Verfasser schöpfte meistens aus neueren italienischen Erbauungsbüchern,

Bertolini, Bellintani, Franciotii usw.), aber auch aus
Kirchenvätern (Augustinus, Hieronimus) und hochmittelalterlichen

Mystikern (Bernhard und Bonaventura) sowie bekannteren
neueren aszetischen Theologen (Gabriel Biel, Robert Bellarmin
und Alfons Rodriguez). P. Zacharias förderte das religiöse Leben,
indem er auf Messe und Vesper, Litaneien und Prozessionen
unermüdlich hinwies. Er gehört zu den Begründern der surselvischen
Barockkultur, zu den historischen Bildnern unserer heutigen
Surselva.

Aber das bedeutendste Werk Salos, das Herzstück seiner
schriftstellerischen Leistung, ist nicht sein «Spiegel der Andacht»,
sondern sein «Licht auf dem Leuchter». Es war zuerst in Venedig in
seiner Muttersprache als La Lucerna sopra il Candelliere accesa
1679 erschienen und nun 1685—1687 im Pfarreihause zu Cumbels
unter dem Titel: «La glisch sin il candelier invidada»
durch Gion Gieri Barbisch gedruckt worden. Der Plan, sein
Lieblingswerk auch in das Idiom seiner Wahlheimat zu übersetzen,
hegte er schon lange, sprach er doch bereits 1681 mit Papst Innozenz

XI. darüber, der ihn in seinem Vorhaben nur bestärkte8.
Auch bei diesem Werke standen ihm seine geistlichen Mitbrüder
zur Seite9. An dem Buche besticht zunächst die Quantität,
umfaßt es doch über 1000 Seiten10. Das große Opus fällt fast aus
dem Rahmen der damaligen romanischen Drucke. Aber der Ver-

7 Darüber jetzt die treffliche Arbeit von Gion Deplazes, Geschichte der sprachlichen
Schulbücher im romanischen Rheingebiet 1949, Seite 4—7.

8 VIII., Seite 21.
9 Dedikation vom 10. August 1685. Entgegen Ischi 1948, Seite 90, haben die zwei

Kapuziner, die das Werk im Auftrage des Generalministers durchlasen (relectum),
nur das fertige Exemplar durchlesen als Censores librorum, nicht als Übersetzer.
Siehe Approbation vom 12. März 1684.

10 Für den Benützer sei bemerkt, daß die ersten 5 Traktate ein Ganzes bilden und
bis auf Seite 388 durchpaginiert sind. Wiederum für sich stehen Traktat VI—VII
mit 120 Seiten. Einen dritten Teil endlich machen Traktat VIII—XII samt Notatiuns
mit 176 Seiten aus.



8

fasser geht nicht in der Quantität unter, sondern weiß den riesenhaften

Stoff didaktisch und pädagogisch ausgezeichnet zu ordnen.
Das Ganze ist in 12 große Kapitel eingeteilt, die aber ihrerseits
wieder chronologisch geordnet und, sofern das nötig war, in kleine
und kleinste numerierte Abschnitte aufgespalten waren. So
verfährt nur ein praktischer Lehrer, der weiß, wie seine Schuler schwer
tun, sich das Material anzueignen. So konnten aber auch
abgearbeitete Männer und müde Frauen, selbst wenn sie nur am
späten Abend ein wenig Zeit hatten, daraus schöpfen.

Der Inhalt selbst ist ebenfalls gut durchdacht. Zuerst folgt das Leben
Jesu in 56 Abschnitten, dann das der Muttergottes und des Taufers, darauf
dasjenige der Apostel und Junger in 125 Paragraphen (Seite 85—150),
dann die Geschichte der Märtyrer (Seite 161—388), ein Kapitel, das sehr
reich gestaltet ist, war ja doch eben erst in Europa das Zeitalter der
Konfessionskriege zu Ende gegangen. Auf die Blutzeugen folgen die Bekenner
(V. Seite 1—368), darauf die hl. Jungfrauen (VI. Seite 1—45), dann die
hl. Frauen und Witwen, angefangen von der hl. Anna bis Maria Stuart
(VII. Seite 46—118). Beide Kapitel sind in numerierte Abschnitte eingeteilt.

Die Heiligen bilden gleichsam die Säulen der Kirche, deren Organisation

und Leitung durch die Papste der Kapuzinertheologe nun behandelt
(VIII. Seite 1—21). Fur die Kirche, diese Nachfolgerin der alten Synagoge,
sprechen die Wunder, die sich im Alten Testamente wie in der neuesten
Barockzeit des 17. Jahrhunderts ereigneten (X. Seite 22—72). Sehr interessant

ist auch das Thema der Entwicklung der Kirche durchgeführt (XI.
Seite 73—116), das uns auf die Entfaltung des Priestertums und der Messe
aufmerksam macht. Das letzte Kapitel (XII. Seite 117—168) schildert die
Konziliengeschichte, die Verfolgung der Kirche, deren Kampf gegen die
Haeresie, und endet mit einem Hinweise auf das Bistum Chur und nicht
zuletzt mit einem Lob auf die Abtei Disentis (Seite 165). Das Ganze
uberblickend darfman wohl sagen, daß das gesamte Werk im inneren und äußeren
Aufbau die systematische Klarheit eines fruhbarocken Kirchenbaues zeigt.

Der Gandelier offenbart eine staunenswerte Materialkenntnis
und ein ausgebreitetes theologisch-kirchengeschichtliches
Wissen. Auch wenn er viele Quellen, die er im Texte (vgl. Seite 3)
oder am Rande zitiert, nicht selbst durchgelesen, so hat er doch
durch sein Sammeln und Ordnen eine gewaltige Arbeit geleistet.
Er beruft sich auf die alten Hagiographen, Eusebius von Caesarea
und Hieronimus, Gregor von Tours und Gregor den Großen,
aber auch die neueren, so besonders Surius und Baronius, Murer
und Ribadeneira11. Daß er mit Vorliebe die neuere Hagiographie
betrieb, ohne die alte zu vernachlässigen, ist begreiflich. Die nicht

11 Der wenig kritische Murer ist zitiert z. B. Seite 138, 146.



9

kleinen Abschnitte über Thomas Morus und Maria Stuart, über
Ignatius und Bellarmin zeigen das. Dabei liegt ein deutlicher
Nebenakzent auf die rätischen Gestalten, einen Fidelis von
Sigmaringen und Nicolaus Rusca. Natürlich muß die ganze Arbeit
aus der damaligen Zeit verstanden werden. Diese sehnte sich nach
Beispielen und Wundern wie nur noch die mittelalterliche Epoche.
Daß Salo nur allzu sehr der leichtgläubige Italiener war, muß
wohl objektiv zugegeben werden. Was er über die hl. Placidus
und Sigisbert erzählt, geht noch über das hinaus, was die
hochmittelalterliche Passio und Abt Bundi ("|" 1614) wundergläubig und
fromm berichtet haben12. Ähnlich überbietet er in seiner
Darstellung des hl. Benedikt die Vita des hl. Gregor, die ja schon im
Einzelnen legendär ist, weit13. Wie allgemein und unbestimmt ist
nicht das Leben des hl. Pirmin dargestellt! Er soll den Segen des

Papstes erhalten und-auf einer Insel, deren Name nicht angegeben
ist, gelebt haben. Die Vita des hl. Ursizin ähnelt derjenigen der
Synopsis. Von dem Problem des hl. Adelgott weiß er nichts.
Wie anders vorher noch Abt Stöcklin (fiß^)14. Man würde
nicht meinen, daß wenige Jahrzehnte vorher die kritische
Hagiographie ihre Laufbahn begonnen, erschien doch der erste Band
der Bollandisten bereits 1643 und der erste Band von Mabillons
Benediktinerheiligen 1668. Von diesem Geiste der
französischniederländischen Wissenschaft war Salo in keiner Weise berührt.
Ein kindlich frommes Gemüt und ein unendlicher Eifer widmeten
sich ganz den Wundern und Episoden und vernachlässigten Kritik
und Akribie. Übrigens gar nicht so auffallend, denn das gemüt-
und phantasiebegabte Barockzeitalter versagte im Großen und
Ganzen den Bollandisten und Maurinern die Gefolgschaft15.

Die große Spitze des ganzen Buches richtet sich gegen die
Lutheraner, Zwinglianer und Calvin er. Mag die Gelegenheit

günstig oder ungünstig sein, bei belehrenden oder rein hagio-
graphischen Teilen, immer kehrt diese Front wieder. Oft handelt
es sich sogar seitenweise nur um solche Attacken. Begreiflich nur
aus der Zeit der großen Religionsstreitigkeiten, die zwar in
wohltuendem Gegensatze zum späteren flachen Indifferentismus Glau-

12 So erzahlt Salo die Fallung einer Eiche, die den heidnischen Gottern geweiht
war, was über P. Adalbert de Funs schließlich auf die Bonofatius-Vita zurückfuhrt.
Zeitschrift fur Schweizerische Geschichte 1933, Seite 470—471. Tremisi als Heimat und
Palast des hl. Placidus geht auf einen Irrtum des Geschichtsschreibers Guillimann
von 1598 zurück. Bundnerisches Monatsblatt 1945, Seite 90.

13 Vgl. besonders die Geburt des heiligen Benedikt.
14 Daruber Schweizer Beitrage zur Allgemeinen Geschichte 1950, Seite 100—134,

besonders 120—122.
15 Heer G., Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner 1938, Seite 412—417,

431) 437—438.



10

ben und Konfession über alles einschätzte, aber doch die christliche

Nächstenliebe und die bürgerliche Toleranz zu wenig
beachtete. Nachdem Adam Nauly im Sinne der früheren Polemiken
1618 in seiner Anatomia seine drastischen Worte nur allzu temperamentvoll

gesetzt hatte, ließ Stephan Gabriel 1625 in seiner Stadera
die Zügel seines Geistes frei schießen. Nun erlebte gerade dieses
Werk 1683 wiederum eine Neuauflage, also ein gutes halbes
Jahrhundert nach dem ersten Erscheinen. Salo mußte darin fast auf
jeder Seite einen durch Nichts verdeckten Frontalangriff gegen
die römische Papstkirche sehen. Daher fühlte er sich nicht
verpflichtet, seine Spitze abzustumpfen oder zu vergolden. Er nimmt
auch den Ilanzer Prädikanten und sein Leben persönlich aufs
Korn16. Ein weiterer Grund für dieses Vorgehen bestand auch darin,
daß die Waltensburger wenige Jahre vorher, nämlich 1682, eine
katholische Prozession der Andester, die nach Truns ziehen wollte,
zerschlagen hatten. Diese Episode, auf die Salo ausführlich
hinweist (Seite 70), ermunterte ihn ebenfalls, nicht nur das helle
Licht seines Wissens, sondern auch die stechende Flamme seines
kämpferischen Temperamentes sichtbar werden zu lassen17.

Aber gerade weil die Stimmung auch damals noch zwischen
Katholiken und Protestanten sehr gereizt war, deshalb las man das
Werk so gerne. Es bildete das Belehrungsbuch des katholischen
Oberlandes schlechthin und zwar bis ins 19. Jahrhundert hinein.
Erst 1830 kam eine neue romanische Legende von Christian
Venzin heraus.

Mit diesen seinen beiden Werken, dem Spiegel und dem
Candelier, ist P. Zacharias da Salo der erste große religiöse Schriftsteller

der katholischen Surselva geworden. Er ist einer der großen
Erzieher des rätoromanischen Volkes, vergleichbar mit seinen
Zeitgenossen, dem Kapuziner P. Martin von Cochem (1634—1712),
der ebenfalls als Volksschriftsteller und Volksmissionär drunten
am Rheine so großartig wirkte. Was aber P. Zacharias am
Oberrheine schrieb, das war um so bedeutender, als er damit auch
einem kleinen Volke zu seiner religiösen Literatur verhalf. Als
Salo am 26. Februar 1705, abends 10 Uhr, nach 55jähriger
Missionstätigkeit in Rätien, sein irdisches Leben vollendete, da trauerte
jedes rätoromanische Haus der katholischen Surselva um einen
seiner vorzüglichsten Seelsorger und unentwegtesten Verteidiger18.

16 Seite 363, 373, dazu Notatiuns am Schlüsse, Seite 173.
17 Über die Prozession von 1682 siehe Ischi 1952.
18 Vgl. Bruderschaft Namen Jesu in Cumbels 1683: «fr. Zacharias Salodiensis,

Missionarius Capuccinus». Tauf- und Ehebuch von Cumbels z.B. 17. Mai 1685:
«f. Zacharia de Salodio Capuccino Missionario» gibt Ehe zusammen. Rechnungsbuch

der Capuziner von Cumbels 1670 ff., Seite 16 zu 1705 Februar 27.: «la notte
auanti circa höre 10 Todesche è passata da questa à meglior uitta l'anima del Pre



11

II. Der Disentiser Literaturkreis

Die Anregungen, die Alig, Wendenzen und besonders Salo
gegeben hatten, wirkten nun weiter auf die Cadi, dessen Herz das
Kloster Disentis war. Der Abtei Disentis kommt nicht das Verdienst
zu, die surselvische Literatur auf katholischer Seite im großen
Stile angefangen zu haben, das taten die Pfarrherren vom Lugnez.
Das Stift war erst durch Augustin Stöcklin ("("1641) im Sinne der
tridentinischen Reform reorganisiert worden und zählte noch 1655
nur sieben Mönche, die mit der Liturgie und der Schule vollauf
beschäftigt waren. Die vielen Kämpfe wie der Streit um die
Pfarreien (1655—1660), der Maissenhandel (1676—1678), der Som-
vixerstreit (1681—1687) und nicht zuletzt die große Bauzeit
(1683—1712) wirkten auf die Kulturtätigkeit wenig fördernd. Indes
nahm die Abtei die literarische Bewegung, nachdem sie einmal
da war, auf und half ihr mit ihren eigenen Werken und mit ihrer
leistungsfähigen Druckerei im Verlaufe des 18. Jahrhunderts zum
Siege. Ex Legunetia idea, ex Casa Dei propaganda. Die Brücke
aber zwischen Lugnez und Cadi bildete Truns, wo P. Karl De-
curtins wirkte.

1. P. Karl Decurtins

Von Geburt ein Disentiser, trat Decurtins 1666 ins Kloster ein
und zeigte sich als typisch spätreifes Talent praktischer Richtung.
Sein unermüdlicher Eifer für die Seelen und seine gewinnende Art
des Verkehrs gewannen ihm die Herzen. In seinen ersten
Pastorationsjahren sah er aber nur allzuviel das Wirken der Hexen,
so daß ihn die Weltgeistlichen beim Nuntius in Luzern verklagten.
Sein Temperament ließ ihn nie stille sitzen, immer war er auch
in politischen Streitigkeiten als treuer Schildgenosse seines Abtes
dabei, so im Maissenhandel und im Somvixer Pfarrei-Streite. Seine
besten Jahre widmete er der Wallfahrt von Maria Licht in Truns,

Padre) Zacharia da Salo, Sacerdote Capuccino e Missionario apostolico p. per)
il spatio d'anni 55.» Dazu Liber mortuorum: «Die 27 Februarii 1705: Rev. Pater
Zacharias sacerdos Capucinus ac Missionarius Apostolicus hora décima noctis praece-
dentis Sacramentis Ecclesiae munitus et bene dispositus, potius ex debilitate naturae
quam infirmitate animam Deo reddidit, annorum 86 cum dimidio et sepultus est in
Ecclesia S. Stephani Combelensi in sepulchro ab eoipso antea parato. Fuit in hac
missione ann(os) 21.» Freundliche Mitteilung von Pfarrer A. Baselgia, Gumbels.
Vielleicht bezieht sich auf das erste Wirken von Salo jener Eintrag des Kirchenbuches
von Brigels zum 10. Juni 1653, wo bei einer Taufe die Bemerkung steht: a Reverendo
P. Zacharia. Da sich Salo im Spiegel 1665 und im La Lucerna 1679 a^s missionarius

in Rhaetia (già missionario) nennt, ist er damals wieder in Italien gewesen. Nach
dem oben zitierten Liber mortuorum wäre er seit 1684 in Cumbels stationiert.



12

die er seit 1679 bis zu seinem Tode 1712 mit ganzem Herzen
betreute. Hier ahmte er den Cumbelser Betrieb nach und warf
seine kleinen- und mittelgroßen religiösen Bücher ins Volk hinaus.
An literarischer Energie und systematischem Arbeiten kam er
freilich Salo in keiner Weise nach. Niemals hätte Decurtins ein
so umfassendes Werk wie den Gandelier schreiben können. An
theologischem Wissen und zielsicherem Schaffen überragte der
Sohn des hl. Franziskus seinen benediktinischen Konfrater in
Truns. Doch war P. Karl Decurtins als geborener Romane und
als fruchtbarer Andachtsschriftsteller dem Volke am jungen Rheine
wohl mehr ins Herz geschrieben als der Cumbelser Italiener.
Darum konnte er auch seine Wallfahrtskirche zum religiösen Zentrum
der katholischen Surselva machen. Nichts zeigt mehr seinen Ruf
als der Sagenser Handel von 1701, in welchem die Obrigkeit ihn
zum Feldprediger bestellte, als welcher er mit den Truppen bis Ruis
zog. Nachdem ein Vertrag den Krieg verhindern konnte, zogen
die Oberländer dankend zur Mutter vom Lichte nach Truns19.

Decurtins wollte eben als echter Volksmann die romanische
Erbauungsliteratur, von der schon einige Werke vorhanden waren,
vermehren. Das zunächstliegende Ziel war die Förderung der
hl. Messe. Meßbüchlein gab es schon vorher, schrieb doch der
Lugnezer Geistliche Gieli Demont ein solches, das 1670 im
Druck herauskam. Es weist aber nicht nur deutsche Holzschnitte,
gestochen von Daniel Wyssim, auf, sondern auch deutsche Bild-
Überschriften und den ganzen deutschen Text unter dem
entsprechenden romanischen Texte. Auf Demont folgt chronologisch
Wendenzens Memorial della Passiun de Nies Segner quei ei igl
offezi della s. Messe (1675). Darin finden sich aber nicht so sehr
Meßgebete im Sinne des eben genannten Büchleins, sondern
vielmehr Erklärungen der hl. Messe (Seite 9—42). Deshalb war auch
nicht Wendenzen, sondern Demont maßgebend für das
Meßbüchlein, welches P. Placidus Rüttimann von Disentis 1687
in Vais druckte und herausgab. Auch hier ist in den Gebeten der
hl. Messe das Leiden Christi synchronisiert (Seite 1 —19). Indessen
ist dieses Valser Büchlein nur deutsch geschrieben und reicher
gestaltet. Es benützte besonders die Preces Getrudinae, die P. Eberhard

Omlin eben erst in der Einsiedler Stiftsdruckerei 1674
lateinisch und 1680 deutsch herausgegeben hatte20. Das Werk von

19 Ausfuhrliche Biographie von P. Karl Decurtins, siehe im Ischi 1952.
20 Henggeier R., Professbuch von Einsiedeln 1933, Seite 320. Zwischen dem

Meßbüchlein Ruttimanns und den Preces von Omlin finden wir folgende Gleichsetzungen :

Litanei vom Leiden Christi. Meßbuchlein Seite 20—26 Preces Seite 151—155.
Gebet aus St. Gertruds Legatus. Meßbuchlein Seite 53, 61 Preces Seite 301, 167.
Gebet zum hl. Benedikt nach St. Gertrud. Meßbuchlein Seite 67—68 Preces Seite
195—196. Gebet zur Schulterwunde nach St. Bernhard. Meßbüchlein Seite 68—70

Preces Seite 149—150.



13

Rüttimann regte nun auch P. Karl Decurtins an, der 1689 seinen
Codesh della soingia Messa zu Maria Licht selbst druckte
und zwar mit Hilfe seiner Confratres (tras ills religius) aus dem
Kloster. Aber dieses 72 Seiten umfassende Büchlein war bereits
die zweite Auflage. Die erste Edition umfaßte nur 70 Seiten, da
darin das Gebet zu den fünf Wunden fehlte (2. Auflage, Seite 68—
70). Wann diese erste Auflage, die ein ganz anderer Druck ist,
erschien, wissen wir nicht genau, da das Titelblatt des einzigen
noch erhaltenen Exemplars nicht vorhanden ist. Wir vermuten
indes 1688 und zwar darum, weil gerade vorher 1687 Rüttimanns
Meßbüchlein erschien.

Inhaltlich gehen die romanischen Messetexte auf die deutschen bei
Demont zurück, übersetzten indes freier und wortreicher als Demont.
Auch die Orthographie und die Sprache unterscheiden sich sichtlich von
der Demontschen Translation. Der Hauptteil des Büchleins von Decurtins
(Seite 13 bzw. 14—49) besteht in dieser Meßandacht, die das Leiden des
Heilandes synchronistisch mit der hl. Messe beschreibt und betrachtet.
Dazu aber finden wir noch die täglichen Gebete und eine Beicht- und
Kommunionandacht, vielfach mit Worten, die dem Legatus divinae pietatis
der hl. Gertrud und dem Liber specialis gratiae der hl. Mechtild von
Hackeborn entnommen sind. Aber auch hier scheint der Verfasser ebenso

wenig wie Rüttimann die Quellen selbst gelesen zu haben, denn es decken
sich alle diesbezüglichen Zitate mit dem Gertrudenbuch von P. Eberhard
Omlin aus dem Jahre 167421. Selbst die Schlußmahnung (Godesh Seite 72,
erste Auflage Seite 68), vor dem Schlafengehen auf die Stirne INRI Jesus
Nazarenus Rex Judaeorum) zu schreiben, entnahm Decurtins dem
Gertrudenbüchlein (Seite 22).

Wie schon P. Basil Berther sei. aufmerksam machte, steht in der 1.

Auflage, Seite 5, die Bemerkung: «Las oraziuns tier igl Aunghel Perchirader,
cura ch'ei tocca treis gadas el di, afflas (ti) enten la Doctrina Christiana.»
Welcher Katechismus ist hier gemeint? Am ehesten wird man an den
Cudisch della Doctrina Cristiana von P. Zacharias da Salb von 1663
denken22.

21 Wir zitieren die 2. Auflage von Decurtins:
Anbetung des Herzens Jesu. Codesh Seite 3 Preces Seite i.
Einleitung zur hl. Messe. Codesh Seite 10 Preces Seite 23.
Zum letzten Evangelium. Codesh Seite 49 Preces Seite 41.
Reuegebet. Codesh Seite 62 Preces Seite 18.

Abendgebet. Codesh Seite 63 Preces Seite 18—ig.
Reueseufzer. Codesh Seite 64 Preces Seite 19.
Schlafgebet. Codesh Seite 67 Preces Seite 21.
Gebet zum hl. Benedict. Codesh Seite 68—70 Preces Seite 195—196.
Gebet des hl. Edmund, nur in 1. Auflage und unvollständig. Codesh Seite 68
Preces Seite 171.

22 Vgl. Gadola im Ischl 1947, Seite 18 f.



14

Offenbar war die zweite Auflage des Meßbüchleins von 1689 so groß,
daß sie gut ein Dutzend Jahre ausreichte. Das Werk kam dann, wenig
verändert, 1704 wieder heraus, indes nicht mehr in Truns, sondern bei
Peter Moron in Bonaduz. Das war das letzte Mal, daß dieses kleine 72seitige
Andachtsbüchlein allein den Weg in das Land antreten mußte. Von nun
an wurde es mit zwei andern Werken von P. Karl, mit der Mira de bein
morir und den Soingias Letanias in einem einzigen durchpaginierten Werke
ediert, zuerst 172g in der Klosterdruckerei von Disentis durch Franz Anton
Binn, dann 1739 wiederum in Bonaduz, diesmal durch Mathias Moron, dann
1748 nochmals in der Klosterdruckerei von Disentis. Nach einer längeren
Pause erschien das Opus 1770 in der gleichen klösterlichen Offizin. Zum
letzten Male ging es dann noch 1792 in Einsiedeln bei Benziger in die
Presse. Wir zählen also im Ganzen nicht weniger als 8 Auflagen in etwa
hundert Jahren, gewiß ein Beweis, wie sehr dieses kleine Devotionswerk den
Intentionen des katholischen Volkes entsprach.

Betrachten wir nun den treuen Begleiter des Büchleins La
Mira de bein morir, das die Klosterdruckerei erstmals 1691
auf 120 Seiten druckte. Als Verfasser ist P. Karl Decurtins durch
das Autorenverzeichnis des 18. Jahrhunderts gesichert23. Wie
schon der Untertitel angibt, stellt das Büchlein zugleich ein Gebetbuch

zu Ehren des hl. Joseph dar (per reverir é hondrar
S. Joseph).

In der Hauptsache besteht das Büchlein auch aus Betrachtungen und
Gebeten zum hl. Joseph, die auf alle Wochentage verteilt sind. Inhaltlich
greifen die Erzählungen und Anmutungen am öftersten auf die hl. Theresia
von Spanien (I1582) und auf die Revelationes der hl. Birgitta von Schweden

(f 1373) zurück. Sehr viel Einfluß hatte das Betrachiungsbuch : Alimenta
Pietatis erga S. Josephum Jesu Christi Nutritium, das der französische Jesuit
P. Paul de Barry (fi66i) herausgab und das 1650 in München eine
lateinische Übersetzung erhielt (Exemplar in der Universitätsbibliothek
Fribourg i. Uechtland)24. Aber auch sonst finden sich viele Werke zitiert,
so von dem spanischen Theologen Arias Montanus (11598), dem Piemon-
tesen Zacharias Boverius (j 1638), dem Verfasser der Annales Capuccinorum,
und dem Sizilianer Fr. M. Maggio (f 1686). So dürfte das ganze Buch von
P. Karl Decurtins aus verschiedenen aszetischen Werken und Josephs-

23 Wenzini Descriptio Desertinensis ed. C. Decurtins 1882, Seite 28: Exercitia
quotidiana erga S. Josephum Christi Nutritium, Rhaetice Bonaduzii impressa ac
Desertinae pluries recussa. Hier ist also die 2. Auflage von 1704 angemerkt. Das Buch,
indes ohne Autor, ist genannt bei Spescha (Hs. PI. Sp. 26, Seite 88).

24 Außer den Zitaten, in denen sich Decurtins formell auf Barry beruft, sind noch
andere möglich. Vgl. Seite 15 Alimenta Seite 92; Seite 73 Alimenta Seite 134 usw.
Über Barry Sommervogel C., Bibliothèque de la Compagnie de Jésus i (1890), Seite
949—950. Dictionnaire de spiritualité i (1937), Seite 1252.



J5

biichern zusammengetragen sein. Im Zeichen des sog. Barockrationalismus
steht die Zitation der Metyphysik von Aristoteles (Seite 25). Vermutlich
hat er das Dictum aus zweiter Hand. Die beigegebenen Lieder (Seite 115—
117) sind keine Neuschöpfungen. O Legiu Bab dil Salvader konnte man
schon in Salos Canzuns 1685 (Seite 45—47) lesen, während O Joseph ti
bien soing Joseph in der eben von P. Karl selbst herausgegebenen Conso-
laziun von 1690 sich findet. Das schlichte Büchlein zieren bescheidene
Holzschnitte der Muttergottes und des hl. Joseph, die mehrmals wiederholt
sind. Der fromme und praktische Inhalt gab dem Werke eine große
Verbreitung, so daß es bereits 1704 wieder in veränderter Form neu gedruckt
werden konnte, diesmal bei der Offizin Moron in Bonaduz. Und nach dem
Tode des Verfassers erlebte das Werklein im 18. Jahrhundert noch fünf
Auflagen, wovon eine sogar bei Benziger in Einsiedeln 1792. Noch 1828
wurde es letztlich in Chur gedruckt25.

Inhaltlich verwandt mit der Mira be bein morir ist ein
Gebetbüchlein für Kranke und Sterbende, das ebenfalls romanisch
geschrieben war und in der Klosterdruckerei herauskam. Daß es

nicht identisch ist mit dem genannten Josefsbüchlein, geht aus dem
schon oft zitierten Bücherkatalog des 18. Jahrhunderts hervor,
welcher beide Werke P. Karls genau unterscheidet26. Es konnte
indes bislang noch nicht gefunden werden.

Ein anderes Andachtsbüchlein erschien 1704 in Bonaduz bei
Peter Moron unter dem Titel: Soingias Letanias della misteri-
usa vita, dolorusa mort, gloriusa lavada, mervigliusa anseinsa de
Niessegner Jesus, in 36 Seiten. Daß P. Karl der Verfasser ist,
ergibt sich aus der Schlußbemerkung: Olma mia chara, enten
quels quatter pungs regordi et de mei, à rogi pro Diu per mei
pauper puccont P. C. C. Unter diesen Initialbuchstaben zeichnete
sich P. Karl ja auch 1701 in der Consolaziun. Nur die Letanias
und die Consolaziun tragen dieses sein Siegel, nicht aber die andern
Werke von Decurtins. Übrigens handelt es sich auch hier um die
zweite Auflage uss de nief squicciau, so daß wohl die erste Edition
vermutlich in Truns selbst von P. Karl gedruckt wurde.

Der Hauptinhalt des Büchleins besteht in einer langen Litanei (Seite 3—
24), die sich nicht mit den herkömmlichen Litaneien deckt, sondern in
neuer Art und Weise das Leben des Heilandes in je 20 Abschnitten zu je

25 Bündnerisches Monatsblatt 1934, Seite 216—217. Es sei hier auch bemerkt, daß
die Mira de bein morir von 1691 in gewissem Sinne der Vorläufer von La Suentra
Veglia von 1693 ist, ein Büchlein eines unbekannten italienischen Kapuziners, welches
das gleiche Thema mit ganz neuen Formen behandelt. Darüber Gadola im Ischi 1949,
Seite 116 f.

26 Wenzini Descriptio ed. Decurtins 1882, Seite 28: Librum Infirmis et Moribundis
atque iisdem assistenti accommodatum. Rhaetice, Typis Desertinensibus.



i6

io Anrufungen behandelt. Durch diese 200 Acclamationen war es möglich,
einerseits das Volk in der Kirche zum Mitbeten hinzureissen, anderseits
einen einheitlichen evangelischen Stoff abzuwickeln. An diese große Litanei
schließt sich noch ein Ermahnungsteil und eine Kommunionandacht an.
Darin finden sich auch interessante Hinweise auf die Werke von Augustin
Wendenzen. Auf Seite 31 verweist P. Karl auf die Marienlitanei, welche
1675 in Wendenzens Vita de Niessegner erschien (Seite 247), auf Seite 32
macht Decurtins aufmerksam auf zahlreiche Gebete von Wendenzens
Memorial della Passiun de Niessegner, die ebenfalls 1675 gedruckt wurde.
Deutlicher könnte die erste Stelle, welche das Lugnez in der Andachtsliteratur

innehatte, nicht hervorgestrichen werden.
Auch dieses Buchlein erlebte noch im 18. Jahrhundert seine 7. Auflage.

Interessanterweise wurden, wie schon oben bemerkt, drei Werke von P. Karl
in den Auflagen von 1729, 1739, 1748, 1770 und 1792 immer zusammengebunden

und dazu noch zusammenpaginiert, also gleichzeitig
herausgegeben: La Mira de bein morir, Ina cuorta Forma da udir la s. Messa
und unsere Letanias. Weil am Schlüsse der Letanias P. Karl sich mit den
Anfangsbuchstaben zeichnete, schloß man auch richtig auf seine Autorschaft

bei den übrigen Stücken. Die Auflage von 1792 erschien nicht etwa
in Disentis oder Bonaduz, sondern in der Stiftsdruckerei Einsiedeln,
gedruckt durch Franz Sales Benziger.

Inhaltlich mit den Soingias Letanias verwandt sind die Lita-
nias della vitta de nies Signer, ein kleines Opus von 22
Seiten, das mit dem Claf dil Purgatieri von 1712 eingebunden ist.
Wir stellen es hierher, weil die Litanei meist gleich lautet wie die
der Letanias von P. Karl. Dann findet sich auch der Paig spiritual

(Seite 19—22) im Meßbüchlein von Decurtins (Ausgabe 1704,
Seite 4—7). Vermutlich handelt es sich hier um ein Büchlein, das
unser Trunser Wallfahrtspriester herausgegeben hat.

Ein nur 24 Seiten zählendes Werklein von 1690 überschreibt
sich: In precius Scazi della Olma. Zweifellos ist P. Karl
der Herausgeber, war doch dieser «kostbare Schatz der Seele»,
wie es auf dem Titelblatt heißt, «aufgesetzt und gedruckt zu Truns
bei unserer Frau zum Lichte durch einen Religiösen des
Benediktinerordens vom Kloster Disentis». Genau so hieß es auch auf
der ersten Auflage der Gonsolaziun von 1690. Ja, die gleichen
Drucktypen sind hier verwendet worden. Decurtins ist indes nur
der Übersetzer, gibt er doch selbst die früheren deutschen Auflagen
an (Trient 1648, Salzburg 1654, Prag 1660, Köln 1669)27.

27 P. Placidus Spescha berichtet 1821 von diesem Buchlein: «Das Gebethbuch des

hochwurdigen Herrn Paters Constant, Conventual von St. Paul in Köln am Rhein,
ward von den Religiösen von Disentis ubersetzt und von ihnen in Trons im Jahre 1689
zum Druck befordert. Es fuhrt den Titel: In prezius Scazi usw.» (Placidus Spescha 26,
Seite 55—56, 86). Es durfte sich um Johannes Castanizas «Urzeiger des bittern Leydens



17

Zuerst finden sich Offenbarungen der hl. Mechtild, Elisabeth und
Birgitta über das LeidenJesu. Sie decken sich inhaltlich und oft auch formell mit
den entsprechenden Teilen in dem deutschen Meßbuchlein von P. Placidus
Rüttimann, das dieser 1687 in Vais herausgegeben hatte. Unser Text erzahlt
z. B., der Heiland sei 73 Mal am Barte gezogen worden, er habe auf dem ganzen

Korper 5475 Wunden erhalten und im Ganzen 30430 Tropfen Blut
verloren. Wer diese Gebete bis zur Zahl der vergossenen Blutstropfen verrichte,
erfreue sich außerordentlicher Privilegien und werde unmittelbar d. h.
ohne Fegfeuer in den Himmel gehen. Wer das Gebet immer bei sich trage,
dem werde die Mutter Gottes drei Tage vor dem Ableben erscheinen.
Angeblich soll diese Offenbarung am Grabe des Herrn gefunden worden
sein. Nach dem Vorbild von Alanus de Rupe (f 1475) empfiehlt das Büchlein

einen Rosenkranz von 15 Vaterunser und Ave, welcher 15 Jahre zu
beten ist, wofür spezielle Gnaden versprochen werden. Interessant sind auch
die Ablässe. Auf ein Gebet des hl. Augustin habe Papst Paul V. 80 000 Tage
gesetzt, ein anderes Gebet erhalt nach Papst Gregor XIII. soviele Tage
Ablasse, als Wunden am Korper des Heilandes sind. Das Buchlein weist
zum Schlüsse noch ganz kraftige Gebete auf, eines zur hl. Barbara um einen
guten Tod, dann den Anfang des Johannes-Evangeliums, endlich einen
Exorzismus (Ecce crucem) und das Kreuz des hl. Benedikt. Inhaltlich
zeigt das Buchlein die große Glaubenskraft der Barockzeit, freilich auch die
verschwommene religiose Mystik des Spatmittelalters. Sowenig als Salo

war Decurtins irgendwie von der Kritik des Bollandus oder Mafcillon
berührt28.

Aber das kleine Buchlein entsprach offensichtlich dem Bedurfnisse der
Zeit und der Landschaft. Vermutlich wurde es in nicht so vielen Exemplaren
in Truns gedruckt und mußte daher noch im gleichenJahre von der
Klosterdruckerei in Disentis selbst neu herausgegeben werden. Diese Edition von
1690 fugte aber noch 15 Orationen der hl. Birgitta bei (als Seite 25—48).
Die dritte und vierte Auflage, welche Mathias Moron in Bonaduz herausgab,

beschrankte sich wieder auf die ersten 24 Seiten. Beide Auflagen zeigen
merkwürdigerweise das gleiche Datum von 1744. Vielleicht i;t indei eine
dieser Auflagen erst spater nachgedruckt worden29. Offenbar zog das Werk -

und Sterbens unseres Herren Jesu Christi» handeln, gedruckt zu Einsiedeln 1671.
Spescha zitiert nämlich meist aus dem Gedächtnis und daher ungenau, so daß Constant
und Castaniza wohl identisch sein können. Leider ist das Büchlein in Einsiedeln zur
Zeit nicht auffindbar.

28 Diese Charakteristik gilt auch fur Ruttimanns Meßbuchlein 1687, das Seite 42—50
ahnliche aber in den Zahlen nicht ganz gleiche Belege bringt. Vgl. Seite 44, wo die
Blutstrophen auf 18 325 kommen. Ruttimann schöpfte im Wesentlichen wortlich aus
dem «Geistlich Vhrwerck und Offenbahrungen vom Leyden Christi», das ebenfalls
auf die Offenbarungen der hl. Birgitta, Mechtild und Elisabeth zurückgeht und 1661

im Kloster St. Gallen gedruckt wurde (Exemplar in Stiftsbibliothek Einsiedeln).
28 Danach erganze Bibl. Retorom. 1938, Nr. 2421—2423. Wenn sich d;e Auflage

von 1744 als die sechste ausgibt, so sind die deutschen Editionen dazugezahl t, die Trun-
ser Auflage aber nicht einberechnet.



i8

lein um die Mitte des 18. Jahrhunderts immer noch. Der kalte Hauch der
radikalen Aufklarung wehte in der Cadi wenig oder gar nicht.

Das letzte Gebetbuch, das P. Karl Decurtins wenigstens im
wesentlichen noch geschrieben hat, ist der Claf dil Purgatieri.
Fertig gestellt wurde es erst nach seinem Tode. Er selbst starb
nämlich am 27. April 1712, während das Büchlein als Enddatum
den 2. November 1712 trägt (Seite 120). Daß der Religius dil
Uorden de S. Benedeig délia Claustra de Muster, welcher nach
dem Titel das Werk verfaßt hat, kein anderer als P. Karl
Decurtins ist, beweist der Autorenkatalog des 18. Jahrhunderts30.
Selbstverständlich handelt es sich um kein Originalwerk, ist es
doch nur zusammengestellt und übersetzt (Oraziuns tratges
ensemel, messes giu).

Der Verfasser bietet uns viele innige und schone Gebete, nicht zuletzt
aus mittelalterlichen Mystikern wie der hl. Mechtildis und Gertrudis31.
Im Sinne der Zeit tritt er auch fur die Rosenkranzbruderschaft ein und wirbt
besonders fur den Rosenkranz der hl. Birgitta32. Den Schluß bildet ein
interessanter Brief der Armen Seelen an die Lebenden, die wiederum
ihrerseits eine Antwort geben (Seite 10g—120). Das Werk mochte um so
mehr die Leute interessieren, als gerade der Verfasser selbst auch eben das
Zeitliche gesegnet hatte. Zudem ist ja die Anhänglichkeit der katholischen
Berg- und Bauernbevolkerung an die verstorbenen Ahnen bekanntermaßen
sehr groß. Daher wundert man sich nicht, daß das Werk bereits wieder 1715
in Disentis neu gedruckt werden mußte33. Man ließ indes dieses Mal den
Brief der Armen Seelen weg, offenbar, weil er doch zu theatralisch und fictiv
empfunden wurde, aber typisch barock war. Wie sehr die Idee des ganzen
Buchleins aber das Richtige traf, zeigt ein gleich betiteltes Andachtsbuch
von P. Placi Tenner, das 1868 und 1886 erschien, indes vollständig anders

geartet und dem veränderten Zeitgeschmack entsprechend mehr liturgischbiblisch

eingestellt ist.

Suchen wir nun die ganze Tätigkeit des Trunser Wallfahrtspriesters

zu überblicken! Er hat das rätoromanische Andachtsbuch

sicher nicht geschaffen, denn schon Demont verfaßte ein
Meßgebetbüchlein (1670), Balzer Alig die Passion des Herrn (1672)
P. Zacharias da Salo ein Andachtsbuch (1665) und Vesperale

30 Wenzini Descriptio Disertinensis ed. Decurtins 1882, Seite 28.
31 Seite 15—20, 21—22, 22—27, 46. Die Hälfte davon findet sich bereits in den

Preces Gertrudianae, Einsiedeln 1670, Seite 254—258 (=Decurtins Seite 22—27)
und Seite 258—262 Decurtins Seite 15—20).

32 Seite 12—13. Daruber Beissel St., Geschichte der Verehrung Marias im 16./
17. Jahrhundert 1910, Seite 35—38.

33 Bundnerisches Monatsblatt 1934, Seite 216.



19

(1695) und zwei große Erbauungsbücher (Spieghel de devotiun
1665, 1676 und La Glisch 1685). Auch Augustin Wendenzen
edierte die Passion und das Leben des Heilandes (1675) und schrieb
ein liturgisches Opus (Formular de responder 1676). Aber erst
P. Karl Decurtins dachte systematisch an die Adaptierung und
Spezialisierung des Gebetbuches, schrieb er doch ein
Messebuch für alle Christen, dann ein Andachtsbuch für die Kranken

und Sterbenden und verfaßte er auch Devotionswerke mit
eigenen neuen Themen wie das Josefsbüchlein und den
Armenseelenschlüssel. Einen Konkurrenten hatte er nur in dem dicken
Gebetbuch von Johann Christian Caduff, Pfarrer in Seth, der 1705
in seinem Testament de l'olma ein Standesbüchlein für alle schuf,
für Handwerker und Kaufleute, Verheiratete und Unverheiratete,
Kranke und Sterbende. Auch dieses Werk erfreute sich sehr guter
Nachfrage, wurde es doch wiederum 1745, 1755, 1785 und noch
1842 neu ediert. Indes kann dieser Erfolg nur etwa dem der Mira
de bein morir verglichen werden. Was Decurtins durch seine kleinen
volksmäßigen Büchlein mit den Messetexten, den Litaneien, den
Leidensbetrachtungen (Scazi) gewirkt hat, das machte ihn zu
einem großen Seelsorger der katholischen Surselva und zu einem
bedeutenden Förderer der mystischen Barockliteratur in der
rätoromanischen Sprache.

2. Die Äbte Adalbert II. und Adalbert III.

Truns war nur ein Ableger von Disentis. Dort traten seit ca.
1662 immer mehr romanische Mönche ein, so daß bereits 1685
deren ein Dutzend war. Dazu kam noch etwa ein halbes Dutzend
Laienbrüder. Das war nun die Stunde, um auch im Kloster das
Romanische mehr zu pflegen. Abt Adalbert II. de Medell
schrieb für die Brüder, welche weder die lateinischen noch die
deutschen geistlichen Bücher verstanden, Betrachtungen in
rätoromanischer Sprache und zwar für jeden Tag des Jahres. Leider
sind uns diese Meditaziuns nicht mehr erhalten34. Zu gleicher Zeit
begann auch P. Adalbert de Funs, später 1696—1716 Abt
des Klosters, seine reiche rätoromanische Schriftstellerei35. Er
übersetzte für die Laienbrüder die Regel des hl. Benedikt und
die Heiligenlegende, zwei Werke, die ebenfalls verloren gegangen
sind. Wohl auch in erster Linie für innenklösterliche Zwecke, nämlich

für die abendliche Lesung vor der Komplet, die in der Regel
vorgeschrieben ist, übersetzte Funs die Nachfolge Christi.

34 Wenzini Descripti Disertinensis ed. Decurtins 1882, Seite 26.
35 Näheres über die romanischen Werke des Abtes siehe Ischi 1951, Seite 84—108.



20

Die Literaturhistoriker von Placidus Spescha bis Caspar Decurtins
rühmen diese Ubersetzung, die 1716 in der Klosteroffizin gedruckt
wurde. Tatsächlich ist sie eine Arbeit, die sich nicht schlecht liest.

Abt Adalbert de Funs verfaßte auch ein Andachtsbuch:
Sagira via tier il Parvis, das jedoch erst 1751 durch die
Stiftsdruckerei bekannt gemacht wurde, wohl durch P. Adalbert Gieriet.
Fr. Rausch charakterisierte das Werk als «reich an frommen
Aberglauben, die Sprache gewandt»36. Genauere Forschung hat
aber gerade erkannt, daß dahinter ein theologisch sehr geschulter
Verfasser stand. Die Sprache hebt auch P. PI. Spescha 1821
hervor: «Ein wohl geschriebenes Werk liefert uns die Buchdruckerei
von Disentis (im) Jahre 1751. Es führt den Titel: Sagira via tier
il Parvis d. i. Sicher(er) Weg zum Flimmel; und der Herr P. Adal-
got Gieriet von Disentis soll der Verfasser davon seyn. Sein
Styl ist erhaben und fließend und er zeichnet sich mit den
Unterscheidungszeichen vor andern aus. Allein von der alten Gewohnheit,

fremde Wörter vorzüglich deutsche statt der einheimischen
aufzunehmen, kann ich ihn nicht gänzlich lossprechen.»37.

Von den historischen Schriften ist eine Abhandlung über den
Sagenser Handel von 1701 zu erwähnen. Die lateinische Version

dürfte indes das Original sein, die romanische nur eine
Übersetzung, aber eine gute, die oft genauere Ausdrücke und Nachrichten

weiß. Alan wird daher, wenn nicht Abt Adalbert selbst, so
doch einen zeitgenössischen und gut informierten Alönch als Übersetzer

ansehen können38. Änderst ist die Cuorta Alemoria zu
werten. Sie geht zwar inhaltlich auf die Synopsis annalium 1709)
von Abt Adalbert zurück, wählt aber nur das Lokalgeschichtliche
aus und stellt meist eine sklavische Übersetzung dar, die zudem
schwierige Wendungen unübersetzt lassen mußte. Die Cuorta
Alemoria bezieht sich daher nur materiell auf Defuns. Caspar
Decurtins fiel es auf, daß besonders die Immunität ausführlich
darin geschildert ist39. Alan möchte daher auf die juridischen
Kämpfe zwischen Abtei und Cadi um ca. 1730—1750 als
Abfassungszeit schließen (Streit um die Zehnten und die Exemption)40.

36 Rausch G., Geschichte der Literatur des Rhäto-Romanischen Volkes 1870,
Seite 87.

37 Placidus Spescha 26, Seite 89 (Stiftsarchiv Disentis).
38 Inhaltsangabe dieser selbstredend nicht umfassenden aber doch treuherzigen

Erzählung im Ischi 1951, Seite 97—108.
39 Archivio Glottologico Italiano 1881, Seite 198.
40 Ischi 1951, Seite 95 stellte das richtige Prinzip auf, daß im Zweifelsfalle immer

die Synopsis und nicht die Cuorta Memoria zu konsultieren ist. Das gilt auch für den
Eid des Mistrals, bei welchem der Abt «als Haupt» (sco in parsura), nicht als «Person»
(sco ina persuna), wie viele Texte geben, spricht. Die Handschriften der Synopsis haben
richtig: in Parsura.



21

Zum Schrifttum des Abtes Defuns gehört auch noch das Büchlein

über die Benediktusbruderschaft zum guten Tod.
Schon 1693 hatte das Kloster Rheinau einen solchen Verein ins
Leben gerufen41. In unseren Landen warb P. Zacharias da Salo
für diese Andacht (La Glisch sin il Candelier 1685, Part V.Seite
104—105). Der «Geistliche Blumengarten» von 1685 und die Con-
solaziun von 1690, beides Werke von Disentiser Benediktiner, bringen

ein langes Benedictuslied. So war die Gründung einer solchen
Bruderschaft, die Abt Adalbert III. 1712 für das Volk errichtete,
nicht überraschend. Im Zeichen dieser Gonfraternität stand ja auch
der große Nebenaltar in der Klosterkirche, auf dem Franz Karl
Stauder 1710/12 den Tod des Mönchspatriarchen darstellte. Zur
Einführung gab nun Abt Defuns ein kleines Bruderschaftsbuch
heraus, das bislang nur in einem einzigen Exemplare der
Kantonsbibliothek in Chur vorhanden ist (Photokopie in Disentis). Das
Titelblatt ist leider nicht vollständig, doch läßt es sich anhand
der freilich umgearbeiteten Auflage von 1746 in etwa ergänzen
und dürfte daher so gelautet haben: Noua steile della (mar) per
far ina buna mort, quei ei: noua s. compag(nia e con) fraternitat
per ils m(oribunds), schentada si da gPillustrissim (e reverendissim)
Sigr. Jachen C(aracciolo), archivesch d'(Efeso), nunci Apostol(ic
tier ils) Svvizzers (e) Grischuns enten la claustra de Disentis sut
(la protectiun) digl glori(us) Patriarcha Benedeig, patrun special
da tuts quels, ch'een enten mal-mort. Cun lubiencia dels superiurs.
Squicciau à Nossa Donnaun d'A(dam) Rupert Schädler enten
gl'onn 1712»42 Es handelt sich also um ein Werk der Stiftsdruckerei
Einsiedeln, das unter der Leitung des äußerst tüchtigen Adam
Rupert Schädler, Faktor 1711—1725, gedruckt wurde. Wenn auch
das Opus nur 19 Seiten umfaßte, war das doch für eine Offizin
außerhalb des rätoromanischen Gebietes beachtenswert43. Das Titelblatt

erzählt uns auch, daß Nuntius Caracciolo die Bruderschaft
anerkannte. Das geschah wahrscheinlich im September 1712, als
dieser päpstliche Legat samt seinem Gefolge einige Tage in Disentis
weilte und dort die neue Klosterkirche einweihte.Durch den
unglücklichen Ausgang des zweiten Villmergerkrieges war der
apostolische Gesandte in Luzern unmöglich geworden44.

Das Büchlein enthält neben allgemeinen Gedanken über die Wichtigkeit
eines guten Todes vor allem die Statuten und Ablässe der Bruder-

41 Henggeier R., Profeßbuch von Rheinau 1931, Seite 228.
42 Teildruck auch in Decurtins C., Rätoromanische Chrestomathie 1 (1896),

Seite 235—236.
43 Benziger K.J., Geschichte des Buchgewerbes im Stifte Einsiedeln 1912, Seite

157, 267.
44 Bündnerisches Monatsblatt 1946, Seite 370.



22

schaft, die Papst Clemens XI. (1700—1721) bestätigt hatte. Leider fehlen
aber im einzigen vorhandenen Exemplare noch einige Seiten (9—12). Zu
den Verpflichtungen gehört ein tägliches Gebet zum hl. Benedikt um einen
guten Tod, das jedoch Analphabeten durch ein Pater nies und Ave Maria
ersetzen können (Seite 7). Um diese Übung ja dringlich zu empfehlen, wird
auf die Versprechungen, die St. Gertrud erhalten, verwiesen.45 Jeden Sonntag

sollen die Mitglieder eine Viertelstunde über die letzten Dinge betrachten,

was natürlich entsprechende Literatur voraussetzt oder verlangt. Als
eigentlicher Festtag mit Sakramentenempfang gilt für die Confraternitat der
Sonntag nach der Solemnitas S. Benedicti, die selbst immer auf den Tag
nach St. Plazijf den 12. Juli, fiel. Unter den Ablässen sind diejenigen,
welche auf gute Werke stehen, erwähnenswert (Beherbergung von Armen,
Vermittlung von Frieden, Teilnahme an der Beerdigung). Typische und
gesunde Barockfrömmigkeit! Am Schlüsse signiert der Verfasser Abt Adalbert

selbst, und zwar unter dem Datum des 1. Oktober 1712. Er war der
Gründer und der jeweilige Abt blieb dann auch der oberste Leiter (siehe
2. Auflage, Seite 10—11).

Die Bruderschaft erlebte jedenfalls eine schöne Blüte, so daß dann 1746
die Klosterdruckerei selbst das Büchlein wiederum druckte. Unter dem
Titel : Ventireivla steila della mar usw. erschien das Opusculum einigermaßen
umgearbeitet (34 Seiten). Neu sind die Versprechungen an den Orden des

hl. Benedikt, er werde bis zum Ende der Zeiten bestehen usw. (Seite 25—26).
Er fand sie bei vielen alten Schriftstellern, von denen er aber nur Arnold
Wion nennt, der 1595 sein Lignum Vitae schrieb, das dann P. Karl Stengel
("J1663) 1607 ins Deutsche übersetzte46. Eine weitere Neuerung betrifft das

Kreuz des hl. Benedikt, dessen Gebrauch sehr empfohlen wird (Seite 28—
34). Jedenfalls fand die zweite Auflage ein gutes Echo, weshalb die folgende
Edition von 1825 zu Einsiedeln textlich sich ihr vollständig anschloß.

Die romanische Schriftstellerei des Abtes Adalbert III. hat
ihm besonders die Anerkennung von P. Placidus Spescha
eingetragen. Er rechnet die Schriften des Prälaten unter die «am besten
geschrieben (en) Werken in Prosa»47. Inhaltlich gesehen, setzte er
die Tätigkeit von P. Karl Decurtins durch seine Andachtsbücher
glücklich fort, vertiefte sogar deren Inhalt.

Die literarische Tätigkeit sowohl Abt Adalberts III. wie die
seines Vorgängers Adalbert II. ermunterte auch die Untergebenen
zu ähnlichen Arbeiten. Hierher gehört der bekannte Cudisch de
Medeschinas, der durch seine botanischen und somatologischen

45 Omlin P. E., Preces Gertrudianae. Einsiedeln 1674, Seite 195—196. Rüttimann
P. Pl., Meßbüchlein 1687, Seite 67. Decurtins P. K., Codesh della soingia Messa 1689,
Seite 68—70.

46 Benutzt auch im «Geistlichen Blumengarten» 1685, Seite 236.
47 Placidus Spescha 26, Seite 85.



23

Bezeichnungen eine wertvolle Quelle für das rätische Idiotikon
darstellt48. Verfasser ist der Laienbruder Anton Soliva, der 1696
Beständigkeit im Kloster Disentis ablegte, dann als Apotheker tätig
war und 1740 sein Leben beschloß. Über sein Opus berichtet unser
P. Placidus Spescha 1821 : «Das erste Werk in dieser Sprache,
welches das medizinische Fach und die Kräuterkunde berührt, war
vermuthlich jenes des Laienbruders Antoni Soliva von Trons,
welches am Ende des iyten oder zu Anfang des i8ten Jahrhunderts
verschrieben worden war.»49 Bekannter aber ist seine Bearbeitung
der Jerusalemreise des Abtes Bundi ("j" 1614.), die ihm
zugeschrieben wird50. Schon Decurtins bemerkte, daß im romanischen
Texte der alte Narrativ, der im 16. Jahrhundert so bezeichnend
war, in der Übersetzung fehlt51.

III. Das Surselvische als Schriftsprache

Durch die literarische Bewegung des Lugnezes und dann vor
allem durch die vielgestaltige Übersetzertätigkeit in Truns und
Disentis entfaltete sich die romanische Sprache mächtig. Schließlich

trugen dazu wesentlich die vom Kloster herausgegebenen
ABC-Bücher bei. P. Placidus Spescha erwähnt dieselben 1821:
«Im Jahre 1730 das Alphabete und Nammenbüchchen der Klosterherren,

welches im Jahre 1745 von neuem aufgelegt worden ist.»52
Vielleicht hatte gerade die vorher ebenfalls im Kloster gedruckte
italienische Grammatik der rätoromanischen Sprache vom
Kapuziner P. Flaminio da Sale (Fundamenti principali 1729)
hierin anregend gewirkt. So breitete sich von Disentis und Truns
aus die katholische Literatursprache des Oberlandes aus.
Daher glaubte P. Maurus Wenzin um 1740, daß das Idiom der
Cadi deutschfreier und geschmeidiger sei als die übrigen Dialekte53.
Benutzte Bifrun, der 1560 das Neue Testament übersetzte, das
Engadinische, so Daniel Bonifazi für seinen 1611 gedruckten
Katechismus die Sprache des Domleschg. Aber bereits dessen
Zeitgenossen, Calvenzano und Nauly, machen, wie Dr. R. Vieli

48 Decurtins C., Rätoromanische Chrestomathie i (1896), Seite 322—324.
49 Placidus Spescha 26, Seite 64.
50 Bündnerisches Monatsblatt 1937, Seite 1—3. Die Handschrift, in welcher Soliva

als Übersetzer angegeben ist, konnte ich bislang noch nicht identifizieren.
51 Archivio glottologico Italiano 1881, Seite 152. Auch Spescha zweifelte an der

romanischen Urschrift. Placidus Spescha 26, Seite 85.
52 Placidus Spescha 26, Seite 57, dazu Chrestomathie 4 (1911), Seite 710, 712.
53 Bündnerisches Monatsblatt 1945, Seite 97—99.



24

betont, in ihren Werken Konzessionen an das Surselvische. Ja
der dritte nach Calvenzanos Tode (1630) editierte Katechismus
von 1654 ist geradezu «reich an lautlichen, morphologischen und
lexikalischen Lugnezismen» und «der erste katholische Druck in
surselvischer Sprache». Gleichzeitig aber schufen die beiden
Gabriel von Ilanz, obwohl engadinischer Herkunft, ihr sursel-
visch-protestantisches Schrifttum54. Dann erst kommt das Zeitalter

Aligs und Wendenzens, Salos und Decurtins, welche die sur-
selvisch-katholische Literatur prägten, die schließlich in der Cadi
und dort im Kloster am meisten während des 18. Jahrhunderts
verankert wurde. Deshalb konnte Caspar Decurtins wenigstens 1881
feststellen, daß so die Sprach-Variante der Cadi «zur herrschenden

Schriftsprache der katholischen Bevölkerung nicht nur in der
Surselva, sondern auch im Oberhalbstein und Domleschg wurde.»55

Wie sich überhaupt das Romanische im 18. Jahrhundert als
Schriftsprache immer mehr durchsetzte, sei z. B. aus einigen
Gemeindearchiven belegt. Im Tavetsch finden wir 1732 eine
romanische Urkunde, in Truns 1745, im Jahre darauf in Somvix, 1766
in Brigels und endlich 1789 in Mompé-Medels und 1794 in Ruis.

Gehen wir zu den Rechtssatzungen über. Die Verordnungen
des Lugnezcs in romanischer Sprache sind sehr alt, datieren

sie doch 165956. Nicht sicher aber wahrscheinlich gehen die Satzungen

der Gemeinde Flims in der gleichen Sprache auf 1696 zurück,
sind uns aber erst in einer Abschrift von 1766 erhalten57. Die
Truns er Gemeindeprotokolle, die uns seit 1686 vorliegen, sind
deutsch und beginnen erst mit dem 18. Jahrhundert romanische
Einträge zu buchen (1703—1704, 1720, 1730 usw.), zuerst noch
in bescheidener Anzahl neben den deutschen Texten, um dann um
die Mitte des Jahrhunderts zu überwiegen. Bezeichnend ist, wie
sich der Statthalter Anselm Decurtins 1762/64 bald Sialm (Anselm)
de Cortins, bald Anselmo Baumgartner nennt58. Die Verordnungen

der Gemeinde Medels sind seit 1745 romanisch und deutsch
gehalten. In den Protokollen von Brigels beginnen die Einträge

54 Ischi 1946, Seite 113—114; vgl. Ischi 1945, Seite 28.
55 Archivio glottologico Italiano 1881, Seite 198.
56 Chrestomathie I, Seite XI, 80—89, dazu Original in der Kantonsbibliothek

Chur, B 403. Deutscher Eintrag von Stoffel von Chapader von 1659 unmittelbar vor
den Verordnungen und in denselben (fol. 37b). Auch die Schrift durfte Mitte 17.
Jahrhundert sein.

57 Chrestomathie I, Seite XIII—XIV, 175—181.
58 Protokoll de vischnaunca I, 1686—1844, romanisch Seite 47—69. Die meisten

Eintrage in Chrestomathie IV, Seite 98 ff. Zu Anselm Decurtins siehe Protokoll, Seite 70,
99, 106—112. Dazu vgl. den Sedruner Pfarrer Andreas Im Hof, hoc est de Curtins.
Kirchenarchiv Tavetsch, Taufbuch 1663, Totenbuch 1664, Ehebuch 1665, alle
angefangen von diesem Pfarrer.



25

wohl von ca. 1676, doch weisen erst die Texte zu 1755/59 (Re-
gaglia de Zigniun), zu 1762 usw. die romanische Sprache auf59.
Die Statuten der Gemeinde Waltensburg stammen in ihrer
handschriftlichen Überlieferung erst aus dem Anfange des 19. Jahrhunderts

und erhielten ihre erste Ergänzung 182560.
Auch die Protokolle der Cadi, die sonst deutsch waren,

benutzten nun die romanische Schriftsprache. Solche Fassungen
sind für 1762 und 1765 anzunehmen61.

Am Ende des 18. Jahrhunderts ging man auch soweit, daß man
die deutschen Urkunden und Statuten der früheren Zeit
systematisch ins Romanische übersetzte. Sehr lehrreich ist hier das
Decreten-Buch der Cadi, das Johann Anton Schmid von
Somvix 1795 anlegte, welches alle Bestimmungen von 1578—1744
entweder wörtlich oder dann wenigstens hauptinhaltlich ins
Romanische übersetzte. Der Leser kann nach Gutdünken den
deutschen und zugleich den romanischen Text durchgehen62. Was von
den Schriften der Cadi gilt, das stimmt auch für die Erlasse des
Grauen Bundes. Dessen Statuten, die 1713 erlassen und 1717
ergänzt wurden, erfahren jetzt ihre Übertragung. Ein Exemplar
dieser «Statuts ner Articuls da nossa Ludeivla Ligia Grischa»
in der rätoromanischen Klosterbibliothek zeigt den wichtigen
Eintrag: «Scrits suenter ilg original tudesc enten ilg lunguaig ramonsch
tras Gion Riget Studer da Lgion Ano 1794 ilgs 8 da Feb.» Am
meisten übersetzte man die alten Gerichts- und Landsgemeindeverordnungen

zu Beginn des 19. Jahrhunderts, wobei sich vor
allem der bekannte Landrichter Theodor von Castelberg
(j"i8i8) hervortat63. Bei der ganzen Entwicklung mögen die Ideen
der französischen Revolution von 1789 mitgewirkt haben.
Das Wort Freiheit sollte auch für die Sprache gelten. Allein
wesentlich war die romanische Schriftbewegung im Lugnez und
in der Cadi schon vorher da, bereits Ende des 17. Jahrhunderts,

59 Die bisherigen Darstellungen sind irreführend. Muoth in Annalas 4 (1889)
Seite 205—213, Decurtins in Gröbers Grundriß der romanischen Philologie 1897,
Seite 249. Wie sehr man mit der Datierung solcher Statuten vorsichtig sein muß, zeigen
diejenigen von Fürstenau und Ortenstein, die wohl 1702 erneuert, aber erst 1773
übersetzt wurden. Annalas 10 (1895), Seite 9.

60 Texte daraus in Chrestomathie IV, Seite 35—43, 123—144. Die Handschrift
ist ebendort Seite 11 nur ungenügend beschrieben.

61 Voraussetzung ist, daß der Kopist nicht, ganz gegen seine sonstige Übung,
selbst die betreffenden Stellen in seine Muttersprache übersetzt hat. Sammelband Cadi
von ca. 1794. Stiftsarchiv Disentis, Seite 44/45, 85, 131 für 1762 (Truns), 1765 (Cadi).

62 Stiftsarchiv Disentis.
63 Decurtins C., Rätoromanische Chrestomathie 4 (1911), Seite 19—23, 27—35

von Th. v. Castelberg, die übrigen Texte aus dem Ende des 18. oder Anfang des

19. Jahrhunderts, Seite 17—19, 23—27, 35—43 (Waltensburg), 43—44 (Disentis 1771),
45—68 (Hohentrins 1789).



26

also noch ganz im Zeichen der Barockkultur, die ja universal
sein wollte und keine nationalen Schranken kannte. Aber schließlich

haben wir es wieder den Anregungen zu verdanken, welche

die Glaubensspaltung durch ihre Gegensätze in Bünden
hervorrief.

Der Entwicklung geht parallel das lexigraphische und
grammatikalische Schrifttum voraus. Vermutlich gab es schon
längstens Grammatiken. Wie konnte sich ein Augustin Stöcklin
("f 1641) das Romanische so vollkommen in kürzester Zeit aneignen,
wenn nicht durch handgeschriebene Grammatiken? Freilich
Nachrichten von solchen besitzen wir erst aus der zweiten Hälfte des

17. Jahrhunderts. Balzer Alig (11677), der bekannte Schriftsteller
in Vrin, soll eine solche zusammengestellt haben64. Sicher schuf
P. Maurus Cathrin ("j" 16g6), Dekan des Stiftes Disentis, ein
romanisch-lateinisches Lexikon, dem noch oft das entsprechende
deutsche Wort beigegeben war65. Vermutlich entstand das Werk
aus pastorellen Rücksichten. Eine eigentliche Grammatik mit
Regeln verfaßte der Einsiedler Pater Basilius Meyer von Baldegg
(Profeß 1685, Tod 1704), welche die Zeitgenossen als sehr wertvoll

erachteten, um «diese bis dahin ohnregulierte Sprach auch
mit und durch gute und ohnfehlbare Regeln» zu erlernen. Die
Kenntnisse dieser Sprache holte sich P. Basil in Disentis66. Dort
verweilte auch vielfach um 1680 P. Justus Hoffmann von
Einsiedeln, der sogar in Truns in Schule und Seelsorge bei den Patres
in Maria Licht mithalf67. Gerade das deutsch-romanische Kloster
war für die grammatikalisch-lexigraphische Arbeiten das richtige
Milieu. Hier entstand dann auch 1771 die erste deutsch-romanische

Grammatik, die gedruckt wurde. Ihr Verfasser ist kein
Romane, sondern der Schwabe P. Basil Veith, Dekan des Klosters
Disentis. Deren zweite Auflage 1805 präsentierte dann im Anhange
das erste gedruckte deutsch-romanische Wörterverzeichnis, das
Ser Matth Conradi (1823/28) des öftern bis auf die Druckfehler

64 Ischl 1928, Seite 323, 348—349. Der Beleg fur die Grammatica romontscha
tudestga stammt erst aus dem Urbarium von Vrin, das Placi Adalbert Baselgia, Pfarrer
1874—1889, aufgestellt hat. Freundliche Mitteilung von P. Vigil Berther, Romein.
Balzer Alig fing die Kirchenbucher in Vrin an, die aber selbstredend lateinisch sind,
ausgenommen Berufs- und Familienbezeichnungen wie figlia, figl, fravi, caluster usw.
Ausnahmen dazu nur Taufbuch zum 30. Juni 1655, Totenbuch zum 18. Januar 1655
und 6. September 1672, wo einige wenige Linien romanisch sind. Dagegen aber deutsche
Bemerkung im Taufbuch zum 20. Juni 1700 von Pfarrer Jacob Loretz.

65 Pieth-Hager, Pater PI. Spescha 1913, Seite 496. Spescha erwähnt ein früheres
lateinisch-romanisch-deutsches Worterbuch, indes ohne nähere Datierung.

66 Henggeier P. Rudolf, Profeßbuch von Einsiedeln 1933, Seite 375—376.
67 Henggeier 1. c., Seite 349. Dazu Brief Abt Adalberts II. vom 29. Dezember

1680: in vicem P. Justi Einsidl. saecularem pro Schola in subsidium conducere necesse
habui. Stiftsarchiv Einsiedeln ASF 16(4).



27

genau, benützt hat68. Es liegt auf der Hand, daß diese Arbeiten
Veiths nicht zuletzt dazu beitrugen, daß sich das Romanische,
insbesondere das Romanische von Disentis und Truns, anstelle der
früheren deutschen Literatur- und Amtssprache setzen konnte89.

Zu diesem Siege verhalfen aber nicht nur Prosawerke, Grammatiken

und Lexika, sondern wesentlich auch die großen Auflagen
des Disentiser Liederbuches, der sogenannten Consolaziun70.
Das zwingt uns, überhaupt einmal zu fragen, wie es im allgemeinen
an den Ufern des obersten Rhein um das Kirchenlied stand.

IV. Das romanische Kirchenlied und die Consolaziun
im allgemeinen

Die Geschichte des surselvisch-katholischen Liedes ist kein
Neuland, sondern ein durch die Lorschungsarbeiten von Prof. Dr.
Guglielm Gadola wesentlich aufgelockertes Erdreich. Seine
Arbeit im Ischi 1942 bleibt grundlegend. Es handelt sich hier nur,
nach der Ernte einige wenige übrig gebliebene Ähren zu sammeln.

Das Kirchenlied — um dieses handelt es sich hier nur — war
im Mittelalter in unserem Gebiete des deutschen Reiches meistens
lateinisch, am Ende des Mittelalters oft lateinisch und deutsch.
Die neue Kirchenbewegung des 16. Jahrhunderts bediente sich
dann mit Vorliebe nicht mehr des mittelalterlichen Lateins,
sondern der volkstümlichen Landessprache. Aus dieser Antithese
bevorzugten die Lutheraner die deutsche, die evangelischen Bündner
aber die rätoromanische Sprache, was die Katholiken zunächst
nach dem Gesetze der Antithese erst recht am überkommenen
lateinischen Liede festhalten ließ. Wenn daher Durisch Chiampel
1562 vor den chiantzuns pappalas warnt, so sind damit wohl

68 Vgl. Gedenkschrift des katholischen Schulvereins Graubunden 1946, Seite 140, 160.

69 Das älteste Andachtsbild mit romanischem Text in der Disentiser Klostersammlung,

ein Kupferstich, ist signiert: «Squicciau à Paris gl'onn 1779.» Im unteren Teil
ein romanischer Text, im oberen Madonna mit 7 Schmerzen, unter welcher die
Legende steht: «C. P. Schentada Si à lumbrein igls 25. Julii 1720». Es handelt sich um
die Confraternitad délias 7 Dolurs della Purschala Maria, deren bischofliche Errichtung

vom 12. Juli 1720 datiert. Ischl 1948, Seite 36. Also C. P. Confraternitad (della)
Purschala. Mit Paris hatten die Columberg von Lumbrein gute Beziehungen. Spescha
ed. Pieth-Hager 1913, Seite 90. Das folgende romanische Andachtsbild um 1800 ist
eine Lithographie von S. Kellenberger und zeigt Maria Magdalena vor dem Kreuz.

70 Schon P. Placidus Spescha (fi833) schätzte gerade deshalb die Consolaziun so
hoch ein, weil sie die Sprache von Truns bzw. das Idiom der Cadi stark verbreitete.
Diese Mundart sollte aber nach seinen Absichten die neue Schul- und Schriftsprache
werden. Placidus Spescha 16, Seite 3 zum Jahre 1819 (Plan de scolab Stiftsarchiv.



28

lateinisch-kirchliche Lieder gemeint71. Das lateinische Lied
war ja den Romanen um so lieber, als es ihrer Sprache doch
stammverwandter war als das deutsche. Wie sehr dem so ist,
ersieht man am besten aus dem Formular de Responder, das der
Sagenser Pfarrer Wendenzen 1676 herausgegeben hat, und
welches nicht weniger als 23 lateinische Lieder oder Hymnen umfaßt.
Offensichtlich handelt es sich hier nicht um eine Neueinführung
der lateinischen Volksliturgie, sondern mehr um Bewahrung und
Erneuerung des früheren mittelalterlichen Brauches. Am Schlüsse
seines Werkes bietet er noch eine Auswahl allgemein gesungener
Lieder: Bealles Ganzuns, che vegnien cominameing cantadas enten
la S. Baselgia. Darunter begegnen uns aber keine romanischen
Lieder, sondern vier lateinische und sechs deutsche72. Die Kirchenlieder

von Sagens waren offensichtlich lateinisch, zum teil deutsch,
nicht aber romanisch. Aber ähnlich verhielt es sich auch in Vrin.
Der dortige Pfarrer, der uns schon bekannte Balz er AI ig, bringt
in seinen 1674 edierten Enzacontas Canzuns spiritualas noch den
lateinischen Text des Puer natus und übersetzt dann auch einige
lateinische Lieder wie In dulci jubilo, Resonet, Veni sancte Spiritus,

Lauda Sion, Stabat Mater. In Salos Canzuns devotiusas von
1685 finden wir zu unserer Überraschung 16 lateinische Lieder,
also etwa einen Drittel des ganzen Liederbüchleins. Wir können
mithin festhalten, daß in den rätoromanischen Kirchen des 17.
Jahrhunderts nicht wenige lateinische Lieder in Übung waren.
Allgemein sang man vor der Predigt das Veni sancte Spiritus, an
Weihnachten das Puer natus, in der Fastenzeit das Stabat Mater.

Wie schon die wenigen deutschen Lieder in den Sammlungen
von Alig (sechs deutsche Lieder) und Salo (vier deutsche Lieder)
bezeugen, wirkte bereits das deutsche Nachbargebiet seit
einiger Zeit auf unser Territorium ein. Dies um so mehr, als gerade
das deutsche Volk noch im 16. Jahrhundert einen übersprudelnden
Liederschatz sein eigen nannte. So überrascht es auch nicht, wenn
wir von dieser und nicht von italienischer Seite den größten Einfluß

feststellen müssen. Die Berthersche Liedersammlung
von 1623, die sicher in der Cadi entstand, zählt im Ganzen 23 Lieder,

wovon aber nur eines italienisch, sieben indes lateinisch und
genau 15 deutsch sind, indes keines romanisch73. Man möchte nun
glauben, dafür befänden sich um so mehr romanische Lieder in
Steffan Gabriels Sulaz, der 1611 und 1625 herauskam. Aber der

71 Der Engadinische Psalter des Chiampel ed. J. Ulrich 1906, Seite XXII. Anders
Gadola G. in Consolaziun dell'olma devoziusa, Recensiun Disentis 1942, Seite 5.

72 Diese sind in der oben angegebenen Gesamtzahl mitgerechnet. Die lateinischen
Lieder heißen: De Nadal: Puer natus, Surrexit Christus hodie, O Puer dilectissime,
Maria Stella maris.

73 Darüber Bündnerisches Monatsblatt 1951, Seite 218—221.



29

Ilanzer Prädikant gibt ja selbst bei einer großen Anzahl von
Liedern genau die deutsche Melodie an und überträgt auch den Text
nach den deutschen Vorbildern oft sehr frei. Aber auch dort, wo
er gar nichts angibt, sind die meisten Lieder frei nach deutschen
Originalen übertragen. Es dürften, wie Dr. G. Gadola mitteilt,
höchstens etwa fünf bis sechs Lieder von Gabriel selbst herstammen74.

Aber sicher wirkte das Ilanzer Buch anregend auch auf
das Oberland. Dort möchte man eigentlich den uns nun bekannten
Balzer Alig als den Vater des katholischen Kirchenliedes
betrachten, insofern er 1674 erstmals 39 romanische Lieder herausgab.

Damit ist keineswegs gesagt, daß er selbst diese Lieder
gedichtet habe. Im Gegenteil, etwa 30 erweisen sich als Übersetzungen

aus dem Deutschen75. Dann sagt ja Alig selbst, er habe diese
Lieder nur zusammengesucht (enquiriu ensemel). Sie seien durch
die Herren Geistlichen des Grauen Bundes ins Romanische übersetzt

worden (schentadas giu ent Ramonsch tras igls molto rever-
rendis Segnurs Spirituals della Liga Grischa). Offenbar kannte
man noch die Übersetzer! Diese Arbeit erstreckte sich wohl über
eine gewisse Zeit. Es ging hier sicher nicht zu wie einstmals
angeblich in Alexandrien, wo man 72 gelehrte Juden in
Einzelkabinen einsperrte, um die Bibel ins Griechische zu übersetzen.
Ganz neu scheinen diejenigen Lieder zu sein, bei denen noch der
entsprechende deutsche Anfangstext angegeben ist mit der
Bemerkung: per Ramonsch76. In der damaligen Übergangszeit von
1670—1690 sang man einfach lateinische, deutsche, romanische
und auch italienische Lieder nebeneinander. Das belegt uns vor
allem Salos Liederbuch von 1685, welches vier deutsche, 6
italienische, 16 lateinische und 23 romanische Gesänge enthält.
Es ging offenbar in Cumbels wie auch in andern Kirchen des
Vorderrheintales, zumal in Kapuzinerpfarreien, recht international
und vielsprachig zu, was übrigens die Barockzeit sehr liebte77.

74 Brief vom 24. April 1950. Vgl. dazu Gadola, Consolaziun (Rezensiun). Disentis
1942, Seite 5.

76 Über Alig siehe Ischi 1928, Seite 323, 348—356 und vor allem Gadola im Ischi
1942, Seite 43—65 über deutsche Vorbilder.

76 Seite 3: Es wolt guet Jeger jagen per Ramonsch. Seite 4: Es fliegt ein Vogele
wise per Ramonsch. Seite 10—11: Gelobt seystu Jesu Christ en (Druckfehler: ex)
Ramonsch. Seite 12—13: Rieh und Arm Ramonsch. Besonders bezeichnend fur den
neuen Charakter ist, daß Wendenzens Formular 1675 noch als allgemein gebrauchlich
bringt: Es wolt gut Jager jagen (Seite 162). Von den lateinischen Aligs sind zu nennen:
Puer natus, latin a Ramonsch, In'autra de Nodal : In dulei jubilo.

77 Deshalb auch die romanische Begrüßung von Fr. Maurus Cathrin im Liber
comicus von P. Gregor Husser von Einsiedeln vom 28. November 1658, ediert von
Gadola im Ischi 1930, Seite 155. Zur barocken Sprachmischung siehe Hankamer P.,
Deutsche Gegenreformation und deutsches Barock 1935, Seite 350 und Zöpfl F., Deutsche

Kulturgeschichte 2 (1937), Seite 90—91, 253, 456—457.



3°

Und nun setzte sich P. Karl Decurtins ans Werk! Angeregt
durch den geistlichen Blumengarten seines Mitbruders P. Placidus
Rüttimann (1685), druckte er 1690 in Maria-Licht zu Truns ein
Liederbuch, die Consolaziun dell'olma devotiuza, den
Trost der andächtigen Seele. Aber kein deutsches, aber auch
kein italienisches oder auch nur lateinisches Lied findet
darin Aufnahme, sondern nur 62 rein romanische Lieder, also

genau soviele eigensprachliche, wie Alig und Salo miteinander
zählten (Alig 39, Salo 23 62). P. Karl, ein Sohn des Landes
und ein Mann des Volkes, ist hier ganz von der Liebe zu seiner
Muttersprache erfüllt, die er nicht erst mühsam mit Grammatik
erlernte und mit fremder Hilfe schrieb wie Salo. Niemand aber
verstand mehr den nationalen und volkstümlichen Charakter der
Consolaziun einzuschätzen und zu dokumentieren als gerade Salo
selbst, der wenige Jahre darauf (1695) die zweite Auflage seiner
Canzuns besorgte, worin er zunächst jedes deutsche Lied radikal
wegließ, aber auch die lateinischen und italienischen auf je ein
Stück zurückschraubte. Dafür verdoppelte er die romanischen von
23 auf 46. Und was macht der konservative auf das Lateinische
eingestellte Wendenzen? In der zweiten Ausgabe von 1701 wird der
Anhang der zehn allgemein gebräuchlichen lateinischen und
deutschen Lieder einfach weggelassen und somit das fremde Gesangsgut
verkleinert, das deutsche überhaupt unterdrückt. Cum tacent
clamant Wendenzen hat das Fähnlein nach dem neuen Wind gerichtet.

So erweist sich die Consolaziun deutlich als der entscheidende
Meilenstein in der Entwicklung des katholisch-romanischen
Kirchenliedes und damit des romanischen Gedankens in der Surselva
überhaupt.

Als guter Stratege und Diplomat wollte aber P. Karl Decurtins

die Schlacht nicht nur gewinnen, sondern den Feind ganz
vernichten. Die zweite Consolaziun von 1703 schlug den Rekord
mit 112 romanischen Liedern, also mehr, als Alig und die beiden
Ausgaben von Salo miteinander aufwiesen. Aber auch die
Auswahl war wenigstens in gewisser Hinsicht glücklich verändert.
Schon die erste Ausgabe enthielt, ganz im Gegensatz zu Alig,
typisch oberländische und heimatverbundene Gesänge wie die
Lieder zum Plazifest, zur Carmelbruderschaft und zur Adelgott-
Feier. Nun kamen noch hinzu Canzuns, welche die entfernten
Pfarreien betrafen, so Fellers und Oberkastels. Gerade diese
Einbeziehung der Foppa und des Lugnezes sicherten dem Liederbuche

den entscheidenden äußeren Erfolg. Was aber noch zum
Siege verhalf, war der seit dem Sagenser Handel von 1701 berühmt
gewordene Verfasser und Feldprediger und ebenso das ganze
Kloster, das hinter ihm stand. Die Abtei hatte schon dadurch
das religiöse Volkslied gefördert, daß in seinem Schatten und an



31

seinen Festen die einheimischen Lieder schon vor der Consola-
ziun erklangen. Auch ließ das Kloster selbst noch im 18.
Jahrhundert die Consolaziun mehrmals drucken entweder in seiner
Offizin 1731, 1749, ca. 1770) oder in fremder Werkstätte (1731
Bonaduz, 1796 Dillingen).

So eroberte das romanische Lied auf dem Wege der Disentiser
Consolaziun die steinernen Kirchen und die warmen Holzstuben
der Rätoromanen, den ganzen jungen Rhein entlang von Selva
bis Ems. Die Katholiken der Surselva besaßen nun ein zügiges
Buch, das gleichsam das späte Gegenstück zu Gabriels Sulaz
darstellte. Noch mehr! Die Consolaziun mit ihren «weichen
mystischen Tönen» wirkte schließlich indirekt auch auf das
protestantische Engadin, auf die Canzuns spirituelas, die der Celeriner
Prediger Frizzoni herausgab78. So lebte das katholische Kirchenlied
in rätoromanischer Form im ganzen 18. Jahrhundert in der
Surselva weiter, ohne von der Aufklärung wesentlich beeinträchtigt
zu werden oder sich dem pietistischen Geiste anschließen zu müssen.

Das surselvisch-katholische Lied blieb also in der barocken
Form und Fülle bestehen, während sonst überall dem
alten Bestände des sakralen Liedes starker Schaden zugefügt
wurde79. Erst im 19. Jahrhundert erlitt dieses surselvische Liedgut
eine starke Einbuße, nicht ohne Schuld der Kirche, erlebte aber
im 20. Jahrhundert eine Neubelebung durch die zehnte Auflage
der Consolaziun, die Carl Fry und Duri Sialm 1941 bearbeiteten.
Sogar für die deutsche Schweiz besitzen wir jetzt eine praktische
kleine Auswahl der alten «Canzuns della Consolaziun» von Mais-
sen-Wehrli, die 1942 herauskam und zu den romanischen Texten
auch deutsche Übertragungen von P. Odilo Zurkinden aufweist.
Die Renaissance der Consolaziun ist da!

V. Analyse der Consolaziun

Sehen wir uns nun das Liederbuch von P. Karl Decurtins
näher an, zuerst den Titel und den Autornamen.

Der Titel: «Trost der andächtigen Seele» (Consolaziun della
Olma devoziusa) fiel damals keineswegs irgendwie auf. Ein 1641

78 Hatzfeld H., Frizzoni und die thematische Entwicklung des rätoromanischen
Kirchenliedes. Archivum Romanicum 17 (1933), Seite 289—302.

79 1. c., Seite 289—290. Am meisten legen die rund zweitausend Melodien der Con-
solaziunslieder die starke Verbreitung und große Durchschlagskraft nahe. Darüber
Maissen-Wehrli, Die Lieder der Consolaziun 1945, Seite VII ff. Auch Weiß R., Volkskunde

der Schweiz 1946, Seite 244 bewundert den «erstaunlich reichen geistlichen
Liedschatz» unseres Buches.



32

zu Luzern gedrucktes marianisches Lied überschrieb sich: «Der
Seelen Trostgarten»80. Und der berühmte Kapuzinerprediger und
deutsche Dichter P. Prokop von Templin (|i68o) gab zu Passau
1660 die zweibändige Liedersammlung «Hertzensfreud und
Seelentrost» heraus. Die Barockzeit liebte ja eine möglichst eingehende
und liebevolle, ja blumenreiche Redeweise. Und nun zum Herausgeber.

Das Titelblatt der Erstausgabe von 1690 besagt ausdrücklich,

daß das Werk durch einen Religiösen des Benediktinerordens
zu Maria Licht in Truns aufgesetzt (shentadas giu) und gedruckt
worden sei. Damit wäre eigentlich schon ziemlich klar die Autorschaft

des Wallfahrtspriesters umschrieben. In der zweiten Auflage

von 1702/03 figuriert unter dem Vorwort die Abkürzung:
P. C. C., die wir ja auch in den Soingias Letanias 1704 finden.
Schon der Disentiser Autorenkatalog des 18. Jahrhunderts nimmt
gestützt auf diese zweite Auflage P. Karl Decurtins als Verfasser

an81. Mit vollem Recht! Wir wissen nämlich, daß der Name
P. Karls vielfach ohne de geschrieben wurde82. Und wenn er die
Präposition anwandte, so doch stets getrennt, also de Curtins,
nie Decurtins83. Somit begreift man die Abkürzung: P. C. C.
P. Carolus (de) Curtins. Übrigens schrieb man auch damals in
kurzen und sachlichen Darstellungen einfach Castelberg, Florin
usw. anstelle von de Castelberg, de Florin usw.84.

1. Der Einfluß Aligs auf Decurtins

Die schon oben genannten Enzacontas canzuns spiritualas, die
Balzer Alig 1674 herausgab, sind gleichsam der Anfang des
organisierten katholischen Kirchengesanges im Bündner Oberland. Die
große Anregung erhielt daher P. Karl von dieser Kollektion. Darum
kopierte er auch dessen äußeren Apparat, indem er ebenfalls einen
Text ohne Noten gab. Wie Alig seine Übersetzungen als solche
durch ein per Ramonsch kenntlich machte, sofern das deutsche Lied
noch so bekannt war, so auch Decurtins durch sein: en Ramonsh.

Im Einzelnen ist Decurtins freilich eigene Wege gegangen. Nur ein
einziges Lied kopierte er wörtlich, nämlich: O Signer Dieus possent,
welches das Leben der Bauern so drastisch schildert, daß es überhaupt

80 Wackernagel Ph., Das deutsche Kirchenlied 5 (1877), 1359, Nr. 1585.
81 Wenzini Descriptio Disertinensis ed. Decurtins 1882, Seite 28.
82 Confraternitätsbuch der Disentiser Rosenkranzbruderschaft ca. 1705, Seite 10,

12—13, 20 (Cortein, Cortin).
83 ND fol. 179 zu 1678, Synopsis 1664, 1679.
84 Memorie del Maresciallo Ul. de Salis-Marschlins (f 1674) ed. 1931, Seite 63,

101 f.



33

kaum ubertroffen werden kann. Dieses Lied über den Tod erinnert an
Abraham a St. Clara. Indes hat P. Karl etwa fünf Lieder Aligs ziemlich
umgeformt. Jesus ei il dulsh num guiss nimmt die meisten Strophenan-
fànge Aligs auf, um dann in Wort und oft auch im Inhalt selbständig weiter
zu fahren. Bemerkenswert ist, wie Aligs Refrain: Gratia, gratia, o Diu
durch den leichteren und beschwingteren O Jesus char, tei lein nus lodar
ersetzt wird. Das Lied von Decurtins: Jesus nascius en Bethlehem, te legra
pia Jerusalem ändert Aligs Text frei um und schafft mehr als die Hälfte
der Reime neu. Es glückt Decurtins auch, das lateinische Puer natus da
und dort genauer und einfacher als Alig nachzuformen (vgl. Consolaziun
Strophe 6, 10). Quei dulsh affon iteien entspricht Aligs Quel zart affond
iteien. Doch stimmt mit Aligs Gedicht, sofern diese Reimerei so genannt
werden kann, nur die erste Zeile überein und diese nicht einmal ganz.
P. Karl leistete hier eine selbständige Neu-Ubersetzung mit anderem Text
und anderen Reimen. Sei milli gadas salidau, das Decurtins in 10 Strophen
auf das hl. Sakrament dichtete, ubernimmt von den 9 Strophen Aligs
inhaltlich 6 samt einigen Ausdrucken und Reimen. Vier Strophen sind aus
der deutschen Vorlage selbst erstmals ubersetzt. Ein anderes eucharistisches
Lied: Vus devozius fideivels dichtete unser Trunser Pater ganz neu um.
Er gestaltete den Satzbau leichter und schmückte es mit vielen neuen
Reimen. Am meisten sind Strophe 2—5 neu gestaltet.

Dazu kommen noch einige Lieder, die das gleiche Thema haben, aber
nicht aus Alig formell entlehnt sind, so Christus Jesus ei levaus si, ferner
Dentont che Jesus tutt plagaus, ein Lied, das zeigt, wie Decurtins freier
ubersetzt als der schwerflüssige Alig mit seiner oft unebenen Sprache.
Soings Apostels mess de Diu mit den 13 Strophen ist ganz etwas anderes
als die fünf trockenen Strophen Aligs. Tutts ils fideivels, ping à grond, se

legren sin quei di geht zwar auf das gleiche deutsche Lied : «Rieh und Arm»
zurück, aber die beiden Lieder sind in Form und Reim ganz anders
gegeartet. Auch hier erscheint unsere Consolaziun leichter und eleganter
und vermeidet dazu noch einige Germanismen Aligs (Unfal, Qual,Saal).

Nicht erwähnt sind hier einige Lieder, die wohl nur über Salo zu
Decurtins kamen.

2. Der Einfluß Salos auf Decurtins

P. Zacharias da Salo gab 1685 Canzuns devotiusas da cantar
heraus. Decurdns benutzte diese Ausgabe in einigen Fällen.
Zunächst übernimmt er wörtlich und genau aus diesem Büchlein
O legiu Bab dil Salvader, ein Lied über den hl. Josef, das nur
einige orthographische Abänderungen und Wortumstellungen
(Strophe 3) erlitt. Ebenso ist aus der gleichen Quelle das hl. Geist-
Lied entlehnt: Vegn pô tier nus o char soing Spiert. Wohl nur
scheinbar stammt das Plazilied und der Sang des hl. Adelgott aus



34

Salo. In Wirklichkeit sind diese beiden Lieder, vor allem das Plazi-
lied, schon vorher in Disentis gebräuchlich gewesen und nur
zufällig erstmals bei Salo gedruckt.

Daneben gibt es aber noch sechs Lieder, die Decurtins mehr oder weniger
umarbeitete. Im Liede Christus Jesus ei levaus si behandelt die Consolaziun
ein Thema, das schon Alig durchdachte und das dann Salo wieder aufnahm.
P. Karl entlehnt einige Wendungen aus Salo, formt indes den Gegenstand
sonst eigenständig, wie besonders Strophe 11 zeigt, in der Salo von bösen

Geistern, Decurtins aber von Haeretikern spricht. Weiter ist Jesus nascius
en Bethlehem, en Bethlehem zu nennen, wo unser Trunser Pater vieles
beließ, vieles aber auch änderte. Manchmal konnte er auch wirkliche
Verbesserungen anbringen (vgl. Strophe 10 von Salo: Sin quest Soing gi da
Nadal, Lein nus ludar Diu en siu Saal, was Decurtins umändert: Ent quei
legreivel Nadal, Lodeien il Bab celestial. Interessant ist das Lauda Sion
tiu Salvader. Salo gibt den Text wörtlich nach Alig wieder (96 Zeilen),
Decurtins, behandelt aber das Thema nicht nur kurzer (72 Zeilen) sondern
auch freier, ohne sich umständlich und sklavisch an den lateinischen Text zu
halten. Einige Erinnerungen an Salo bzw. Alig blieben, aber sonst ist der Text
neu und flüssig geschrieben. In die gleiche Kategorie gehört Maria trost
da tutt il mund, ein Lob auf Maria vom Lichte. Alig und ihm wortlich

folgend auch Salo weisen bereits ein derartiges Lied auf : O Mumma de

Diu, Regina dil Ciel, Ti eis ina trost de tut il Mund. Dieser Gesang, der
also zuerst 1674 bei Alig auftritt, ist wohl das älteste Lied auf die Trunser
Madonna. Decurtins lehnt sich an dieses wohl schon recht bekannte
Gedicht in Inhalt und Form an, gestaltet es aber klangvoller in den Reimen
und verminderte die so häufig unvermittelt nebeneinander gestellten
Adjektive und Substantive (Alig Strophe 4—6, 8—9). Entsprechend seinem
feurigen Geiste und militärischem Sinne machte er aus der Bitte Aligs:
sut tiu regiment nus scrivi po ent eine ganze Strophe (Strophe 8), worin er
mit bewegten Worten des Himmels kraftige Hilfe erbittet:

Encontil nausha Spirt gidar,
Nus pos, Maria, biar,
Ord nus in armada fai bein paregiada,
Sut tia bandiera la fai pursheniera

O Maria della Glish85.

Ein Lied auf das hl. Sakrament stellt Nies Signer Jesus vein nus viu dar.
Salo hat es aus Alig fast ohne Änderungen genommen. Decurtins übernahm
es ebenfalls, bringt aber einige Reime ins Klare (Strophe 3 und 8) und ge-

85 Zum Worte armada siehe Dicziunari Rumantsch 1 (1946), Seite 406. Dazu ist
wohl noch beizufügen, daß dieser Begriff besonders seit der berühmten Armada
Philipps II., 1588, die gegen England fuhr, aber dort geschlagen wurde, fur eine bewaffnete
Macht in Gebrauch gekommen sein mag. Das Wort begegnet uns auch im Carmelliede
1680.



35

staltet die letzte Strophe viel flüssiger und feiner als seine Vorgänger, in
welche er überdies etwas vom Geiste der religiösen Bewegung von Paray-
le-Monial (1684) hineinbringt:

ent igl pung délia mort nus dai la glisch Ent nossa mort tras tia glish
da vegnir tier tei egl (ent'il) soing parvis. Nus fai vegnir el soing Peruis.

Das fünfzehn Strophen zahlende Lied: Te legra o Regina dil Ciel, das
fur die Oster- und Pfingstzeit vorgesehen ist, geht nur auf die erste Strophe
Salos zurück, verwendet auch die gleichen Refrainverse, ist aber sonst ganz
anders geformt. Aus den vielen barock aneinandergereihten substantivischen
Apostrophen (ti rosa, ti spusa, di casa usw.) machte P. Karl eine verbale
Erzählung, in welcher er die biblischen Ereignisse zwischen Ostern und
Pfingsten darstellt. Aus dem schematischen, litaneienhaften Liede Salos
entwickelt sich ein lebendiges und buntes Historienbild. Wieder einmal mehr
sieht man hier den Unterschied zwischen Salo und Decurtins. Salo
entlehnte seinen Text wörtlich Alig, Decurtins indes aber machte aus dem
alten Liede etwas Neues. Der sprachgewandte, oft schöpferisch inspirierte
Trunser Herr will wenn immer möglich die Texte neuer und freier gestalten.

Im Anhange zu Salos Canzuns finden wir weitere Lieder, die auf
Decurtins ubergingen, so Paupers Orfans sper la Fossa und La grimma
Mort cun siu pillier. Das letztere Lied ist eine Übersetzung aus einem
langen deutschen Liede86. Schon Stephan Gabriel versuchte in neun
Strophen eine romanische Umdichtung (Sulaz 1683, Seite 282—285),
welche Salo nur wenig benutzte und zudem nur in vier Strophen umgoß.
Ebenfalls auf Salos Anregung geht zurück Lein oz cantar cun legramen,
ein Lied auf den hl. Stephan, den Patron von Gumbels. Das Lied war auf
einem fliegenden Blatte gedruckt87.

Auch in Salos Glisch sin Candelier (1685—1687) findet sich ein Lied,
das unserer Consolaziun zur Verfügung stand: Olma mia con Maria
(Part VII., Seite 120). Vermutlich handelt es sich hier um eine Canzun,
die schon einige Zeit im Volke gesungen wurde.

Im gleichen Jahre, in welchem Salos viersprachiges
Liederbüchlein herauskam, erblickte ein anderes Werk das Licht der

86 Baumker W., Das katholische deutsche Kirchenlied I, Seite 76, 81—82, 176,
II, Seite 258 zu 1604 (München), 1613—1615 (Ingolstadt) usw. Interessanterweise
bringt erst der «Blumengarten» von 1731/1802, Seite 324, dieses Lied, nicht schon
die Ausgabe von 1685.

87 Gadola im Ischi 1942, Seite 80, gibt die Quellen der drei letzten Lieder an.

Alig (bzw. Salo) :

Ina biada fin deies ti nus dar
tras tia pettradat (gronda bontad)

Decurtins :

Nus dai po la beada fin,
Tras tiu dulsh cor diuin,

3. Der Einfluß Rüttimanns



36

Welt, das bedeutend umfangreicher war, der«Geistliche
Blumengarten» (1685), den P. Placidus Rüttimann, ein Benediktiner

der Abtei Disentis, in Vais gedruckt hatte. Es zählte 92 Lieder,
wovon 80 deutsch und 12 lateinisch waren. Auf Grund einer langen
Sammeltätigkeit hatte P. Placidus ein so umfassendes
Liederbüchlein zusammenstellen können. Bestimmt war es für Vais, dann
aber auch für alle, die deutsch konnten, von Obersaxen bis Andermatt.

Es scheint nun wirklich, als ob gerade dieses deutsche Buch
die Rätoromanen, die nur ungenügende Liederwerke zur Verfügung

hatten, aufgerüttelt hätte zu einem ähnlichen Gegenstück.
Wie bescheiden, ja armselig nehmen sich die bisherigen Liederwerke

der Rätoromanen aus, bot doch Salo nur 23, Alig 39
romanische Gesänge. Da war das Valserbuch mit 80 eigensprachlichen
Liedern doch etwas ganz anderes. Last möchte man sagen: Nisi
Rüttimann collegisset et impressisset, Decurtins non traduxisset
et edidisset. Es schien, als ob nun ein entscheidender Kampf um
das Romanische notwendig gewesen wäre. Es ist nun freilich nicht
so, als ob P. Karl einfach den Blumengarten hergenommen und
daraus seine Übersetzungen gemacht hätte. Aber die Ausgabe
zwang doch zur Gegenwehr. Natürlich sind wahrscheinlich viele
deutsche Lieder noch damals in den romanischen Pfarreien
gesungen worden. Die Consolaziun konnte sie unmittelbar aus dieser
Quelle schöpfen. Ähnlich hat ja Alig 1674 etwa acht Lieder, die
in dem späteren Blumengarten von 1685 erschienen, schon früher
aus anderen Sammlungen oder aus der mündlichen Quelle
benützt88. Es gibt auch Lälle, wo Alig dem Texte, der nachher im
Blumengarten erschien, genau folgte, nicht aber die Consolaziun,

die freier übersetzte89. Trotz dieses Vorbehaltes stellen wir
hier die Lieder zusammen, die bei Decurtins wie Rüttimann
vorkommen, um einen Stock von Gesängen festzustellen, der sowohl
in den romanischen wie deutschen Pfarreien gesungen wurde.

De d'ina rosa nesshe Es ist ein Ross entsprungen (Blumengarten, Seite 9)
Dentont che Jesus tutt plagaus Da Jesus am Kreuze stund (Blumengarten,

Seite 88)
Christus Jesus ei levaus si Christ ist erstanden (Blumengarten, Seite 96)
El glei in liug de vegl ennau Ein Gottshaus steht im Pündtnerlandt

(Blumengarten, Seite 217)
Gl'ei in Pomer ent'gl'orient Es steht ein Baum im Paradeiss (Blumengarten,

Seite 233)

88 Gadola im Ischi 1942, Seite 47 ff. Zu Nr. 18 siehe Blumengarten, Seite 96, zu
Nr. 19 siehe Blumengarten, Seite 98 (nicht 38), zu Nr. 22 vgl. ähnlich Blumengarten,
Seite 131.

89 Blumengarten, Seite 39.



37

Jesus nascius en Betlehem Ein Kind gebohren zu Bethlehem (Blumengarten,

Seite 24)
Magdalen'a trei Marias Magdalena embsig lieffe (Blumengarten, Seite 106)
O gref maun de Diu O schwere Gotteshand (Blumengarten, Seite 265)
O legiu Bab dil Salvader Sey gegrüßt zu tausendmalen (Blumengarten,

Seite 189)
O Maria glish divina O Maria noch so schön (Blumengarten, Seite 171)
O tgei bontad O Wunder groß (Blumengarten, Seite 25)
Per Nadal noig essent tutt tgiu Am Weynachtabend in der Still

(Blumengarten, Seite 15)
Quei dulsh affon iteien bzw. Sheit nus gl'affon Jesus itar Laßt uns das

Kindlein wiegen (Blumengarten, Seite 20)
Te legra o Regina de Ciel Frew dich du Himmel Königin (Blumengarten,

Seite 108)
Tutts ils fideivels ping à grond Reich und Arm (Blumengarten, Seite 30)
Vus devozius fideivels Freut Euch ihr lieben Seelen (Blumengarten,

Seite 139)

Zu dieser Liste kommt noch hinzu, daß oft die eine oder andere Strophe
mittelbar eingewirkt haben kann90. Dann wiederum war es der lateinische
Text, der ein Lied inspirieren konnte91. Viele Wege der Beeinflußung sind
hier möglich.

4. Lieder aus verschiedenen deutschen Quellen

An erster Stelle sind hier die Übersetzungen aus der
«Trutznachtigall» des Jesuiten Spe (fi635) zu nennen, nämlich Ai cur
vol po me visitar, dann Jau sun d'amur surprida und endlich Shi
bauld ch'il di serumpa. Am besten dürfte wohl das mittlere seine
Vorlage ganz vergessen haben92. Daß Spe's dichterisches Werk als
Vorlage dienen mußte, ist nicht zu wundern, führte man doch
1657 in Disentis Teile daraus wohl in deutscher Sprache auf93.
Außer Spe sind noch die verschiedensten deutschen Gesänge übersetzt

worden, worauf Prof. Gadola schon genügend aufmerksam
gemacht hat, so daß sich hier weitere Ausführungen erübrigen94.
Es seien daher nur einige Bemerkungen dazu erlaubt.

90 Consolaziun, Seite 156, Strophe 4 (Ell ard adin) Blumengarten, Seite 167,
Strophe 2; ferner Consolaziun, Seite 161, Strophe 1 : Tutt tgi che po cantar Blumengarten,

Seite 166, Strophe 15.
91 Consolaziun: O vus poccons arveit Blumengarten, Seite 32: Diei solemnia.
92 Trutznachtigall ed. K. Pamier 1889, Nr. 5—7. Darüber erstmals Gadola im

Ischi 1930, Seite 8, 13 f.
93 Bündnerisches Monatsblatt 1951, Seite 226—227.
94 Ischi 1942, Seite 77 ff.



38

En Gallilea à Nazareth ist die Übersetzung eines Liedes, das im St. Galler
Gesangbuche von 1705, welches wiederum auf eine frühere Auflage zurückgreift,

enthalten ist unter dem Titel: «In Galilea eine Jungfrau war.»95
Da Lied O vus puccons hat in Salos Canzuns von 1685 (Seite 111) nur das
lateinische Vorbild Diei solemnia. Im Liede Qual liunga ven po mai beachte
man Strophe 29, wonach ein Benediktiner Sänger bzw. Dichter des Liedes
sein muß. Ob Soingia Catharina, sabi spirt auf das bekannte alte
Katharinenlied zurückgeht, scheint mir zweifelhaft96. Einzelne Verschiedenheiten
in der Erzählung machen es wahrscheinlich, das dieses Lied nicht unmittelbar

einwirkte. Daß Tutts ils fideivels sicher nur eine Übersetzung des
Weihnachtsliedes «Reich und Arm» ist, wurde schon beim Blumengarten
erwähnt.

5. Die Volkslieder des Klosters Disentis

Einen Kranz für sich bilden diejenigen Lieder, die offensichtlich
unmittelbar durch die Feste der Abtei veranlaßt worden sind und
daher das Kloster als Heimstätte des Volksliedes erweisen.

a) Das Plazilied

Die erste Frage betrifft die Sprache des Gesanges. Ist das
deutsche Lied mit 77 Strophen oder das romanische mit 60
Strophen das Original? Zunächst wäre es ganz auffällig, wenn schon
im 17. Jahrhundert das Lied aus dem Romanischen ins Deutsche
übersetzt worden wäre. Auf deutschsprachigem Gebiete kamen
solche Übertragungen doch erst in der zweiten Hälfte des 18.
Jahrhunderts (Bodmer und Breitinger) und in der ersten Hälfte des

19. Jahrhunderts (Schlegel, Tieck) allgemein auf. Daraufhin hat
erst P. Maurus Garnot größere Übertragungen aus dem
Romanischen unternommen. Tatsächlich erkennt man schon daran das
romanische Lied als Nachbildung, daß es bald deutsche, bald
romanische Ausdrücke verwendet. So finden wir nicht nur Sigisbert
und Zipert, sondern auch Disentis und Muster. Dann kürzen ja
allgemein die romanischen Übersetzer die deutschen Vorlagen,
wie das die Consolaziun oft zeigt. Aus den 19 Strophen von «O
Wunder groß» im Blumengarten werden 10, den 15 Strophen des
«Es ist ein Roos entsprungen» bleiben 11. Zudem verdoppelt
das Romanische meist die deutschen Ausdrücke. Aus einer
Geliebten des Praeses Victor werden mehrere. Statt nur einer
Märtyrerkrone erhält der hl. Placidus deren viele und dazu noch

95 Benziger P. A., Beiträge zum katholischen Kirchenlied 1910, Seite 162. Also
kommt Wackernagel Ph., Das deutsche Kirchenlied V., Nr. 1311, nicht in Betracht.

96 Wackernagel II, Nr. 654.



39

Palmen (palmas e crunas). Auch inhaltlich dürfte es auffallen, daß
die deutsche Fassung am Schlüsse (Strophe 74) gegen die protestantische

Bewegung Stellung nimmt und zum Ausharren im Glauben
ermahnt, während das romanische Lied dies unterläßt, wohl um
nicht das reformierte Ilanz und das neugläubige Waltensburg, das
zum Kloster gehörte, zu verletzen97. Das deutsche Lied war jedenfalls

für die vielen Pilger, die jeweils von Ursern wie von Ober-
saxen und Vais hierher zum Feste kamen, aber auch die ganze
Oberschicht des Rheintales, soweit sie deutsch verstand, gedichtet.
Es wurde wohl bei der langen und großen Plaziprozession gesungen.

Wann wurde nun das deutsche Plazilied gedichtet? Zunächst
fällt die Anlehnung der ersten Strophe an ein Lied auf, das der
Willisauer Bürger Hugo Arnstein 1611 gedichtet hat:

Arnstein : Es steht ein hauss im Schweizerland,
Dann es ist new gebawen,
Zu Werdenstein ist es genandt
Bey unser lieben Frawen98.

Plazilied : Ein Gottshauss steht im Pündtnerlandt
Mitt Berg und Thall umgeben,
Zu Disentis ist es genant,
Erfüllt mit Gottes Segen.

Wir müssen aber inhaltlich noch weiter in das 17. Jahrhundert
hinein rücken, denn das Lied setzt nicht nur die Chronik von Abt
Bundi (J1614), sondern auch die Vita der Klosterpatrone von
Abt Augustin Stöcklin (t 1641 voraus. Aber auch in diesen
Darstellungen lesen wir nichts, daß die alten Rätier, wie Strophe 15
besagt, Wald und Esel verehrten. Offensichtlich sind noch spätere
Quellen unserem Dichter vorgelegen99. Gedruckt erscheint das
Lied erstmals im Blumengarten von 1685. Doch dürfte es noch
etwas älter sein, denn das Lied vom hl. Adalgott, das ebenfalls
1685 in Salos Glisch sin Candelier bereits nachgewiesen ist,
benützte sichtlich das Plazilied und ahmte es auch nach. Zudem er-

97 Näheres und Weiteres siehe bei P. Thomas Haberle, Das Plazilied. Zeitschrift
«Disentis», 1948, Seite 51—64. Dazu die Edition von G. Gadola in Romanische
Forschungen 40 (1927), Seite 227—250.

98 Benziger A., Beiträge zum katholischen Kirchenlied 1910, Seite 68 und
Anhang, Seite 6.

99 Sprechers Pallas Rhaetica 1617, Seite 36, und Rhetische Cronica 1672, Seite
36—37 wissen davon noch nichts. Auch die ausfuhrlichen Darlegungen in Gulers
Raetia 1616, Seite 32—33 schweigen darüber. Die Nachricht paßt schon eher zu der
etwas phantastischen Vita der Klosterheiligen von ca. 1684, wo vielfach von Götzenbildern

die Rede ist. Zeitschrift fur Schweizerische Geschichte 13 (1933), Seite 470.



4o

scheint ja im gleichen Jahre 1685, in dem unser Lied erstmals
deutsch gedruckt wurde, auch die romanische Übersetzung und
zwar in den Devociusas canzuns von P. Zacharias da Salo. Das
setzt voraus, daß man den deutschen Text bereits vorher kannte.

Über den Verfasser und den Übersetzer des Liedes wissen wir
nichts Genaues. Jedenfalls aber kommt für das deutsche Lied nur
ein Verfasser in Betracht, der sich hier in Disentis lange aufgehalten

hat, sonst hätte er nicht so stark das Kloster und den Grauen
Bund hervorgestrichen100.

Er wird sein Lied ca. 1650—-1680 gedichtet haben. Die
Übersetzung gehört nicht zu den holperigen Liedern Aligs (1674) und
dürfte daher vielleicht auch erst nach diesem ersten Versuche zu
datieren sein.

Der Verfasser des Plaziliedes nahm wahrscheinlich eine fremde,
schon bestehende Melodie auf, da der Text den musikalischen
Aufbau verzerrt. Ursprünglich war, wie P. Otto Rehm feststellt,
ein Vordersatz mit 4 Takten und ein Nachsatz mit zweimal 6 Takten

vorhanden101. Diese Harmonie wird nun durch einen
überfälligen Takt gestört: Zu (Disen)tis ist es genannt Mu(ster è)
Disentis numnau. Doch ist das Plazilied eine volkstümliche,
einfach-schlichte Weise, wie es Lieder sein müssen, die unter das Volk
kommen wollten. Woher diese Melodie stammt, ist nicht zu
erweisen. Mit dem 1647 verbreiteten, aber schon älterem Liede:
«Es liegt ein Schloß in Österreich» hat unser Cantus nur zwei
Takte gemeinsam, so daß eine Abhängigkeit nicht im eigentlichen
Sinne nachzuweisen ist102. Indes wird die Melodie doch aus dem
süddeutsch-österreichischen Räume des 16./17. Jahrhunderts nach
Disentis gekommen sein.

Die deutsche Fassung erlebte noch im Blumengarten von 1802
eine Neuauflage, noch mehr aber die romanische, die mit den
vielen Editionen seit 1702/03 den Weg ins Volk fand103. An den
Gesang des Liedes am Plazifeste knüpfen wohl auch die verschiedenen

Dramatisierungen der Plazilegende an, die für 1693 und
1744 nachgewiesen sind und welche den Canzun erst recht dem
Gedächtnisse von Jung und Alt einprägten104.

i°° jrur p Sebastian von Hertenstein, Dekan 1656/57, schon Benziger, Beitrage,
Seite 134. Dazu Haberle 1. c., Seite 61—62.

101 Maissen-Wehrli, Die Lieder der Consolaziun dell'Olma devoziusa. Teil I: Die
Melodien (1945), Seite 188, Melodie 2 a—c.

102 Neumann K., Der Spielmann 1932, Seite 189.
103 Maissen-Schorta, Die Lieder der Consolaziun dell'Olma devoziusa. Teil II :

Kritischer Text (1945), Seite 135—138, mit den Varianten.
104 Berchtersches Tagebuch, Seite 398 und Trinum perfectum 1744 in der romanischen

Bibliothek des Klosters. Dazu Gadola, Historia dil Teater romontsch I, Seite 167 f.,
II, Seite 4—7 (Separatabdruck aus dem Ischi 1930 und 1932).



41

b) Das Lied zum hl. Adalgott

Am St. Plazifeste 1672 feierte Kloster und Landschaft unter
Anwesenheit vieler Würdenträger in großartiger Weise die Erhebung

der Gebeine des hl. Adalgott. Darauf verehrte das Volk
den hl. Abt, zu dem es schon vorher vertrauensvoll gebetet hatte,
noch mehr. Davon weiß das Disentiser Mirakelbuch zu den Jahren
ï673—1676 manchen Beleg zu spenden. In dieser Zeit entstand das
Lied. Entgegen der Auffassung, daß dieser Sang gerade am großen
Feste 1672 erstmals gesungen wurde, spricht vor allem Strophe 27,
welche ja erzählt, man habe damals das Jahr 1672 gezählt (vein
dumbrau). Auch mahnt ja Strophe 29, für die Auffindung des
hl. Adalgottes in jenem Jahre zu danken (che nus ven gliez onn
giu). Das alles deutet offenbar auf eine Zeit nach dem Feste hin105.
Der Sang zählt 32 Strophen und lehnt sich, wie schon gesagt,
inhaltlich und formell stark an das Plazilied an, ohne dessen Vollendung

zu erreichen106. Das Leben dieses Abtes und Bischofs war ja
auch für eine epische Schilderung weniger geeignet. Aber das
Carmen, dessen Inhalt doch zumeist ein einziges Ecce Sacerdos Magnus
ist (vgl. Strophe 14, 19), wurde doch bald populär, weshalb es
Salo 1685 sowohl in seinen Canzuns wie in seinem Glisch sin Can-
delier veröffentlichte.

Auch dieses Lied besitzt keine neue und entsprechende Melodie.
Die zwei Weisen aus Dardin, besonders die kürzere, muten

sehr einfach und fast litaneienhaft an. Die Melodie von Campie-
schas, bestehend aus einem Vorder- und Nachsatz mit je vier
Takten, stammt nach dem fröhlichen Tone zu schließen von einem
weltlichen Liede, wie P. Otto richtig empfindet. Tatsächlich
erinnern auch die Herausgeber der Melodien an das studentische
Lied: «Im Krug zum grünen Kranze»107. Weltliche Melodien in
den Dienst der Religion und der Kirchen zu stellen, war ja auch
ein Gedanke der Barockzeit, die Himmel und Erde, Übernatur
und Natur als innige Einheit ansah108.

106 Man könnte einwenden, es handle sich hier um die erste Auffindung von 1671,

wogegen indes Strophe 27 doch erst von der großen Translation von 1672 meldet.
Das Lied nimmt aber beide zusammen.

106 Näheres mit Übersetzungen von P. Odilo Zurkinden im Bündnerischen Monatsblatt

1943, Seite 211—213. Über den hl. Adalgott ebenda, Seite 208 ff. sowie 1944,
Seite 26—28.

107 Maissen-Wehrli, Seite igo.
108 So schon die Melodien zu Spes Nachtigall. Siehe Riemann, Handbuch der

Musikgeschichte II, 2 (1912), Seite 340.



42

c) Das Lied vom Carmel

Ob das Lied schon 1658, als in Disentis die Bruderschaft
vom Carmel eingeführt wurde, vorhanden war, ist doch wohl
sehr zweifelhaft109. Nichts im Liede weist speziell darauf hin.
Strophe 3 und 37 setzen eher eine blühende Confraternität schon
voraus. Die ausdrückliche und lange Erwähnung des hl. Adelgott

machen es wahrscheinlich, daß das Lied erst nach dessen
Erhebung 1672 gedichtet worden ist (Strophe 29 ff.). Dazu kommen

noch gewisse Ähnlichkeiten mit dem romanischen Plazi-
liede (Strophe 12, 17), wie denn überhaupt hier wie dort die
Geschichte des Klosters in großzügiger Weise verwertet wird. Es
war kein altes Lied, sondern betitelt sich ausdrücklich als ina nova
bialla Canzun. Dazu kommt noch, daß es sich formell' von der
Art Aligs (1674) deutlich abhebt. Deshalb wird es nicht viel
früher als 1680 entstanden sein. In diesem Jahre gab es Heinrich
Ludovic Muos in Zug als fliegendes Blatt heraus, offensichtlich,
um dadurch dieses neue Lied bekannt zu machen110. Der Drucker
ist zwar nicht mit dem Disentiser Konventualen P. Meinrad Moos
(J1703) verwandt, aber er besaß das Vertrauen der Klöster in
weitem Maße111. Dadurch, daß das Lied nun in die neue Conso-
laziun aufgenommen wurde, nahm es auch seinen Siegeszug durch
das ganze Vorderrheintal. Dies um so mehr, als es inhaltlich zügig
und werbekräftig war. Wer das Skapulier der Carmelbruderschaft
trägt, der wird nicht verlassen werden. Wie Judith den Hoio-
fernes tötete, so verjagt Maria die ganze Armada der Hölle
(Strophe 42) :

Judith tötet zorngerötet
Holofernes unerschreckt.
Die allreine ganz alleine
Die Armada Satans schlägt.

Zweifellos war in diesem Liede kein schlechtes Talent tätig.
Bezeichnend dafür sind schon die vielen Narrative (faggiet usw.),
die nur ein gebürtiger Romane geschrieben haben wird. C. Fry
erklärt unser Lied als formal das beste in der Consolaziun112.

Die Disentiser Melodie ist, wie P. Otto Rehm findet, nicht
aus einem Guß, sondern rythmisch verschieden, also kein eigent-

108 Synopsis 1658. Dazu Zeitschrift: Maria Einsiedeln 1943, Seite 312 f.; 1949,
Seite 221.

110 Romanische Bibliothek des Klosters, Gebetbücher Nr. 156. Titel auch im
Ischi 1942, Seite 65. Text jetzt bei Maissen-Schorta, Seite 112—115.

111 Zeitschrift für Schweizerische Archaeologie und Kunstgeschichte 1946, Seite 219.
112 Nies Tschespet 15 (1935), Seite 29.



43

liches klassisches Volkslied. Heute noch singt man in Disentis die
viel gleichmäßigere Weise von Dardin am Feste der Mater Miseri-
cordiae in Disentis113. Sie ist aus einem Guß, zählt acht Vortakte
und acht Nachtakte. In ihr liegt ein gewisser Ernst, ja eine
geheimnisvolle Melancholie, passend zu dem oft so kontemplativen
und fast schwermütigen Charakter der Rätoromanen.

Da das Carmellied in Zug gedruckt wurde, und zwar sicher durch
Vermittlung des Klosters, so dürfte auch dessen Einfluß vorliegen, wenn
im gleichen Jahre 1680 und in der gleichen Offizin und wiederum auf einem
fliegenden Blatte das Lied: La Vanadat en prichel statgedruckt
und verbreitet wurde114. Als Vorlage diente auch ein fliegender Zuger
Druck: «Die Vanitet aufif steltzen geht», mit gleichfalls 25 Strophen115.
Es fällt natürlich auf, daß die Übersetzung das schöne Bild von den Stelzen
nicht verwerten kann. Die erste Consolaziun nahm das Lied nicht auf,
wohl darum, weil sie überhaupt relativ klein war. Hingegen fand dann diese
Canzun durch die zweite Consolaziun von 1702/03 eine ziemliche
Verbreitung, wie die vielen Variationen der Melodien nahelegen.

d) Das Benediktuslied

Zu den Disentiser Klosterliedern darf auch das Benediktuslied:

Gl'ei in pomer ent'gl'orient. Schon Salo beschrieb
1685 in seinem Glisch sin Candelier (Part V., Seite 91—105) das
Leben des hl. Benedikt ausführlich, besonders dessen Tod
(Kommunion des Heiligen, Erscheinung der Lichtbahn). Der Cum-
belser Kapuziner sah im Patriarchen von Montecassino bereits den
Patron der Sterbenden. Im gleichen Jahre brachte Rüttimanns
Blumengarten Seite 233 ein langes Benediktuslied: «Es steht ein
Baum im Paradeiss.» Da darin viele süddeutsche Mönche genannt
sind, nicht aber die bekannten schweizerischen Heiligen, wird
wohl ein süddeutscher Verfasser vermutet werden müssen. Die
Consolaziun übernahm das Lied so getreu als möglich. Indessen
empfand der Übersetzer doch, daß die in Strophe 34—35 genannten

fremden Benediktinergestalten und die in Strophe 36
angerufenen Benediktinerinnen nicht recht für ein romanisches Lied
passen. Daher ließ er diese Heiligen einfach weg und reduzierte
somit die 40 Strophen auf 37. Die Heiligen des Bündnerlandes

und der Schweizer Klöster hier einzufügen, das überstieg

113 Maissen-Wehrli, Seite 172.
114 Romanische Bibliothek des Klosters Disentis, Gebetbücher Nr. 156 (mit Aligs

Canzuns, dem Carmellied usw.).
115 Maissen-Schorta, Seite IX. Maissen-Wehrli, Seite 74. Leider konnte ich nicht

den ganzen Text des deutschen Liedes ausfindig machen.



44

wohl des Übersetzers Können oder auch dessen Geduld. Das Lied
scheint nicht soviel Anklang gefunden zu haben, da bis heute noch
keine Melodie dafür gefunden werden konnte116.

6. Die Trunser Lieder

Von der Abtei Disentis gehen wir zur Wallfahrtskirche Maria
Licht nach Truns, die ja seit 1679 von P. Karl Decurtins betreut
wurde. Aber P. Karl ist keineswegs der Schöpfer der Wallfahrt.
Das erste Kirchlein wurde schon 1663 erbaut und 1673 geweiht.
Auch war das Gnadenbild mit dem roten Mantel bereits das Ziel
vieler frommer Wallfahrer und der Ort zahlreicher
Gebetserhöhrungen, wie uns die Ex Voto 1664—1678 bezeugen.
Dementsprechend wundert es uns auch nicht, daß wir zuerst im
Liederbüchlein von Balzer Alig ein Trunser Wallfahrtslied
besitzen, das dann Salo 1685 wörtlich übernahm (O Mumma de
Diu, Regina dil Ciel, Ti eis ina trost de tut il mund). Dieses älteste
Pilgerlied wird also 1663/74 zu datieren sein. Es zeigt wenig Qualität,

wie die oft unreinen Reime und die unvermittelt nebeneinander

gestellten zahlreichen Adjektive und Substantive beweisen
(Stropne 4—6, 8—9). Der Namen der Mumma della Gratia
erinnert lebhaft an die vielen italienischen Bezeichnungen der
Madonna della Gratia117. Decurtins behält nun den Hauptinhalt
bei, auch manche formale Wendung und den Refrain, gestaltet
aber das Lied viel klangvoller und leichter (Maria trost da tutt
il mund). Das Lied erhielt auch eine sehr liebliche und klare Weise
(4+4+2 Takte) und ist vielleicht das beste der Trunser Lieder.
Der leichte 6/8 Takt läßt an sich schon das bedrückte Herz
aufatmen118.

Ohne Vorbilder und daher wohl ohne Zweifel Eigendichtungen
von P. Karl sind die folgenden Lieder. Wenn irgendwo, dann
ließ hier Decurtins seine eigene Lyra spielen. Vergebens wird er
gewiß nicht im Titel seines gesamten Werkes behauptet haben,
daß die Lieder durch einen Benediktiner von Truns «aufgesetzt»
(shentadas) wurden und ohne Grund wird er sicher nicht seinen
Namen der zweiten Auflage vorangesetzt haben. Zunächst nennen
wir Maria clar eis terlishar, ein Lied, das die Entstehung
und die Wunder von Maria Licht in 30 Strophen episch zu er-

116 Maissen-Wehrli, Seite 190.
117 Gruber E., Die Gotteshauser des alten Tessin 1940, Seite 179.
118 Maissen-Wehrli, Seite 178. Maissen-Schorta, Seite 128—129. Eine ausführlichere

Würdigung der Trunser Lieder mit vielen Ubersetzungen von P. Odilo Zur-
kinden bietet ein Aufsatz in der Zeitschrift Maria Einsiedeln 1951, Seite 122—128.



45

zählen weiß. Da es auch den Neubau von 1684 erwähnt (ina
baselgia gronda), muß das Carmen 1685—1690 entstanden sein.
Inhaltlich deckt sich die ganze Darlegung im Kerne genau mit
dem, was wir darüber aus der Klosterchronik von Defuns (Synopsis

zu 1664, 79 usw.) wissen. Nur eine Nachricht findet sich darin
nicht, die wichtig ist, nämlich die Mitteilung, daß man vor dem
Kapellenbau hier das in Bünden bekannte Scheibenwerfen pflegte,
das nun verschwand.

Cau ent quei liuc fievan fiuc
Frint shibas ent il sheiver.
Quei has midau, santificau
Per nos riugs cau receiver.

An dieser Statt mit Feuer hat
Die Scheiben man entzündet.
Du hast den Bruach geändert auch
Und hier das Heil verkündet.

Man hat durchaus den Eindruck, daß P. Karl in dem alten
Volksbrauch etwas Heidnisches oder doch Ungebührliches sah,
weshalb er dessen Verschwinden als glückhaftes Zeichen ansieht119.
Das Lied besitzt zwei Weisen. Die erste ist im Rhythmus etwas
ungleichmäßig (4+6+6), die zweite aber ausgeglichener (6+6
+4)12°-

Das dritte Lied: OMumma de Diu sco steila sereina
drückt seine Freude darüber aus, daß gerade Truns unter den
manigfachen Marienheiligtümern Bündens (Disentis, Ziteil) so
ausgezeichnet wurde. Strophe 2 singt : «Der Leuchter, auf welchem
das Licht hold entbrennt, ist die löbliche Gemeinde Truns, die
aber keineswegs in den drei Bünden einzig so sehr Maria ehrt.»
Die Lichterscheinung bezeichnete ja auf dem Hügel von Accla-
dira die neue Wallfahrtskirche. Dem Dichter ist es, als ob sich
hier das Wunder des Moses, dem Gott im brennenden Dornbusche
erschien, wiederholt habe (Strophe 3—4)121.

Ein eigenartiges Lied tönt uns in: Maria, iau mi dun a ti
per purshunier entgegen. Der Beter betrachtet sich ganz als
Eigentum Mariae. Das war das Gelöbnis der Mitglieder der sog.
Kettenbruderschaft (compagnia della cadeina), die als
Abzeichen Eisenketten trugen, um sich damit als «Sklaven Mariae»
zu bezeichnen. Diese Art von Bruderschaften finden wir um die
Mitte des 17. Jahrhunderts in Italien. Von dort aus mögen auch
Anregungen nach Truns gekommen sein. Da sich aber schon 1673
Rom gegen diese Bruderschaft aussprach, verschwanden die

119 Darüber Caminada Chr. im Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen
Gesellschaft von Graubünden 63 (1933), Seite 238 f., 248.

120 Maissen-Schorta, Seite 120—124. Maissen-Wehrli, Seite 177.
121 Vgl. die Brevierantiphonen von Circumcisio Domini (Vesper und Laudes) :

Rubum quem viderat Moyses etc. Der brennende Dornbusch ist schon im Blumengarten,

Seite 167, Strophe 2, mit Maria identifiziert.



46

Vereine bald. Deshalb führte P. Karl 1693 eine Confraternität
zum Namen Mariae ein, deren langes Lied (Vegn, ti vens per la
dreiggia via) in der Ausgabe von 1702/03 den früheren kurzen
Sang der Kettenbruderschaft ersetzte122.

Das letzte Lied Tutt tgi che po cantar ist eine Art
marianisches Laudate Dominum (Ps. 148—150). Der Dichter ladet in
26 wohlklingenden Strophen die Engel des Himmels und die
Elemente der Erde ein, Maria zu begrüßen. Man glaubte früher,
es gehe auf das Lied : Maria Königin, Maria Helferin, Maria
Salve zurück, das uns in dem 1697 datierten Gesangbüchlein des

Fischinger Paters Karl Püntener ("]" 1701 überliefert ist123. Dieses
deutsche Lied ist übrigens viel älter124. Aber von ihm übernahm die
Consolaziun nur den Refrain: Maria Salve. Die tragenden
konstruktiven Gedanken des Gesanges sind ganz andere. Keine
einzige Strophe entspricht der anderen. Vielmehr ist der romanische
Sang, der gut doppelt so groß ist als der deutsche, eine eigenständige

Arbeit unseres Trunser Dichters. Der Inhalt bestätigt das
auch. Für P. Karl, der die Hexen so sehr aufspürte, ist Maria
diejenige, welche alle bösen Geister und die Hexen in die Flucht
treibt (Strophe 11). Gegen die äußeren und inneren Feinde der
katholischen Religion zieht das Lied scharf zu Felde, begreiflich,
denn die Belagerung von Wien 1683 zeigte die Turkengefahr, der
Überfall der Waltensburger 1682 auf eine Prozession nach Truns
die Bedrohung durch die bündnerischen Protestanten. Daher die
kämpferischen Töne in vielen Strophen (13—16), auf die noch
zurückzukommen sein wird. Endlich erwähnt die Canzun auch
die Trunser Kettenbruderschaft (Strophe 20) :

Honur Mariae dat Marias Ehre schafft
La Confraternitat Die fromme Bruderschaft
Deila cadeina; Der heiigen Kette.
Sesez agli surdat Tritt selber willig ein,
Per la perpetnadat Daß sich die Seele Dein
Con veglia pleina. Auf ewig rette.

Obwohl das Lied nicht eigentlich in der Consolaziun unter
die Canzuns de Nossadunna délia Glisch a Trun gerechnet wird,
gehört es doch inhaltlich hierher125.

122 Daruber Fry C., Ord l'historia religiusa dil pievel romontsch 1943, Seite 12—13.
123 Ischl 1942, Seite 8g—go. Benziger A., Beitrage zum katholischen Kirchenlied

1910, Seite 120 und Anhang, Seite 14.
124 Baumker W., Das katholische deutsche Kirchenlied 1 (1886), Seite 119; 2 (1883),

Nr. 4.
125 Maissen-Schorta, Seite 106—108.



47

VI. Der Erfolg und die Umarbeitung der Consolaziun
(1702/03)

Wie sehr das Liederbuch von P. Karl anregte, erhellt schon
daraus, daß der Cumbelser Kapuziner P. Zacharias da Salo
nun auch seinerseits sich veranlaßt fühlte, seine Liedersammlung
von 1685 neu zu bearbeiten. In der 1695 gedruckten Edition bietet
er nun 46 romanische Lieder, also doppelt so viele als früher (23).
Die 16 lateinischen und 6 italienischen Lieder wurden auf je ein
Lied in diesen Sprachen zurückgeschraubt, die vier deutschen
Gesänge verschwanden spurlos, wie schon früher bemerkt wurde.
Daraus ersieht man, wie durch die Trunser Consolaziun von 1690
die romanische Sprache an Boden gewann. Auch unser italienischer
Kapuziner nationalisierte sich nun noch mehr.

Aber die Arbeit von P. Karl wirkte nicht nur als Ganzes ein.
Sie lieferte unmittelbar mehrere Lieder, die Salo nur in der
Orthographie umänderte. So übernahm P. Zacharias das Lied Dentont
che Jesus tutt plagaus von Decurtins, der seinerseits den Text von
Alig umgearbeitet hatte. Das Lied: La Maiestat Diuina (Maria)
war vor der Consolaziun nicht bekannt und ist daher wohl durch
sie hier zum Drucke gekommen. Decurtins hatte auch aus Aligs
Reimereinen ein vollständig neues Lied Quei dulsh affon iteien
gedichtet, eine Neu-Übersetzung, die Salo ebenfalls aufnahm. Endlich

hat Salo das Lied auf die hl. Catharina (Soingia Gatharina
sabi spert) wohl von der Trunser Ausgabe herübergeholt.

Immerhin blieb die Ausgabe Salos mit ihren 46 Liedern noch
stark hinter der Consolaziun mit ihren 62 Stücken zurück und
konnte daher nie in eigentlichen Wettbewerb mit dem Trunser
Opus treten. Dessen Erfolg erhellt schon daraus, daß es nach
zehn Jahren wieder gedruckt werden konnte und zwar nicht mehr
durch die eigene Klosterdruckerei, sondern durch Peter Moron,
der 1702 in Chur mit dem Drucke begann und ihn wesentlich
freilich erst in Bonaduz 1703 vollendete. Damit übernahm wohl
für diese zweite Auflage der Consolaziun der Drucker das
Risiko, also nicht mehr P. Karl selbst oder das Kloster. Ebenso
zeigte sich der Erfolg darin, daß diesmal ein Vorwort geschrieben
werden durfte, in welchem sich der Herausgeber mit P. C. C.
deutlich genug bezeichnete. Diese Einleitung geht im übrigen auf
ähnliche Einführungen anderer Liederbücher zurück126. Sie durfte
es aber wagen, die Bestimmung des Buches sehr weit zu ziehen.
Es sollte für die Jugend nicht nur der Cadi, auch nicht nur des
Grauen Bundes, sondern aller drei Bünde (de nossas treis Ligias)

126 Bäumker I, Seite 196, II, Seite 63.



48

ein brauchbares Werk sein, aber auch keineswegs nur in der Kirche
und bei Prozessionen, sondern auch auf dem Felde und im Hause.
Dementsprechend enthielt das neue Opus fast die doppelte Zahl
der früheren Lieder, nämlich 112. Mit andern Worten, die zweite
Auflage wies an romanischen Liedern mehr auf als die Edition
Aligs und die beiden Ausgaben Salos alle miteinander präsentierten.

Zunächst fällt auf, daß fast der gesamte Stock der ersten
Auflage wiederum aufgenommen ist. Verschiedene Lieder aber
fehlen in der neuen Ausgabe. An erster Stelle erwähnen wir
hier O Mumma beada, das ganz kriegerische Tone gegen die
Protestanten angeschlagen hatte. Nachdem P. Karl selbst beim
Sagenser-Handel Feldprediger gewesen war, hatten solche
Strophen in seinem Buchlein Aufsehen erregt. Zudem war die
Stimmung zwischen Katholiken und Protestanten in den Jahren nachher

immer noch sehr gereizt. Daher begreift man es durchaus, daß
der Herausgeber das geharnischte Lied einfach wegließ127. Ebenso
ließ P. Karl die Ganzun Maria iau mi dun weg, weil die
Bruderschaft der «Sklaven Mariae» unterdessen in eine andere
umgeformt worden war128. Das stark italienisierende Sheit nus
gl'affont konnte man um so mehr beiseite legen, als noch genügend
Weihnachtsgesange da waren. Dasselbe gilt vom Osterliede:
Christus Jesus ei levaus si. Ebenso eliminierte Decurtins das aus
Alig uberarbeitete Jesus ei in dulsh num guiss und das wohl
selbständige Jau sto navent tilar (Tod).

Woher nun die große Zahl der neuen Lieder? Zunächst ergibt
sich, daß verschiedene Canzuns auf Salos Sammlung 1695
zurückgehen.

Daraus stammt das Lieder-Trio: Perdjau pia la libertad (10 Strophen),
O char'olma veses mei (6 Strophen) und Fetsch errur de lamentar (3
Strophen). Im ersten Gedichte seufzt die Seele über ihr leibliches Gefängnis,
im zweiten vernimmt sie die Tröstung des gekreuzigten Heilandes und im
dritten ergibt sich die Seele in der Hoffnung auf die göttliche Hilfe. Alle
diese drei Lieder sind ganz im Stile Spes gehalten und folgen ja auch in
der Consolaziun gerade auf eine Ubersetzung aus Spe (Jau sun d'amur
surprida). Indessen können diese drei Lieder doch nie ganz als Ubersetzungen

aus Spes «Trutznachtigall» oder dessen «Goldenen Tugendbuch»
nachgewiesen werden.

O niebla dil ciel regina ist ebenfalls aus Salos Canzuns von 1695, Salo
hat aber seinerseits nur Aligs Lied uberarbeitet. Weiterhin steht das Lied

127 Anders Caduff in seinem Testament de l'olma 1705. Decurtins C. m Gröbers
Grundriß der romanischen Philologie 1897, Seite 251.

128 Fry C, Ord l'historia religiusa dil pievel romontsch 1943, Seite 12—13.



49

O Maria mar smireivla de grondezia bereits in Salos Liedersammlung von
1685 und 1695. Decurtins nahm es um so lieber auf, als es in der 6. Strophe
sich an die Mumma della glisch wandte. Auf die gleiche Kollektion von
1695 geht die Canzun O num ault glorius zurück. Auch für den Gesang
über den Tod: Resti o mund gl'enadi muß die genannte Quelle namhaft
gemacht werden. Mithin hat auch Salo wiederum Verdienste an der
Vermehrung der Consolaziun. Es ist eben doch so, daß alle diese Liederbücher

voneinander abhängig sind und einander wechselseitig befruchten.

Eine weitere Gruppe von Liedern ist deutschen Quellen
entnommen und daraus übersetzt. Am meisten kommt hier der
«Geistliche Blumengarten» von P. Placidus Rüttimann 1685
in Betracht.

Auf dieses Buch geht das Lied der hl. Barbara (Cun rosas lein nus ina)
zurück (Mit Rosen will ich zieren). Die Ubersetzung folgt zuerst allgemein
dem deutschen Liede, ohne dessen Vorzüge zu erreichen. Sehr anschaulich
und breit wird das Märtyrium der Heiligen erzählt, bei welchem der Vater
eine so schlimme Rolle spielt (O bab, o morder, bestgia, o heintger, o

tiraun). Dem Ubersetzer liegen Erzählungen besser als mystische Betrachtungen.

Auf den Blumengarten geht weiter der Gesang zur Christenlehre:
Tenei endament adina zurück (Frewt euch ihr fromme Kinder). Indes
folgt der romanische Text nur allgemein dem deutschen und erlaubt sich
viele Freiheiten. Das gleiche gilt auch noch von: Scolastica, in vif maleig.
Das deutsche Lied des Blumengartens (Scholastica, die Schülerin usw.)
behandelte in 27 Strophen in Form eines ABC die Tugenden der Heiligen.
Unser Lied mit 30 Strophen schließt sich nur wenig an den deutschen Text
an. Man kann ihm kaum viel Qualitäten zuweisen. Das ABC-Schema
übernahm indes die Consolaziun in einem Liede (Tgi dat concepts) auf
die weiblichen Heiligen (Anastasia, Barbla, Bolognia, Catrina usw.).

Wenn wir wiederum wie bei der ersten Auflage der Consolaziun

Einflüsse des Blumengartens feststellen, so muß man natürlich
auch hier nochmals daran erinnern, daß diese Lieder auch auf
anderem Wege dem romanischen Ubersetzer hätten zur
Verfügung stehen können. Doch war es anderseits naheliegend,
gerade Lieder, die in den deutschen Nachbargemeinden gesungen
wurden, ins Romanische zu übertragen. Hier war auch die Offensive

zugleich die beste Defensive.
Als weitere deutsche Quelle kommt das St. Galler Gesangbuch

von 1705, das jedoch auf eine ältere Edition zurückgeht, in
Betracht. Daraus war «Das heilige Vater unser» Vorbild für das
Lied Bab nos. Ferner geht auf ein fliegendes Zuger Liederblatt
von 1680 das Lied: La vanadat en prigel stat zurück, wovon
schon die Rede war.



5°

Übersetzt wurde aber nicht nur aus dem Deutschen, sondern
auch aus dem Lateinischen. Das Romanische sollte ja auch
anstelle des Lateinischen gesetzt werden.

Wir finden deshalb drei romanische Ubersetzungen von lateinischen
Kirchenliedern. O glorius bist benediu zeigt schon durch die Bemerkung:
«O gloriosa Domina en Ramonsch» seine Herkunft an. Die vierte Strophe
ist indes dem Vorbild fremd. Mumma della gratia a de misericordia
erinnert an italienischen Einfluß. Auch die Canzun: Patartgein quei di
adina verrat sofort seine Quelle : «Dies irae en Ramonsch». Das Romanische
halt sich genau an sein Muster. Das franziskanische Stabat Mater ist in
unseren Landen, wo die Kapuziner wirkten, bereits vorher übersetzt
worden. Alig übertrug es erstmals und von ihm hat es Salo in seine beiden
Auflagen übernommen. Der bisherige romanische Text war also schon
dreimal in Druck gegangen. Trotzdem wagte unsere Consolaziun eine
neue romanische Version, die sich genauer an den lateinischen Text hielt
als die bisherige Translation. Das ist bezeichnend fur den Mut und die
Aufgeschlossenheit unseres Liedersammlers und Übersetzers, daß er die
vorhandene Vorlage nicht benutzte, sondern ein ganz neues Lied schuf.

Wahrend die erste Consolaziun überhaupt nur romanische Texte
brachte, wagte unsere Ausgabe von 1703, ein rein lateinisches Lied ohne
Übersetzung zu bringen, nämlich das O Maria, Stella maris129. Erst die
Consolaziun von 1796 bietet davon eine freie Übersetzung: Seis salidada,
o steile della mar. Decurtins setzte sich eben zum Ziele, möglichst das
einheimische romanische Lied zu pflegen. Die lateinisch-liturgische Literatur
uberließ man mehr den Weltgeistlichen und den Kapuzinern130.

Schließlich übersetzte P. Karl auch frühere romanische
Lieder, die wohl auch von ihm stammen, in eine bessere Sprache.

Zuerst nennen wir Christus ei oz si levaus, ein Lied, das schon Alig
und ihm folgend Salo ediert und das dann die erste Consolaziun im
Anschluß daran auch umgearbeitet hatte. Von der ersten Fassung ist nur etwa
eine Zeile geblieben, alles andere hat sich wenigstens formell geändert, auch

129 Alle diese lateinischen Lieder: O Maria, Stella Maris, dann O gloriosa Virginum
sowie Dies irae finden sich bereits in Salos Canzuns 1685 in lateinischer Sprache. Die
Hymnen zeigen das Kleid, das ihnen das neue Brevier von 1632 gab, also nicht das
alte lind ursprungliche.

130 Vgl. Wendenzens Formular von 1676 und 1701. Immerhin scheint die
Klosterdruckerei um 1690 ein Officium B. Mariae und auch die Vesperi di tutto l'anno
veröffentlicht zu haben. Beide Werke gab dann Peter Moron nochmals heraus, die Vesperi
1706, das Officium wohl um die gleiche Zeit. Gadola im Bundnerischen Monatsblatt
1934, Seite 215. Wahrend aber die Disentiser Auflagen noch deutsche Bemerkungen
aufweisen, fehlen solche in den Bonaduzer Editionen. Im Officium sind romanische,
in den Vesperi italienische Erklärungen eingestreut. Daß aber hier kapuzmischer Einfluß

vorliegt, ist klar (Vesperi 1706, Seite 108: Patriarca S. Francesco).



51

die Strophenzahl (früher 12, jetzt 15). Von dem Liede Dad'ina rosa nesche
sind wenigstens einige Strophen umgearbeitet. Nur ganz wenige Zeilen
und Reime des Liedes De Nadal noig finden wir von der alten Form (früher
23 Strophen, jetzt 13). Vollständig umgearbeitet und dreimal vergrößert
ist das Lied: Eis ei pusseivel (früher 15 Strophen, jetzt 46). Eine
Neudichtung stellt ebenfalls En Gallilea a Nazareth dar. In diesen letzten
beiden Liedern blieb nur die erste Zeile. Formell stark umgegossen ist auch
In figl naschiu en Bethlehem (früher: Jesus nascius en Bethlehem). Zu den
sieben Strophen von La vita humana, la trost mundana dichtete unsere Auflage

noch vierzehn dazu. O pussent maun de Diu, ein Lied über das Fegfeuer
mit 24 Strophen, ist eine ganz umgeformte, kürzere Fassung des alten
Liedes O gref maun de Diu mit 36 Strophen. Dieser frühere Gesang
beschrieb die Sünden und deren Strafen bis ins Einzelne und Drastische, was
der neuen Auflage nicht mehr passend erschien. So sind interessante Details
wie über die Mode (Strophe 21—22 Spiegel, Schlappa) weggeblieben.
Immerhin wurden dafür auch viele Italienismen ausgemerzt. Das bekannte
Lied Reich und Arm besaß schon zwei romanische Ubersetzungen, die
eine in Alig und Salo, die andere in der ersten Consolaziun. Trotzdem
wagte die zweite Auflage eine neue nicht schlechte Übertragung zu geben.
Wir sehen also, wie immer wieder die gleichen Themata neu geformt wurden,

ein gutes Zeichen für die Initiative des Trunser Paters.

Durchgehen wir noch die Consolaziun unter dem hagiogra-
phischen Gesichtspunkte. Die erste Auflage umfaßte schon
zahlreiche Gesänge zur Muttergottes, dann zwei Josefslieder, ferner
je eines zu St. Stephan, Gatharina, Benedikt, Placidus und Sigisbert

sowie endlich Adalgott. Hiezu kommt noch ein allgemeiner
Gesang zu den Aposteln. Die zweite Consolaziun verdoppelt nun
diese Heiligenlieder, die aber nicht nur die Gadi, sondern auch
Lugnez und Foppa betreffen.

Der hl. Martin war der Patron des Klosters und der Cadi, dem auch
die alten Kirchen von Disentis und Truns sowie noch Medels geweiht
waren. Außerhalb dieses Gebietes treffen wir noch die Kirche von Lumbrein
im Lugnez. Zwei Lieder sind dem Heiligen gewidmet: Sin tgei fuorma
schildert das Leben des Heiligen von Tours genauer als das mehr
allgemeine Vegn dal Mund. Viele Kapellen hatten den hl. Sebastian zum
Patron, indes einzig eine Pfarrei, nämlich Dardin. Das zu seinen Ehren
gedichtete Lied ist inhaltlich nicht wichtig. Aber Dardin war ja geradezu
ein Sammelpunkt des romanischen Liedes, so daß eine Rücksicht angebracht
erschien141. Von der Cadi gehen wir in die Foppa, wo der hl. Remigius
eine alte Pfarrkirche in Fellers besitzt. Zu Ehren dieses fränkischen Heiligen
bringt die Consolaziun ein Lied (Con viarra Dieus), das ausdrücklich

131 Maissen-Wehrli, Seite XIX.



52

St. Remigius als Patron bezeichnet (o soing patrun). Im Lugnez wird im
alten Hauptort Pleif der hl. Vincenz verehrt, dessen Canzun (Venci,
Vinciegn) das Martyrium des Heiligen ausführlich erzahlt. Ebenfalls sehr
alt ist das Laurentiuspatronat von Oberkastels, dem ein Gesang
(Vegn, soing Lorenz) gewidmet ist. All diese Pfarreien, deren Patrone
Lieder hatten, sahen sich naturlich der Consolaziun sehr verpflichtet.
Für Truns, das in der Consolaziun Lieder zum hl. Martin und zur Madonna
vom Licht hatte, brachte die zweite Auflage noch ein besonderes Lied für
die erst 1693 eingeführte Bruderschaft vom hl. Namen Mariae
(Vegn, ti vens per la dreiggia via), worin wir auch die Bruderschaftsgebete
erfahren (zwölf Ave und drei Pater jeden Tag)132. Endlich verdient hier
noch das Lied Tgi dat concepts Erwähnung, das 22 weibliche Heiligen
preist, also ein Universal-Schema fur viele Wünsche darstellte.

Neben diesen besonderen Gesängen zu den Heiligen finden wir
viele allgemeine Lehrgedichte.

Die Canzun: Ach jau pauper sventirau stellt die Mahnung des
verlorenen Sohnes dar. Über die Totsünde handelt Bauld passan sedisch ons.
Die erste Strophe dieses Liedes erzahlt, daß nun bald 16 Jahre verflossen,
seitdem Gott uns die Rute angedroht. Von wo an die 16 Jahre zu zahlen
sind, ist nicht gesagt. Man denkt an die Belagerung von Wien 1683. Oder
darfman an die Offenbarungen der hl. Margarita Alacoque, die 1673—1675
stattfanden und 1684 veröffentlicht wurden, erinnern? Die vielen Germanismen

(List, Lust, Augenblick usw.) fallen auf. Schemenhaft wirkt das

Lied zu den Jungfrau-Märtyrern: Bein veies, o purschallas, uss. Ebenso
allgemeinen lehrhaft und farblos ist das Lied: Christus ver figl de Diu
vivent, ein Lied zur Passion des Heilandes. Auch die Canzun: De Mesa
noig fideivlamein ist ein Lehrgedicht. Nur allgemein religiöse Begriffe fur
das Kirchweihfest verwendet das Lied: Fiasta gronda nus camonda. Wer
aber diese großen Feste heute noch kennt, weiß, wie sehr ein romanisches
Lied dafür verlangt wurde. In ch'en treis persunas stat besteht zur Hälfte
aus der Doxologie und zur Hälfte aus allgemeinen Wahrheiten und gibt
keine tiefere trinitarische Theologie. II soing rosari ist eine nicht schlechte
Paraphrase des Rosenkranzes und besonders des Ave Maria133. Milli ga
seies salidada ist ein inniges Kreuzlied, das aber wohl eine Übersetzung
darstellt (vgl. schonza Schanze, fendli Fahnchen).

Schone, bis ins Einzelne gehende Passionsbetrachtungen bietet das
folgende Stück : O char dulsch Salvader. O stalla ventireivla ist in der Häufung
der Substantive, Verben und Adjektive typisch barock (Strophe 1—2,
6—8). Wenig Wert besitzt das Osterlied Oz dein tuts, das mehr eine
Reimerei denn ein Gesang ist. Eine lange Predigt an die Jugend stellt das

132 pry q ^ Ord l'historia religiusa dil pievel romontsch 1943, Seite 13.
133 Uber dieses Lied Fry C. m Zeitschrift «Disentis» 1937, Seite 70—71.



53

Lied dar: Pertraggi bcin. das aus der hl. Schrift Beispiele fur die Veränderlichkeit

des Glückes bringt (Balthasar, Samson, David, Absolom). Es mahnt
auch in Strophe 16 den Konig, daß er wohl heute angebetet werden kann,
morgen aber doch ins Grab muß. Die überaus zahlreichen Germanismen
verraten eine Ubersetzung (Feld, bleich, schon, Schuß, Geaste, Luft). Ein
sehr interessantes Lehrgedicht bedeutet Sai bein che l'amicitia fuss la pli
niebla caussa. Es warnt vor falschen Freunden, vor Verwandten und Hoch-
gestellten, vor Sangern und Amtspersonen. Vermutlich eine Übersetzung,
wie der Ausdruck «herr fetter» (Vetter) nahelegt. Ein eigenartiges und auch
einzigartiges «Lobet den Herrn» singt die Canzun: Sei benediu, die sich
an Blumen und Garten, Vogel und Fische, Laien und Mönche, Engel und
an Maria richtet. Ein Lied, das man als recht und schlecht bezeichnen kann,
preist den Namen Jesu auf den Beginn des Jahres (Sin quest'enciatta).
Eine eindringliche Mahnung gibt das Stuck: Va mundana, ti vana ventira
das sich besonders an die Hochgestellten wendet.

Aus diesen allgemeinen Liedern heben sich zwei Faszikel von
gleichem Versmaß heraus. Zunächst handelt es sich um den sog.
eschatologischen (endzeitlichen) Dichter, der die vier
letzten Dinge des Menschen in langen Lehrgedichten behandelt.
Das erste (Tgei vult quei gir chin pot) beschreibt den Tod und seine
Ängsten in 30 Strophen. Es ist inhaltlich sehr gut und lebendig
abgefaßt. Formell fällt die viele Anwendung des deutschen Wortes
«schwach» auf (Strophe 6, 10, 20). Das zweite Lied behandelt das
letzte Gericht (Ei ven vegnir in gii) in nicht weniger als 37
Strophen, das in seinen letzten Teilen durch die sich 21 mal
wiederholenden Versanfänge mit O bzw. O vae wirklich ruhrselig wirkt.
Hier liegt nicht mehr die kraftvolle barocke Art der Dichtung vor,
sondern eine Übergangsstimmung zum Rokoko. Die dritte Canzun
wendet sich den Höllenstrafen zu (Tedleit uss las caschuns,
27 Strophen), welche auch die Zecher und Trinker treffen kann
(Strophe 2, 5). Zwar nicht dem Versmaß, wohl aber dem Inhalt
nach schließen sich obigen drei Liedern noch zwei Gesänge an,
wovon der eine die Gerechten (Uss mid jau vush) und der andere
die Seligen (Sei ussa megls lubiu) preist. Das letztere Lied müssen
wir als franziskanisch ansehen, da die 10. Strophe den hl. Franz
v. Assisi ausführlich feiert. Daraus würde man gerne auf einen
Kapuziner als Verfasser folgern. Da ferner noch die 14. Strophe
dem hl. Stephan geweiht ist, der just Patron von Cumbels ist,
durfte man vielleicht auf den damaligen Pfarrer P. Zacharias da
Salo (I1705), den uns schon längst bekannten Schriftsteller,
schließen. Freilich kann dieser sich hier wie bei seinen prosaischen
Werken auch fremder Hilfe bedient haben. Wie dem auch immer
sei, die beiden Stücke gehören wohl nur als Anhängsel zu den drei
eschatologischen Liedern.



54

Neben dem endzeitlichen Dichter gibt es noch einen Passions-
d ich ter, der uns fünf Lieder des gleichen Versmaßes schenkte,
die alle hohe Qualitäten aufweisen (O piagas dolorusas, O piagas
amureivlas, O piagas gloriusas, O piagas meriteivlas, O piagas
pretiusas). Welches genau die Vorlagen dazu waren, ist nicht
sicher. G. Gadola erinnerte an den Geist von Spe (1591 — !635),
C. Fry an die Lieder von Paul Gerhardt (1607—1676)134. Auf
alle Fälle gehören sie zu den schönsten Perlen der zweiten Con-
solaziun.

VII. Das geistige Gesicht der Consolaziun (1690—1703)

Will man den Geist der Consolaziun irgendwie festlegen, so
kann man unmöglich den scharfen konfessionellen Standpunkt

übergehen. Obwohl wir in keiner Weise die Form jener
Kämpfe billigen und in diesen Streitliedern mit nichten den
Ausdruck unserer eigenen Gesinnung sehen können, bleibt uns doch
die Pflicht, diese Gedichte und Strophen historisch verständlich zu
machen. Dabei handelt es sich aber nun keineswegs die Geschichte
der Glaubenskämpfe zu schreiben und jeder Partei Recht und
Unrecht zuzuweisen, sondern nur darum, einige Ereignisse
hervorzuheben, die sichtlich auf die Consolaziun einwirkten. Wir
übergehen die Bündner Wirren, in denen Disentis und Ilanz scharfe
Gegensätze bildeten135. Der darauf folgende Streit um die Kapuziner

in Bünden und der erste Villmergerkrieg von 1656 in der
Eidgenossenschaft spitzten die Lage sehr zu. Ein romanisches
Neujahrslied von 1656 ruft nach Rache für den Nikodemitenstreit in
Schwyz und schilt die Katholiken «wütende Grauwölfe» (grischs
luvs rabiuss), die Gott vernichten möge136. «Incunter il Papa et
Türch, inimichs da Christi e da sia Baselgia» stimmte 1661 Lurainz
Wietzel ein kräftiges Lied an137. Nur kurz mögen die Tumulte im
Thurgau (1664), die Spannungen zwischen Luzern und Bern
(1678) erwähnt werden. Der Konfessionsstreit veranlaßte 1683 die
Trennung des Glarnerlandes in Verwaltung und Rechtspflege138.

134 Gadola im Ischi 1942, Seite 92. Fry, Ord l'historia etc., Seite 17. Gerhardt
wurde von Joh. Moeli (11698), einem Engadiner, der protestantischer Pfarrer in
Luvis war, übersetzt. Hatzeld im Archivum Romanicum 17 (1933), Seite 296.

135 Zeitschrift fur Schweizerische Kirchengeschichte 1949, Seite 290, 303.
136 Chrestomathie I, Seite 79—80. Die Handschrift stammt aus Kastris 1672/73.
137 Alchüns Psalms da David 1661 (zusammengebunden mit Iis Psalms da David

1661), Seite 661—662.
138 Gruter S., Geschichte des Kantons Luzern im 16./17. Jahrhundert 1945, Seite

368—377-



55

Wie es einer Andester Prozession, die nach Maria Licht ziehen
wollte, in Waltensburg 1682 erging, ist schon früher erwähnt
worden139. Daß bei der Besetzung von Sagens 1701 das Bild der Trunser
Madonna für einige zuchtlose Soldaten der Gegenstand des Spottes
war, darf man nicht übersehen140. Obwohl dann Verhandlungen
einen Bürgerkrieg vermieden, blieb die Stimmung doch sehr erregt.
Daher wünschte Abt Adalbert III. 1702, mit Hilfe von Frankreich,
einen siegreichen Kampf gegen den Galvinismus anszufechten141.

All das blieb in der Seele unseres feinfühligen Wallfahrtspriesters

lebendig und ließ in ihm das Feuer der Entrüstung hell
aufflammen. Dies um so mehr, als er von Natur aus ein beweglicher
und kampfesfreudiger Charakter war. Er verbarg sich nicht in das
beschaulich-mystische Halbdunkel seiner Zelle, sondern liebte es,
außerhalb der Klostermauern zu wirken, erfüllt vom heißen
Verlangen, die Welt für Christus und seine Kirche zu erobern.

Bevor wir die Lieder der Consolaziun selbst durchgehen, hören
wir, wie friedlich Balzer Alig 1674 in seinen Gesängen gegenüber

den Protestanten sich ausdrückt. Wohl bittet er auch, von
«den falschen Propheten, welche die Schrift fälschen», bewahrt
zu werden (digls fauls prophets pertgira, ca saniastran la scartira.
Nr. 22, Seite 36). Auch hofft er die Vertreibung der Haeresie
durch die Muttergottes (Nr. 32, Seite 54) und wünscht die
Befreiung ord igl gwalt de faulzas sectas de quest mund (Nr. 36,
Seite 64), aber nie klingen schärfere Töne durch.

Ganz anders bei Decurtins, dessen eigenes Lied Tutt tgi
che po cantar in Strophen 14 und 16 offen seinen kämpferischen
Sinn zeigt:

Fort Luter, fort cun tei,
Tutt spir menzigas ei,
Quei che ti preggias:
Il Diauel sez à Ti,
Ha dau ent tiu cerui,
Quei che ti traggias.

Buc' in dels Predicants,
Da quels malsciks Farfants,
Con lur menzegnias :

Ne pon mai conterdir,
Mariae Num pitsnir,
Gizzont lur plimmas.

139 Synopsis 1682. Dazu Ischl 1952.
140 Ischi 1951, Seite 101.
141 Heer G., Mabillon und die Schweizer Benediktiner 1938, Seite 252.

Fort, Luther, fort mit dir,
Nur Lügen wort ist mir,
Was du verkündest.
Dir gab der Teufel ein
Die böse Lehre dein,
Und was du gründest.

Kein frecher Prädikant,
Kein lügenhafter Fant
Darf widersprechen
Und mit dem Worte sein
Die reine Mutter zeih'n
Der Schuld und Schwächen.



56

Auch in der Auswahl der Lieder zeigt Decurtins diese seine
Einstellung. Im Liede O Mumma beada, sco mai ne sei Stada
mahnt die vierte Strophe vor den «abtrünnigen Ketzern» und
«arglistigen Schwatzern», die uns Christus nehmen und sein Blut
stehlen wollen. In der Strophe 8 zeichnet sich ein bedrohlicher
Krieg bereits deutlich ab: «Wann sie nun ankommen mit Pfeifen
und Trommen, starckmachtige Patrona, starke uns Maria. Die
Dorfer sie brennen und Flecken zertrennen, die Kloster verhergen,
die Lander verderben, starcke uns, starcke uns, starcke uns Maria.»
Das Lied fußt auf dem Sang : «O seelige Mutter, voll Gnaden und
Gute», das im St. Galler Gesangbuche von 1705 figuriert, aber
auch schon im Blumengarten 1685 gedruckt war142. Wie schon
früher bemerkt, ließ Decurtins diesen militanten Gesang in der
zweiten Auflage weg. Aber sonst blieb die scharfe Spitze gegen den
Protestantismus. Irgendwie auf das St. Galler Gesangbuch geht
auch das Lied: In bi Jert de Jesse zurück143. Indes weiß diese Vorlage

nichts von dem, daß «die verschworene Macht aller Kantone
sich wütend versammelte», als der Heiland von Palastina nach
Ägypten fluchtete (Strophe 8). Diese Verse zeigen die pessimistischen

Befürchtungen der damaligen Zeit144.
Unter diesen Umstanden und Aussichten versteht man die

innige Bitte um Bewahrung des Glaubens, wie sie das Lied Maria
trost da tutt il mund Strophe 10 in Anlehnung an Alig (Nr. 35)
formulierte. Decurtins wünscht ein einiges katholisches Oberland,
das bereit ist, als geordnete Schlachtreihe den Kampf gegen die
Calviner zu schlagen. Deshalb erbittet er in dem eben genannten
Marienliede Strophe 8: ord nus in' armada fai bein paregiada,
eine Formulierung, die in Aligs Vorbild fehlt. Ahnlich hieß es

ja auch im Carmellied (Olma chara biar pli clara), die Muttergottes

sei wie ein wohl bereites Kriegsheer (armada bein pinada),
das stets vom Feinde gefurchtet werden musse (Strophe 45).

Immer wieder erklingt in den Liedern der gleiche Kehrreim
wieder, die Bitte um Schutz vor den Andersgläubigen. Sogar im
Auferstehungsliede Christus Jesus ei levaus si findet sich dieses
Anliegen : Pertgira po tutts ils Ghristiauns de tuts haeretics a
pagauns (Strophe 11). Die Neuglaubigen im Lande und die Tur-

142 St Galler Gesangbuch («von newen wieder gedruckt») 1705, Seite 112—115
Blumengarten 1685, Seite 280 Etwas verschieden Wendenzen, Formular 1675, Seite 163.

143 Consolaziun Seite 143: Gronds suffels en a strada da tuts cantuns rimnai en-
cunter tel rabiai, cun quels stos uregiar a biar stampadas auras vegnien sur tei a curdar
St. Galler Gesangbuch 1705, Seite 129—130, mit nur 5 Strophen

144 Von den vielen pessimistischen Zitaten des 17 Jahrhunderts seien nur diejenigen

von Aug Stocklm hervorgehoben Siehe Schweizer Beitrage zur allgemeinen
Geschichte 1950, Seite 110, 127 und Bundner Monatsblatt 1950, Seite 173 Dazu
Consolaziun ed Maissen-Schorta, Seite 33, Strophe 19 (Antichrist)



57

ken an der Grenze des Abendlandes werden auf die gleiche Stufe
gestellt. So auch in der marianischen Canzun: Ah con de ditg
hai schon voliu, in welcher der Verfasser von Suleimann II. dem
Großen (1520—1566) erzählt, der einst Ungarn unterworfen und
dessen Flotte später bei Lepanto 1571 ins Meer versenkt wurde.
Strophe 7—8 lauten:

Du, Solimann, du weißt es gut,
Seit manchem, manchem Jahr.
Versenkt ob Deinem Ubermut
In's Meer wardst du fürwahr.

Viel Christenblut
Voll Frevelmut
Hast ehdem Du getrunken.
Nun bist hinein
In Höllenpein
Auf ewig Du gesunken.

Wer hat dich um die Kraft gebracht,
Daß nichts vermagst du mehr?
Den Ketzern allen fehlt die Macht.
Wer kämpft noch wie bisher?

O Du fürwahr,
Du hast Sisar
Zur Erd' gebeuget schon.
Der Mantel Dein,
Er trug allein,
Jahel, den Sieg davon145.

Vielleicht hatte der Verfasser die Erinnerung an Sisara, den
Heerführer der Kanaaniter, nicht nur aus der Bibel (Richter 4, 2

und 5, 20), sondern auch aus einem geistlichen Schauspiel. So stellte
man ja in Einsiedeln 1676 am Rosenkranzfeste bühnenmäßig dar,
wie Jahel dem Sisara einen Nagel in die Schläfen bohrte146. Wie
diese Canzun so wendet sich auch das Lied : O Maria glish divina
stark gegen die Türken und läßt uns noch deutlich fühlen, welchen
Eindruck das Heranziehen der kriegerischen Söhne des Propheten
gegen die habsburgische Kaiserstadt auf alle Gemüter gemacht
hat. Das Lied geht über seine deutsche Vorlage hinaus, indem es
den mohamedanischen Erbfeind auch als einen «grausamen
Hund» (chiaun crudel) bezeichnet147.

145 Das romanische Lied ist voll von Germanismen und wohl selbst wieder eine
Übersetzung. Die Übertragung von P. Odilo Zurkinden bietet eine freie Nachdichtung dar.

146 Henggeier R. im Einsiedler Kalender 1945, Seite 23.
147 Blumengarten 1685, Seite 171: O Maria noch so schön. Strophe 5.



58

Mithin sehen wir, wie unser Gebetbuch sowohl gegen die christlichen

wie nichtchristlichen Feinde die Hilfe des Himmels erbittet.
Die gleiche Einstellung finden wir auch im Geistlichen Blumengarten

von 1685. Diese Kampfesfreude schließt die mystische
Wärme, die sich in vielen Gesängen der Consolaziun zeigt, nicht
aus. Im Gegenteil! Je tiefer die innere Glut, desto mehr drängte
sie zur äußeren Tat.

Eine besondere Seite des Barocks ist seine humanistische
Einstellung. Barock ist der verchristlichte Humanismus. Abt
Augustin Stöcklin (11641) lebte ganz in der Welt von Vergil und
Horaz, Ovid und Seneca, vergaß aber darüber die hl. Schrift
und das Kirchenrecht keineswegs. Antike und Christentum,
Wissenschaft und Religion klaffen bei ihm nicht auseinander, sondern
bilden eine fruchtbare Synthese148. Und Abt Adalbert II. betonte
1680: «Ohne wissenschaftliches Studium kann kein Kloster lebensfähig

sein und bleiben.»149 Auch Abt Adalbert III. ("("1716)
verleugnete in seiner Synopsis die humanistische Bildung keineswegs.

Aber schon der Ilanzer Prädikant Stephan Gabriel warnte
in seinem Sulaz (1611 ff.) vor allzu großer Verehrung der antiken
Größen, von denen er den Redner Cicero, den Arzt Galenus und
den Juristen Justinianus nennt150. Ebenso betont nun die Consolaziun

gegen den herrschenden Barockhumanismus die Vergänglichkeit

des Wissens und mahnt in dem originellen Faßnachtsliede:
La vit' humana (Strophe 5—6) :

Wo ist Vergilius? Wo ist Ovidius?
Wo ist Horatius? Wo Martial?
Was einst sie sangen, ihr stolzes Prangen,
Es ist vergangen ohn' Widerhall.
Willst du's beklagen, daß in unsren Tagen
Nicht Redner ragen gleich Cicero?
Dem Ruhm nur galten sein Reden und Walten,
Seiner Worte Gwalten, wo sind sie, wo?

Daß hier gewisse Werke von Ovid und Horaz sowie Martial
ein Verdikt erhalten, begreift man durchaus, weniger aber
versteht man dies von Cicero und gar nicht vom frommen Vergil.
Es geht hier eben um die Betonung des reinen Christentums, dem
die Kultur und Bildung zu schaden scheint. Das mutet freilich
nicht benediktinisch, sondern franziskanisch an und läßt an Einfluß

der Kapuziner denken. Immerhin ist zu beachten, daß P. Karl

148 Bündnerisches Monatsblatt 1950, Seite 161 ff.
149 Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 1944, Seite 51.
150 xig ver Sulaz 1683, Seite 270—271, 274.



59

Decurtins ganz Seelsorger war und nichts von einem gelehrten
Zellenmönch in sich verspürte. Auch war damals dieses Thema den
Söhnen des hl. Benedikt nicht fremd, betonte doch 1683 der Gründer

der Trappisten, de Rancé, daß Studien und Wissenschaft
nicht monastisch und der Zucht gefährlich seien, wogegen sich
dann der große Jean Mabillon 1691 mit Recht wehrte. Dieser
literarische Streit zog die Aufmerksamkeit weiter Kreise auf sich151.

Auch daraus ersieht man die Antithese zum Barockhumanismus,
daß die Studenten wenig geachtet sind. Einmal werden calvinische
Prädikanten nur als mal perderts students betitelt (Tutt tgi che po
cantar, Strophe 17). Das entspricht andern Liedern dieser Zeit,
die den Studenten bei seinem Schreiben und Klagen vom Tode
überrascht werden lassen152.

Auch in den neuen Liedern der zweiten Consolaziun geht die
Attacke gegen die klassische Bildung weiter. Gerade ein so glückhafter

Mann wie Alexander der Große muß früh sterben (Petraggi
bein). Ebenso schützt große Kunst und Philosophie vor dem Tode
nicht. Mag einer von Apelles, dem berühmtesten griechischen
Maler der Zeit Alexanders des Großen, porträtiert worden sein
oder sich als Anhänger des Diogenes betrachtet haben, auch sein
Leben ist nur wie eine Blume, die verwelkt (La vanadat, Strophe 15).
Unser Liederbuch empfiehlt demütige Einstellung, keine
hochfliegenden Pläne wie einst Ikarus sie hegte. «Lremde Ledern fallen
schnell ab; je höher einer fliegt, um so tiefer muß er hinunter
fallen» (Bauld passan, Strophe 7). Allerdings, alle diese Lieder,
die vom Altertum reden, haben trotzdem eben durch ihre Hinweise
noch an der antiken Bildung teil.

Im Sinne der Zeit stand nicht nur das Wissen, sondern auch
die Pracht und Schönheit. In dem Liede: O gref maun de
Diu werden die Strafen des Legfeuers für die Eitelkeiten dieser
Welt geschildert und zwar nach dem Vorbilde des Armenseelenliedes

im «Geistlichen Blumengarten» von 1685 (Seite 266 f.).
Doch schildert der romanische Ubersetzer, ganz abweichend von
seinem Vorbild, die Tracht der Oberländerinnen ausführlich:
Underfer cun baretta, Slappa cun ternetta: das Hinderfür mit der
weißen Haube, die vom deutschschweizerischen Gebiete her
Eingang fanden. Dazu kam noch die runde Schlappe mit Spitzen153.
Am meisten betrachtete der Dichter das damals eingeführte
Hinderfür, das in Bünden nie allgemein Mode wurde, als fremdes
und hoffährtiges Kleidungsstück, für das einst im Legfeuer
gebüßt werden sollte, weshalb er weiter fährt:

151 Heer G., Mabillon und die Schweizer Benediktiner. 1938, Seite 19—22.
152 Zitiert von C. Fry in «Disentis» 1937, Seite 74—75.
153 Daruber P. N. Curti im Anzeiger fur Schweizerische Altertumskunde 1917,

Seite 129—130, 139.



6o

Quei mav a mi per core: Das lag mir sehr am Herzen
Ei uss per tutt envidau Für alle meine Schuld
Per tutt per tutt il tgiau Ich große Pein erduld',
Ch'il ciurvi mi sagl ora. Mein Hirn macht tausend Schmerzen.

Zu den weltlichen Freuden gehört neben einer farbigen Tracht
auch ein warmes Bündner Bauernhaus aus Holz oder sogar ein
stolzes Herrschaftsgebäude aus Stein. Im Liede La vanadat, das
schon 1680 gedruckt war, wird aber selbst der glänzende Palast
als trügerisch hingestellt (Strophe 10).

Im Gegensatz zu der barocken Freude an Reichtum und Pracht
wird in einer eigenen Ganzun das hohe Lied der Armut gesungen
(O cara pupira). Dieses Lob war nirgends besser angebracht als
gerade in dieser so festfreudigen Zeit. Das Lied preist ein armes
Leben im Sinne des humanistischen Naturarztes Paracelsus und
des barocken Makrobiotikers Guarinoni: Auf dem Strohsack
schlafen und mit leeren Taschen zu wandern, ohne vor Räubern
zu fürchten und ohne schlaflose Nächte durchbringen zu müssen,
das ma.cht glücklich und zufrieden. Die Antithese zwischen dem
reichen Manne und dem Lazarus, zwischen der Zeder und dem
Wachholder ist scharf betont. Ja, die Gefährlichkeit des Reichtums

wird für diese Zeit recht sichtbar hervorgehoben (Ventira
mundana ei bucca mo vana, mo enzenna de perditiun). Auch
sonst mahnt unser Buch oft zur Einfachheit und Genügsamkeit
und wettert gegen Trunksucht und Zecherei (Bauld passan,
Strophe 20, und Tedleit us, Strophe 2, 5). Die herrlichen Gaben
der Natur wie «Mandeln, Äpfel, Granaten und andere feine
Früchte» werden nur als Symbole im marianischen Garten des
Rosenkranzes beschrieben (II soing rosari, Strophe 2).

Die höfische Struktur der Barockzeit mit ihrem
hierarchischem Aufbau (Adel, Klerus, Volk) wirkte sich nicht immer
sozial aus. Daher erinnert das Lied oft an die jenseitige Gleichheit
der Stände, die der Tod schaffen wird. Der Gesang: O mund ti
surmeinas (Strophe 4) betont, daß Herren wie Ritter, Landammän-
ner wie Landrichter ebenso sterben müssen (Signur e grond ritter,
Mistral e landrichter)154. Ob nun eine herrliche Grabplatte den
großen Herrn im Grabe zudeckt oder nur einfache Erde den
bescheidenen Bauer, alles ist doch nur Eitelkeit (La grimma mort).

Eben diese Einstellung auf das Jenseits bringt es mit sich,
daß der grundsätzliche Mann seinen eigenen Weg gehen muß,
ohne weder nach rechts noch nach links abzuweichen. Nur keine
falsche Freundschaft, mahnt uns das Lied: Sai bein. Es warnt vor

154 Das Lied spricht auch zu den Gassenjungen, den Minders. Dazu Gian Caduff,
Die Knabenschaften Graubündens 1932, Seite 32.



6i

Kompromissen: «Aus Schwarz und Weiß gibts für dich nichts
Gutes, das ist ein bündnerisches Sprichwort» (Strophe 19). Ein
anderes Lied erzählt uns von dem politischen Leben des
Landes. Wie das demokratische Volk in Bünden schon manchen
Mistral einer Cumin oder Landvogt eines Untertanengebietes
nicht mehr gewählt oder gestürzt hat, das läßt uns eine Strophe
aus Va mundana, ti vana vendra ahnen: «Eitelkeit sind die Ehren
und Ämter, große Bäume mit Nüssen ohne Inhalt, die nur die
Zähne zerbrechen» (Strophe 5). Aber nicht nur die Politiker, auch
die Künstler und Sänger sind oft betrogen. Das Lied gegen
die falsche Freundschaft (Sai bein) warnte daher: «Sie (die
falsche Freundschaft) singt hinter dem Tisch mit einer dünnen
Stimme, die als freundliche Stimme eines Diskantisten Melodiestimme)

erscheint, aber wer sie gut versteht, für den ist sie nichts
anderes als eine schreiende Kopfstimme.»

VIII. Rückblick auf die Consolaziun
von P. Karl Decurtins

Ist nun P. Karl Decurtins in seiner Consolaziun Dichter oder
Übersetzer oder Sammler gewesen? Er war alles in einer
Person. Selbst hat er wohl nur den Hauptstock der Trunser Lieder
gedichtet, dann einige deutsche Stücke ins Romanische
umgegossen und vor allem auch die romanischen Gesänge von Alig
und Salo umgearbeitet. Decurtins ist kein bedeutender Dichter
wie etwa Friedrich Spe und Angelus Silesius in seiner Zeit, aber
trotzdem sind die Verdienste um das romanische Lied ganz
bedeutend. Aligs Sammlung von 1674 zeigte noch, wie ungehobelt
und ungelenkt die erste Form der romanischen Lieder war. Salos
Büchlein von 1685 geht mit seinen 23 Canzuns zur Hälfte auf
Alig zurück. Salos Übersetzungskunst war mühsam erlernt und
zeigt nicht das Sprachkönnen von Decurtins. Erst dieser hat die
überkommenen Lieder gefeilt und verfeinert.

Werfen wir nochmals einen Blick in die literarische Werkstatt,

in welcher die Consolaziun entstanden ist. In diesem Opus
sind einige Lieder durch die Bemerkung: en Romonsh als
Übersetzungen gekennzeichnet155. Doch fügt der Herausgeber diese
Qualifikation auch bei, wenn das Lied zwar schon irgendwie

155 Es sind in der Ausgabe von 1690: II Pangue Lingua, Diei solemnia, Regina
coeli, Te Deum laudamus. In der Edition von 1703: Dies irae (lateinisch noch bei
Salo 1685).



62

übersetzt, doch noch wenig volkstümlich ist156. In dieser Hinsicht
verdient das Adventslied: Reich und Arm als typisch
hervorgehoben zu werden. Es war im 17. Jahrhundert im Oberland
weit verbreitet, finden wir es doch nicht nur in der Bertherschen
Liedersammlung von 1623 und bei Wendenzen 1675, sondern
auch im Blumengarten und bei Salo 1685 und zwar immer deutsch.
Die romanische Fassung lesen wir zuerst bei Alig 1674, dann etwas
verbessert bei Salo 1685, aber hier zusammen mit dem deutschen
Text. Man sieht, die bisherige romanische Form konnte offensichtlich

den alten deutschen Wortlaut nicht verdrängen. Deshalb wagt
Decurtins zuerst 1690 eine neue und elegantere Übersetzung, die
er dann 1703 nochmals ganz umändert. Ähnlich verhält es sich
mit dem Lauda Sion. Die Übersetzung von Alig übernahm
wörtlich Salo 1685, aber offensichtlich eroberte diese trotzdem
nicht die Surselva, so daß P. Karl eine neue freiere schuf. Das
lateinische Puer natus war sehr verbreitet, findet es sich doch
bei Wendenzen 1675 wie bei Salo 1685. Nun wagte wohl Salo
die erste Übersetzung, aber Decurtins durfte dessen Werk nicht
wenig umändern und nochmals 1703 nach einer besseren Form
suchen.

Immer wieder machen wir die Beobachtung, daß Decurtins die
übernommenen Lieder Aligs und Salos überarbeitete und dann die
eigenen Werke nochmals umgestaltete. Ihn beseelte eine heilige
Unruhe nach dem Vollkommeren. Seine frische Kraft und sein
vorwärtsdrängender Eifer sind unbestreitbar. Aber die vielen
Veränderungen der Lieder in der Zeit von Alig 1674 bis Decurtins
1703 zeigen auch, daß die einzelnen Texte noch keineswegs so
verbreitet und anerkannt waren. Es sind Münzen, die noch keine
offizielle Geltung hatten und die erst im Laufe des 18. Jahrhunderts

durch die vielen Neuauflagen der Consolaziun allgemein
anerkannt wurden.

Die Consolaziun war eben keine Volksliedersammlung im
Sinne der Romantik, wie etwa «Des Knaben Wunderhorn» von
Arnim und Brentano oder eine moderne mit Anmerkungen
versehene Ausgabe. Das sind nach den Worten Eichendorffs Kollektionen,

in welchen antiquierte Lieder «sorgsam in aesthetischen
Herbarien aufgetrocknet (sind), um in Teezirkeln botanisch zerlegt
zu werden»157. Hier in der Surselva war kein uralter Liederschatz
zu heben, hier mußte er erst geschaffen und geschliffen werden.

Aber P. Karl Decurtins ist nicht nur Dichter und Überarbeiter,

sondern auch Herausgeber. Er besaß einen wichtigen

156 Es sind in der Ausgabe 1690: Puer natus, Lauda Sion, Reich und Arm. In der
Edition von 1703 Stabat Mater dolorosa (schon anders bei Alig bzw. Salo).

157 Zitat bei Laslowski E., Geschichte aus dem Glauben 1949, Seite 91.



63

Mitarbeiterstab, der ihm schon bestehende Lieder vermittelten
oder auf seine Veranlassung hin den Pegasus bestiegen. So möchte
man bestimmten, wenn auch noch mit Namen unbekannten
Persönlichkeiten die Translation aus Spes Trutznachtigall, dann wieder

die Lieder von den fünf Wunden und die Gesänge von den
letzten vier Dingen usw. zuweisen. Die Consolaziun ist eben keine
einheitliche Dichtung, sondern eine Sammlung, in welcher
verschiedene Liedgruppen und Faszikel zu unterscheiden sind, die
wiederum auf eigene Verfasser zurückgehen. P. Placidus Spescha
(f ï 833) meint nun allerdings, diese Autoren seien mehrheitlich
Konventualen der Abtei Disentis gewesen. Ob hinter dieser Äußerung

eine wirkliche Tradition steckt, oder ob sie nur eine
Vermutung darstellt, ist schwer zu entscheiden158.

Was die Orthographie anbelangt, so ist sie oft im gleichen
Liede wechselnd. Im Liede Ach jeu pauper sventirau kommt schi
und shi vor. Gi und dij findet sich im Canzun Tedleit uss, desgleichen
in Tgei vult. Das Lied Vegn dal mund weist schentaus wie slacht

Schlacht) auf. In Venci, Vinciegn treffen wir tireun und tiraun.
Wie damals das Deutsche, so war auch noch das Romanische keineswegs

einheitlich in der Schreibung. Dann zeigen einige Stücke deutlich

auf das Gebiet der Foppa und des Lugnezes, also auf das Gebiet
außerhalb der Cadi, so vor allem Ei ven vegnir, wo wir gir dir),
menedel, seniastra, pleun, seung, meun usw. treffen. Das gleiche
gilt von Eis ei pusseivel. Wohl nicht mit Unrecht schließt man auf
Verfasser oder doch wenigstens Lieder dieser Gegenden159.

Was die Sprache betrifft, so mag ein Hinweis auf den Narra-
tiv genügen. Während die zeitgenössischen Schriftsteller wie P.
Zacharias da Salo sowie der Übersetzer von Bundis Reise nach
Jerusalem diese alte und typische Form des Perfektum historicum
nicht mehr haben, weist die Consolaziun noch Belege dafür auf160.

158 Placidus Spescha 30, Seite 4: «Die Verfasser des Gesangbuches, unter welchen
meistens Conventualen von Disentis sind, waren den Gedanken nach unvergleichliche
Poeten, aber keiner in Rucksicht des Sillbenmaßes fehlerfrey.» Speschas quantitative
Prosodie paßte eben nicht auf die Consolaziun. Dazu Placidus Spescha 16, Seite 8.
Anderseits scheint auf Spescha Joh. Gottfried Ebel zurückzugehen, der in seiner
Anleitung die Schweiz zu bereisen 1 (1809), Seite-278, dazu 272, bemerkt, daß unter den
rätoromanischen Liedern, unter denen er wohl diejenigen der Consolaziun meint, sich
auch «Gellertsche und Lavatersche» befanden. Der Leipziger Geliert (1715—1769)
und der Zürcher Lavater (1741—1801) lebten aber betrachtlich spater als die ersten
Auflagen der Consolaziun. Indessen finden wir in unseren Canzuns doch die
positivchristlich-evangelische Frömmigkeit, ohne daß man sie pietistisch nennen muß.

159 Über die Orthographie siehe auch Fry C. im Ischi 1942, Seite 4 ff. und besonders
Maissen-Schorta, Seite XIII—XVII.

160 Die Stucke mit Narrativen sind bei Salo von anderen Quellen übernommen.
Gadola im Ischi 1947, Seite 42. Zur Jerusalemreise Decurtins im Archivio glottologico
Italiano 1891, Seite 152.



64

Wir finden solche beim Übersetzer der Spe-Lieder (stett) wie beim
Passionsdichter (fu) wie besonders beim Disentiser Carmelliede
(faggiet, frit, stillannen, vet) usw. P. Karl Decurtins verwendet
solche Narrative in Liedern, die er selbst gedichtet wie z. B. in
Maria dar (paret), dann auch in Gesängen, die er verbessert oder
umgearbeitet hat. In dem Liede: Christus Jesus ei levaus si bringt
Alig funen iit, Decurtins hingegen mannen. Ohne romanisches
Vorbild, wohl aber aus dem Deutschen übertragen sind De d'ina
rosa nesshe und En Gallilea, doch weisen beide Stücke die
gesuchte Form auf (shet, vet). All das läßt schließen, daß hier
Verfasser an der Arbeit waren, welche das Romanische als ihre Muttersprache

nicht nur von Jugend auf kannten, sondern auch im Verkehr

mit der romanischen Mitwelt weiter pflegten und hegten.
Noch ein kurzes Wort über den literarischen Wert. Ohne

Zweifel gibt es, wie wir gesehen, besonders in der zweiten Auflage,
manches stark mittelmäßige und langweilige Gedicht. Auch handelt

es sich vielfach um Nachdichtungen der deutschen Literatur.
Ja gerade schönste und echt romanisch klingende Lieder haben
deutsche Vorbilder so z. B. Texte aus Spe. Aber allen Themen-
und Wortjägern gegenüber muß immer wieder betont werden:
die Hauptsache ist und bleibt, wenn die übernommene Idee
entweder eigenständig entwickelt oder doch wenigstens in ein neues
Kleid mit ganz anderen Farben und Edelsteinen eingehüllt wird,
so daß diç Übertragung wie eine Neuschöpfung wirkt. Das trifft
bei den Liedern der Consolaziun keineswegs immer, aber doch
nicht selten zu.

Caspar Decurtins sagt treffend: «Kindlich frommer Sinn,
rührende Naivität und gesunde Lebensfreude erheben diese Lieder

unter die besten Erzeugnisse rätoromanischer Poesie.»
Übersetzungen alter deutscher Gesänge über die Hinfälligkeit des
Irdischen wie die Übertragung lateinischer Weihnachtslieder
erscheinen hier als «durchaus national». Besonders lobt er die Trun-
ser Lieder als «echt volkstümlich» und nennt das Lied: Sei
benediu tiu num, o Diu, in dem «der Gesang der Vögel als ein
Dank für den Morgenthau aufgefaßt wird, großartig»161. Caspar
Muoth (1844-—1906), wohl der größte Dichter der Surselva,
betonte: «Wer Romanisch lernen will, muß zu den Canzuns
gehen»162. Wohl sind die Consolaziuns-Lieder nicht die älteste
Schicht der surselvischen Sprache und daher für die Linguistik
nicht so wichtig wie etwa Gabriel und Alig163. Aber Geist und Form

161 Geschichte der rätoromanischen Literatur in Gröbers Grundriß III (1897),
Seite 248—249, dazu Seite 261.

162 Spescha ed. Pieth-Hager 1913, Seite 507.
163 Maissen-Schorta, Seite XIII—XVII.



65

der surselvischen Sprache in poetischem Gewände sieht hier Muoth
als Vorbild an. P. Maurus Carnot ("f1935) widmete diesen
Liedern eine feinfühlige Charakteristik und ausgewählte
Nachdichtungen164. Sein Schüler Dr. Karl Fry untersuchte besonders

die Marienlieder unseres Trostbuches. Als wertvoll empfindet
er Tut tgi che po cantar, übrigens wohl eine Dichtung P. Karls,
wie oben dargelegt wurde. Als weniger fein aber kraftvoller und
hinreißender charakterisiert er O Mumma beada, gibt dann aber
dem Liede Olma cara in formeller Hinsicht den Lorbeer. Sein
Schlußurteil über die marianischen Canzuns lautet: «Das
Muttergotteslied hat später in unserer Literatur nichts, das die Conso-
laziun übertrifft»165. Fry hob unter den andern Liedern besonders
O mund ti surmeinas und Sei benediu tiu num hervor166. Am
eingehendsten behandelte Fry die Consolaziun literarisch und
geistesgeschichtlich 1942/43 in seiner Studie: «Aus der religiösen
Geschichte des romanischen Volkes»167. Unterdessen unternahm auch
Dr. Guglielm Gadola seine umfaßenden literargeschichtlichen
Untersuchungen und erklärte mit Maurus Carnot und G. de
Reynold vor allem die Übertragungen aus Spe für Perlen der
rätoromanischen Poesie168.

Ob nun diese Neudichtungen aus der Trutznachtigall oder
die Trunser Gesänge oder das Carmellied als die feinsten Kleinodien

der Sammlung betrachtet werden, immer weisen sie wieder
zurück auf P. Karl Decurtins, als auf den großen Förderer der
surselvischen Literatur. Während die älteren Werke der
surselvischen Schriftsteller, angefangen von Alig über Salo bis
Wendenzen nur noch Sprachforscher und Geschichtsschreiber
beschäftigen, singen und beten heute noch die Romanen am jungen
Rheine die Canzuns, die einst P. Karl Decurtins gedichtet oder
geläutert, gesammelt oder verbreitet hat.

164 Im Lande der Rätoromanen 1898, erste Auflage, behandelt: Jeu sun d'amur
surprida (22—26), O mund ti surmeinas (26), La Vita humana, la trost mundana (27),
El glei in liug (27—28 Plazilied), Sei benediu tiu num (31). Die zweite Auflage 1933
ließ die früheren Lieder-Besprechungen weg und behandelte nur Seite 91—92: Tutt
tgi che po cantar.

165 Nies Tschespet 15 (1935), Seite 9, 18—29, 34, 36, 37. Alles Einleitung zu den
Werken von Alfons Tuor II. Teil.

166 Radiovortrag 1936, publiziert in der Zeitschrift «Disentis» 1937, Seite 68—76.
Behandelt sind noch aus der Consolaziun von 1703 : Niebla dil tschiel regina und aus
derjenigen von 1731 : Maria ei Stada.

167 Ord l'historia religiusa dil pievel romontsch. Disentis 1943. 53 Seiten. Separatabdruck

aus dem Pelegrin 1942/43. Die Studie galt zugleich als Einfuhrung in die
10. Ausgabe der Consolaziun, fur welche die Herausgeber ihre Grundsatze im Ischi
1942, Seite 3—32 (Fry) und Seite 103—124 (Sialm) festlegten. Dazu aber auch Mais-
sen A., II resvegl della canzun populara romontscha 1943, Seite 17, 48—49.

168 Gadola in seiner oft angeführten Arbeit: Las fontaunas della Consolaziun im
Ischi 1942. Seite 75, 84—86.




	Zur surselvischen Barockliteratur im Lugnez und in der Cadi : 1670-1720

