Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von

Graubiinden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubinden

Band: 81 (1951)

Artikel: Zur surselvischen Barockliteratur im Lugnez und in der Cadi : 1670-
1720

Autor: Muller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-595798

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-595798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Z.ur surselvischen Barockliteratur
im Lugnez und in der Cadi

1670—1720

P. Iso Miiller






I. Der Lugnezer Literaturkreis

Wie bei allen Sprachen bildete auch beim Romanischen die
Religion und Konfession den Antrieb zu gréBerer literarischer
Betitigung!. Man griff zur Feder, um das Wichtigste auf recht
volkstiimliche Art zu verteidigen. Auch die katholische Forschung
muBl anerkennen, daBB hier der biindnerische Protestantismus die
erste groBe Anregung fiir die Surselva gegeben hat. Am meisten
wirkte Ilg ver sulaz des Ilanzer Pridikanten Stefan Gabriel,
ein Gebet- und Liederbuch, das im 17. Jahrhundert nicht weniger
als viermal aufgelegt wurde (1611, 1625, 1649, 1683). Auf alle
Fille legte der eigentlich aus dem Engadin stammende Verfasser
groBe Sprachgewalt an den Tag und sicherte sich die groSten
Verdienste um das Surselvische. Ihn bekdmpfte dann 1618 der
aus Tomils stammende katholische Emser Pfarrer Adam Nauly
in seiner Anatomia dil Sulaz. Daraufhin legte dann Gabriel 1625
in seiner Stadera die Unterscheidungslehren zwischen dem alten
und neuen Glauben fest. Stefans Sohn und Nachfolger, Luci
Gabriel, gab 1648 in Basel Ilg Nief Testament heraus, womit
nun eigentlich trotz aller Engadinismen das surselvisch-protestan-
tische Schrifttum grundgelegt war?.

Fir die langsame und spite Entwicklung der surselvisch-
katholischen Literatur scheint das MeBbiichlein des Lugnezers
Gieli Demont von 1670 typisch zu sein. Es. bringt nicht nur
den romanischen, sondern auch den deutschenText. Demont, des-
sen Heimat zwischen Obersaxen und Vals lag, trug offensichtlich
den deutschen Gemeinden Rechnung. Wichtiger als Demont ist
Balzer Alig, der Musterpfarrer von Vrin, der 1672 die Passion
des Heilandes und 1674 die Episteln und Evangelien der Sonn-
tage, ins Romanische iibersetzt, herausgab3. Dabeil beniitzte er das

1 Wertvolle Anregungen oder Mithilfe verdankt diese Arbeit folgenden Herren:
Dr. G. Gadola, P. Thomas Hiberle, Dr. J. Jud, Dr. A. Maissen, P. Dr. Flurin Mais-
sen, Dr. A. Schorta, Dr. R. Vieli, P. Ambros Widmer. Die Ubertragungen romani-
scher Lieder in gebundener Form stammen von P. Odilo Zurkinden, die musikalischen
Bemerkungen von P. Otto Rehm.

2 Nach Dr. R. Vieli finden sich z. B. typische Engadinismen in Lukas VI, 36 f.
inna masira, cumbla (statt tgiembla), po manar (statt sa manar) usw. Uber die beiden
Gabriel siche Bertogg H., Evangelische Verkiindigung 1940, Seite 87, 107—108,
120—129 sowie Cadonau P. P. im Biindner Jahrbuch 1948, Seite 85—g2. Uber Nauly
Gadola G. im Ischi 1946, Seite 3—82.

3 Uber Alig vel. Ischi 1928, Seite 323, 348—349, 356.



6

Neue Testament von Luci Gabriel, wie Dr. R. Vieli nachweist.
Eine Gegenuberstellung des Evangeliums vom ersten Sonntag
nach Pfingsten (Lukas VI, 36—42) zeigt «eine Reihe lautlicher,
morphologischer und ganz besonders lexikalischer Ubereinstim-
mungen. Es wire indessen falsch, aus dieser Abhingigkeit den
SchluB3 zu ziehen, daB3 Alig Gabriel einfach kopiert habe. Alig
ging oft seine eigenen Wege, hielt sich offenbar an die bereits
bestehende Koiné und wihlte nicht selten Formen und Ausdriicke,
die dem surselvischen oder mindestens dem lugnezerischen Sprach-
gebrauch besser entsprachen. Ein Beispiel: foss fiir fussau (Grube).
Eine Abhandlung iiber das Verhiltnis Gabriel-Alig wiirde auch
den Beweis erbringen, dal3 weder die Sprache Gabriels noch die-
jenige Aligs sich mit einer Mundart deckte, wie dies schon wieder-
holt behauptet wurde». Ein Zeitgenosse Aligs ist der aus Villa ge-
birtige und in Sagens wirkende Pfarrer August Wendenzen,
der die Vita de nies Segner (1675) und eine Passiun de Nies
Segner (1675) verdffentlichte?. Das letztere Werk schlieft sich
insofern an Demont an, als es auch den Verlauf der hl. Messe
mit dem Leiden des Herrn synchronisiert, indes das Thema in
umfangreicherer Art ausfiihrt.

Nicht so sehr sprach- als vielmehr literaturgeschichtlich iiber-
strahlt alle bisher genannten Verfasser der Brescianer Kapuziner
P. Zacharias da Salo, Pfarrer in Cumbels®. Ist es nicht so,
daf3 gerade oft die sprachlichen Konvertiten am besten die vor-
handenen Liicken sehen? Und P. Zacharias war wirklich roma-
nischer Konvertit. Er beklagt sich, wie schwer es sei, romanisch
zu schreiben, da ja jede Cumin, ja jede Gemeinde und sozusagen
jeder Kopf eine verschiedene Sprache spreche hier im lieben
Biindnerland. Nicht Foéderalismus, sondern Partikularismus. Er
nahm eine allgemeine Koiné des Oberlandes an, schrieb bald so
bald anders, und entschuldigt sich hoflichst, daB er nicht perfekt
schreibe. Fiir seine Ubersetzung muBte er, nach seinen eigenen
Angaben, die Hilfe anderer Geistlicher in Anspruch nehmen®.

Was man von den Historikern sagt, sie sollten lange leben, um
etwas GroBes zu leisten, das gilt meistens auch von den Literaten.
Salo war wirklich eine lange Wirksamkeit und eine dauernde
Energie zuteil. Dazu eignete ihm ein praktischer Blick fiir die Wirk-
lichkeit, eine Freude an der Schriftstellerei und sogar an der
Schriftsetzerei selbst. Zuerst lieB er das Notwendigste vom Not-
wendigen drucken, seinen Cudisch della ductrina (1663), einen

+ Uber Wendenzen vgl. Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft
von Graubiinden 1920, Seite 10, 28. Uber sein Formular 1676 siche Kapitel IV.

5 Uber ihn Gadola G. im Ischi 1947, Seite 15—55 und 1948, Seite 8g9—125.

6 Uber die Mithilfe der Geistlichen Dedikation des Candelier Seite 1. Uber den
Sprachpartikularismus Notatiuns Seite 170.



7

Katechismus. Spiter schrieb er auch Richtungsweiser fiir die com-
pagnia della doctrina christiana (1695), eine Art frommen Verein
fir die christliche Schule?’. Wenn auch die Idee des Katechismus
keineswegs neu ist, man denke nur an Calvenzano 1611, so war
doch diese Verlegung auf Schulreform etwas eminent Praktisches.
Salo kann mit zu den Begriindern der oberlindischen Volksschulen
gezihlt werden. Eine Jean Bapt. de la Salle im Biindner Ober-
land!

Fir die Literatur ist wichtiger sein Spiegel de devoziun,
ein Werk von 748 Seiten, das zuerst in Verona 1665 und dann
wieder in Bolzano 1676 in zweiter Auflage erschien. Der Ver-
fasser schopfte meistens aus neueren italienischen Erbauungs-
biichern, Bertolini, Bellintani, Franciotii usw.), aber auch aus
Kirchenvitern (Augustinus, Hieronimus) und hochmittelalter-
lichen Mystikern (Bernhard und Bonaventura) sowie bekannteren
neueren aszetischen Theologen (Gabriel Biel, Robert Bellarmin
und Alfons Rodriguez). P. Zacharias férderte das religiose Leben,
indem er auf Messe und Vesper, Litaneien und Prozessionen un-
ermiidlich hinwies. Er gehort zu den Begriindern der surselvischen
Barockkultur, zu den historischen Bildnern unserer heutigen
Surselva.

Aber das bedeutendste Werk Salos, das Herzstiick seiner schrift-
stellerischen Leistung, ist nicht sein «Spiegel der Andacht», son-
dern sein «Licht auf dem Leuchter». Es war zuerst in Venedig in
seiner Muttersprache als La Lucerna sopra il Candelliere accesa
1679 erschienen und nun 1685—1687 im Pfarreihause zu Gumbels
unter dem Titel: «La glisch sin il candelier invidada»
durch Gion Gieri Barbisch gedruckt worden. Der Plan, sein Lieb-
lingswerk auch in das Idiom seiner Wahlheimat zu iibersetzen,
hegte er schon lange, sprach er doch bereits 1681 mit Papst Inno-
zenz XI. dariiber, der ihn in seinem Vorhaben nur bestirkte®.
Auch bei diesem Werke standen ihm seine geistlichen Mitbriider
zur Seite®. An dem Buche besticht zunidchst die Quantitit, um-
fallt es doch iiber 1000 Seiten'®. Das grofle Opus fillt fast aus
dem Rahmen der damaligen romanischen Drucke. Aber der Ver-

7 Dariiber jetzt die treffliche Arbeit von Gion Deplazes, Geschichte der sprachlichen
Schulbiicher im romanischen Rheingebiet 1949, Seite 4—7.

8 VIII., Seite 21I.

® Dedikation vom 10. August 1685. Entgegen Ischi 1948, Seite go, haben die zwei
Kapuziner, die das Werk im Auftrage des Generalministers durchlasen (relectum),
nur das fertige Exemplar durchlesen als Censores librorum, nicht als Ubersetzer.
Siehe Approbation vom 12. Mirz 1684.

10 Fir den Beniitzer sei bemerkt, dafl die ersten 5 Traktate ein Ganzes bilden und
bis auf Seite 388 durchpaginiert sind. Wiederum fiir sich stehen Traktat VI—VII
mit 120 Seiten. Einen dritten Teil endlich machen Traktat VITII—XII samt Notatiuns
mit 176 Seiten aus. '



8

fasser geht nicht in der Quantitit unter, sondern weil3 den riesen-
haften Stoff didaktisch und padagogisch ausgezeichnet zu ordnen.
Das Ganze 1st in 12 grofle Kapitel eingeteilt, die aber ihrerseits
wieder chronologisch geordnet und, sofern das nétig war, in kleine
und kleinste numerierte Abschnitte aufgespalten waren. So ver-
fahrt nur ein praktischer Lehrer, der weil3, wie seine Schiiler schwer
tun, sich das Material anzueignen. So konnten aber auch ab-
gearbeitete Mianner und mide Frauen, selbst wenn sie nur am
spaten Abend ein wenig Zeit hatten, daraus schopfen.

Der Inhalt selbst ist ebenfalls gut durchdacht. Zuerst folgt das Leben
Jesu in 56 Abschnitten, dann das der Muttergottes und des Taufers, darauf
dasjenige der Apostel und Jiinger in 125 Paragraphen (Seite 85—150),
dann die Geschichte der Mirtyrer (Seite 161—388), ein Kapitel, das sehr
reich gestaltet ist, war ja doch eben erst in Europa das Zeitalter der Kon-
fessionskriege zu Ende gegangen. Auf die Blutzeugen folgen die Bekenner
(V. Seite 1—368), darauf die hl. Jungfrauen (VI. Seite 1—45), dann die
hl. Frauen und Witwen, angefangen von der hl. Anna bis Maria Stuart
(VII. Seite 46—118). Beide Kapitel sind in numerierte Abschnitte einge-
teilt. Die Heiligen bilden gleichsam die Sidulen der Kirche, deren Organisa-
tion und Leitung durch die Pipste der Kapuzinertheologe nun behandelt
(VIII. Seite 1—21). Fiir die Kirche, diese Nachfolgerin der alten Synagoge,
sprechen die Wunder, die sich im Alten Testamente wie in der neuesten
Barockzeit des 17. Jahrhunderts ereigneten (X. Seite 22—72). Sehr interes-
sant ist auch das Thema der Entwicklung der Kirche durchgefuhrt (XI.
Seite 73—116), das uns auf die Entfaltung des Priestertums und der Messe
aufmerksam macht. Das letzte Kapitel (XII. Seite 117—168) schildert die
Konziliengeschichte, die Verfolgung der Kirche, deren Kampf gegen die
Haeresie, und endet mit einem Hinweise auf das Bistum Chur und nicht
zuletzt mit einem Lob auf die Abtei Disentis (Seite 165). Das Ganze iiber-
blickend darf man wohl sagen, dal3 das gesamte Werk im inneren und d4ulBBeren
Aufbau die systematische Klarheit eines frithbarocken Kirchenbaues zeigt.

Der Candelier offenbart eine staunenswerte Materialkenntnis
und ein ausgebreitetes theologisch-kirchengeschichtliches
Wissen. Auch wenn er viele Quellen, die er im Texte (vgl. Seite 3)
oder am Rande zitiert, nicht selbst durchgelesen, so hat er doch
durch sein Sammeln und Ordnen eine gewaltige Arbeit geleistet.
Er beruft sich auf die alten Hagiographen, Eusebius von Caesarea
und Hieronimus, Gregor von Tours und Gregor den Grolen,
aber auch die neueren, so besonders Surius und Baronius, Murer
und Ribadeneirall. Dafl er mit Vorliebe die neuere Hagiographie
betrieb, ohne die alte zu vernachlissigen, ist begreiflich. Die nicht

11 Der wenig kritische Murer ist zitiert z. B. Seite 138, 146.



9

kleinen Abschnitte iiber Thomas Morus und Maria Stuart, iiber
Ignatius und Bellarmin zeigen das. Dabei liegt ein deutlicher
Nebenakzent auf die ritischen Gestalten, einen Fidelis von Sig-
maringen und Nicolaus Rusca. Natiirlich muBl die ganze Arbeit
aus der damaligen Zeit verstanden werden. Diese sehnte sich nach
Beispielen und Wundern wie nur noch die mittelalterliche Epoche.
DafB Salo nur allzu sehr der leichtgliaubige Italiener war, muf}
wohl objektiv zugegeben werden. Was er iiber die hl. Placidus
und Sigisbert erzidhlt, geht noch tber das hinaus, was die hoch-
mittelalterliche Passio und Abt Bundi (t1614) wunderglaublg und
fromm berichtet haben!2. Ahnlich tiberbietet er in seiner Dar-
stellung des hl. Benedikt die Vita des hl. Gregor, die ja schon im
Einzelnen legendar ist, weit!3. Wie allgemein und unbestimmt ist
nicht das Leben des hl. Pirmin dargestellt! Er soll den Segen des
Papstes erhalten und -auf einer Insel, deren Name nicht angegeben
ist, gelebt haben. Die Vita des hl. Ursizin Zhnelt derjenigen der
Synop51s Von dem Problem des hl. Adelgott weill er nichts.
Wie anders vorher noch Abt Stocklin (t1641)'%. Man wiirde
nicht meinen, dafl wenige Jahrzehnte vorher die kritische Hagio-
graphie ihre Laufbahn begonnen, erschien doch der erste Band
der Bollandisten bereits 1643 und der erste Band von Mabillons
Benediktinerheiligen 1668. Von diesem Geiste der franzosisch-
niederlandischen Wissenschaft war Salo in keiner Weise beriihrt.
Ein kindlich frommes Gemiit und ein unendlicher Eifer widmeten
sich ganz den Wundern und Episoden und vernachlissigten Kritik
und Akribie. Ubrigens gar nicht so auffallend, denn das gemiit-
und phantasiebegabte Barockzeitalter versagte im GroBen und
Ganzen den Bollandisten und Maurinern die Gefolgschaft!s.

Die groBle Spitze des ganzen Buches richtet sich gegen die
Lutheraner, Zwinglianer und Calviner. Mag die Gelegen-
heit giinstig oder ungiinstig sein, bei belehrenden oder rein hagio-
graphischen Teilen, immer kehrt diese Front wieder. Oft handelt
es sich sogar scitenweise nur um solche Attacken. Begreiflich nur
aus der Zeit der groflen Religionsstreitigkeiten, die zwar in wohl-
tuendem Gegensatze zum spiteren flachen Indifferentismus Glau-

12 So erzahlt Salo die Féllung einer Eiche, die den heidnischen Gottern geweiht
war, was iiber P. Adalbert de Funs schlieBlich auf die Bonofatius-Vita zuriickfiihrt.
Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte 1933, Seite 470—471. Tremisi als Heimat und
Palast des hl. Placidus geht auf einen Irrtum des Geschichtsschreibers Guillimann
von 1598 zurlick. Biindnerisches Monatsblatt 1945, Seite go.

13 Vgl. besonders die Geburt des heiligen Benedikt.

14 Dariiber Schweizer Beitriage zur Allgemeinen Geschichte 1950, Seite 100—134,
besonders 120—122.

15 Heer G., Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner 1938, Seite 412—417,

431, 437—438.



I10

ben und Konfession iiber alles einschitzte, aber doch die christ-
liche Nichstenliebe und die burgerliche Toleranz zu wenig be-
achtete. Nachdem Adam Nauly im Sinne der fritheren Polemiken
1618 in seiner Anatomia seine drastischen Worte nur allzu tempera-
mentvoll gesetzt hatte, liel Stephan Gabriel 1625 in seiner Stadera
die Zigel seines Geistes frei schieBen. Nun erlebte gerade dieses
Werk 1683 wiederum eine Neuauflage, also ein gutes halbes Jahr-
hundert nach dem ersten Erscheinen. Salo mufite darin fast auf
jeder Seite einen durch Nichts verdeckten Frontalangriff gegen
die romische Papstkirche sehen. Daher fiihlte er sich nicht ver-
pilichtet, seine Spitze abzustumpfen oder zu vergolden. Er nimmt
auch den Ilanzer Priddikanten und sein Leben personlich aufs
Korn!é, Ein weiterer Grund fiir dieses Vorgehen bestand auch darin,
dafl die Waltensburger wenige Jahre vorher, nimlich 1682, eine
katholische Prozession der Andester, die nach Truns ziehen wollte,
zerschlagen hatten. Diese Episode, auf die Salo ausfihrlich hin-
weist (Seite 70), ermunterte ihn ebenfalls, nicht nur das helle
Licht seines Wissens, sondern auch die stechende Flamme seines
kampferischen Temperamentes sichtbar werden zu lassen!’.

Aber gerade weil die Stimmung auch damals noch zwischen
Katholiken und Protestanten sehr gereizt war, deshalb las man das
Werk so gerne. Es bildete das Belehrungsbuch des katholischen
Oberlandes schlechthin und zwar bis ins 19. Jahrhundert hinein.
Erst 1830 kam eine neue romanische Legende von Christian
Venzin heraus.

Mit diesen seinen beiden Werken, dem Spiegel und dem
Candelier, ist P. Zacharias da Salo der erste groBe religiose Schrift-
steller der katholischen Surselva geworden. Er ist einer der grofen
Erzieher des riatoromanischen Volkes, vergleichbar mit seinen Zeit-
genossen, dem Kapuziner P. Martin von Cochem (1634—1712),
der ebenfalls als Volksschriftsteller und Volksmissionir drunten
am Rheine so groBartig wirkte. Was aber P. Zacharias am Ober-
rheine schrieb, das war um so bedeutender, als er damit auch
einem kleinen Volke zu seiner religiosen Literatur verhalf. Als
Salo am 26. Februar 1705, abends 10 Uhr, nach 55jahriger Mis-
sionstatigkeit in Ritien, sein irdisches Leben vollendete, da trauerte
jedes ratoromanische Haus der katholischen Surselva um einen
seiner vorziiglichsten Seelsorger und unentwegtesten Verteidiger?!®.

16 Seite 363, 373, dazu Notatiuns am Schlusse, Seite 173.
17 Uber die Prozession von 1682 siche Ischi 1gs2.

"~ 18 Vgl. Bruderschaft Namen Jesu in Cumbels 1683: «fr. Zacharias Salodiensis,
Missionarius Capuccinus». Tauf- und Ehebuch von Cumbels z. B. 17. Mai 1685:
«f. Zacharia de Salodio Capuccino Missionario» gibt Ehe zusammen. Rechnungs-
buch der Capuziner von Cumbels 1670 ff., Seite 16 zu 1705 Februar 27.: «la notte
auanti circa hore 10 Todesche ¢ passata da questa a meglior uitta I’anima del Pre



IT

II. Der Disentiser Literaturkreis

Die Anregungen, die Alig, Wendenzen und besonders Salo
gegeben hatten, wirkten nun weiter auf die Cadi, dessen Herz das
Kloster Disentis war. Der Abtei Disentis kommt nicht das Verdienst
zu, die surselvische Literatur auf katholischer Seite im groflen
Stile angefangen zu haben, das taten die Pfarrherren vom Lugnez.
Das Stift war erst durch Augustln Stocklin (t1641) im Sinne der
tridentinischen Reform reorganisiert worden und zihlte noch 1655
nur siecbhen Monche, die mit der Liturgie und der Schule vollauf
beschiftigt waren. Die vielen Kampfe wie der Streit um die Pfar-
reien (1655—1660), der Maissenhandel (1676—16%8), der Som-
vixerstreit (1681—1687) und nicht zuletzt die groBle Bauzeit
(1683—1712) wirkten auf die Kulturtitigkeit wenig fordernd. Indes
nahm die Abtei die literarische Bewegung, nachdem sie einmal
da war, auf und half ihr mit ihren eigenen Werken und mit ihrer
leistungsfahigen Druckerei im Verlaufe des 18. Jahrhunderts zum
Siege. Ex Legunetia idea, ex Casa Dei propaganda. Die Briicke
aber zwischen Lugnez und Cadi bildete Truns, wo P. Karl De-
curtins wirkte.

1. P. Karl Decuriins

Von Geburt ein Disentiser, trat Decurtins 1666 ins Kloster ein
und zeigte sich als typisch spétreifes Talent praktischer Richtung.
Sein unermiidlicher Eifer fiir die Seelen und seine gewinnende Art
des Verkehrs gewannen ithm die Herzen. In seinen ersten Pasto-
rationsjahren sah er aber nur allzuviel das Wirken der Hexen,
so daB} ihn die Weltgeistlichen beim Nuntius in Luzern verklagten.
Sein Temperament lieB ihn nie stille sitzen, immer war er auch
in politischen Streitigkeiten als treuer Schildgenosse seines Abtes
dabei, so im Maissenhandel und im Somvixer Pfarrei-Streite. Seine
besten Jahre widmete er der Wallfahrt von Maria Licht in Truns,

(= Padre) Zacharia da Salo, Sacerdote Capuccino e Missionario apostolico p. (= per)
il spatio d’anni 55.» Dazu Liber mortuorum: «Die 27 Februarii 1705: Rev. Pater
Zacharias sacerdos Capucinus ac Missionarius Apostolicus hora decima noctis praece-
dentis Sacramentis Ecclesiae munitus et bene dispositus, potius ex debilitate naturae
quam infirmitate animam Deo reddidit, annorum 86 cum dimidio et sepultus est in
Ecclesia S. Stephani Combelensi in sepulchro ab eoipso antea parato. Fuit in hac
missione ann(os) 21.» Freundliche Mitteilung von Pfarrer A. Baselgia, Cumbels.
Vielleicht bezieht sich auf das erste Wirken von Salo jener Eintrag des Kirchenbuches
von Brigels zum 10. Juni 1653, wo bei einer Taufe die Bemerkung steht: a Reverendo
P. Zacharia. Da sich Salo im Spiegel 1665 und im La Lucerna 1679 als olim missio-
narius in Rhaetia (gia missionario) nennt, ist er damals wieder in Italien gewesen. Nach
dem oben zitierten Liber mortuorum wire er seit 1684 in Cumbels stationiert.



12

die er seit 1679 bis zu seinem Tode 1712 mit ganzem Herzen
betreute. Hier ahmte er den Cumbelser Betrieb nach und warf
seine kleinen- und mittelgroBen religiosen Biicher ins Volk hinaus.
An literarischer Energie und systematischem Arbeiten kam er
freilich Salo in keiner Weise nach. Niemals hitte Decurtins ein
so umfassendes Werk wie den Candelier schreiben kénnen. An
theologischem Wissen und zielsicherem Schaffen tberragte der
Sohn des hl. Franziskus seinen benediktinischen Konfrater in
Truns. Doch war P. Karl Decurtins als geborener Romane und
als fruchtbarer Andachtsschriftsteller dem Volke am jungen Rheine
wohl mehr ins Herz geschrieben als der Cumbelser Italiener. Da-
rum konnte er auch seine Wallfahrtskirche zum religitsen Zentrum
der katholischen Surselva machen. Nichts zeigt mehr seinen Ruf
als der Sagenser Handel von 1701, in welchem die Obrigkeit ihn
zum Feldprediger bestellte, als welcher er mit den Truppen bis Ruis
zog. Nachdem ein Vertrag den Krieg verhindern konnte, zogen
die Oberlinder dankend zur Mutter vom Lichte nach Truns'®.

Decurtins wollte eben als echter Volksmann die romanische
Erbauungsliteratur, von der schon einige Werke vorhanden waren,
vermehren. Das zunichstliegende Ziel war die Forderung der
hl. Messe. MeBbiichlein gab es schon vorher, schrieb doch der
Lugnezer Geistliche Gieli Demont ein solches, das 1670 im
Druck herauskam. Es weist aber nicht nur deutsche Holzschnitte,
gestochen von Daniel Wyssim, auf, sondern auch deutsche Bild-
Uberschriften und den ganzen deutschen Text unter dem ent-
sprechenden romanischen Texte. Auf Demont folgt chronologisch
Wendenzens Memorial della Passiun de Nies Segner quei ei igl
offezi della s. Messe (1675). Darin finden sich aber nicht so sehr
MeBgebete im Sinne des eben genannten Biichleins, sondern viel-
mehr Erklirungen der hl. Messe (Seite g—42). Deshalb war auch
nicht Wendenzen, sondern Demont malgebend fiir das MeD-
biichlein, welches P. Placidus Riuttimann von Disentis 1687
in Vals druckte und herausgab. Auch hier ist in den Gebeten der
hl. Messe das Leiden Christi synchronisiert (Seite 1—19). Indessen
ist dieses Valser Biichlein nur deutsch geschrieben und reicher
gestaltet. Es beniitzte besonders die Preces Getrudinae, die P. Eber-
hard Omlin eben erst in der Einsiedler Stiftsdruckerei 1674 la-
teinisch und 1680 deutsch herausgegeben hatte®. Das Werk von

1% Ausfiihrliche Biographie von P. Karl Decurtins, siehe im Ischi 1952.

20 Henggeler R., Professbuch von Einsiedeln 1933, Seite 320. Zwischen dem MeB-
biichlein Riittimanns und den Preces von Omlin finden wir folgende Gleichsetzungen:
Litanei vom Leiden Christi. MeBbiichlein Seite 20—26 = Preces Seite 151—155.
Gebet aus St. Gertruds Legatus. MeBbiichlein Seite 53, 61 = Preces Seite 301, 167.
Gebet zum hl. Benedikt nach St. Gertrud. MeBbiichlein Seite 67—68 = Preces Seite
195—196. Gebet zur Schulterwunde nach St. Bernhard. MeBbiichlein Seite 68—70
= Preces Seite 149g—150.



13

Riittimann regte nun auch P. Karl Decurtins an, der 1689 seinen
Codesh della soingia Messa zu Maria Licht selbst druckte
und zwar mit Hilfe seiner Confratres (tras ills religius) aus dem
Kloster. Aber dieses 72 Seiten umfassende Biichlein war bereits
die zweite Auflage. Die erste Edition umfaBite nur 70 Seiten, da
darin das Gebet zu den fiinf Wunden fehlte (2. Auflage, Seite 68—
70). Wann diese erste Auflage, die ein ganz anderer Druck ist,
erschien, wissen wir nicht genau, da das Titelblatt des einzigen
noch erhaltenen Exemplars nicht vorhanden ist. Wir vermuten
indes 1688 und zwar darum, weil gerade vorher 1687 Ruttimanns
MeBbiichlein erschien.

Inhaltlich gehen die romanischen Messetexte auf die deutschen bei
Demont zuriick, ubersetzten indes freier und wortreicher als Demont.
Auch die Orthographie und die Sprache unterscheiden sich sichtlich von
der Demontschen Translation. Der Hauptteil des Biichleins von Decurtins
(Seite 13 bzw. 14—49) besteht in dieser MeBandacht, die das Leiden des
Heilandes synchronistisch mit der hl. Messe beschreibt und betrachtet.
Dazu aber finden wir noch die tiglichen Gebete und eine Beicht- und
Kommunionandacht, vielfach mit Worten, die dem Legatus divinae pietatis
der hl. Gertrud und dem Liber specialis gratiae der hl. Mechtild von
Hackeborn entnommen sind. Aber auch hier scheint der Verfasser ebenso
wenig wie Riittimann die Quellen selbst gelesen zu haben, denn es decken
sich alle diesbeziiglichen Zitate mit dem Gertrudenbuch von P. Eberhard
Omlin aus dem Jahre 16742 Selbst die SchluBmahnung (Codesh Seite 72,
erste Auflage Seite 68), vor dem Schlafengehen auf die Stirne INRI (= Jesus
Nazarenus Rex Judaeorum) zu schreiben, entnahm Decurtins dem Ger-
trudenbiichlein (Seite 22).

Wie schon P. Basil Berther sel. aufmerksam machte, steht in der 1. Auf-
lage, Seite 5, die Bemerkung: «Las oraziuns tier igl Aunghel Perchirader,
cura ch’el tocca treis gadas el di, afflas (t1) enten la Doctrina Christiana.»
Welcher Katechismus ist hier gemeint? Am ehesten wird man an den
Cudisch della Doctrina Cristiana von P. Zacharias da Sald von 1663
denken??,

21 Wir zitieren die 2. Auflage von Decurtins:
Anbetung des Herzens Jesu. Codesh Seite § = Preces Seite 1.
Einleitung zur hl. Messe. Codesh Seite 10 = Preces Seite 23.
Zum letzten Evangelium. Codesh Seite 49 = Preces Seite 41.
Reuegebet. Codesh Seite 62 = Preces Seite 18.
Abendgebet. Codesh Seite 63 = Preces Seite 18—14q.
Reueseufzer. Codesh Seite 64 = Preces Seite 1q.
Schlafgebet. Codesh Seite 67 = Preces Seite 21.
Gebet zum hl. Benedict. Codesh Seite 68—%50 = Preces Seite 195—196.
Gebet des hl. Edmund, nur in 1, Auflage und unvollstindig. Codesh Seite 68 =
Preces Seite 171.

22 Vgl. Gadola im Ischi 1947, Seite 18 f.



14

Offenbar war die zweite Auflage des MeBbiichleins von 1689 so grof3,
dal} sie gut ein Dutzend Jahre ausreichte. Das Werk kam dann, wenig
veriandert, 1704 wieder heraus, indes nicht mehr in Truns, sondern bei
Peter Moron in Bonaduz. Das war das letzte Mal, dal3 dieses kleine 72seitige
Andachtsbiichlein allein den Weg in das Land antreten mufite. Von nun
an wurde es mit zwei andern Werken von P. Karl, mit der Mira de bein
morir und den Soingias Letanias in einem einzigen durchpaginierten Werke
ediert, zuerst 1729 in der Klosterdruckerei von Disentis durch Franz Anton
Binn, dann 1739 wiederum in Bonaduz, diesmal durch Mathias Moron, dann
1748 nochmals in der Klosterdruckerei von Disentis. Nach einer lingeren
Pause erschien das Opus 1770 in der gleichen klosterlichen Offizin. Zum
letzten Male ging es dann noch 1792 in Einsiedeln bei Benziger in die
Presse. Wir zihlen also im Ganzen nicht weniger als 8 Auflagen in etwa
hundert Jahren, gewil3 ein Beweis, wie sehr dieses kleine Devotionswerk den
Intentionen des katholischen Volkes entsprach.

Betrachten wir nun den treuen Begleiter des Biichleins La
Mira de bein morir, das die Klosterdruckerei erstmals 1691
auf 120 Seiten druckte. Als Verfasser ist P. Karl Decurtins durch
das Autorenverzeichnis des 18. Jahrhunderts gesichert®s. Wie
schon der Untertitel angibt, stellt das Biichlein zugleich ein Gebet-
buch zu Ehren des hl. Joseph dar (per reverir ¢ (!) hondrar
S. Joseph).

In der Hauptsache besteht das Biichlein auch aus Betrachtungen und
Gebeten zum hl. Joseph, die auf alle Wochentage verteilt sind. Inhaltlich
greifen die Erzihlungen und Anmutungen am 6ftersten auf die hl. Theresia
von Spanien (}1582) und auf die Revelationes der hl. Birgitta von Schwe-
den (t1373) zuriick. Sehr viel EinfluB hatte das Betrachtungsbuch: Alimenta
Pietatis erga S. Josephum Jesu Christi Nutritium, das der franzosische Jesuit
P. Paul de Barry (t1661) herausgab und das 1650 in Miinchen eine la-
teinische Ubersetzung erhielt (Exemplar in der Universititsbibliothek
Fribourg i. Uechtland)?*. Aber auch sonst finden sich viele Werke zitiert,
so von dem spanischen Theologen Arias Montanus (11598), dem Piemon-
tesen Zacharias Boverius (11638), dem Verfasser der Annales Capuccinorum,
und dem Sizilianer Fr. M. Maggio (11686). So dirfte das ganze Buch von
P. Karl Decurtins aus verschiedenen aszetischen Werken und Josephs-

23 Wenzini Descriptio Desertinensis ed. C. Decurtins 1882, Seite 28: Exercitia
quotidiana erga S. Josephum Christi Nutritium, Rhaetice Bonaduzii impressa ac
Desertinae pluries recussa. Hier ist also die 2. Auflage von 1704 angemerkt. Das Buch,
indes ohne Autor, ist genannt bei Spescha (Hs. Pl. Sp. 26, Seite 88).

24 AuBer den Zitaten, in denen sich Decurtins formell auf Barry beruft, sind noch
andere moglich. Vgl. Seite 15 = Alimenta Seite g2; Seite 73 = Alimenta Seite 134 usw.
Uber Barry Sommervogel C., Bibliothéque de la Compagnie de Jésus 1 (18go), Seite
949—950. Dictionnaire de spiritualité 1 (1937), Seite 1252.



I5

biichern zusammengetragen sein. Im Zeichen des sog. Barockrationalismus
steht die Zitation der Metyphysik von Aristoteles (Seite 25). Vermutlich
hat er das Dictum aus zweiter Hand. Die beigegebenen Lieder (Seite 115—
117) sind keine Neuschépfungen. O Legiu Bab dil Salvader konnte man
schon in Salos Canzuns 1685 (Seite 45—47) lesen, wihrend O Joseph ti
bien soing Joseph in der eben von P. Karl selbst herausgegebenen Conso-
laziun von 169o sich findet. Das schlichte Biichlein zieren bescheidene Holz-
schnitte der Muttergottes und des hl. Joseph, die mehrmals wiederholt
sind. Der fromme und praktische Inhalt gab dem Werke eine groBe Ver-
breitung, so dal} es bereits 1704 wieder in verinderter Form neu gedruckt
werden konnte, diesmal bei der Offizin Moron in Bonaduz. Und nach dem
Tode des Verfassers erlebte das Werklein im 18. Jahrhundert noch fiinf
Auflagen, wovon eine sogar bei Benziger in Einsiedeln 1792. Noch 1828
wurde es letztlich in Chur gedruckt?,

Inhaltlich verwandt mit der Mira be bein morir ist ein Gebet-
biichlein fiir Kranke und Sterbende, das ebenfalls romanisch
geschrieben war und in der Klosterdruckerei herauskam. Dal3 es
nicht identisch ist mit dem genannten Josefsbiichlein, geht aus dem
schon oft zitierten Biicherkatalog des 18. Jahrhunderts hervor,
welcher beide Werke P. Karls genau unterscheidet?®. Es konnte
indes bislang noch nicht gefunden werden.

Ein anderes Andachtsbiichlein erschien 1704 in Bonaduz bei
Peter Moron unter dem Titel: Soingias Letanias della misteri-
usa vita, dolorusa mort, gloriusa lavada, mervigliusa anseinsa de
Niessegner Jesus, in 36 Seiten. DaB8 P. Karl der Verfasser ist,
ergibt sich aus der SchluBbemerkung: Olma mia chara, enten
quels quatter pungs regordi et de mei, a rogi pro Diu per mei
pauper puccont P. C. C. Unter diesen Initialbuchstaben zeichnete
sich P. Karl ja auch 1701 in der Consolaziun. Nur die Letanias
und die Consolaziun tragen dieses sein Siegel, nicht aber die andern
Werke von Decurtins. Ubrigens handelt es sich auch hier um die
zweite Auflage uss de nief squicciau, so daBl wohl die erste Edition
vermutlich in Truns selbst von P. Karl gedruckt wurde.

Der Hauptinhalt des Biichleins besteht in einer langen Litanei (Seite 3—
24), die sich nicht mit den herkémmlichen Litaneien deckt, sondern in
neuer Art und Weise das Leben des Heilandes in je 20 Abschnitten zu je

25 Biindnerisches Monatsblatt 1934, Seite 216—=217%. Es sei hier auch bemerkt, dal3
die Mira de bein morir von 1691 in gewissem Sinne der Vorliufer von La Suentra
Veglia von 1693 ist, ein Biichlein eines unbekannten italienischen Kapuziners, welches
das gleiche Thema mit ganz neuen Formen behandelt. Dariiber Gadola im Ischi 1949,
Seite 116 f.

26 Wenzini Descriptio ed. Decurtins 1882, Seite 28: Librum Infirmis et Moribundis
atque iisdem assistenti accommodatum. Rhaetice, Typis Desertinensibus.



16

10 Anrufungen behandelt. Durch diese 200 Acclamationen war es méglich,
einerseits das Volk in der Kirche zum Mitbeten hinzureissen, anderseits
einen einheitlichen evangelischen Stoff abzuwickeln. An diese groBe Litanei
schlieBt sich noch ein Ermahnungsteil und eine Kommunionandacht an,
Darin finden sich auch interessante Hinweise auf die Werke von Augustin
Wendenzen. Auf Seite 31 verweist P. Karl auf die Marienlitanei, welche
1675 in Wendenzens Vita de Niessegner erschien (Seite 247), auf Seite g2
macht Decurtins aufmerksam auf zahlreiche Gebete von Wendenzens Me-
morial della Passiun de Niessegner, die ebenfalls 1675 gedruckt wurde.
Deutlicher kénnte die erste Stelle, welche das Lugnez in der Andachts-
literatur innehatte, nicht hervorgestrichen werden.

Auch dieses Biichlein erlebte noch im 18. Jahrhundert seine 7. Auflage.
Interessanterweise wurden, wie schon oben bemerkt, drei Werke von P. Karl
in den Auflagen von 1729, 1739, 1748, 1770 und 1792 immer zusammen-
gebunden und dazu noch zusammenpaginiert, also gleichzeitig heraus-
gegeben: La Mira de bein morir, Ina cuorta Forma da udir la s. Messa
und unsere Letanias. Weil am Schlusse der Letanias P. Karl sich mit den
Anfangsbuchstaben zeichnete, schlol man auch richtig auf seine Autor-
schaft bei den tibrigen Stiicken. Die Auflage von 1792 erschien nicht etwa
in Disentis oder Bonaduz, sondern in der Stiftsdruckerei Einsiedeln, ge-
druckt durch Franz Sales Benziger.

Inhaltlich mit den Soingias Letanias verwandt sind die Lita-
nias della vitta de nies Signer, ein kleines Opus von 22 Sei-
ten, das mit dem Claf dil Purgatieri von 1712 eingebunden ist.
Wir stellen es hierher, weil die Litanei meist gleich lautet wie die
der Letanias von P. Karl. Dann findet sich auch der Paig spiri-
tual (Seite 1g—22) im MeBbiichlein von Decurtins (Ausgabe 1704,
Seite 4—7). Vermutlich handelt es sich hier um ein Biichlein, das
unser Trunser Wallfahrtspriester herausgegeben hat.

Ein nur 24 Seiten zihlendes Werklein von 169go iiberschreibt
sich: In precius Scazi della Olma. Zweifellos ist P. Karl
der Herausgeber, war doch dieser «kostbare Schatz der Seele»,
wie es auf dem Titelblatt heiit, «aufgesetzt und gedruckt zu Truns
bei unserer Frau zum Lichte durch einen Religiosen des Bene-
diktinerordens vom Kloster Disentis». Genau so hiel es auch auf
der ersten Auflage der Consolaziun von 169o. Ja, die gleichen
Drucktypen sind hier verwendet worden. Decurtins ist indes nur
der Ubersetzer, gibt er doch selbst die fritheren deutschen Auflagen
an (Trient 1648, Salzburg 1654, Prag 1660, Kéln 1669)27.

27 P. Placidus Spescha berichtet 1821 von diesem Biichlein: «Das Gebethbuch des
hochwiirdigen Herrn Paters Constant, Conventual von St. Paul in Kéln am Rhein,
ward von den Religiosen von Disentis tibersetzt und von ihnen in Trons im Jahre 1689
zum Druck beférdert. Es fithrt den Titel: In prezius Scazi usw.» (Placidus Spescha 26,
Seite 55—56, 86). Es diirfte sich um Johannes Castanizas «Urzeiger des bittern Leydens



Ly

Zuerst finden sich Offenbarungen der hl. Mechtild, Elisabeth und Bir-
gitta iiber das Leiden Jesu. Sie decken sich inhaltlich und oft auch formell mit
den entsprechenden Teilen in dem deutschen Mel3biichlein von P. Placidus
Rittimann, das dieser 1687 in Vals herausgegeben hatte. Unser Text erzihlt
z. B., der Heiland sei 73 Mal am Barte gezogen worden, er habe auf dem gan-
zen Korper 5475 Wunden erhalten und im Ganzen 30 430 Tropfen Blut ver-
loren. Wer diese Gebete bis zur Zahl der vergossenen Blutstropfen verrichte,
erfreue sich auBlerordentlicher Privilegien und werde unmittelbar d. h.
ohne Fegfeuer in den Himmel gehen. Wer das Gebet immer bei sich trage,
dem werde die Mutter Gottes drei Tage vor dem Ableben erscheinen.
Angeblich soll diese Offenbarung am Grabe des Herrn gefunden worden
sein. Nach dem Vorbild von Alanus de Rupe (f1475) empfiehlt das Buch-
lein einen Rosenkranz von 15 Vaterunser und Ave, welcher 15 Jahre zu
beten ist, wofiir spezielle Gnaden versprochen werden. Interessant sind auch
die Ablasse. Auf ein Gebet des hl. Augustin habe Papst Paul V. 8o ooo Tage
gesetzt, ein anderes Gebet erhilt nach Papst Gregor XIII. soviele Tage Ab-
lasse, als Wunden am Kérper des Heilandes sind. Das Biichlein weist
zum Schlusse noch ganz kriftige Gebete auf, eines zur hl. Barbara um einen
guten Tod, dann den Anfang des Johannes-Evangeliums, endlich einen
Exorzismus (Ecce crucem) und das Kreuz des hl. Benedikt. Inhaltlich
zeigt das Biichlein die groBe Glaubenskraft der Barockzeit, freilich auch die
verschwommene religiose Mystik des Spitmittelalters. Sowenig als Salo
war Decurtins irgendwie von der Kritik des Bollandus oder Malkillon
beriihrt®.

Aber das kleine Biichlein entsprach offensichtlich dem Bediirfnisse der
Zeit und der Landschaft. Vermutlich wurde es in nicht so vielen Exemplaren
in Truns gedruckt und muBte daher noch im gleichen Jahre von der Kloster-
druckerei in Disentis selbst neu herausgegeben werden. Diese Edition von
1690 fiigte aber noch 15 Orationen der hl. Birgitta bei (als Seite 25—48).
Die dritte und vierte Auflage, welche Mathias Moron in Bonaduz heraus-
gab, beschrinkte sich wieder auf die ersten 24 Seiten. Beide Auflagen zeigen
merkwiirdigerweise das gleiche Datum von 1744. Vielleicht i5t inds; eine
dieser Auflagen erst spiter nachgedruckt worden®. Offenbar zoy das Werk -

und Sterbens unseres Herren Jesu Christi» handeln, gedruckt zu Einsiedeln 1671.
Spescha zitiert namlich meist aus dem Gedéachtnis und daher ungenau, so dai} Constant

und Castaniza wohl identisch sein kénnen. Leider ist das Biichlein in Einsiedeln zur
Zeit nicht auffindbar.

28 Diese Charakteristik gilt auch fiir Riittimanns MeBbiichlein 1637, das Seite 42—50
dhnliche aber in den Zahlen nicht ganz gleiche Belege bringt. Vgl. Seite 44, wo die
Blutstrophen auf 18 325 kommen. Riittimann schépfte im Wesentlichen wértlich aus
dem «Geistlich Vhrwerck und Offenbahrungen vom Leyden Christi», das ebenfalls
auf die Offenbarungen der hl. Birgitta, Mechtild und Elisabeth zuriickgeht und 1661
im Kloster St. Gallen gedruckt wurde (Exemplar in Stifisbibliothex Einsiedeln).

2 Danach ergidnze Bibl, Retorom. 1938, Nr. 2421—2423. Wenn sich die Auflage
von 1744 als die sechste ausgibt, so sind die deutschen Editionen dazuzezihlt, die Trun-
ser Auflage aber nicht einberechnet.



18

lein um die Mitte des 18. Jahrhunderts immer noch. Der kalte Hauch der
radikalen Aufkliarung wehte in der Cadi wenig oder gar nicht.

Das letzte Gebetbuch, das P. Karl Decurtins wenigstens im
wesentlichen noch geschrieben hat, ist der Claf dil Purgatieri.
Fertig gestellt wurde es erst nach seinem Tode. Er selbst starb
namlich am 27. April 1712, wiahrend das Biichlein als Enddatum
den 2. November 1712 triagt (Seite 120). DaBl der Religius dil
Uorden de S. Benedeig della Claustra de Muster, welcher nach
dem Titel das Werk verfaB3t hat, kein anderer als P. Karl De-
curtins 1st, beweist der Autorenkatalog des 18. Jahrhunderts?°.
Selbstverstindlich handelt es sich um kein Originalwerk, ist es
doch nur zusammengestellt und iibersetzt (Oraziuns ... tratges
ensemel, messes giu). '

Der Verfasser bietet uns viele innige und schone Gebete, nicht zuletzt
aus mittelalterlichen Mystikern wie der hl. Mechtildis und Gertrudis®.
Im Sinne der Zeit tritt er auch fir die Rosenkranzbruderschaft ein und wirbt
besonders fiir den Rosenkranz der hl. Birgitta3?. Den Schlul3 bildet ein
interessanter Brief der Armen Seelen an die Lebenden, die wiederum
ihrerseits eine Antwort geben (Seite 10g—120). Das Werk mochte um so
mehr die Leute interessieren, als gerade der Verfasser selbst auch eben das
Zeitliche gesegnet hatte. Zudem ist ja die Anhidnglichkeit der katholischen
Berg- und Bauernbevélkerung an die verstorbenen Ahnen bekanntermalen
sehr gro3. Daher wundert man sich nicht, dafl das Werk bereits wieder 1715
in Disentis neu gedruckt werden muBte33., Man lieB3 indes dieses Mal den
Brief der Armen Seelen weg, offenbar, weil er doch zu theatralisch und fictiv
empfunden wurde, aber typisch barock war. Wie sehr die Idee des ganzen
Biichleins aber das Richtige traf, zeigt ein gleich betiteltes Andachtsbuch
von P. Placi Tenner, das 1868 und 1886 erschien, indes vollstindig anders
geartet und dem verdnderten Zeitgeschmack entsprechend mehr liturgisch-
biblisch eingestellt ist.

Suchen wir nun die ganze Titigkeit des Trunser Wallfahrts-
priesters zu iiberblicken! Er hat das rdatoromanische Andachts-
buch sicher nicht geschaffen, denn schon Demont verfalte ein
MeBgebetbiichlein (1670), Balzer Alig die Passion des Herrn (1672)
P. Zacharias da Salo ein Andachtsbuch (1665) und Vesperale

30 Wenzini Descriptio Disertinensis ed. Decurtins 1882, Seite 28,

31 Seite 15—20, 21—22, 22—=27, 46. Die Hilfte davon findet sich bereits in den
Preces Gertrudianae, Einsiedeln 1670, Seite 254—258 (=Decurtins Seite 22—27)
und Seite 258—262 (= Decurtins Seite 15—20).

32 Seite 12—19. Dartiber Beissel St., Geschichte der Verehrung Marias im 16./
17. Jahrhundert 19ro, Seite 35—38.

33 Biindnerisches Monatsblatt 1934, Seite 216.



19

(1695) und zwei groBe Erbauungsbiicher (Spieghel de devotiun
1665, 1676 und La Glisch 1685). Auch Augustin Wendenzen
edierte die Passion und das Leben des Heilandes (1675) und schrieb
ein liturgisches Opus (Formular de responder 1676). Aber erst
P. Karl Decurtins dachte systematisch an die Adaptierung und
Spezialisierung des Gebetbuches, schrieb er doch ein
Messebuch fiir alle Christen, dann ein Andachtsbuch fiir die Kran-
ken und Sterbenden und verfafite er auch Devotionswerke mit
eigenen neuen Themen wie das Josefsbiichlein und den Armen-
seelenschlissel. Einen Konkurrenten hatte er nur in dem dicken
Gebetbuch von Johann Christian Cadufl, Pfarrer in Seth, der 1705
in seinem Testament de ’olma ein Standesbiichlein fiir alle schuf,
fur Handwerker und Kaufleute, Verheiratete und Unverheiratete,
Kranke und Sterbende. Auch dieses Werk erfreute sich sehr guter
Nachfrage, wurde es doch wiederum 1745, 1755, 1785 und noch
1842 neu ediert. Indes kann dieser Erfolg nur etwa dem der Mira
de bein morir verglichen werden. Was Decurtins durch seine kleinen
volksmiBigen Biichlein mit den Messetexten, den Litaneien, den
Leidensbetrachtungen (Scazi) gewirkt hat, das machte ihn zu
einem groBen Seelsorger der katholischen Surselva und zu einem
bedeutenden Férderer der mystischen Barockliteratur in der rito-
romanischen Sprache.

2. Die Abte Adalbert II. und Adalbert III.

Truns war nur ein Ableger von Disentis. Dort traten seit ca.
1662 immer mehr romanische Monche ein, so dal3 bereits 1685
deren ein Dutzend war. Dazu kam noch etwa ein halbes Dutzend
Laienbriider. Das war nun die Stunde, um auch im Kloster das
Romanische mehr zu pflegen. Abt Adalbert II. de Medell
schrieb fiir die Bruder, welche weder die lateinischen noch die
deutschen geistlichen Bucher verstanden, Betrachtungen in rito-
romanischer Sprache und zwar fir jeden Tag des Jahres. Leider
sind uns diese Meditaziuns nicht mehr erhalten3t. Zu gleicher Zeit
begann auch P. Adalbert de Funs, spiter 16g6—1716 Abt
des Klosters, seine reiche ratoromanische Schriftstellerei®®. Er
ibersetzte fur die Laienbriider die Regel des hl. Benedikt und
die Heiligenlegende, zwei Werke, die ebenfalls verloren gegangen
sind. Wohl auch in erster Linie fur innenklasterliche Zwecke, nim-
lich fiir die abendliche Lesung vor der Komplet, die in der Regel
vorgeschrieben ist, Ubersetzte Funs die Nachfolge Christi.

3 Wenzini Descripti Disertinensis ed. Decurtins 1882, Seite 26.
2 Niheres iiber die romanischen Werke des Abtes siehe Ischi 1951, Seite 84—108.



20

Die Literaturhistoriker von Placidus Spescha bis Caspar Decurtins
rihmen diese Ubersetzung, die 1716 in der Klosteroffizin gedruckt
wurde. Tatsdchlich ist sie eine Arbeit, die sich nicht schlecht liest.

Abt Adalbert de Funs verfaBte auch ein Andachtsbuch:
Sagira via tier il Parvis, das jedoch erst 1751 durch die Stifts-
druckerei bekannt gemacht wurde, wohl durch P. Adalbert Gieriet.
Fr. Rausch charakterisierte das Werk als «reich an frommen
Aberglauben, die Sprache gewandt»?¢. Genauere Forschung hat
aber gerade erkannt, daB3 dahinter ein theologisch sehr geschulter
Verfasser stand. Die Sprache hebt auch P. Pl. Spescha 1821 her-
vor: «Ein wohl geschriebenes Werk liefert uns die Buchdruckerei
von Disentis (im) Jahre 1751. Es fithrt den Titel: Sagira via tier
il Parvis d. i. Sicher(er) Weg zum Himmel; und der Herr P. Adal-
got Gieriet von Disentis soll der Verfasser (!) davon seyn. Sein
Styl ist erhaben und flieBend und er zeichnet sich mit den Unter-
scheidungszeichen vor andern aus. Allein von der alten Gewohn-
heit, fremde Worter vorziiglich deutsche , statt der einheimischen
aufzunehmen, kann ich ihn nicht génzlich lossprechen.»®7.

Von den historischen Schriften ist eine Abhandlung iiber den
Sagenser Handel von 1701 zu erwidhnen. Die lateinische Ver-
sion diirfte indes das Original sein, die romanische nur eine Uber-
setzung, aber eine gute, die oft genauere Ausdriicke und Nachrich-
ten weil. Man wird daher, wenn nicht Abt Adalbert selbst, so
doch einen zeitgendssischen und gut informierten Monch als Uber-
setzer ansehen konnen®®. Anderst ist die Cuorta Memoria zu
werten. Sie geht zwar inhaltlich auf die Synopsis annalium (1709)
von Abt Adalbert zuriick, wihlt aber nur das Lokalgeschichtliche
aus und stellt meist eine sklavische Ubersetzung dar, die zudem
schwierige Wendungen uniibersetzt lassen mufte. Die Cuorta
Memoria bezieht sich daher nur materiell auf Defuns. Caspar
Decurtins fiel es auf, daB besonders die Immunitit ausfiithrlich
darin geschildert ist**. Man mochte daher auf die juridischen
Kiampfe zwischen Abtei und Cadi um ca. 1730—1750 als Ab-
fassungszeit schlieBen (Streit um die Zehnten und die Exemption)*.

3 Rausch G., Geschichte der Literatur des Rhito-Romanischen Volkes 1870,
Seite 87.
37 Placidus Spescha 26, Seite 8g (Stiftsarchiv Disentis).

3 Inhaltsangabe dieser selbstredend nicht umfassenden aber doch treuherzigen
Erzahlung im Ischi 1951, Seite g7—108.

3 Archivio Glottologico Italiano 1881, Seite 198.

40 Tschi 1951, Seite g5 stellte das richtige Prinzip auf, daB im Zweifelsfalle immer
die Synopsis und nicht die Cuorta Memoria zu konsultieren ist. Das gilt auch fiir den
Eid des Mistrals, bei welchem der Abt «als Haupt» (sco in parsura), nicht als «Person»
(sco ina persuna), wie viele Texte geben, spricht. Die Handschriften der Synopsis haben
richtig: in Parsura.



21

Zum Schrifttum des Abtes Defuns gehort auch noch das Biich-
lein tiber die Benediktusbruderschaft zum guten Tod.
Schon 1699 hatte das Kloster Rheinau einen solchen Verein ins
Leben gerufen®'. In unseren Landen warb P. Zacharias da Salo
fir diese Andacht (La Glisch sin il Candelier 1685, Part V. Seite
104—105). Der «Geistliche Blumengarten» von 1685 und die Con-
solaziun von 1690, beides Werke von Disentiser Benediktiner, brin-
gen ein langes Benedictuslied. So war die Griindung einer solchen
Bruderschaft, die Abt Adalbert III. 1712 fiir das Volk errichtete,
nicht tiberraschend. Im Zeichen dieser Confraternitit stand ja auch
der grofle Nebenaltar in der Klosterkirche, auf dem Franz Karl
Stauder 1710/12 den Tod des Ménchspatriarchen darstellte. Zur
Einfihrung gab nun Abt Defuns ein kleines Bruderschaftsbuch
heraus, das bislang nur in einem einzigen Exemplare der Kantons-
bibliothek in Chur vorhanden ist (Photokopie in Disentis). Das
Titelblatt ist leider nicht vollstindig, doch 148t es sich anhand
der freilich umgearbeiteten Auflage von 1746 in etwa erginzen
und dirfte daher so gelautet haben: Noua steile della (mar) per
far ina buna mort, quei ei: noua s. compag(nia e con) fraternitat
per ils m(oribunds), schentada si da gl’illustrissim (e reverendissim)
Sigr. Jachen Cf(aracciolo), archivesch d’(Efeso), nunci Apostol(ic
tier ils) Svvizzers (e) Grischuns enten la claustra de Disentis sut
(la protectiun) digl glori(us) Patriarcha Benedeig, patrun special
da tuts quels ch’een enten mal-mort. Cun lubiencia dels superiurs.
Squicciau a Nossa Donnaun d’A(dam) Rupert Schidler enten
gl’onn 1712»% Es handelt sich also um ein Werk der Stiftsdruckerei
Einsiedeln, das unter der Leitung des dullerst tiichtigen Adam
Rupert Schidler, Faktor 1711—1725, gedruckt wurde. Wenn auch
das Opus nur 19 Seiten umfaBte, war das doch fiir eine Offizin
auBerhalb des ritoromanischen Gebietes beachtenswert*3. Das Titel-
blatt erzihlt uns auch, dal Nuntius Caracciolo die Bruderschaft
anerkannte. Das geschah wahrscheinlich im September 1712, als
dieser papstliche Legat samt seinem Gefolge einige Tage in Disentis
weilte und dort die neue Klosterkirche einweihte.Durch den un-
gliicklichen Ausgang des zweiten Villmergerkrieges war der apo-
stolische Gesandte in Luzern unmoglich geworden*t.

Das Biichlein enthilt neben allgemeinen Gedanken uber die Wichtig-
keit eines guten Todes vor allem die Statuten und Ablisse der Bruder-

41 Henggeler R., ProfeBbuch von Rheinau 1931, Seite 228.

22 Teildruck auch in Decurtins C., Ritoromanische Chrestomathie 1 (1896),
Seite 235—236.

13 Benziger K. J., Geschichte 'des Buchgewerbes im Stifte Einsiedeln 1912, Seite
157, 267.

44 Biindnerisches Monatsblatt 1946, Seite g70.



22 =

schaft, die Papst Clemens XI. (1700—1721) bestatigt hatte. Leider fehlen
aber im einzigen vorhandenen Exemplare noch einige Seiten (g—12). Zu
den Verpflichtungen gehort ein tagliches Gebet zum hl. Benedikt um einen
guten Tod, das jedoch Analphabeten durch ein Pater nies und Ave Maria
ersetzen konnen (Seite 7). Um diese Ubung ja dringlich zu empfehlen, wird
auf die Versprechungen, die St. Gertrud erhalten, verwiesen.*® Jeden Sonn-
tag sollen die Mitglieder eine Viertelstunde tiber die letzten Dinge betrach-
ten, was natirlich entsprechende Literatur voraussetzt oder verlangt. Als
eigentlicher Festtag mit Sakramentenempfang gilt fiir die Confraternitat der
Sonntag nach der Solemnitas S. Benedicti, die selbst immer auf den Tag
nach St. Plazi,” den 12. Juli, fiel. Unter den Ablissen sind diejenigen,
welche auf gute Werke stehen, erwidhnenswert (Beherbergung von Armen,
Vermittlung von Frieden, Teilnahme an der Beerdigung). Typische und
gesunde Barockfrommigkeit! Am Schlusse signiert der Verfasser Abt Adal-
bert selbst, und zwar unter dem Datum des 1. Oktober 1712. Er war der
Griinder und der jeweilige Abt blieb dann auch der oberste Leiter (siehe
2. Auflage, Seite 10—11).

Die Bruderschaft erlebte jedenfalls eine schéne Bliite, so dal3 dann 1746
die Klosterdruckerei selbst das Biichlein wiederum druckte. Unter dem
Titel: Ventireivla steila della mar usw. erschien das Opusculum einigerma@en
umgearbeitet (34 Seiten). Neu sind die Versprechungen an den Orden des
hl. Benedikt, er werde bis zum Ende der Zeiten bestehen usw. (Seite 25—26).
Er fand sie bei vielen alten Schriftstellern, von denen er aber nur Arnold
Wion nennt, der 1595 sein Lignum Vitae schrieb, das dann P. Karl Stengel
(t1663) 1607 ins Deutsche iibersetzte?$. Eine weitere Neuerung betrifft das
Kreuz des hl. Benedikt, dessen Gebrauch sehr empfohlen wird (Seite 28—
34). Jedenfalls fand die zweite Auflage ein gutes Echo, weshalb die folgende
Edition von 1825 zu Einsiedeln textlich sich ihr vollstindig anschlof3.

Die romanische Schriftstellerei des Abtes Adalbert III. hat
ithm besonders die Anerkennung von P. Placidus Spescha einge-
tragen. Er rechnet die Schriften des Pralaten unter die «am besten
geschrieben(en) Werken in Prosa»?’. Inhaltlich gesehen, setzte er
die Tiétigkeit von P. Karl Decurtins durch seine Andachtsbiicher
gliicklich fort, vertiefte sogar deren Inhalt.

Die literarische Titigkeit sowohl Abt Adalberts III. wie die
seines Vorgidngers Adalbert 1I. ermunterte auch die Untergebenen
zu dhnlichen Arbeiten. Hierher gehort der bekannte Cudisch de
Medeschinas, der durch seine botanischen und somatologischen

4 Omlin P. E., Preces Gertrudianae. Einsiedeln 1674, Seite 195—196. Rittimann
P. PlL., MeBbiichlein 1687, Seite 67. Decurtins P. K., Codesh della soingia Messa 1689,
Seite 68—7o0.

46 Benutzt auch im «Geistlichen Blumengarten» 1685, Seite 236.
47 Placidus Spescha 26, Seite 85.



a3

Bezeichnungen eine wertvolle Quelle fur das ratische Idiotikon
darstellt*®. Verfasser ist der Laienbruder Anton Soliva, der 1696
Bestandigkeit im Kloster Disentis ablegte, dann als Apotheker titig
war und 1740 sein Leben beschloB: Uber sein Opus berichtet unser
P. Placidus Spescha 1821: «Das erste Werk in dieser Sprache, wel-
ches das medizinische Fach und die Krauterkunde beriihrt, war
vermuthlich jenes des Laienbruders Antoni Soliva von Trons,
welches am Ende des 17ten oder zu Anfang des 18ten Jahrhunderts
verschrieben worden war.»*® Bekannter aber ist seine Bearbeitung
der Jerusalemreise des Abtes Bundi (t1614), die ihm zuge-
schrieben wird?®’. Schon Decurtins bemerkte, dafl im romanischen
Texte der alte Narrativ, der im 16. Jahrhundert so bezeichnend
war, in der Ubersetzung fehlt>1. :

ITI. Das Surselvische als Schriftsprache

Durch die literarische Bewegung des Lugnezes und dann vor
allem durch die vielgestaltige Ubersetzertitigkeit in Truns und
Disentis entfaltete sich die romanische Sprache michtig. SchlieB3-
lich trugen dazu wesentlich die vom Kloster herausgegebenen
ABC-Biicher bei. P. Placidus Spescha erwihnt dieselben 182r1:
«Im Jahre 1730 das Alphabete und Nammenbiichchen der Kloster-
herren, welches im Jahre 1745 von neuem aufgelegt worden ist.»52
Vielleicht hatte gerade die vorher ebenfalls im Kloster gedruckte
italienische Grammatik der ritoromanischen Sprachevom
Kapuziner P. Flaminio da Sale (Fundamenti principali 1729)
hierin anregend gewirkt. So breitete sich von Disentis und Truns
aus die katholische Literatursprache des Oberlandes aus.
Daher glaubte P. Maurus Wenzin um 1740, daB das Idiom der
Cadi deutschfreier und geschmeidiger sei als die tibrigen Dialekte?s.
Benutzte Bifrun, der 1560 das Neue Testament ubersetzte, das
Engadinische, so Daniel Bonifazi fur seinen 1611 gedruckten
Katechismus die Sprache des Domleschg. Aber bereits dessen
Zeitgenossen, Calvenzano und Nauly, machen, wie Dr. R. Vieli

# Decurtins C., Rédtoromanische Chrestomathie 1 (1896), Seite 322—324.

4% Placidus Spescha 26, Seite 64.

50 Biindnerisches Monatsblatt 1937, Seite 1—3. Die Handschrift, in welcher Soliva
als Ubersetzer angegeben ist, konnte ich bislang noch nicht identifizieren.

51 Archivio glottologico Italiano 1881, Seite 152. Auch Spescha zweifelte an der
romanischen Urschrift. Placidus Spescha 26, Seite 85.

52 Placidus Spescha 26, Seite 57, dazu Chrestomathie 4 (1g11), Seite 710, 712.

53 Biindnerisches Monatsblatt 1945, Seite g7—ag.



24

betont, in ithren Werken Konzessionen an das Surselvische. Ja
der dritte nach Calvenzanos Tode (1630) editierte Katechismus
von 1654 ist geradezu «reich an lautlichen, morphologischen und
lexikalischen Lugnezismen» und «der erste katholische Druck in
surselvischer Sprache». Gleichzeitig aber schufen die beiden
Gabriel von Ilanz, obwohl engadinischer Herkunft, ihr sursel-
visch-protestantisches Schrifttum?®. Dann erst kommt das Zeit-
alter Aligs und Wendenzens, Salos und Decurtins, welche die sur-
selvisch-katholische Literatur prigten, die schliellich in der Cadi
und dort im Kloster am meisten wihrend des 18. Jahrhunderts ver-
ankert wurde. Deshalb konnte Caspar Decurtins wenigstens 1881
feststellen, daB so die Sprach-Variante der Cadi «zur herrschen-
den Schriftsprache der katholischen Bevilkerung nicht nur in der
Surselva, sondern auch im Oberhalbstein und Domleschg wurde.»?3

Wie sich tiberhaupt das Romanische im 18. jahrhundert als
Schriftsprache immer mehr durchsetzte, sei z. B. aus einigen Ge-
meindearchiven belegt. Im Tavetsch finden wir 1732 elne roma-
nische Urkunde, in Truns 1745, im Jahre darauf in Somvix, 1766
in Brigels und endlich 1789 in Mompé-Medels und 1794 in Ruis.

Gehen wir zu den Rechtssatzungen iiber. Die Verordnun-
gen des Lugnezes in romanischer Sprache sind sehr alt, datieren
sie doch 1659°¢. Nicht sicher aber wahrscheinlich gehen die Satzun-
gen der Gemeinde Flims in der gleichen Sprache auf 1696 zuriick,
sind uns aber erst in einer Abschrift von 1766 erhalten”. Die
Trunser Gemeindeprotokolle, die uns seit 1686 vorliegen, sind
deutsch und beginnen erst mit dem 18. Jahrhundert romanische
Eintrage zu buchen (1703—1704, 1720, 1730 usw.), zuerst noch
in bescheidener Anzahl neben den deutschen Texten, um dann um
die Mitte des Jahrhunderts zu iberwiegen. Bezeichnend ist, wie
sich der Statthalter Anselm Decurtins 1762/64 bald Sialm (Anselm)
de Cortins, bald Anselmo Baumgartner nennt®. Die Verordnun-
gen der Gemeinde Medels sind seit 1745 romanisch und deutsch
gehalten. In den Protokollen von Brigels beginnen die Eintrige

5¢ Tschi 1946, Seite 113—114; vgl. Ischi 1945, Seite 28.

% Archivio glottologico Italiano 1881, Seite 1g8.

% Chrestomathie I, Seite XI, 80—89, dazu Original in der Kantonsbibliothek
Chur, B 403. Deutscher Eintrag von Stoffel von Chapider von 1659 unmittelbar vor

den Verordnungen und in denselben (fol. 37b). Auch die Schrift diirfte Mitte 17. Jahr-
hundert sein.

%" Chrestomathie I, Seite XII[—XIV, 175—181.

58 Protokoll de vischnaunca I, 1686—1844, romanisch Seite 47—6g. Die meisten
Eintrige in Chrestomathie IV, Seite g8 ff. Zu Anselm Decurtins siehe Protokoll, Seite 7o,
99, 106—112. Dazu vgl. den Sedruner Pfarrer Andreas Im Hof, hoc est de Curtins.

Kirchenarchiv Tavetsch, Taufbuch 1663, Totenbuch 1664, Ehebuch 1665, alle an-
gefangen von diesem Pfarrer.



25

wohl von ca. 1676, doch weisen erst die Texte zu 1755/59 (Re-
gaglia de Zigniun), zu 1762 usw. die romanische Sprache auf®.
Die Statuten der Gemeinde Waltensburg stammen in ihrer hand-
schriftlichen Uberlieferung erst aus dem Anfange des 19. Jahrhun-
derts und erhielten ihre erste Ergédnzung 1825%.

Auch die Protokolle der Cadi, die sonst deutsch waren,
benutzten nun die romanische Schriftsprache. Solche Fassungen
sind fir 1762 und 1765 anzunehmen®l,

Am Ende des 18. Jahrhunderts ging man auch soweit, dal3 man
die deutschen Urkunden und Statuten der fritheren Zeit syste-
matisch ins Romanische iibersetzte. Sehr lehrreich ist hier das
Decreten-Buch der Cadi, das Johann Anton Schmid von
Somvix 1795 anlegte, welches alle Bestimmungen von 1578—1744
entweder wortlich oder dann wenigstens hauptinhaltlich ins Ro-
manische tibersetzte. Der Leser kann nach Gutdiinken den deut-
schen und zugleich den romanischen Text durchgehen®?. Was von
den Schriften der Cadi gilt, das stimmt auch fiir die Erlasse des
Grauen Bundes. Dessen Statuten, die 1719 erlassen und 1717
ergianzt wurden, erfahren jetzt ihre Ubertragung. Ein Exemplar
dieser «Statuts ner Articuls da nossa Ludeivla Ligia Grischa»
in der ratoromanischen Klosterbibliothek zeigt den wichtigen Ein-
trag: «Scrits suenter ilg original tudesc enten ilg lunguaig ramonsch
tras Gion Riget Studer da Lgion Ano 1794 ilgs 8 da Feb.» Am
meisten ibersetzte man die alten Gerichts- und Landsgemeinde-
verordnungen zu Beginn des 1q. Jahrhunderts, wobei sich vor
allem der bekannte Landrichter Theodor von Castelberg
(+1818) hervortat®. Bei der ganzen Entwicklung mogen die Ideen
der franzésischen Revolution von 1789 mitgewirkt haben.
Das Wort Freiheit sollte auch fir die Sprache gelten. Allein
wesentlich war die romanische Schriftbewegung im Lugnez und
in der Cadi schon vorher da, bereits Ende des 17. Jahrhunderts,

5 Die bisherigen Darstellungen sind irrefithrend. Muoth in Annalas 4 (1889)
Seite 205—213, Decurtins in Grébers Grundril der romanischen Philologie 1897,
Seite 249. Wie sehr man mit der Datierung solcher Statuten vorsichtig sein muf83, zeigen
diejenigen von Firstenau und Ortenstein, die wohl 1702 erneuert, aber erst 1773
tibersetzt wurden. Annalas 10 (1895), Seite g.

80 Texte daraus in Chrestomathie IV, Seite 35—43, 123—144. Die Handschrift
ist ebendort Seite 11 nur ungeniigend beschrieben.

61 Voraussetzung ist, da der Kopist nicht, ganz gegen seine sonstige Ubung,
selbst die betreffenden Stellen in seine Muttersprache iibersetzt hat. Sammelband Cadi
von ca. 1794. Stiftsarchiv Disentis, Seite 44/45, 85, 131 fiir 1762 (Truns), 1765 (Cadi).

62 Stiftsarchiv Disentis.

63 Decurtins C., Ratoromanische Chrestomathie 4 (1g911), Seite 19—23, 27—35
von Th. v. Castelberg, die ibrigen Texte aus dem Ende des 18. oder Anfang des
1g. Jahrhunderts, Seite 17—19, 23—27, 35—43 (Waltensburg), 43—44 (Disentis 1771),
45—68 (Hohentrins 1789).



26

also noch ganz im Zeichen der Barockkultur, die ja universal
sein wollte und keine nationalen Schranken kannte. Aber schlieB3-
lich haben wir es wieder den Anregungen zu verdanken, wel-
che die Glaubensspaltung durch ihre Gegensitze m Binden
hervorrief.

Der Entwicklung geht parallel das lexigraphische und
grammatikalische Schrifttum voraus. Vermutlich gab es schon
langstens Grammatiken. Wie konnte sich ein Augustin Stoécklin
(t1641) das Romanische so vollkommen in kiirzester Zeit aneignen,
wenn nicht durch handgeschriebene Grammatiken? Freilich Nach-
richten von solchen besitzen wir erst aus der zweiten Hilfte des
17. Jahrhunderts. Balzer Alig (11677), der bekannte Schriftsteller
in Vrin, soll eine solche zusammengestellt haben®. Sicher schuf
P. Maurus Cathrin (11696), Dekan des Stiftes Disentis, ein ro-
manisch-lateinisches Lexikon, dem noch oft das entsprechende
deutsche Wort beigegeben war®. Vermutlich entstand das Werk
aus pastorellen Riicksichten. Eine eigentliche Grammatik mit
Regeln verfaBte der Einsiedler Pater Basilius Meyer von Baldegg
(ProfeB3 1685, Tod 1704), welche die Zeitgenossen als sehr wert-
voll erachteten, um «diese bis dahin ohnregulierte Sprach auch
mit und durch gute und ohnfehlbare Regeln» zu erlernen. Die
Kenntnisse dieser Sprache holte sich P. Basil in Disentis®. Dort
verweilte auch vielfach um 1680 P. Justus Hoffmann von Ein-
siedeln, der sogar in Truns in Schule und Seelsorge bei den Patres
in Maria Licht mithalf®?. Gerade das deutsch-romanische Kloster
war fiir die grammatikalisch-lexigraphische Arbeiten das richtige
Milieu. Hier entstand dann auch 1771 die erste deutsch-romani-
sche Grammatik, die gedruckt wurde. Ihr Verfasser ist kein Ro-
mane, sondern der Schwabe P. Basil Veith, Dekan des Klosters
Disentis. Deren zweite Auflage 1805 prisentierte dann im Anhange
das erste gedruckte deutsch-romanische Worterverzeichnis, das

Ser Mattli Conradi (1823/28) des oftern bis auf die Druckfehler

84 Ischi 1928, Seite 323, 348—349. Der Beleg fiir die Grammatica romontscha
tudestga stammt erst aus dem Urbarium von Vrin, das Placi Adalbert Baselgia, Pfarrer
1874—188g, aufgestellt hat. Freundliche Mitteilung von P. Vigil Berther, Romein.
Balzer Alig fing die Kirchenbiicher in Vrin an, die aber selbstredend lateinisch sind,
ausgenommen Berufs- und Familienbezeichnungen wie figlia, figl, fravi, caluster usw.
Ausnahmen dazu nur Taufbuch zum 3o0. Juni 1655, Totenbuch zum 18. Januar 1655
und 6. September 1672, wo einige wenige Linien romanisch sind. Dagegen aber deutsche
Bemerkung im Taufbuch zum 20. Juni 1700 von Pfarrer Jacob Loretz.

8 Pieth-Hager, Pater Pl. Spescha 1913, Seite 496. Spescha erwihnt ein friheres
lateinisch-romanisch-deutsches Warterbuch, indes ohne nihere Datierung.
% Henggeler P. Rudolf, ProfeBbuch von Einsiedeln 1933, Seite 375—376.

%7 Henggeler 1. c., Seite 349. Dazu Brief Abt Adalberts II. vom 29. Dezember
1680: in vicem P. Justi Einsidl. saecularem pro Schola in subsidium conducere necesse
habui. Stiftsarchiv Einsiedeln ASF 16(4).



27

genau, beniitzt hat®®. Es liegt auf der Hand, daB3 diese Arbeiten
Veiths nicht zuletzt dazu beitrugen, dalB3 sich das Romanische,
insbesondere das Romanische von Disentis und Truns, anstelle der
fritheren deutschen Literatur- und Amtssprache setzen konnte®.

Zu diesem Siege verhalfen aber nicht nur Prosawerke, Gramma-
tiken und Lexika, sondern wesentlich auch die groflen Auflagen
des Disentiser Liederbuches, der sogenannten Consolaziun?.
Das zwingt uns, iiberhaupt einmal zu fragen, wie es im allgemeinen
an den Ufern des obersten Rhein um das Kirchenlied stand.

IV. Das romanische Kirchenlied und die Consolaziun
im allgemeinen

Die Geschichte des surselvisch-katholischen Liedes ist kein Neu-
land, sondern ein durch die Forschungsarbeiten von Prof. Dr.
Guglielm Gadola wesentlich aufgelockertes Erdreich. Seine
Arbeit im Ischi 1942 bleibt grundlegend. Es handelt sich hier nur,
nach der Ernte einige wenige iibrig gebliebene Ahren zu sammeln.

Das Kirchenlied — um dieses handelt es sich hier nur — war
im Mittelalter in unserem Gebiete des deutschen Reiches meistens
lateinisch, am Ende des Mittelalters oft lateinisch und deutsch.
Die neue Kirchenbewegung des 16. Jahrhunderts bediente sich
dann mit Vorliebe nicht mehr des mittelalterlichen Lateins, son-
dern der volkstiimlichen Landessprache. Aus dieser Antithese be-
vorzugten die Lutheraner die deutsche, die evangelischen Biindner
aber die ritoromanische Sprache, was die Katholiken zunichst
nach dem Gesetze der Antithese erst recht am {iberkommenen
lateinischen Liede festhalten lie. Wenn daher Durisch Chiampel
1562 vor den chiantzuns pappalas warnt, so sind damit wohl

68 Vgl. Gedenkschrift des katholischen Schulvereins Graubiinden 1946, Seite 140, 160.

8 Das #lteste Andachtsbild mit romanischem Text in der Disentiser Klostersamm-
lung, ein Kupferstich, ist signiert: «Squicciau a Paris gl’onn 17%9.» Im unteren Teil
ein romanischer Text, im oberen Madonna mit 7 Schmerzen, unter welcher die Le-
gende steht: «C. P. Schentada Si a lumbrein igls 25. Julii 1720». Es handelt sich um
die Confraternitad dellas 7 Dolurs della' Purschala Maria, deren bischéfliche Errich-
tung vom 12. Juli 1720 datiert. Ischi 1948, Seite 36. Also C. P. = Confraternitad (della)
Purschala. Mit Paris hatten die Columberg von Lumbrein gute Beziehungen. Spescha
ed. Pieth-Hager 1913, Seite go. Das folgende romanische Andachtsbild um 1800 ist
eine Lithographie von S. Kellenberger und zeigt Maria Magdalena vor dem Kreuz.

7 Schon P. Placidus Spescha (11833) schitzte gerade deshalb die Consolaziun so
hoch ein, weil sie die Sprache von Truns bzw. das Idiom der Cadi stark verbreitete.
Diese Mundart sollte aber nach seinen Absichten die neue Schul- und Schriftsprache
werden. Placidus Spescha 16, Seite 3 zum Jahre 1819 (Plan de scola). Stiftsarchiv.



28

lateinisch-kirchliche Lieder gemeint?. Das lateinische Lied
war ja den Romanen um so lieber, als es ihrer Sprache doch
stammverwandter war als das deutsche. Wie sehr dem so ist,
ersicht man am besten aus dem Formular de Responder, das der
Sagenser Pfarrer Wendenzen 1676 herausgegeben hat, und wel-
ches nicht weniger als 29 lateinische Lieder oder Hymnen umfaft.
Offensichtlich handelt es sich hier nicht um eine Neueinfithrung
der lateinischen Volksliturgie, sondern mehr um Bewahrung und
Erneuerung des fritheren mittelalterlichen Brauches. Am Schlusse
seines Werkes bietet er noch eine Auswahl allgemein gesungener
Lieder: Bealles Canzuns, che vegnien cominameing cantadas enten
la S. Baselgia. Darunter begegnen uns aber keine romanischen
Lieder, sondern vier lateinische und sechs deutsche’. Die Kirchen-
lieder von Sagens waren offensichtlich lateinisch, zum teil deutsch,
nicht aber romanisch. Aber dhnlich verhielt es sich auch in Vrin.
Der dortige Pfarrer, der uns schon bekannte Balzer Alig, bringt
in seinen 1674 edierten Enzacontas Canzuns spiritualas noch den
lateinischen Text des Puer natus und tbersetzt dann auch einige
lateinische Lieder wie In dulci jubilo, Resonet, Veni sancte Spiri-
tus, Lauda Sion, Stabat Mater. In Salos Canzuns devotiusas von
1685 finden wir zu unserer Uberraschung 16 lateinische Lieder,
also etwa einen Drittel des ganzen Liederbiichleins. Wir konnen
mithin festhalten, daB3 in den ratoromanischen Kirchen des 17. Jahr-
hunderts nicht wenige lateinische Lieder in Ubung waren. All-
gemein sang man vor der Predigt das Veni sancte Spiritus, an
Weihnachten das Puer natus, in der Fastenzeit das Stabat Mater.

Wie schon die wenigen deutschen Lieder in den Sammlungen
von Alig (sechs deutsche Lieder) und Salo (vier deutsche Lieder)
bezeugen, wirkte bereits das deutsche Nachbargebiet seit
einiger Zeit auf unser Territorium ein. Dies um so mehr, als gerade
das deutsche Volk noch im 16. Jahrhundert einen tibersprudelnden
Liederschatz sein eigen nannte. So iiberrascht es auch nicht, wenn
wir von dieser und nicht von italienischer Seite den grofften Ein-
fluB feststellen missen. Die Berthersche Liedersammlung
von 1623, die sicher in der Cadi entstand, zahlt im Ganzen 23 Lie-
der, wovon aber nur eines italienisch, sieben indes lateinisch und
genau 15 deutsch sind, indes keines romanisch™. Man méchte nun
glauben, dafur befinden sich um so mehr romanische Lieder in
Steffan Gabriels Sulaz, der 1611 und 1625 herauskam. Aber der

71 Der Engadlmsche Psalter des Chiampel ed. J. Ulrich 1906, Seite XXII. Anders
Gadola G. in Consolaziun dell’olma devoziusa, Recensiun Disentis 1942, Seite 5.

"2 Diese sind in der oben angegebenen Gesamtzahl mitgerechnet. Die lateinischen
Lieder heiBen: De Nadal: Puer natus, Surrexit Christus hodie, O Puer dilectissime,
Maria stella maris.

78 Dariiber Bindnerisches Monatsblatt 1951, Seite 218—221.



29

Ilanzer Priadikant gibt ja selbst bei einer groBen Anzahl von Lie-
dern genau die deutsche Melodie an und iibertrigt auch den Text
nach den deutschen Vorbildern oft sehr frei. Aber auch dort, wo
er gar nichts angibt, sind die meisten Lieder frei nach deutschen
Originalen ubertragen. Es diirften, wie Dr. G. Gadola mitteilt,
hochstens etwa fiinf bis sechs Lieder von Gabriel selbst herstams
men?®. Aber sicher wirkte das Ilanzer Buch anregend auch auf
das Oberland. Dort méchte man eigentlich den uns nun bekannten
Balzer Alig als den Vater des katholischen Kirchenliedes be-
trachten, insofern er 1674 erstmals 39 romanische Lieder heraus-
gab. Damit ist keineswegs gesagt, daB er selbst diese Lieder ge-
dichtet habe. Im Gegenteil, etwa 30 erweisen sich als Ubersetzun-
gen aus dem Deutschen?. Dann sagt ja Alig selbst, er habe diese
Lieder nur zusammengesucht (enquiriu ensemel). Sie seien durch
die Herren Geistlichen des Grauen Bundes ins Romanische iiber-
setzt worden (schentadas giu ent Ramonsch tras igls molto rever-
rendis Segnurs Spirituals della Liga Grischa). Offenbar kannte
man noch die Ubersetzer! Diese Arbeit erstreckte sich wohl iiber
eine gewisse Zeit. Es ging hier sicher nicht zu wie einstmals an-
geblich in Alexandrien, wo man 72 gelehrte Juden in Einzel-
kabinen einsperrte, um die Bibel ins Griechische zu iibersetzen.
Ganz neu scheinen diejenigen Lieder zu sein, bei denen noch der
entsprechende deutsche Anfangstext angegeben ist mit der Be-
merkung: per Ramonsch’. In der damaligen Ubergangszeit von
1670—16g0 sang man einfach lateinische, deutsche, romanische
und auch italienische Lieder nebencinander. Das belegt uns vor
allem Salos Liederbuch von 1685, welches vier deutsche, 6 ita-
lienische, 16 lateinische und 23 romanische Gesidnge enthilt.
Es ging offenbar in Cumbels wie auch in andern Kirchen des Vor-
derrheintales, zumal in Kapuzinerpfarreien, recht international
und vielsprachig zu, was tbrigens die Barockzeit sehr liebte?.

74 Brief vom 24. April 1950. Vgl. dazu Gadola, Consolaziun (Rezensiun). Disentis
1942, Seite 5.

% Uber Alig siche Ischi 1928, Seite 323, 348—356 und vor allem Gadola im Ischi
1942, Seite 43—=65 liber deutsche Vorbilder.

7 Seite 3: Es wolt guet Jeger jagen per Ramonsch. Seite 4: Es fliegt ein Vogele
wise per Ramonsch. Seite 10—11: Gelobt seystu (!) Jesu Christ en (Druckfehler: ex)
Ramonsch. Seite 12—13: Rich und Arm Ramonsch. Besonders bezeichnend fiir den
neuen Charakter ist, daB Wendenzens Formular 1675 noch als allgemein gebrauchlich
bringt: Es wolt gut Jager jagen (Seite 162). Von den lateinischen Aligs sind zu nennen:
Puer natus, latin a Ramonsch, In’autra de Nodal: In dulci jubilo.

7 Deshalb auch die romanische BegriiBung von Fr. Maurus Cathrin im Liber
comicus von P. Gregor Hiisser von Einsiedeln vom 28. November 1658, ediert von
Gadola im Ischi 1930, Seite 155. Zur barocken Sprachmischung siehe Hankamer P.,
Deutsche Gegenreformation und deutsches Barock 1935, Seite 350 und Zopfl F., Deut-
sche Kulturgeschichte 2 (1937), Seite go—91, 253, 456—457.



30

Und nun setzte sich P. Karl Decurtins ans Werk! Angeregt
durch den geistlichen Blumengarten seines Mitbruders P. Placidus
Riittimann (1685), druckte er 16go in Maria-Licht zu Truns ein
Liederbuch, die Consolaziun dell’olma devotiuza, den
Trost der andiachtigen Seele. Aber kein deutsches, aber auch
kein italienisches oder auch nur lateinisches Lied findet
darin Aufnahme, sondern nur 62 rein romanische Lieder, also
genau soviele eigensprachliche, wie Alig und Salo miteinander
zahlten (Alig 39, Salo 23 = 62). P. Karl, ein Sohn des Landes
und ein Mann des Volkes, ist hier ganz von der Liebe zu seiner
Muttersprache erfiillt, die er nicht erst mithsam mit Grammatik
erlernte und mit fremder Hilfe schrieb wie Salo. Niemand aber
verstand mehr den nationalen und volkstiimlichen Charakter der
Consolaziun einzuschitzen und zu dokumentieren als gerade Salo
selbst, der wenige Jahre darauf (1695) die zweite Auflage seiner
Canzuns besorgte, worin er zunidchst jedes deutsche Lied radikal
weglieB3, aber auch die lateinischen und italienischen auf je ein
Stiick zuriickschraubte. Dafiir verdoppelte er die romanischen von
23 auf 46. Und was macht der konservative auf das Lateinische ein-
gestellte Wendenzen? In der zweiten Ausgabe von 1701 wird der
Anhang der zehn allgemein gebriduchlichen lateinischen und deut-
schen Lieder einfach weggelassen und somit das fremde Gesangsgut
verkleinert, das deutsche uiberhaupt unterdriickt. Cum tacent cla-
mant! Wendenzen hat das Fahnlein nach dem neuen Wind gerichtet.

So erweist sich die Consolaziun deutlich als der entscheidende
Meilenstein in der Entwicklung des katholisch-romanischen Kir-
chenliedes und damit des romanischen Gedankens in der Surselva
tiberhaupt.

Als guter Stratege und Diplomat wollte aber P. Karl Decur-
tins die Schlacht nicht nur gewinnen, sondern den Feind ganz ver-
nichten. Die zweite Consolaziun von 1703 schlug den Rekord
mit 112 romanischen Liedern, also mehr, als Alig und die beiden
Ausgaben von Salo miteinander aufwiesen. Aber auch die Aus-
wahl war wenigstens in gewisser Hinsicht gliicklich verindert.
Schon die erste Ausgabe enthielt, ganz im Gegensatz zu Alig
typisch oberldindische und heimatverbundene Gesiange wie die
Lieder zum Plazifest, zur Garmelbruderschaft und zur Adelgott-
Feier. Nun kamen noch hinzu Canzuns, welche die entfernten
Pfarreien betrafen, so Fellers und Oberkastels. Gerade diese Ein-
beziehung der Foppa und des Lugnezes sicherten dem Lieder-
buche den entscheidenden duBleren Erfolg. Was aber noch zum
Siege verhalf, war der seit dem Sagenser Handel von 1701 berithmt
gewordene Verfasser und Feldprediger und ebenso das ganze
Kloster, das hinter ihm stand. Die Abtei hatte schon dadurch
das religiose Volkslied geférdert, da3 in seinem Schatten und an



31

seinen Festen die einheimischen Lieder schon vor der Consola-
ziun erklangen. Auch lie das Kloster selbst noch im 18. Jahr-
hundert die Consolaziun mehrmals drucken entweder in seiner
Offizin (1731, 1749, ca. 1770) oder in fremder Werkstitte (1731
Bonaduz, 1796 Dillingen).

So eroberte das romanische Lied auf dem Wege der Disentiser
Consolaziun die steinernen Kirchen und die warmen Holzstuben
der Ritoromanen, den ganzen jungen Rhein entlang von Selva
bis Ems. Die Katholiken der Surselva besaBen nun ein ziigiges
Buch, das gleichsam das spite Gegenstiick zu Gabriels Sulaz
darstellte. Noch mehr! Die Consolaziun mit ihren «weichen my-
stischen Tonen» wirkte schlieBlich indirekt auch auf das prote-
stantische Engadin, auf die Canzuns spirituelas, die der Celeriner
Prediger Frizzoni herausgab’. So lebte das katholische Kirchenlied
in ratoromanischer Form im ganzen 18. Jahrhundert in der Sur-
selva weiter, ohne von der Aufklirung wesentlich beeintriachtigt
zu werden oder sich dem pietistischen Geiste anschlieen zu miis-
sen. Das surselvisch-katholische Lied blieb also in der barocken
Form und Fille bestehen, wihrend sonst iiberall dem
alten Bestande des sakralen Liedes starker Schaden zugefiigt
wurde™. Erst im 19. Jahrhundert erlitt dieses surselvische Liedgut
eine starke FEinbufle, nicht ohne Schuld der Kirche, erlebte aber
im 20. Jahrhundert eine Neubelebung durch die zehnte Auflage
der Consolaziun, die Carl Fry und Duri Sialm 1941 bearbeiteten.
Sogar fir die deutsche Schweiz besitzen wir jetzt eine praktische
kleine Auswahl der alten «Canzuns della Consolaziun» von Mais-
sen-Wehrli, die 1942 herauskam und zu den romanischen Texten
auch deutsche Ubertragungen von P. Odilo Zurkinden aufweist.
Die Renaissance der Consolaziun ist da!

V. Analyse der Consolaziun

Sehen wir uns nun das Liederbuch von P. Karl Decurtins
niaher an, zuerst den Titel und den Autornamen.

Der Titel: «Trost der andachtigen Seele» (Consolaziun della
Olma devoziusa) fiel damals keineswegs irgendwie auf. Ein 1641

"8 Hatzfeld H., Frizzoni und die thematische Entwicklung des ridtoromanischen
Kirchenliedes. Archivum Romanicum 17 (1933), Seite 289g—302.

1. ¢., Seite 28g—290. Am meisten legen die rund zweitausend Melodien der Con-
solaziunslieder die starke Verbreitung und groBe Durchschlagskraft nahe, Dariiber
Maissen-Wehrli, Die Lieder der Consolaziun 1945, Seite VII ff. Auch Wei3 R., Volks-
kunde der Schweiz 1946, Seite 244 bewundert den «erstaunlich reichen geistlichen
Liedschatz» unseres Buches.



32

zu Luzern gedrucktes marianisches Lied tberschrieb sich: «Der
Seelen Trostgarten»®’. Und der berithmte Kapuzinerprediger und
deutsche Dichter P. Prokop von Templin (11680) gab zu Passau
1660 die zweibidndige Liedersammlung «Hertzensfreud und See-
lentrost» heraus. Die Barockzeit liebte ja eine moglichst eingehende
und liebevolle, ja blumenreiche Redeweise. Und nun zum Heraus-
geber. Das Titelblatt der Erstausgabe von 16go besagt ausdriick-
lich, dafl das Werk durch einen Religiosen des Benediktinerordens
zu Maria Licht in Truns aufgesetzt (shentadas giu) und gedruckt
worden sei. Damit wire eigentlich schon ziemlich klar die Autor-
schaft des Wallfahrtspriesters umschrieben. In der zweiten Auf-
lage von 1702/03 figuriert unter dem Vorwort die Abkiirzung:
P. C. C., die wir ja auch in den Soingias Letanias 1704 finden.
Schon der Disentiser Autorenkatalog des 18. Jahrhunderts nimmt
gestiitzt auf diese zweite Auflage P. Karl Decurtins als Verfas-
ser an®, Mit vollem Recht! Wir wissen namlich, dall der Name
P. Karls vielfach ohne de geschrieben wurde®?. Und wenn er die
Priposition anwandte, so doch stets getrennt, also de Curtins
nie Decurtins®. Somit begreift man die Abkiirzung: P. C. C.

P. Carolus (de) Curtins. Ubrigens schrieb man auch damals in
kurzen und sachlichen Darstellungen einfach Castelberg, Florin
usw. anstelle von de Castelberg, de Florin usw.54.

1. Der Ewnflup Aligs auf Decurtins

Die schon oben genannten Enzacontas canzuns spiritualas, die
Balzer Alig 1674 herausgab, sind gleichsam der Anfang des orga-
nisierten katholischen Kirchengesanges im Biindner Oberland. Die
grol3e Anregung erhielt daher P. Karl von dieser Kollektion. Darum
koplerte er auch dessen duBeren Apparat, indem er ebenfalls einen
Text ohne Noten gab. Wie Alig seine Ubersetzungen als solche
durch ein per Ramonsch kenntlich machte, sofern das deutsche Lied
noch so bekannt war, so auch Decurtins durch sein: en Ramonsh.

Im Einzelnen ist Decurtins freilich eigene Wege gegangen. Nur ein
einziges Lied kopierte er wortlich, niamlich: O Signer Dieus possent,
welches das Leben der Bauern so drastisch schildert, dal es iiberhaupt

80 Wackernagel Ph., Das deutsche Kirchenlied 5 (1877), 1359, Nr. 1585.

81 Wenzini Descriptio Disertinensis ed. Decurtins 1882, Seite 28.

82 Confraternititsbuch der Disentiser Rosenkranzbruderschaft ca. 1705, Seite 10,
12—13, 20 (Cortein, Cortin).

88 ND fol. 179 zu 1678, Synopsis 1664, 1679.

84 Memorie del Maresciallo Ul de Salis-Marschlins (t1674) ed. 1931, Seite 63,
101 f.



33

kaum ubertroffen werden kann. Dieses Lied iiber den Tod erinnert an
Abraham a St. Clara. Indes hat P. Karl etwa fiinf Lieder Aligs ziemlich
umgeformt. Jesus ei il dulsh num guiss nimmt die meisten Strophenan-
fange Aligs auf, um dann in Wort und oft auch im Inhalt selbstindig weiter
zu fahren. Bemerkenswert ist, wie Aligs Refrain: Gratia, gratia, o Diu
durch den leichteren und beschwingteren O Jesus char, tei lein nus lodar
ersetzt wird. Das Lied von Decurtins: Jesus nascius en Bethlehem, te legra
pia Jerusalem dndert Aligs Text frei um und schafft mehr als die Hailfte
der Reime neu. Es gliickt Decurtins auch, das lateinische Puer natus da
und dort genauer und einfacher als Alig nachzuformen (vgl. Consolaziun
Strophe 6, 10). Quei dulsh affon iteien entspricht Aligs Quel zart affond
iteien. Doch stimmt mit Aligs Gedicht, sofern diese Reimerei so genannt
werden kann, nur die erste Zeile iiberein und diese nicht einmal ganz.
P. Karl leistete hier eine selbstindige Neu-Ubersetzung mit anderem Text
und anderen Reimen. Sei milli gadas salidau, das Decurtins in 10 Strophen
auf das hl. Sakrament dichtete, iibernimmt von den g Strophen Aligs in-
haltlich 6 samt einigen Ausdriicken und Reimen. Vier Strophen sind aus
der deutschen Vorlage selbst erstmals tibersetzt. Ein anderes eucharistisches
Lied: Vus devozius fideivels dichtete unser Trunser Pater ganz neu um.
Er gestaltete den Satzbau leichter und schmiickte es mit vielen neuen Rei-
men. Am meisten sind Strophe 2-—5 neu gestaltet.

Dazu kommen noch einige Lieder, die das gleiche Thema haben, aber
nicht aus Alig formell entlehnt sind, so Christus Jesus ei levaus si, ferner
Dentont che Jesus tutt plagaus, ein Lied, das zeigt, wie Decurtins freier
iibersetzt als der schwerfliissige Alig mit seiner oft unebenen Sprache.
Soings Apostels mess de Diu mit den 13 Strophen ist ganz etwas anderes
als die finf trockenen Strophen Aligs. Tutts ils fideivels, ping a grond, se
legren sin quei di geht zwar auf das gleiche deutsche Lied: «Rich und Arm»
zuriick, aber die beiden Lieder sind in Form und Reim ganz anders ge-
geartet. Auch hier erscheint unsere Consolaziun leichter und eleganter
und vermeidet dazu noch einige Germanismen Aligs (Unfal, Qual,Saal).

Nicht erwihnt sind hier einige Lieder, die wohl nur iber Salo zu
Decurtins kamen.

2. Der Ewnfluf Salos auf Decurtins

P. Zacharias da Salo gab 1685 Canzuns devotiusas da cantar
heraus. Decurtins benutzte diese Ausgabe in einigen Fillen. Zu-
nichst tibernimmt er wortlich und genau aus diesem Biichlein
O legiu Bab dil Salvader, ein Lied tber den hl. Josef, das nur
einige orthographische Abidnderungen und Wortumstellungen
(Strophe 3) erlitt. Ebenso ist aus der gleichen Quelle das hl. Geist-
Lied entlehnt: Vegn po tier nus o char soing Spiert. Wohl nur
scheinbar stammt das Plazilied und der Sang des hl. Adelgott aus



34

Salo. In Wirklichkeit sind diese beiden Lieder, vor allem das Plazi-
lied, schon vorher in Disentis gebrdauchlich gewesen und nur zu-
fallig erstmals bei Salo gedruckt.

Daneben gibt es aber noch sechs Lieder, die Decurtins mehr oder weniger
umarbeitete. Im Liede Christus Jesus ei levaus si behandelt die Consolaziun
ein Thema, das schon Alig durchdachte und das dann Salo wieder aufnahm.
P. Karl entlehnt einige Wendungen aus Salo, formt indes den Gegenstand
sonst eigenstdndig, wie besonders Strophe 11 zeigt, in der Salo von bosen
Geistern, Decurtins aber von Haeretikern spricht. Weiter ist Jesus nascius
en Bethlehem, en Bethlehem zu nennen, wo unser Trunser Pater vieles
belieB3, vieles aber auch dnderte. Manchmal konnte er auch wirkliche Ver-
besserungen anbringen (vgl. Strophe 10 von Salo: Sin quest Soing gi da
Nadal, Lein nus ludar Diu en siu Saal, was Decurtins umiandert: Ent quel
legreivel Nadal, Lodeien il Bab celestial. Interessant ist das Lauda Sion
tiu Salvader. Salo gibt den Text wortlich nach Alig wieder (g6 Zeilen),
Decurtins, behandelt aber das Thema nicht nur kiirzer (72 Zeilen) sondern
auch freier, ohne sich umstiandlich und sklavisch an den lateinischen Text zu
halten. Einige Erinnerungen an Salo bzw. Alig blieben, aber sonst ist der Text
neu und flissig geschrieben. In die gleiche Kategorie gehort Maria trost
da tutt il mund, ein Lob auf Maria vom Lichte. Alig'und ithm wort-
lich folgend auch Salo weisen bereits ein derartiges Lied auf: O Mumma de
Diu, Regina dil Ciel, Ti eis ina trost de tut il Mund. Dieser Gesang, der
also zuerst 1674 bei Alig auftritt, ist wohl das idlteste Lied auf die Trunser
Madonna. Decurtins lehnt sich an dieses wohl schon recht bekannte Ge-
dicht in Inhalt und Form an, gestaltet es aber klangvoller in den Reimen
und verminderte die so hiufig unvermittelt nebeneinander gestellten Ad-
jektive und Substantive (Alig Strophe 4—6, 8—q). Entsprechend seinem
feurigen Geiste und militdrischem Sinne machte er aus der Bitte Aligs:
sut tiu regiment nus scrivi po ent eine ganze Strophe (Strophe 8), worin er
mit bewegten Worten des Himmels kriftige Hilfe erbittet:

Encontil nausha Spirt gidar,

Nus pos, Maria, biar,

Ord nus in armada fai bein paregiada,
Sut tia bandiera la fai pursheniera

O Maria della Glish®>,

Ein Lied auf das hl. Sakrament stellt Nies Signer Jesus vein nus viu dar.
Salo hat es aus Alig fast ohne Anderungen genommen. Decurtins iibernahm
es ebenfalls, bringt aber einige Reime ins Klare (Strophe 3 und 8) und ge-

8 Zum Worte armada siche Dicziunari Rumantsch 1 (1946), Seite 406. Dazu ist
wohl noch beizufiigen, dal3 dieser Begrifl besonders seit der beriihmten Armada Phi-
lipps II., 1588, die gegen England fuhr, aber dort geschlagen wurde, fir eine bewaffnete
Macht in Gebrauch gekommen sein mag. Das Wort begegnet uns auch im Carmelliede
1680.



35

staltet die letzte Strophe viel fliissiger und feiner als seine Vorginger, in
welche er tiberdies etwas vom Geiste der religiosen Bewegung von Paray-

le-Monial (1684) hineinbringt:

Alig (bzw. Salo): _ Decurtins:

Ina biada fin deies ti nus dar Nus dai po la beada fin,

tras tia pettradat (gronda bontad) Tras tiu dulsh cor diuin,

ent igl pung della mort nus dai la glisch Ent nossa mort tras tia glish
da vegnir tier tei egl (ent’il) soing parvis.  Nus fai vegnir el soing Peruis.

Das fiinfzehn Strophen zzhlende Lied: Te legra o Regina dil Ciel, das
fur die Oster- und Pfingstzeit vorgesehen ist, geht nur auf die erste Strophe
Salos zuriick, verwendet auch die gleichen Refrainverse, ist aber sonst ganz
anders geformt. Aus den vielen barock aneinandergereihten substantivischen
Apostrophen (ti rosa, ti spusa, di casa usw.) machte P. Karl eine verbale
Erziahlung, in welcher er die biblischen Ereignisse zwischen Ostern und
Pfingsten darstellt. Aus dem schematischen, litaneienhaften Liede Salos
entwickelt sich ein lebendiges und buntes Historienbild. Wieder einmal mehr
sieht man hier den Unterschied zwischen Salo und Decurtins. Salo ent-
lehnte seinen Text wortlich Alig, Decurtins indes aber machte aus dem
alten Liede etwas Neues. Der sprachgewandte, oft schopferisch inspirierte
Trunser Herr will wenn immer moglich die Texte neuer und freier gestalten.

Im Anhange zu Salos Canzuns finden wir weitere Lieder, die auf
Decurtins iibergingen, so Paupers Orfans sper la Fossa und La grimma
Mort cun siu pillier. Das letztere Lied ist eine Ubersetzung aus einem
langen deutschen Liede®. Schon Stephan Gabriel versuchte in neun
Strophen eine romanische Umdichtung (Sulaz 1683, Seite 282—285),
welche Salo nur wenig benutzte und zudem nur in vier Strophen umgoQB.
Ebenfalls auf Salos Anregung geht zuriick Lein oz cantar cun legramen,
ein Lied auf den hl. Stephan, den Patron von Cumbels. Das Lied war auf
einem fliegenden Blatte gedruckt®”,

Auch in Salos Glisch sin Candelier (1685—1687) findet sich ein Lied,
das unserer Consolaziun zur Verfliigung stand: Olma mia con Maria
(Part VII., Seite 120). Vermutlich handelt es sich hier um eine Canzun,
die schon einige Zeit im Volke gesungen wurde.

3. Der Ewmfluf Riittimanns

Im gleichen Jahre, in welchem Salos viersprachiges Lieder-
biichlein herauskam, erblickte ein anderes Werk das Licht der

86 Baumker W., Das katholische deutsche Kirchenlied I, Seite 76, 81—82, 176,
II, Seite 258 zu 1604 (Miinchen), 1613—1615 (Ingolstadt) usw. Interessanterweise
bringt erst der «Blumengarten» von 1731/1802, Seite 324, dieses Lied, nicht schon
die Ausgabe von 1685.

87 Gadola im Ischi 1g42, Seite 8o, gibt die Quellen der drei letzten Lieder an.



36

Welt, das bedeutend umfangreicher war, der«Geistliche Blu-
mengarten» (1685), den P. Placidus Riittimann, ein Benedikti-
ner der Abtei Disentis, in Vals gedruckt hatte. Es zihlte 92 Lieder,
wovon 8o deutsch und 12 lateinisch waren. Auf Grund einer langen
Sammeltdtigkeit hatte P. Placidus ein so umfassendes Lieder-
biichlein zusammenstellen kénnen. Bestimmt war es fiir Vals, dann
aber auch fiir alle, die deutsch konnten, von Obersaxen bis Ander-
matt. Es scheint nun wirklich, als ob gerade dieses deutsche Buch
die Rdtoromanen, die nur ungeniigende Liederwerke zur Verfi-
gung hatten, aufgeriittelt hitte zu einem &dhnlichen Gegenstiick.
Wie bescheiden, ja armselig nehmen sich die bisherigen Lieder-
werke der Ritoromanen aus, bot doch Salo nur 23, Alig 39 roma-
nische Gesidnge. Da war das Valserbuch mit 8o eigensprachhchen
Liedern doch etwas ganz anderes. Fast mochte man sagen: Nisi
Ruttimann collegisset et impressisset, Decurtins non traduxisset
et edidisset. Es schien, als ob nun ein entscheidender Kampf um
das Romanische notwendig gewesen wire. Es ist nun freilich nicht
so, als ob P. Karl einfach den Blumengarten hergenommen und
daraus seine Ubersetzungen gemacht hitte. Aber die Ausgabe
zwang doch zur Gegenwehr. Natiirlich sind wahrscheinlich viele
deutsche Lieder noch damals in den romanischen Pfarreien ge-
sungen worden. Die Consolaziun konnte sie unmittelbar aus dieser
Quelle schépfen. Ahnlich hat ja Alig 1674 etwa acht Lieder, die
in dem spiteren Blumengarten von 1685 erschienen, schon frither
aus anderen Sammlungen oder aus der miindlichen Quelle be-
niitzt®s. Es gibt auch Fille, wo Alig dem Texte, der nachher im
Blumengarten erschien, genau folgte, nicht aber die Consola-
ziun, die freier ubersetzte®®. Trotz dieses Vorbehaltes stellen wir
hier die Lieder zusammen, die bei Decurtins wie Rittimann vor-
kommen, um einen Stock von Gesdngen festzustellen, der sowohl
in den romanischen wie deutschen Pfarreien gesungen wurde.

De d’ina rosa nesshe = Es ist ein Ross entsprungen (Blumengarten, Seite g)

Dentont che Jesus tutt plagaus = Da Jesus am Kreuze stund (Blumen-
garten, Seite 88)

Christus Jesus ei levaus si = Christ ist erstanden (Blumengarten, Seite g6)

El glei in liug de vegl ennau = Ein Gottshaus steht im Pundtnerlandt
(Blumengarten, Seite 217)

Gl’ei in Pomer ent’gl’orient = Es steht ein Baum im Paradeiss (Blumen-
garten, Seite 233)

88 Gadola im Ischi 1942, Seite 47 ff. Zu Nr. 18 siehe Blumengarten, Seite g6, zu
Nr. 19 siche Blumengarten, Seite 98 (nicht 38), zu Nr. 22 vgl. dhnlich Blumengarten,
Seite 131.

8 Blumengarten, Seite 39.



37

Jesus nascius en Betlehem = Ein Kind gebohren zu Bethlehem (Blumen-
garten, Seite 24)

Magdalen’a trei Marias = Magdalena embsig lieffe (Blumengarten, Seite 106)

O gref maun de Diu = O schwere Gotteshand (Blumengarten, Seite 265)

O legiu Bab dil Salvader = Sey gegriit zu tausendmalen (Blumengarten,
Seite 189)

O Maria glish divina = O Maria noch so schén (Blumengarten, Seite 171)

O tgei bontad = O Wunder gro3 (Blumengarten, Seite 25)

Per Nadal noig essent tutt tgiu = Am Weynachtabend in der Still (Blu-
mengarten, Seite 15)

Quei dulsh affon iteien bzw. Sheit nus gl’affon Jesus itar = LaBt uns das
Kindlein wiegen (Blumengarten, Seite 20)

Te legra o Regina de Ciel = Frew dich du Himmel Koénigin (Blumen-
garten, Seite 108)

Tutts ils fideivels ping 4 grond = Reich und Arm (Blumengarten, Seite 30)

Vus devozius fideivels = Freut Euch ihr lieben Seelen (Blumengarten,
Seite 139)

Zu dieser Liste kommt noch hinzu, daf} oft die eine oder andere Strophe
mittelbar eingewirkt haben kann?®. Dann wiederum war es der lateinische
Text, der ein Lied inspirieren konnte®. Viele Wege der BeeinfluBung sind
hier moglich.

4. Lieder aus verschiedenen deutschen Quellen

An erster Stelle sind hier die Ubersetzungen aus der «Trutz-
nachtigall» des Jesuiten Spe (11635) zu nennen, niamlich Ai cur
vol po me visitar, dann Jau sun d’amur surprida und endlich Shi
bauld ch’il di serumpa. Am besten diirfte wohl das muttlere seine
Vorlage ganz vergessen haben®2. Dall Spe’s dichterisches Werk als
Vorlage dienen muBte, ist nicht zu wundern, fithrte man doch
1657 in Disentis Teile daraus wohl in deutscher Sprache auf®.
AuBer Spe sind noch die verschiedensten deutschen Gesiange uber-
setzt worden, worauf Prof. Gadola schon geniigend aufmerksam
gemacht hat, so daB} sich hier weitere Ausfithrungen eriibrigen®.
Es seien daher nur einige Bemerkungen dazu erlaubt.

9 Consolaziun, Seite 156, Strophe 4 (Ell ard adin) = Blumengarten, Seite 167,
Strophe 2; ferner Consolaziun, Seite 161, Strophe 1: Tutt tgi che po cantar = Blumen-
garten, SCltC 166, Strophe 15.

91 Consolaziun: O vus poccons arveit = Blumengarten, Seite 32: Diei solemnia.

92 Trutznachtigall ed. K. Pamier 1889, Nr. 5—7. Dariiber erstmals Gadola im
Ischi 1930, Seite 8, 13 f.

9 Biindnerisches Monatsblatt 1951, Seite 226—-227.
% Ischi 1942, Seite 77 ff.



38

En Gallilea 2 Nazareth ist die Ubersetzung eines Liedes, das im St. Galler
Gesangbuche von 1705, welches wiederum auf eine frithere Auflage zurtick-
greift, enthalten ist unter dem Titel: «In Galilea eine Jungfrau war.»%
Da Lied O vus puccons hat in Salos Canzuns von 1685 (Seite 111) nur das
lateinische Vorbild Diei solemnia. Im Liede Qual liunga ven po mai beachte
man Strophe 29, wonach ein Benediktiner Singer bzw. Dichter des Liedes
sein mul3. Ob Soingia Catharina, sabi spirt auf das bekannte alte Katha-
rinenlied zuriickgeht, scheint mir zweifelhaft®. Einzelne Verschiedenheiten
in der Erzihlung machen es wahrscheinlich, das dieses Lied nicht unmittel-
bar einwirkte. DaBl Tutts ils fideivels sicher nur eine Ubersetzung des
Weihnachtsliedes «Reich und Arm» ist, wurde schon beim Blumengarten
erwihnt.

5. Die Volkslieder des Klosters Disentis

Einen Kranz fir sich bilden diejenigen Lieder, die offensichtlich
unmittelbar durch die Feste der Abtei veranlafit worden sind und
daher das Kloster als Heimstiatte des Volksliedes erweisen.

a) Das Plazilied

Die erste Frage betrifft die Sprache des Gesanges. Ist das
deutsche Lied mit 77 Strophen oder das romanische mit 6o Stro-
phen das Original? Zunichst wire es ganz auflillig, wenn schon
im 17. Jahrhundert das Lied aus dem Romanischen ins Deutsche
ubersetzt worden wire. Auf deutschsprachigem Gebiete kamen
solche Ubertragungen doch erst in der zweiten Hilfte des 18. Jahr-
hunderts (Bodmer und Breitinger) und in der ersten Hilfte des
19. Jahrhunderts (Schlegel, Tieck) allgemein auf. Daraufhin hat
erst P. Maurus Carnot groBere Ubertragungen aus dem Roma-
nischen unternommen. Tatsiachlich erkennt man schon daran das
romanische Lied als Nachbildung, dal3 es bald deutsche, bald ro-
manische Ausdriicke verwendet. So finden wir nicht nur Sigisbert
und Zipert, sondern auch Disentis und Muster. Dann kiirzen ja
allgemein die romanischen Ubersetzer die deutschen Vorlagen,
wie das die Consolaziun oft zeigt. Aus den 19 Strophen von «O
Wunder groB3» im Blumengarten werden 10, den 15 Strophen des
«Es ist ein Roos entsprungen» bleiben 11. Zudem verdoppelt
das Romanische meist die deutschen Ausdriicke. Aus einer Ge-
liebten des Praeses Victor werden mehrere. Statt nur einer Mir-
tyrerkrone erhilt der hl. Placidus deren viele und dazu noch

9 Benziger P. A., Beitriage zum katholischen Kirchenlied 1g1o, Seite 162. Also
kommt Wackernagel Ph., Das deutsche Kirchenlied V., Nr. 1311, nicht in Betracht.

9% Wackernagel II, Nr. 654.



39

Palmen (palmas e crunas). Auch inhaltlich diirfte es auffallen, daf3
die deutsche Fassung am Schlusse (Strophe 74) gegen die protestan-
tische Bewegung Stellung nimmt und zum Ausharren im Glauben
ermahnt, wihrend das romanische Lied dies unterld3t, wohl um
nicht das reformierte Ilanz und das neuglaubige Waltensburg, das
zum Kloster gehorte, zu verletzen??. Das deutsche Lied war jeden-
falls fir die vielen Pilger, die jeweils von Ursern wie von Ober-
saxen und Vals hierher zum Feste kamen, aber auch die ganze
Oberschicht des Rheintales, soweit sie deutsch verstand, gedichtet.
Es wurde wohl bei der langen und groflen Plaziprozession gesungen.

Wann wurde nun das deutsche Plazilied gedichtet? Zunichst
fallt die Anlehnung der ersten Strophe an ein Lied auf, das der
Willisauer Burger Hugo Amstein 1611 gedichtet hat:

Amstein: Es steht ein hauss im Schweizerland,
Dann es 1st new gebawen,
Zu Werdenstein ist es genandt
Bey unser lieben Frawen?®.

Plazilied: Ein Gottshauss steht im Piindtnerlandt
Mitt Berg und Thall umgeben,
Zu Disentis ist es genant,
Erfiillt mit Gottes Segen.

Wir miissen aber inhaltlich noch weiter in das 17. Jahrhundert
hinein riicken, denn das Lied setzt nicht nur die Chronik von Abt
Bundi (11614), sondern auch die Vita der Klosterpatrone von
Abt Augustin Stocklin (T1641) voraus. Aber auch in diesen Dar-
stellungen lesen wir nichts, daB3 die alten Raitier, wie Strophe 15
besagt, Wald und Esel verehrten. Offensichtlich sind noch spatere
Quellen unserem Dichter vorgelegen®. Gedruckt erscheint das
Lied erstmals im Blumengarten von 1685. Doch dirfte es noch
etwas ilter sein, denn das Lied vom hl. Adalgott, das ebenfalls
1685 in Salos Glisch sin Candelier bereits nachgewiesen ist, be-
niitzte sichtlich das Plazilied und ahmte es auch nach. Zudem er-

97 Niaheres und Weiteres siehe bei P. Thomas Hiberle, Das Plazilied. Zeitschrift
«Disentis», 1948, Seite 51—64. Dazu die Edition von G. Gadola in Romanische
Forschungen 40 (1927), Seite 227—250.

9% Benziger A., Beitrige zum katholischen Kirchenlied 1gro, Seite 68 und An-
hang, Seite 6.

9 Sprechers Pallas Rhaetica 1617, Seite 36, und Rhetische Cronica 1672, Seite
36—g7 wissen davon noch nichts. Auch die ausfiihrlichen Darlegungen in Gulers
Raetia 1616, Seite 32—33 schweigen dariiber. Die Nachricht paBt schon eher zu der
etwas phantastischen Vita der Klosterheiligen von ca. 1684, wo vielfach von Goétzen-
bildern die Rede ist. Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte 13 (1933), Seite 470.



4.0

scheint ja im gleichen Jahre 1685, in dem unser Lied erstmals
deutsch gedruckt wurde, auch die romanische Ubersetzung und
zwar in den Devociusas canzuns von P. Zacharias da Salo. Das
setzt voraus, dal3 man den deutschen Text bereits vorher kannte.

Uber den Verfasser und den Ubersetzer des Liedes wissen wir
nichts Genaues. Jedenfalls aber kommt fir das deutsche Lied nur
ein Verfasser in Betracht, der sich hier in Disentis lange aufgehal-
ten hat, sonst hitte er nicht so stark das Kloster und den Grauen
Bund hervorgestrlchenl""’

Er wird sein Lied ca. 1650—1680 gedichtet haben. Die Uber-
setzung gehort nicht zu den holperigen Liedern Aligs (1674) und
diirfte daher vielleicht auch erst nach diesem ersten Versuche zu
datieren sein.

Der Verfasser des Plaziliedes nahm wahrscheinlich eine fremde,
schon bestehende Melodie auf, da der Text den musikalischen
Aufbau verzerrt. Urspriinglich war, wie P. Otto Rehm feststellt,
ein Vordersatz mit 4 Takten und ein Nachsatz mit zweimal 6 Tak-
ten vorhanden!®'. Diese Harmonie wird nun durch einen iiber-
falligen Takt gestort: Zu (Disen)tis ist es genannt = Mu(ster ¢)
Disentis numnau. Doch ist das Plazilied eine volkstiimliche, ein-
fach-schlichte Weise, wie es Lieder sein miissen, die unter das Volk
kommen wollten. Woher diese Melodie stammt, ist nicht zu er-
weisen. Mit dem 1647 verbreiteten, aber schon ilterem Liede:
«Es liegt ein SchloB3 in Osterreich» hat unser Cantus nur zwei
Takte gemeinsam, so dafl eine Abhéingigkeit nicht im eigentlichen
Sinne nachzuweisen ist'2. Indes wird die Melodie doch aus dem
siiddeutsch-osterreichischen Raume des 16./17. Jahrhunderts nach
Disentis gekommen sein.

Die deutsche Fassung erlebte noch im Blumengarten von 1802
eine Neuauflage, noch mehr aber die romanische, die mit den
vielen Editionen seit 1702/03 den Weg ins Volk fand'3. An den
Gesang des Liedes am Plazifeste kniipfen wohl auch die verschie-
denen Dramatisierungen der Plazilegende an, die fir 1693 und
1744 nachgewiesen sind und welche den Canzun erst recht dem
Geddchtnisse von Jung und Alt einprigten!®d,

100 Fiir P. Sebastian von Hertenstein, Dekan 1656/57, schon Benziger, Beitrége,
Seite 134. Dazu Hiberle 1. c., Seite 61—62.

101 Maissen-Wehrli, Die Lieder der Consolaziun dell’Olma devoziusa. Teil I: Die
Melodien (1945), Seite 188, Melodie 2 a—c.

102 Neumann K., Der Spielmann 1932, Seite 18g.

103 Maissen-Schorta, Die Lieder der Consolaziun dell’Olma devoziusa. Teil II:
Kritischer Text (1945), Seite 135—138, mit den Varianten.

104 Berchtersches Tagebuch, Seite 398 und Trinum perfectum 1744 in der romani-
schen Bibliothek des Klosters. Dazu Gadola, Historia dil Teater romontsch I, Seite 167 f.,
II, Seite 4—% (Separatabdruck aus dem Ischi 1930 und 1932).



41
b) Das Lied zum hl. Adalgott

Am St. Plazifeste 1672 feierte Kloster und Landschaft unter
Anwesenheit vieler Wiirdentriager in groBartiger Weise die Erhe-
bung der Gebeine des hl. Adalgott. Darauf verehrte das Volk
den hl. Abt, zu dem es schon vorher vertrauensvoll gebetet hatte,
noch mehr. Davon weill das Disentiser Mirakelbuch zu den Jahren
1673—1676 manchen Beleg zu spenden. In dieser Zeit entstand das
Lied. Entgegen der Auffassung, dafl dieser Sang gerade am groflen
Feste 1672 erstmals gesungen wurde, spricht vor allem Strophe 27,
welche ja erzdhlt, man habe damals das Jahr 1672 gezihlt (vein
dumbrau). Auch mahnt ja Strophe 29, fiir die Auffindung des
hl. Adalgottes in jenem Jahre zu danken (che nus ven gliez onn
giu). Das alles deutet offenbar auf eine Zeit nach dem Feste hin'%.
Der Sang zahlt g2 Strophen und lehnt sich, wie schon gesagt, in-
haltlich und formell stark an das Plazilied an, ohne dessen Vollen-
dung zu erreichen'®. Das Leben dieses Abtes und Bischofs war ja
auch fir eine epische Schilderung weniger geeignet. Aber das Car-
men, dessen Inhalt doch zumeist ein einziges Ecce Sacerdos Magnus
1st (Vgl Strophe 14, 19), wurde doch bald populir, weshalb es
Salo 1685 sowohl in seinen Canzuns wie in seinem Glisch sin Can-
delier veroffentlichte.

Auch dieses Lied besitzt keine neue und entsprechende Melo-
die. Die zwei Weisen aus Dardin, besonders die kiirzere, muten
sehr einfach und fast litaneienhaft an. Die Melodie von Cample-
schas, bestehend aus einem Vorder- und Nachsatz mit je vier
Takten stammt nach dem fréhlichen Tone zu schlieBen von einem
weltlichen Liede, wie P. Otto richtig empfindet. Tatsdchlich er-
innern auch die Herausgeber der Melodien an das studentische
Lied: «Im Krug zum grinen Kranze»'0?, Weltliche Melodien in
den Dienst der Religion und der Kirchen zu stellen, war ja auch
ein Gedanke der Barockzeit, die Himmel und Erde Ubernatur
und Natur als innige Einheit ansahios,

105 Man kénnte einwenden, es handle sich hier um die erste Auffindung von 1671,
wogegen indes Strophe 27 doch erst von der groBen Translation von 1672 meldet.
Das Lied nimmt aber beide zusammen.

106 Naheres mit Ubersetzur_lgen von P. Odilo Zurkinden im Biindnerischen Monats-
blatt 1943, Seite 211—=213. Uber den hl. Adalgott ebenda, Seite 208 fI. sowie 1944,
Seite 26—28.

107 Maissen-Wehrli, Seite 190.

108 So schon die Melodien zu Spes Nachtigall. Siehe Riemann, Handbuch der
Musikgeschichte II, 2 (1g912), Seite 340.



42
¢) Das Lied vom Carmel

Ob das Lied schon 1658, als in Disentis die Bruderschaft
vom Carmel eingefithrt wurde, vorhanden war, ist doch wohl
sehr zweifelhaft'®®. Nichts im Liede weist speziell darauf hin.
Strophe g und 37 setzen eher eine blithende Confraternitit schon
voraus. Die ausdriickliche und lange Erwihnung des hl. Adel-
gott machen es wahrscheinlich, dafl das Lied erst nach dessen
Erhebung 1672 gedichtet worden ist (Strophe 29 fI.). Dazu kom-
men noch gewisse Ahnlichkeiten mit dem romanischen Plazi-
liede (Strophe 12, 17), wie denn iiberhaupt hier wie dort die Ge-
schichte des Klosters in grof3ziigiger Weise verwertet wird. Es
war kein altes Lied, sondern betitelt sich ausdriicklich als ina nova
bialla Canzun. Dazu kommt noch, dal3 es sich formell von der
Art Aligs (1674) deutlich abhebt. Deshalb wird es nicht viel
frither als 1680 entstanden sein. In diesem Jahre gab es Heinrich
Ludovic Muos in Zug als fliegendes Blatt heraus, offensichtlich,
um dadurch dieses neue Lied bekannt zu machen'*®. Der Drucker
i1st zwar nicht mit dem Disentiser Konventualen P. Meinrad Moos
(t1703) verwandt, aber er besafl das Vertrauen der Kloster in
weitem Mafle''!, Dadurch, daB3 das Lied nun in die neue Conso-
laziun aufgenommen wurde, nahm es auch seinen Siegeszug durch
das ganze Vorderrheintal. Dies um so mehr, als es inhaltlich ziigig
und werbekriftig war. Wer das Skapulier der Carmelbruderschaft
tragt, der wird nicht verlassen werden. Wie Judith den Hoio-
fernes totete, so verjagt Maria die ganze Armada der Holle
(Strophe 42)

Judith totet zorngerotet
Holofernes unerschreckt.
Die allreine ganz alleine
Die Armada Satans schldgt.

Zweifellos war in diesem Liede kein schlechtes Talent titig.
Bezeichnend dafiir sind schon die vielen Narrative (faggiet usw.),
die nur ein gebiirtiger Romane geschrieben haben wird. C. Fr
erkliart unser Lied als formal das beste in der Consolaziun!2.

Die Disentiser Melodie ist, wie P. Otto Rehm findet, nicht
aus einem Guf, sondern rythmisch verschieden, also kein eigent-

109 Synopsis 1658, Dazu Zeitschrift: Maria Einsiedeln 1943, Seite 312 f.; 1949,
Seite 221.

110 Romanische Bibliothek des Klosters, Gebetbiicher Nr. 156. Titel auch im
Ischi 1942, Seite 65. Text jetzt bei Maissen-Schorta, Seite 112—115.

111 Zeitschrift fiir Schweizerische Archaeologie und Kunstgeschichte 1946, Seite 219.
112 Nies Tschespet 15 (1935), Seite 2g.



43

liches klassisches Volkslied. Heute noch singt man in Disentis die
viel gleichmiBigere Weise von Dardin am Feste der Mater Miseri-
cordiae in Disentis!®, Sie ist aus einem GuB, zidhlt acht Vortakte
und acht Nachtakte. In ihr liegt ein gewisser Ernst, ja eine ge-
heimnisvolle Melancholie, passend zu dem oft so kontemplativen
und fast schwermiitigen Charakter der Riatoromanen.

Da das Carmellied in Zug gedruckt wurde, und zwar sicher durch
Vermittlung des Klosters, so diirfte auch dessen Einflu vorliegen, wenn
im gleichen Jahre 1680 und in der gleichen Offizin und wiederum auf einem
fliegenden Blatte das Lied: La Vanadat en prichel (!) statgedruckt
und verbreitet wurdel4. Als Vorlage diente auch ein fliegender Zuger
Druck: «Die Vanitet auff steltzen geht». mit gleichfalls 25 Strophen!!s.
Es fillt natiirlich auf, daB die Ubersetzung das schéne Bild von den Stelzen
nicht verwerten kann. Die erste Consolaziun nahm das Lied nicht auf,
wohl darum, weil sie iiberhaupt relativ klein war. Hingegen fand dann diese
Canzun durch die zweite Consolaziun von 1702/03 eine ziemliche Ver-
breitung, wie die vielen Variationen der Melodien nahelegen.

d) Das Benediktuslied

Zu den Disentiser Klosterliedern darf auch das Benediktus-
lied: Gl’ei in pomer ent’gl’orient. Schon Salo beschrieb
1685 in seinem Glisch sin Candelier (Part V., Seite g1—105) das
Leben des hl. Benedikt ausfiithrlich, besonders dessen Tod (Kom-
munion des Heiligen, Erscheinung der Lichtbahn). Der Cum-
belser Kapuziner sah im Patriarchen von Montecassino bereits den
Patron der Sterbenden. Im gleichen Jahre brachte Riittimanns
Blumengarten Seite 233 ein langes Benediktuslied: «Es steht ein
Baum im Paradeiss.» Da darin viele siddeutsche Moénche genannt
sind, nicht aber die bekannten schweizerischen Heiligen, wird
wohl ein siddeutscher Verfasser vermutet werden miissen. Die
Consolaziun ibernahm das Lied so getreu als méglich. Indessen
empfand der Ubersetzer doch, daB die in Strophe 34—35 genann-
ten fremden Benedlktlnergestalten und die in Strophe 36 ange-
rufenen Benediktinerinnen nicht recht fiir ein romanisches Lied
passen. Daher lieB er diese Heiligen einfach weg und reduzierte
somit die 40 Strophen auf g7. Die Heiligen des Biindner-
landes und der Schweizer Kloster hier einzufiigen, das iiberstieg

113 Maissen-Wehrli, Seite 172.

114 Romanische Bibliothek des Klosters Disentis, Gebetbiicher Nr. 156 (mit Aligs
Canzuns, dem Carmellied usw.).

115 Maissen-Schorta, Seite IX. Maissen-Wehrli, Seite 74. Leider konnte ich nicht
den ganzen Text des deutschen Liedes ausfindig machen.



44

wohl des Ubersetzers Kénnen oder auch dessen Geduld. Das Lied
scheint nicht soviel Anklang gefunden zu haben, da bis heute noch
keine Melodie dafiir gefunden werden konnte?!¢.

6. Die Trunser Lieder

Von der Abtei Disentis gehen wir zur Wallfahrtskirche Maria
Licht nach Truns, die ja seit 1679 von P. Karl Decurtins betreut
wurde. Aber P. Karl ist keineswegs der Schopfer der Wallfahrt.
Das erste Kirchlein wurde schon 1663 erbaut und 1673 geweiht.
Auch war das Gnadenbild mit dem roten Mantel bereits das Ziel
vieler frommer Wallfahrer und der Ort zahlreicher Gebetser-
hohrungen, wie uns die Ex Voto 1664—1678 bezeugen. Dem-
entsprechend wundert es uns auch nicht, dafl wir zuerst im Lieder-
biichlein von Balzer Alig ein Trunser Wallfahrtslied be-
sitzen, das dann Salo 1685 wortlich tbernahm (O Mumma de
Diu, Regina dil Ciel, T1i eis ina trost de tut il mund). Dieses dlteste
Pilgerlied wird also 1663/74 zu datieren sein. Es zeigt wenig Quali-
tit, wie die oft unreinen Reime und die unvermittelt nebeneinan-
der gestellten zahlreichen Adjektive und Substantive beweisen
(Stropne 4—6, 8—9). Der Namen der Mumma della Gratia
erinnert lebhaft an die vielen italienischen Bezeichnungen der
Madonna della Gratia''”’. Decurtins behilt nun den Hauptinhalt
bei, auch manche formale Wendung und den Refrain, gestaltet
aber das Lied viel klangvoller und leichter (Maria trost da tutt
il mund). Das Lied erhielt auch eine sehr liebliche und klare Weise
(4 +4 +2 Takte) und ist vielleicht das beste der Trunser Lieder.
Der leichte ¢/, Takt 148t an sich schon das bedriickte Herz auf-
atmen?'!s,

Ohne Vorbilder und daher wohl ohne Zweifel Eigendichtungen
von P. Karl sind die folgenden Lieder. Wenn irgendwo, dann
lieB hier Decurtins seine eigene Lyra spielen. Vergebens wird er
gewil3 nicht im Titel seines gesamten Werkes behauptet haben,
daB die Lieder durch einen Benediktiner von Truns «aufgesetzt»
(shentadas) wurden und ohne Grund wird er sicher nicht seinen
Namen der zweiten Auflage vorangesetzt haben. Zunichst nennen
wir Maria clar eis terlishar, ein Lied, das die Entstehung
und die Wunder von Maria Licht in 3o Strophen episch zu er-

116 Maissen-Wehrli, Seite 19o0.
117 Gruber E., Die Gotteshduser des alten Tessin 1940, Seite 179.

118 Maissen-Wehrli, Seite 178. Maissen-Schorta, Seite 128—i129. Eine ausfiihr-
lichere Wiirdigung der Trunser Lieder mit vielen Ubersetzungen von P. Odilo Zur-
kinden bietet ein Aufsatz in der Zeitschrift Maria Einsiedeln 1951, Seite 122—128.



45

zihlen weil. Da es auch den Neubau von 1684 erwihnt (ina
baselgia gronda), mufl das Carmen 1685—169o0 entstanden sein.
Inhaltlich deckt sich die ganze Darlegung im Kerne genau mit
dem, was wir dariiber aus der Klosterchronik von Defuns (Synop-
sis zu 1664, 79 usw.) wissen. Nur eine Nachricht findet sich darin
nicht, die wichtig ist, namlich die Mitteilung, dall man vor dem
Kapellenbau hier das in Biinden bekannte Scheibenwerfen pflegte,
das nun verschwand.

Cau ent quet liuc fievan fiuc  An dieser Statt mit Feuer hat

Frint shibas ent il sheiver. Die Scheiben man entzindet.
Quei has midau, santificau Du hast den Bruach gedndert auch
Per nos riugs cau receiver. Und hier das Heil verkiindet.

Man hat durchaus den Eindruck, daB3 P. Karl in dem alten
Volksbrauch etwas Heidnisches oder doch Ungebiuhrliches sah,
weshalb er dessen Verschwinden als gliickhaftes Zeichen ansieht!®.
Das Lied besitzt zwei Weisen. Die erste ist im Rhythmus etwas
ungleichmaBig (446 46), die zweite aber ausgeglichener (646
g)120,

Das dritte Lied: OMumma de Diu sco steila sereina
driickt seine Freude dartuber aus, daB gerade Truns unter den
manigfachen Marienheiligtimern Biindens (Disentis, Ziteil) so
ausgezeichnet wurde. Strophe 2 singt: «Der Leuchter, auf welchem
das Licht hold entbrennt, ist die lobliche Gemeinde Truns, die
aber keineswegs in den drei Biinden einzig so sehr Maria ehrt.»
Die Lichterscheinung bezeichnete ja auf dem Hiugel von Accla-
dira die neue Wallfahrtskirche. Dem Dichter ist es, als ob sich
hier das Wunder des Moses, dem Gott im brennenden Dornbusche
erschien, wiederholt habe (Strophe 3—4) 1%

Ein eigenartiges Lied tént uns in: Maria, iau mi dun a ti
per purshunier entgegen. Der Beter betrachtet sich ganz als
Eigentum Mariae. Das war das Gel6bnis der Mitglieder der sog.
Kettenbruderschaft (compagnia della cadeina), die als Ab-
zeichen Eisenketten trugen, um sich damit als «Sklaven Mariae»
zu bezeichnen. Diese Art von Bruderschaften finden wir um die
Mitte des 17. Jahrhunderts in Italien. Von dort aus mogen auch
Anregungen nach Truns gekommen sein. Da sich aber schon 1673
Rom gegen diese Bruderschaft aussprach, verschwanden die

119 Dariiber Caminada Chr. im Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Ge-
sellschaft von Graubiinden 63 (1933), Seite 238 f., 248.

120 Maissen-Schorta, Seite 120—124. Maissen-Wehrli, Seite 177.

121 Vgl, die Brevierantiphonen von Circumcisio Domini (Vesper und Laudes):
Rubum quem viderat Moyses etc. Der brennende Dornbusch ist schon im Blumen-
garten, Seite 167, Strophe 2, mit Maria identifiziert.



46

Vereine bald. Deshalb fithrte P. Karl 1693 eine Confraternitdt
zum Namen Mariae ein, deren langes Lied (Vegn, ti vens per la
dreiggia via) in der Ausgabe von 1702/03 den fritheren kurzen
Sang der Kettenbruderschaft ersetzte!2,

Das letzte Lied Tutt tgi che po cantar ist eine Art maria-
nisches Laudate Dominum (Ps. 148—150). Der Dichter ladet in
26 wohlklingenden Strophen die Engel des Himmels und die
Elemente der Erde ein, Maria zu begrifien. Man glaubte friher,
es gehe auf das Lied: Maria Konigin, Maria Helferin, Maria
Salve zuriick, das uns in dem 1697 datierten Gesangbiichlein des
Fischinger Paters Karl Puntener (f1701) uberliefert ist?3, Dieses
deutsche Lied ist iibrigens viel dlter'?4. Aber von ithm tibernahm die
Consolaziun nur den Refrain: Maria Salve. Die tragenden kon-
struktiven Gedanken des Gesanges sind ganz andere. Keine ein-
zige Strophe entspricht der anderen. Vielmehr ist der romanische
Sang, der gut doppelt so groB ist als der deutsche, eine eigenstdn-
dige Arbeit unseres Trunser Dichters. Der Inhalt bestitigt das
auch. Fiir P. Karl, der die Hexen so sehr aufspiirte, ist Maria
diejenige, welche alle bosen Geister und die Hexen in die Flucht
treibt (Strophe 11). Gegen die dufleren und inneren Feinde der
katholischen Religion zieht das Lied scharf zu Felde, begreiflich,
denn die Belagerung von Wien 1683 zeigte die Tirkengefahr, der
Uberfall der Waltensburger 1682 auf eine Prozession nach Truns
die Bedrohung durch die biindnerischen Protestanten. Daher die
kimpferischen Tone in vielen Strophen (14—16), auf die noch
zuriickzukommen sein wird. Endlich erwidhnt die Canzun auch
die Trunser Kettenbruderschaft (Strophe 20):

Honur Mariae dat Marias Ehre schafft

La Confraternitat Die fromme Bruderschaft
Della cadeina; ~ Der heilgen Kette.

Sesez agli surdat Tritt selber willig ein,
Per la perpetnadat Daf} sich die Seele Dein
Con veglia pleina. Auf ewig rette.

Obwohl das Lied nicht eigentlich in der Consolaziun unter
die Canzuns de Nossadunna della Glisch a Trun gerechnet wird,
gehort es doch inhaltlich hierher??.

122 Dariiber Fry C., Ord I'historia religiusa dil pievel romontsch 1943, Seite 12—13.

123 Tschi 1942, Seite 8g—qo. Benziger A., Beitrige zum katholischen Kirchenlied
1910, Seite 120 und Anhang, Seite 14.

124 Baumker W., Das katholische deutsche Kirchenlied 1 (1886), Seite 119; 2 (1883),
Nr. 4.

125 Maissen-Schorta, Seite 106—108,



47

VI. Der Erfolg und die Umarbeitung der Consolaziun
(1702/03)

Wie sehr das Liederbuch von P. Karl anregte, erhellt schon
daraus, daB der Cumbelser Kapuziner P. Zacharias da Salo
nun auch seinerseits sich veranlaBt fiithlte, seine Liedersammlung
von 1685 neu zu bearbeiten. In der 1695 gedruckten Edition bietet
er nun 46 romanische Lieder, also doppelt so viele als friher (23).
Die 16 lateinischen und 6 italienischen Lieder wurden auf je ein
Lied in diesen Sprachen zurickgeschraubt, die vier deutschen
Gesiange verschwanden spurlos, wie schon frither bemerkt wurde.
Daraus ersieht man, wie durch die Trunser Consolaziun von 16go
die romanische Sprache an Boden gewann. Auch unser italienischer
Kapuziner nationalisierte sich nun noch mehr.

Aber die Arbeit von P. Karl wirkte nicht nur als Ganzes ein.
Sie lieferte unmittelbar mehrere Lieder, die Salo nur in der Ortho-
graphie uminderte. So iibernahm P. Zacharias das Lied Dentont
che Jesus tutt plagaus von Decurtins, der seinerseits den Text von
Alig umgearbeitet hatte. Das Lied: La Maiestat Diuina (Maria)
war vor der Consolaziun nicht bekannt und ist daher wohl durch
sie hier zum Drucke gekommen. Decurtins hatte auch aus Aligs
Reimereinen ein vollstindig neues Lied Quei dulsh affon iteien
gedichtet, eine Neu-Ubersetzung, die Salo ebenfalls aufnahm. End-
lich hat Salo das Lied auf die hl. Catharina (Soingia Catharina
sabi spert) wohl von der Trunser Ausgabe heriibergeholt.

Immerhin blieb die Ausgabe Salos mit ithren 46 Liedern noch
stark hinter der Consolaziun mit ihren 62 Stiicken zuriick und
konnte daher nie in eigentlichen Wettbewerb mit dem Trunser
Opus treten. Dessen Erfolg erhellt schon daraus, daB es nach
zehn Jahren wieder gedruckt werden konnte und zwar nicht mehr
durch die eigene Klosterdruckerei, sondern durch Peter Moron,
der 1702 in Chur mit dem Drucke begann und ihn wesentlich
freilich erst in Bonaduz 1703 vollendete. Damit iibernahm wohl
fur diese zweite Auflage der Consolaziun der Drucker das
Risiko, also nicht mehr P. Karl selbst oder das Kloster. Ebenso
zeigte sich der Erfolg darin, da3 diesmal ein Vorwort geschrieben
werden durfte, in welchem sich der Herausgeber mit P. C. C.
deutlich genug bezeichnete. Diese Einleitung geht im tibrigen auf
dhnliche Einfithrungen anderer Liederbiicher zuriick!?¢, Sie durfte
es aber wagen, die Bestimmung des Buches sehr weit zu ziehen.
Es sollte fiir die Jugend nicht nur der Cadi, auch nicht nur des
Grauen Bundes, sondern aller drei Biinde (de nossas treis Ligias)

126 Baumker I, Seite 196, II, Seite 63.



48

ein brauchbares Werk sein, aber auch keineswegs nur in der Kirche
und bei Prozessionen, sondern auch auf dem Felde und im Hause.
Dementsprechend enthielt das neue Opus fast die doppelte Zahl
der fritheren Lieder, nimlich r12. Mit andern Worten, die zweite
Auflage wies an romanischen Liedern mehr auf als die Edition
Aligs und die beiden Ausgaben Salos alle miteinander prisen-
tierten.

Zunichst fallt auf, daB fast der gesamte Stock der ersten
Auflage wiederum aufgenommen ist. Verschiedene. Lieder aber
fehlen in der neuen Ausgabe. An erster Stelle erwdhnen wir
hier O Mumma beada, das ganz kriegerische Tone gegen die
Protestanten angeschlagen hatte. Nachdem P. Karl selbst beim
Sagenser-Handel Feldprediger gewesen war, hitten solche Stro-
phen in seinem Biichlein Aufsehen erregt. Zudem war die Stim-
mung zwischen Katholiken und Protestanten in den Jahren nach-
her immer noch sehr gereizt. Daher begreift man es durchaus, dafl
der Herausgeber das geharnischte Lied einfach weglieB!?7. Ebenso
lieB P. Karl die Canzun Maria i1au mi dun weg, weil die
Bruderschaft der «Sklaven Mariae» unterdessen in eine andere
umgeformt worden war'?®., Das stark italienisierende Sheit nus
gl’affont konnte man um so mehr beiseite legen, als noch gentigend
Weihnachtsgesinge da waren. Dasselbe gilt vom Osterliede:
Christus Jesus ei levaus si. Ebenso eliminierte Decurtins das aus
Alig uiberarbeitete Jesus el in dulsh num guiss und das wohl selb-
stindige Jau sto navent tilar (Tod).

Woher nun die grofle Zahl der neuen Lieder? Zunichst ergibt
sich, da3 verschiedene Canzuns auf Salos Sammlung 169;5
zuriickgehen.

Daraus stammt das Lieder-Trio: Perd jau pia la libertad (10 Strophen),
O char’olma veses mei (6 Strophen) und Fetsch errur de lamentar (g Stro-
phen). Im ersten Gedichte seufzt die Seele tiber ihr leibliches Gefiangnis,
im zweiten vernimmt sie die Trostung des gekreuzigten Heilandes und im
dritten ergibt sich die Seele in der Hoffnung auf die géttliche Hilfe. Alle
diese drei Lieder sind ganz im Stile Spes gehalten und folgen ja auch in
der Consolaziun gerade auf eine Ubersetzung aus Spe (Jau sun d’amur
surprida). Indessen kénnen diese drei Lieder doch nie ganz als Uberset-
zungen aus Spes «Trutznachtigall» oder dessen «Goldenen Tugendbuch»
nachgewiesen werden.

O niebla dil ciel regina ist ebenfalls aus Salos Canzuns von 1695, Salo
hat aber seinerseits nur Aligs Lied uiberarbeitet. Weiterhin steht das Lied

127 Anders Cadufl in seinem Testament de 'olma 1705. Decurtins C. in Grébers
Grundrifl der romanischen Philologie 1897, Seite 251.

128 Fry C., Ord P’historia religiusa dil pievel romontsch 1943, Seite 12—13.



49

O Maria mar smireivla de grondezia bereits in Salos Liedersammlung von
1685 und 169g5. Decurtins nahm es um so lieber auf, als es in der 6. Strophe
sich an die Mumma della glisch wandte. Auf die gleiche Kollektion von
1695 geht die Canzun O num ault glorius zuriick. Auch fiir den Gesang
uber den Tod: Resti o mund gl’enadi muB3 die genannte Quelle namhaft
gemacht werden. Mithin hat auch Salo wiederum Verdienste an der Ver-
mehrung der Consolaziun. Es ist eben doch so, da3 alle diese Lieder-
biicher voneinander abhingig sind und einander wechselseitig befruchten.

Eine weitere Gruppe von Liedern ist deutschen Quellen
entnommen und daraus iibersetzt. Am meisten kommt hier der
«Geistliche Blumengarten» von P. Placidus Riittimann 1685
in Betracht. ' :

Auf dieses Buch geht das Lied der hl. Barbara (Cun rosas lein nus ina)
zuriick (Mit Rosen will ich zieren). Die Ubersetzung folgt zuerst allgemein
dem deutschen Liede, ohne dessen Vorziige zu erreichen. Sehr anschaulich
und breit wird das Mirtyrium der Heiligen erzahlt, bei welchem der Vater
eine so schlimme Rolle spielt (O bab, o morder, bestgia, o heintger, o
tiraun). Dem Ubersetzer liegen Erzihlungen besser als mystische Betrach-
tungen. Auf den Blumengarten geht weiter der Gesang zur Christenlehre:
Tenei endament adina zuriick (Frewt euch ihr fromme Kinder). Indes
folgt der romanische Text nur allgemein dem deutschen und erlaubt sich
viele Freiheiten. Das gleiche gilt auch noch von: Scolastica, in vif maleig.
Das deutsche Lied des Blumengartens (Scholastica, die Schiilerin usw.)
behandelte in 27 Strophen in Form eines ABC die Tugenden der Heiligen.
Unser Lied mit go Strophen schlieBt sich nur wenig an den deutschen Text
an. Man kann ihm kaum viel Qualititen zuweisen. Das ABC-Schema
iibernahm indes die Consolaziun in einem Liede (Tgi dat concepts) auf
die weiblichen Heiligen (Anastasia, Barbla, Bolognia, Catrina usw.).

Wenn wir wiederum wie bei der ersten Auflage der Consola-
ziun Einflisse des Blumengartens feststellen, so mull man natiirlich
auch hier nochmals daran erinnern, daf3 diese Lieder auch auf
anderem Wege dem romanischen Ubersetzer hitten zur Ver-
fugung stehen konnen. Doch war es anderseits naheliegend, ge-
rade Lieder, die in den deutschen Nachbargemeinden gesungen
wurden, ins Romanische zu iibertragen. Hier war auch die Offen-
sive zugleich die beste Defensive.

Als weitere deutsche Quelle kommt das St. Galler Gesang-
buch von 1705, das jedoch auf eine iltere Edition zuriickgeht, in
Betracht. Daraus war «Das heilige Vater unser» Vorbild fur das
Lied Bab nos. Ferner geht auf ein fliegendes Zuger Liederblatt
von 1680 das Lied: La vanadat en prigel stat zuriick, wovon
schon die Rede war.



50

Ubersetzt wurde aber nicht nur aus dem Deutschen, sondern
auch aus dem Lateinischen. Das Romanische sollte ja auch
anstelle des Lateinischen gesetzt werden.

Wir finden deshalb drei romanische Ubersetzungen von lateinischen
Kirchenliedern. O glorius bist benediu zeigt schon durch die Bemerkung:
«O gloriosa Domina en Ramonsch» seine Herkunft an. Die vierte Strophe
ist indes dem Vorbild fremd. Mumma della gratia a (!) de misericordia
erinnert an italienischen EinfluB. Auch die Canzun: Patartgein quei di
adina verrit sofort seine Quelle: «Dies irae en Ramonsch». Das Romanische
hilt sich genau an sein Muster. Das franziskanische Stabat Mater ist in
unseren Landen, wo die Kapuziner wirkten, bereits vorher ubersetzt
worden. Alig tibertrug es erstmals und von ihm hat es Salo in seine beiden
Auflagen iibernommen. Der bisherige romanische Text war also schon
dreimal in Druck gegangen. Trotzdem wagte unsere Consolaziun eine
neue romanische Version, die sich genauer an den lateinischen Text hielt
als die bisherige Translation. Das ist bezeichnend fiir den Mut und die Auf-
geschlossenheit unseres Liedersammlers und Ubersetzers, dal3 er die vor-
handene Vorlage nicht benutzte, sondern ein ganz neues Lied schuf.

Wihrend die erste Consolaziun iberhaupt nur romanische Texte
brachte, wagte unsere Ausgabe von 1703, ein rein lateinisches Lied ohne
Ubersetzung zu bringen, nimlich das O Maria, stella maris!?®. Erst die
Consolaziun von 1796 bietet davon eine freie Ubersetzung: Seis salidada,
o steile della mar. Decurtins setzte sich eben zum Ziele, méglichst das ein-
heimische romanische Lied zu pflegen. Die lateinisch-liturgische Literatur
iiberlie man mehr den Weltgeistlichen und den Kapuzinern!3?.

SchlieBlich iibersetzte P. Karl auch frithere romanische
Lieder, die wohl auch von ihm stammen, in eine bessere Sprache.

Zuerst nennen wir Christus ei oz si levaus, ein Lied, das schon Alig
und ihm folgend Salo ediert und das dann die erste Consolaziun im An-
schluf3 daran auch umgearbeitet hatte. Von der ersten Fassung ist nur etwa
eine Zeile geblieben, alles andere hat sich wenigstens formell gedndert, auch

129 Alle diese lateinischen Lieder: O Maria, stella Maris, dann O gloriosa Virginum
sowie Dies irae finden sich bereits in Salos Canzuns 1685 in lateinischer Sprache. Die
Hymnen zeigen das Kleid, das ithnen das neue Brevier von 1632 gab, also nicht das
alte und urspriingliche.

130 Vgl, Wendenzens Formular von 1676 und 1701. Immerhin scheint die Kloster-
druckerei um 16go ein Officium B. Mariae und auch die Vesperi di tutto I’anno ver-
offentlicht zu haben. Beide Werke gab dann Peter Moron nochmals heraus, die Vesperi
1706, das Officium wohl um die gleiche Zeit. Gadola im Biindnerischen Monatsblatt
1934, Seite 215. Wihrend aber die Disentiser Auflagen noch deutsche Bemerkungen
aufweisen, fehlen solche in den Bonaduzer Editionen. Im Officium sind romanische,
in den Vesperi italienische Erklirungen eingestreut. Da3 aber hier kapuzinischer Ein-
fluB3 vorliegt, ist klar (Vesperi 1706, Seite 108: Patriarca S. Francesco).



HI

die Strophenzahl (frither 12, jetzt 15). Von dem Liede Dad’ina rosa nesche
sind wenigstens einige Strophen umgearbeitet. Nur ganz wenige Zeilen
und Reime des Liedes De Nadal noig finden wir von der alten Form (frither
23 Strophen, jetzt 13). Vollstindig umgearbeitet und dreimal vergroBert
ist das Lied: Eis ei pusseivel (frither 15 Strophen, jetzt 46). Eine Neu-
dichtung stellt ebenfalls En Gallilea a Nazareth dar. In diesen letzten
beiden Liedern blieb nur die erste Zeile. Formell stark umgegossen ist auch
In figl naschiu en Bethlehem (frither: Jesus nascius en Bethlehem). Zu den
sieben Strophen von La vita humana, la trost mundana dichtete unsere Auf-
lage noch vierzehn dazu. O pussent maun de Diu, ein Lied iiber das Fegfeuer
mit 24 Strophen, ist eine ganz umgeformte, kiirzere Fassung des alten
Liedes O gref maun de Diu mit 36 Strophen. Dieser frithere Gesang be-
schrieb die Siinden und deren Strafen bis ins Einzelne und Drastische, was
der neuen Auflage nicht mehr passend erschien. So sind interessante Details
wie iiber die Mode (Strophe 21—22 Spiegel, Schlappa) weggeblieben.
Immerhin wurden dafiir auch viele Italienismen ausgemerzt. Das bekannte
Lied Reich und Arm besaB3 schon zwei romanische Ubersetzungen, die
eine in Alig und Salo, die andere in der ersten Consolaziun. Trotzdem
wagte die zweite Auflage eine neue nicht schlechte Ubertragung zu geben.
Wir sehen also, wie immer wieder die gleichen Themata neu geformt wur-
den, ein gutes Zeichen fur die Initiative des Trunser Paters.

Durchgehen wir noch die Consolaziun unter dem hagiogra-
phischen Gesichtspunkte. Die erste Auflage umfaBlte schon
zahlreiche Gesdnge zur Muttergottes, dann zwei Josefslieder, ferner
je eines zu St. Stephan, Catharina, Benedikt, Placidus und Sigis-
bert sowie endlich Adalgott. Hiezu kommt noch ein allgemeiner
Gesang zu den Aposteln. Die zweite Consolaziun verdoppelt nun
diese Heiligenlieder, die aber nicht nur die Cadi, sondern auch
Lugnez und Foppa betreffen.

Der hl. Martin war der Patron des Klosters und der Cadi, dem auch
die alten Kirchen von Disentis und Truns sowie noch Medels geweiht
waren. AulBlerhalb dieses Gebietes treffen wir noch die Kirche von Lumbrein
im Lugnez. Zwei Lieder sind dem Heiligen gewidmet: Sin tgei fuorma
schildert das Leben des Heiligen von Tours genauer als das mehr allge-
meine Vegn dal Mund. Viele Kapellen hatten den hl. Sebastian zum
Patron, indes einzig eine Pfarrei, namlich Dardin. Das zu seinen Ehren
gedichtete Lied ist inhaltlich nicht wichtig. Aber Dardin war ja geradezu
ein Sammelpunkt des romanischen Liedes, so dafl eine Riicksicht angebracht
erschien'*l. Von der Cadi gehen wir in die Foppa, wo der hl. Remigius
eine alte Pfarrkirche in Fellers besitzt. Zu Ehren dieses frinkischen Heiligen
bringt die Consolaziun ein Lied (Con viarra Dieus), das ausdriicklich

131 Maissen-Wehrli, Seite XIX.



h2

St. Remigius als Patron bezeichnet (o soing patrun). Im Lugnez wird im
alten Hauptort Pleif der hl. Vincenz verehrt, dessen Canzun (Venci,
Vinciegn) das Martyrium des Heiligen ausfithrlich erzihlt. Ebenfalls sehr
alt ist das Laurentiuspatronat von Oberkastels, dem ein Gesang
(Vegn, soing Lorenz) gewidmet ist. All diese Pfarreien, deren Patrone
Lieder hatten, sahen sich natiirlich der Consolaziun sehr verpflichtet.
Fiir Truns, das in der Consolaziun Lieder zum hl. Martin und zur Madonna
vom Licht hatte, brachte die zweite Auflage noch ein besonderes Lied fiir
die erst 1693 eingefithrte Bruderschaft vom hl. Namen Mariae
(Vegn, ti vens per la dreiggia via), worin wir auch die Bruderschaftsgebete
erfahren (zwolf Ave und drei Pater jeden Tag)!32. Endlich verdient hier
noch das Lied Tgi dat concepts Erwihnung, das 22 weibliche Heiligen
preist, also ein Universal-Schema fir viele Wiinsche darstellte.

Neben diesen besonderen Gesingen zu den Heiligen finden wir
viele allgemeine Lehrgedichte.

Die Canzun: Ach jau pauper sventirau stellt die Mahnung des ver-
lorenen Sohnes dar. Uber die Totsiinde handelt Bauld passan sedisch ons.
Die erste Strophe dieses Liedes erzihlt, da3 nun bald 16 Jahre verflossen,
seitdem Gott uns die Rute angedroht. Von wo an die 16 Jahre zu zahlen
sind, ist nicht gesagt. Man denkt an die Belagerung von Wien 1683. Oder
darf man an die Offenbarungen der hl. Margarita Alacoque, die 1673—1675
stattfanden und 1684 veroffentlicht wurden, erinnern? Die vielen Germa-
nismen (List, Lust, Augenblick usw.) fallen auf. Schemenhaft wirkt das
Lied zu den Jungfrau-Mirtyrern: Bein veies, o purschallas, uss. Ebenso
allgemeinen lehrhaft und farblos ist das Lied: Christus ver figl de Diu
vivent, ein Lied zur Passion des Heilandes. Auch die Canzun: De Mesa
noig fideivlamein ist ein Lehrgedicht. Nur allgemein religiose Begriffe fiir
das Kirchweihfest verwendet das Lied: Fiasta gronda nus camonda. Wer
aber diese groB3en Feste heute noch kennt, weil3, wie sehr ein romanisches
Lied dafiir verlangt wurde. In ch’en treis persunas stat besteht zur Hilfte
aus der Doxologie und zur Hilfte aus allgemeinen Wahrheiten und gibt
keine tiefere trinitarische Theologie. Il soing rosari ist eine nicht schlechte
Paraphrase des Rosenkranzes und besonders des Ave Marial?3. Milli ga
seies salidada ist ein inniges Kreuzlied, das aber wohl eine Ubersetzung
darstellt (vgl. schonza = Schanze, fendli = Fihnchen).

Schoéne, bis ins Einzelne gehende Passionsbetrachtungen bietet das fol-
gende Stiick: O char dulsch Salvader. O stalla ventireivla ist in der Hautung
der Substantive, Verben und Adjektive typisch barock (Strophe 1—2,
6—8). Wenig Wert besitzt das Osterlied Oz dein tuts, das mehr eine Rei-
merei denn ein Gesang ist. Eine lange Predigt an die Jugend stellt das

132 Fry C., Ord l'historia religiusa dil pievel romontsch 1943, Seite 13.
133 Uber dieses Lied Fry C. in Zeitschrift «Disentis» 1937, Seite 70—71.



5a

Lied dar: Pertraggi bein, das aus der hl. Schrift Beispiele fur die Veridnder-
lichkeit des Gliickes bringt (Balthasar, Samson, David, Absolom). Es mahnt
auch in Strophe 16 den Koénig, dal3 er wohl heute angebetet werden kann,
morgen aber doch ins Grab mul. Die iiberaus zahlreichen Germanismen
verraten eine Ubersetzung (Feld, bleich, schon, SchuB, Geiste, Luft). Ein
sehr interessantes Lehrgedicht bedeutet Sai bein che I'amicitia fuss la pli
niebla caussa. Es warnt vor falschen Freunden, vor Verwandten und Hoch-
gestellten, vor Singern und Amtspersonen. Vermutlich eine Ubersetzung,
wie der Ausdruck «herr fetter» (Vetter) nahelegt. Ein eigenartiges und auch
einzigartiges «Lobet den Herrn» singt die Canzun: Sei benediu, die sich
an Blumen und Garten, Végel und Fische, Laien und Ménche, Engel und
an Maria richtet. Ein Lied, das man als recht und schlecht bezeichnen kann,
preist den Namen Jesu auf den Beginn des Jahres (Sin quest’enciatta).
Eine eindringliche Mahnung gibt das Stiick: Va mundana, ti vana ventira
das sich besonders an die Hochgestellten wendet.

Aus diesen allgemeinen Liedern heben sich zwei Faszikel von
gleichem Versmall heraus. Zundchst handelt es sich um den sog.
eschatologischen (endzeitlichen) Dichter, der die vier
letzten Dinge des Menschen in langen Lehrgedlchtcn behandelt.
Das erste ('T'gei vult quei gir chin pot) beschreibt den Tod und seine
Angsten in 30 Strophen. Es ist inhaltlich sehr gut und lebendig
abgefal3t. Formell féllt die viele Anwendung des deutschen Wortes
«schwach» auf (Strophe 6, 10, 20). Das zweite Lied behandelt das
letzte Gericht (Ei ven vegnir in gii) in nicht weniger als 37 Stro-
phen, das in seinen letzten Teilen durch die sich 21mal wieder-
holenden Versanfinge mit O bzw. O vae wirklich rithrselig wirkt.
Hier liegt nicht mehr die kraftvolle barocke Art der Dichtung vor,
sondern eine Ubergangsstimmung zum Rokoko. Die dritte Canzun
wendet sich den Hoéllenstrafen zu (Tedleit uss las caschuns,
27 Strophen), welche auch die Zecher und Trinker treffen kann
(Strophe 2, 5). Zwar nicht dem Versmal3, wohl aber dem Inhalt
nach schlieBen sich obigen drei Liedern noch zwei Gesinge an,
wovon der eine die Gerechten (Uss mid jau vush) und der andere
die Seligen (Sei ussa megls lubiu) preist. Das letztere Lied miissen
wir als franziskanisch ansehen, da die 10. Strophe den hl. Franz
v. Assisi ausfithrlich feiert. Daraus wiirde man gerne auf einen
Kapuziner als Verfasser folgern. Da ferner noch die 14. Strophe
dem hl. Stephan geweiht ist, der just Patron von Cumbels ist,
diirfte man vielleicht auf den damaligen Pfarrer P. Zacharias da
Salo (f1705), den uns schon lidngst bekannten Schriftsteller,
schlieBen. Freilich kann dieser sich hier wie bei seinen prosaischen
Werken auch fremder Hilfe bedient haben. Wie dem auch immer
sei, die beiden Stiicke gehoren wohl nur als Anhingsel zu den drei
eschatologischen Liedern.



24

Neben dem endzeitlichen Dichter gibt es noch einen Passions-
dichter, der uns fiinf Lieder des gleichen Versmafles schenkte,
die alle hohe Qualititen aufweisen (O plagas dolorusas, O plagas
amureivlas, O plagas gloriusas, O plagas meriteivlas, O plagas
pretiusas). . Welches genau die Vorlagen dazu waren, ist nicht
sicher. G. Gadola erinnerte an den Geist von Spe (1591—1635),
C. Fry an die Lieder von Paul Gerhardt (1607—1676)'. Auf
alle Fille gehoren sie zu den schonsten Perlen der zweiten Con-
solaziun.

VII. Das geistige Gesicht der Consolaziun (169o—1703)

Will man den Geist der Consolaziun irgendwie festlegen, so
kann man unmoglich den scharfen konfessionellen Stand-
punkt iibergehen. Obwohl wir in keiner Weise die Form jener
Kéampfe billigen und in diesen Streitliedern mit nichten den Aus-
druck unserer eigenen Gesinnung sehen kénnen, bleibt uns doch
die Pflicht, diese Gedichte und Strophen historisch verstindlich zu
machen. Dabei handelt es sich aber nun keineswegs die Geschichte
der Glaubenskdmpfe zu schreiben und jeder Partei Recht und
Unrecht zuzuweisen, sondern nur darum, einige Ereignisse hervor-
zuheben, die sichtlich auf die Consolaziun einwirkten. Wir aber-
gehen die Biindner Wirren, in denen Disentis und Ilanz scharfe
Gegensatze bildeten??s, Der darauf folgende Streit um die Kapu-
ziner in Binden und der erste Villmergerkrieg von 1656 in der
Eidgenossenschaft spitzten die Lage sehr zu. Ein romanisches Neu-
jahrslied von 1656 ruft nach Rache fiir den Nikodemitenstreit in
Schwyz und schilt die Katholiken «wiitende Grauwdélfe» (grischs
luvs rabiuss), die Gott vernichten moge!3®. «Incunter il Papa et
Tiirch, inimichs da Christi e da sia Baselgia» stimmte 1661 Lurainz
Wietzel ein kriftiges Lied an'®?. Nur kurz mégen die Tumulte im
Thurgau (1664), die Spannungen zwischen Luzern und Bern
(1678) erwdahnt werden. Der Konfessionsstreit veranlaflte 1683 die
Trennung des Glarnerlandes in Verwaltung und Rechtspflege!ss,

134 Gadola im Ischi 1942, Seite g92. Fry, Ord Ihistoria etc., Seite 17. Gerhardt
wurde von Joh. Moeli (11698), einem Engadiner, der protestantischer Pfarrer in
Luvis war, tibersetzt. Hatzeld im Archivum Romanicum 17 (1933), Seite 29g6.

135 Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 1949, Seite 290, 303.
136 Chrestomathie I, Seite 79—80. Die Handschrift stammt aus Kistris 1672/73.
137 Alchiins Psalms da David 1661 (zusammengebunden mit Ils Psalms da David

1661), Seite 661—662.
138 Griiter S., Geschichte des Kantons Luzern im 16./17. Jahrhundert 1945, Seite
368—377.



39

Wie es einer Andester Prozession, die nach Maria Licht ziehen
wollte, in Waltensburg 1682 erging, ist schon frither erwahnt wor-
den'®®, Daf} bei der Besetzung von Sagens 1701 das Bild der Trunser
Madonna fiir einige zuchtlose Soldaten der Gegenstand des Spottes
war, darf man nicht tbersehen!4?. Obwohl dann Verhandlungen
einen Biirgerkrieg vermieden, blieb die Stimmung doch sehr erregt.
Daher wiinschte Abt Adalbert I11. 1702, mit Hilfe von Frankreich,
einen siegreichen Kampf gegen den Calvinismus anszufechten!#!.

All das blieb in der Seele unseres feinfithligen Wallfahrts-
priesters lebendig und lieB in ihm das Feuer der Entriistung hell
aufflammen. Dies um so mehr, als er von Natur aus ein beweglicher
und kampfesfreudiger Charakter war. Er verbarg sich nicht in das
beschaulich-mystische Halbdunkel seiner Zelle, sondern liebte es,
auBerhalb der Klostermauern zu wirken, erfiillt vom heiBBen Ver-
langen, die Welt fir Christus und seine Kirche zu erobern.

Bevor wir die Lieder der Consolaziun selbst durchgehen, héren
wir, wie friedlich Balzer Alig 1674 in seinen Gesdngen gegen-
iiber den Protestanten sich ausdriickt. Wohl bittet er auch, von
«den falschen Propheten, welche die Schrift fdlschen», bewahrt
zu werden (digls fauls prophets pertgira, ca saniastran la scartira.
Nr. 22, Seite 36). Auch hofft er die Vertreibung der Haeresie
durch die Muttergottes (Nr. g2, Seite 54) und wiinscht die Be-
frelung ord igl gwalt de faulzas sectas de quest mund (Nr. 36,
Seite 64), aber nie klingen schérfere T6éne durch.

Ganz anders bei Decurtins, dessen eigenes Lied Tutt tgi
che po cantar in Strophen 14 und 16 offen seinen kdmpferischen
Sinn zeigt:

Fort Luter, fort cun tel, Fort, Luther, fort mit dir,
Tutt spir menzigas e, Nur Liigenwort ist mir,
Quei che ti preggias: Was du verkiindest.

I1 Diauel sez a Ti, Dir gab der Teufel ein
Ha dau ent tiu cerui, Die bose Lehre dein,
Quei che ti traggias. Und was du griindest.
Buc’ in dels Predicants, Kein frecher Priadikant,
Da quels malsciks Farfants, Kein ligenhafter Fant
Con lur menzegnias: Darf widersprechen

Ne pon mai conterdir, Und mit dem Worte sein
Mariae Num pitsnir, Die reine Mutter zeih’n
Gizzont lur plimmas. Der Schuld und Schwichen.

139 Synopsis 1682. Dazu Ischi 1952.
140 Jschi 1951, Seite 101.
141 Heer G., Mabillon und die Schweizer Benediktiner 1938, Seite 252.



56

Auch in der Auswahl der Lieder zeigt Decurtins diese seine
Einstellung. Im Liede O Mumma beada, sco mai ne sei stada
mahnt die vierte Strophe vor den «abtriinnigen Ketzern» und
«arglistigen Schwitzern», die uns Christus nehmen und sein Blut
stehlen wollen. In der Strophe 8 zeichnet sich ein bedrohlicher
Krieg bereits deutlich ab: «Wann sie nun ankommen mit Pfeifen
und Trommen, starckméichtige Patrona, stirke uns Maria. Die
Dérfer sie brennen und Flecken zertrennen, die Kloster verhergen,
die Linder verderben, stircke uns, starcke uns, stircke uns Maria.»
Das Lied fuBlt auf dem Sang: «O seelige Mutter, voll Gnaden und
Giite», das im St. Galler Gesangbuche von 1705 figuriert, aber
auch schon im Blumengarten 1685 gedruckt war!4?. Wie schon
frither bemerkt, lieB Decurtins diesen militanten Gesang in der
zweiten Auflage weg. Aber sonst blieb die scharfe Spitze gegen den
Protestantismus. Irgendwie auf das St. Galler Gesangbuch geht
auch das Lied: In bi Jert de Jesse zuriick!#3. Indes weill diese Vor-
lage nichts von dem, daB «die verschworene Macht aller Kantone
sich wiitend versammelte», als der Heiland von Paliastina nach
Agypten fliicchtete (Strophe 8). Diese Verse zeigen die pessimisti-
schen Befiirchtungen der damaligen Zeit44.

Unter diesen Umstinden und Aussichten versteht man die
innige Bitte um Bewahrung des Glaubens, wie sie das Lied Maria
trost da tutt il mund Strophe 10 in Anlehnung an Alig (Nr. 35)
formulierte. Decurtins wiinscht ein einiges katholisches Oberland,
das bereit ist, als geordnete Schlachtreihe den Kampf gegen die
Calviner zu schlagen. Deshalb erbittet er in dem eben genannten
Marienliede Strophe 8: ord nus in’ armada fai bein paregiada,
eine Formulierung, die in Aligs Vorbild fehlt. Ahnlich hieB es
ja auch 1m Carmellied (Olma chara biar pli clara), die Mutter-
gottes sei wie ein wohl bereites Kriegsheer (armada bein pinada),
das stets vom Feinde gefiirchtet werden misse (Strophe 45).

Immer wieder erklingt in den Liedern der gleiche Kehrreim
wieder, die Bitte um Schutz vor den Andersglaubigen. Sogar im
Auferstehungsliede Christus Jesus ei levaus st findet sich dieses
Anliegen: Pertgira po tutts ils Christiauns de tuts haeretics a
pagauns (Strophe 11). Die Neugldubigen im Lande und die Tir-

142 St. Galler Gesangbuch («von newen wieder gedruckt») 1705, Seite 112—115,
Blumengarten 1685, Seite 280. Etwas verschieden Wendenzen, Formular 1675, Seite 163

143 Consolaziun Seite 143: Gronds suffels en a strada da tuts cantuns rimnai en-
cunter tei rabiai, cun quels stos uregiar a biar stampadas auras vegnien sur tei 4 curdar.
St. Galler Gesangbuch 1705, Seite 12g—130, mit nur 5 Strophen.

144 Von den vielen pessimistischen Zitaten des 17. Jahrhunderts seien nur diejeni-
gen von Aug. Stocklin hervorgehoben. Siehe Schweizer Beitrige zur allgemeinen
Geschichte 1950, Seite 110, 127 und Biindner Monatsblatt 1950, Seite 173. Dazu Con-
solaziun ed. Maissen-Schorta, Seite 33, Strophe 19 (Antichrist).



57

ken an der Grenze des Abendlandes werden auf die gleiche Stufe
gestellt. So auch in der marianischen Canzun: Ah con de ditg
hai schon voliu, in welcher der Verfasser von Suleimann II. dem
GroBlen (1520—1566) erzdhlt, der einst Ungarn unterworfen und
dessen Flotte spiter bei Lepanto 1571 ins Meer versenkt wurde.
Strophe 7—8 lauten:

Du, Solimann, du weil}t es gut,
Seit manchem manchem Jahr.
Versenkt ob Delnem Ubermut
In’s Meer wardst du furwahr.

Viel Christenblut

Voll Frevelmut

Hast ehdem Du getrunken.

Nun bist hinein

In Hollenpein

Auf ewig Du gesunken.

Wer hat dich um die Kraft gebracht,
DaB nichts vermagst du mehr?
Den Ketzern allen fehlt die Macht.
Wer kdampft noch wie bisher?

O Du fiirwahr,

Du hast Sisar

Zur Erd’ gebeuget schon.

Der Mantel Dein,

Er trug allein,

Jahel, den Sieg davon!4®.

Vielleicht hatte der Verfasser die Erinnerung an Sisara, den
Heerfithrer der Kanaaniter, nicht nur aus der Bibel (Richter 4, 2
und 5, 20), sondern auch aus einem geistlichen Schauspiel. So stellte
man ja in Einsiedeln 1676 am Rosenkranzfeste bithnenmiBig dar,
wie Jahel dem Sisara einen Nagel in die Schlifen bohrte!4S. Wie
diese Canzun so wendet sich auch das Lied: O Maria glish divina
stark gegen die Tirken und 148t uns noch deutlich fithlen, welchen
Eindruck das Heranziehen der kriegerischen Séhne des Propheten
gegen die habsburgische Kaiserstadt auf alle Gemiiter gemacht
hat. Das Lied geht uiber seine deutsche Vorlage hinaus, indem es
den mohamedanischen Erbfeind auch als einen «grausamen
Hund» (chiaun crudel) bezeichnet!4”.

145 Das romanische Lied ist voll von Germanismen und wohl selbst wieder eine Uber-
setzung. Die Ubertragung von P. Odilo Zurkinden bietet eine freie Nachdichtung dar.

146 Henggeler R. im Einsiedler Kalender 1945, Seite 23.

147 Blumengarten 1685, Seite 171: O Maria noch so schén. Strophe 5.



58

Mithin sehen wir, wie unser Gebetbuch sowohl gegen die christ-
lichen wie nichtchristlichen Feinde die Hilfe des Himmels erbittet.
Die gleiche Einstellung finden wir auch im Geistlichen Blumen-
garten von 1685. Diese Kampfesfreude schlieBt die mystische
Wirme, die sich in vielen Gesingen der Consolaziun zeigt, nicht
aus. Im Gegenteil! Je tiefer die innere Glut, desto mehr dringte
sie zur duBeren Tat.

Eine besondere Seite des Barocks ist seine humanistische Ein-
stellung. Barock ist der verchristlichte Humanismus. Abt Au-
gustin Stocklin (T1641) lebte ganz in der Welt von Vergil und
Horaz, Ovid und Seneca, vergall aber dariiber die hl. Schrift
und das Kirchenrecht keineswegs. Antike und Christentum, Wis-
senschaft und Religion klaffen bei ihm nicht auseinander, sondern
bilden eine fruchtbare Synthese!4. Und Abt Adalbert II. betonte
1680: «Ohne wissenschaftliches Studium kann kein Kloster lebens-
fahig sein und bleiben.»'%® Auch Abt Adalbert III. (f1716) ver-
leugnete in seiner Synopsis die humanistische Bildung keineswegs.

Aber schon der Ilanzer Pradikant Stephan Gabriel warnte
in seinem Sulaz (1611 ff.) vor allzu groB8er Verehrung der antiken
GrofBlen, von denen er den Redner Cicero, den Arzt Galenus und
den Juristen Justinianus nennt!*®, Ebenso betont nun die Conso-
laziun gegen den herrschenden Barockhumanismus die Verging-
lichkeit des Wissens und mahnt in dem originellen FaBnachtsliede:

La vit’ humana (Strophe 5—6):

Wo ist Vergilius? Wo ist Ovidius?

Wo ist Horatius? Wo Martial?

Was einst sie sangen, ihr stolzes Prangen,

Es ist vergangen ohn’ Widerhall.

Willst du’s beklagen, daB3 in unsren Tagen
Nicht Redner ragen gleich Cicero?

Dem Ruhm nur galten sein Reden und Walten,
Seiner Worte Gwalten, wo sind sie, wo?

DaB hier gewisse Werke von Ovid und Horaz sowie Martial
ein Verdikt erhalten, begreift man durchaus, weniger aber ver-
steht man dies von Cicero und gar nicht vom frommen Vergil.
Es geht hier eben um die Betonung des reinen Christentums, dem
die Kultur und Bildung zu schaden scheint. Das mutet freilich
nicht benediktinisch, sondern franziskanisch an und liBt an Ein-
flull der Kapuziner denken. Immerhin ist zu beachten, dafl P. Karl

148 Biindnerisches Monatsblatt 1950, Seite 161 fF.
149 Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 1944, Seite 51.
150 Tlg ver Sulaz 1683, Seite 270—271, 274.



59

Decurtins ganz Seelsorger war und nichts von einem gelehrten
Zellenménch in sich verspiirte. Auch war damals dieses Thema den
Schnen des hl. Benedikt nicht fremd, betonte doch 1683 der Griin-
der der Trappisten, de Rancé, daB Studien und Wissenschaft
nicht monastisch und der Zucht gefédhrlich seien, wogegen sich
dann der grofle Jean Mabillon 1691 mit Recht wehrte. Dieser
literarische Streit zog die Aufmerksamkeit weiter Kreise auf sich?®!,

Auch daraus ersieht man die Antithese zum Barockhumanismus,
daB die Studenten wenig geachtet sind. Einmal werden calvinische
Priadikanten nur als mal perderts students betitelt (Tutt tgi che po
cantar, Strophe 17). Das entspricht andern Liedern dieser Zeit,
die den Studenten bei seinem Schreiben und Klagen vom Tode
tiberrascht werden lassen!®2.

Auch in den neuen Liedern der zweiten Consolaziun geht die
Attacke gegen die klassische Bildung weiter. Gerade ein so gliick-
hafter Mann wie Alexander der GrofSe muB3 frith sterben (Petraggi
bein). Ebenso schiitzt groBe Kunst und Philosophie vor dem Tode
nicht. Mag einer von Apelles, dem berithmtesten griechischen
Maler der Zeit Alexanders des Groflen, portréitiert worden sein
oder sich als Anhdnger des Diogenes betrachtet haben, auch sein
Leben ist nur wie eine Blume, die verwelkt (La vanadat, Strophe 15).
Unser Liederbuch empfiehlt demitige Einstellung, keine hoch-
fliegenden Pline wie einst Ikarus sie hegte. «Fremde Federn fallen
schnell ab; je hoher einer fliegt, um so tiefer muf3 er hinunter
fallen» (Bauld passan, Strophe 7). Allerdings, alle diese Lieder,
die vom Altertum reden, haben trotzdem eben durch ihre Hinweise
noch an der antiken Bildung teil.

Im Sinne der Zeit stand nicht nur das Wissen, sondern auch
die Pracht und Schoénheit. In dem Liede: O gref maun de
Diu werden die Strafen des Fegfeuers fur die Eitelkeiten dieser
Welt geschildert und zwar nach dem Vorbilde des Armenseelen-
liedes im «Geistlichen Blumengarten» von 1685 (Seite 266 f.).
Doch schildert der romanische Ubersetzer, ganz abweichend von
seinem Vorbild, die Tracht der Oberlandermnen ausfithrlich:
Underfer cun baretta, Slappa cun ternetta: das Hinderfur mit der
weillen Haube, die vom deutschschweizerischen Gebiete her Ein-
gang fanden. Dazu kam noch die runde Schlappe mit Spitzen?!ss,
Am meisten betrachtete der Dichter das damals eingefiihrte Hin-
derfiir, das in Bunden nie allgemein Mode wurde, als fremdes
und hoffdhrtiges Kleidungsstiick, fiir das einst im Fegfeuer ge-
biiBt werden sollte, weshalb er weiter fahrt:

151 Heer G., Mabillon und die Schweizer Benediktiner. 1938, Seite 19—22.

152 Zitiert von C. Fry in «Disentis» 1937, Seite 74—75.

153 Dariiber P. N. Curti im Anzeiger fiir Schweizerische Altertumskunde 1917,
Seite 129—130, 130.



60

Quel mav a mi per core: Das lag mir sehr am Herzen

Ei uss per tutt envidau Fur alle meine Schuld
Per tutt per tutt il tgiau- Ich groBle Pein erduld’,
Ch’il ciurvi mi sagl ora. =~ Mein Hirn macht tausend Schmerzen.

Zu den weltlichen Freuden gehort neben einer farbigen Tracht
auch ein warmes Bindner Bauernhaus aus Holz oder sogar ein
stolzes Herrschaftsgebiude aus Stein. Im Liede La vanadat, das
schon 1680 gedruckt war, wird aber selbst der glinzende Palast
als triigerisch hingestellt (Strophe 10).

Im Gegensatz zu der barocken Freude an Reichtum und Pracht
wird in einer eigenen Canzun das hohe Lied der Armut gesungen
(O cara pupira). Dieses Lob war nirgends besser angebracht als
gerade in dieser so festfreudigen Zeit. Das Lied preist ein armes
Leben im Sinne des humanistischen Naturarztes Paracelsus und
des barocken Makrobiotikers Guarinoni: Auf dem Strohsack
schlafen und mit leeren Taschen zu wandern, ohne vor Riubern
zu fiirchten und ohne schlaflose Nichte durchbringen zu miissen,
das macht glicklich und zufrieden. Die Antithese zwischen dem
reichen Manne und dem Lazarus, zwischen der Zeder und dem
Wachholder ist scharf betont. Ja, die Gefdhrlichkeit des Reich-
tums wird fir diese Zeit recht sichtbar hervorgehoben (Ventira
mundana ei bucca mo vana, mo enzenna de perditiun). Auch
sonst mahnt unser Buch oft zur Einfachheit und Geniigsamkeit
und wettert gegen Trunksucht und Zecherei (Bauld passan,
Strophe 20, und Tedleit us, Strophe 2, 5). Die herrlichen Gaben
der Natur wie «Mandeln, Apfel, Granaten und andere feine
Frichte» werden nur als Symbole im marianischen Garten des
Rosenkranzes beschrieben (Il soing rosari, Strophe 2).

Die hofische Struktur der Barockzeit mit ihrem hierar-
chischem Aufbau (Adel, Klerus, Volk) wirkte sich nicht immer
sozial aus. Daher erinnert das Lied oft an die jenseitige Gleichheit
der Stinde, die der Tod schaffen wird. Der Gesang: O mund ti
surmeinas (Strophe 4) betont, dal Herren wie Ritter, Landammain-
ner wie Landrichter ebenso sterben miissen (Signur e grond ritter,
Mistral e landrichter)'st. Ob nun eine herrliche Grabplatte den
groBen Herrn im Grabe zudeckt oder nur einfache Erde den be-
scheidenen Bauer, alles ist doch nur Eitelkeit (La grimma mort).

Eben diese Einstellung auf das Jenseits bringt es mit sich,
daf3 der grundsitzliche Mann seinen eigenen Weg gehen mub,
ohne weder nach rechts noch nach links abzuweichen. Nur keine
falsche Freundschaft, mahnt uns das Lied: Sai bein. Es warnt vor

154 Pas Lied spricht auch zu den Gassenjungen, den Minders. Dazu Gian Caduff,
Die Knabenschaften Graubiindens 1932, Seite 32.



01

Kompromissen: «Aus Schwarz und Wei3 gibts fiir dich nichts
Gutes, das ist ein biindnerisches Sprichwort» (Strophe 19). Ein
anderes Lied erzdhlt uns von dem politischen Leben des
Landes. Wie das demokratische Volk in Biinden schon manchen
Mistral einer Cumin oder Landvogt eines Untertanengebietes
nicht mehr gewiahlt oder gestiirzt hat, das 1a8t uns eine Strophe
aus Va mundana, t1 vana ventira ahnen: «Eitelkeit sind die Ehren
und Amter, groBe Biume mit Niissen ohne Inhalt, die nur die
Zihne zerbrechen» (Strophe 5). Aber nicht nur die Politiker, auch
die Kiinstler und Séanger sind oft betrogen. Das Lied gegen
die falsche Freundschaft (Sai bein) warnte daher: «Sie (die
falsche Freundschaft) singt hinter dem Tisch mit einer diinnen
Stimme, die als freundliche Stimme eines Diskantisten (= Melodie-
stimme) erscheint, aber wer sie gut versteht, fiir den ist sie nichts
anderes als eine schreiende Kopfstimme.»

VIII. Rickblick auf die Consolaziun

von P. Karl Decurtins

 Ist nun P. Karl Decurtins in seiner Consolaziun Dichter oder
Ubersetzer oder Sammler gewesen? Er war alles in einer
Person. Selbst hat er wohl nur den Hauptstock der Trunser Lieder
gedichtet, dann einige deutsche Stiicke ins Romanische umge-
gossen und vor allem auch die romanischen Gesinge von Alig
und Salo umgearbeitet. Decurtins ist kein bedeutender Dichter
wie etwa Friedrich Spe und Angelus Silesius in seiner Zeit, aber
trotzdem sind die Verdienste um das romanische Lied ganz be-
deutend. Aligs Sammlung von 1674 zeigte noch, wie ungehobelt
und ungelenkt die erste Form der romanischen Lieder war. Salos
Biichlein von 1685 geht mit seinen 29 Canzuns zur Hilfte auf
Alig zuriick. Salos Ubersetzungskunst war miithsam erlernt und
zeigt nicht das Sprachkénnen von Decurtins. Erst dieser hat die
iiberkommenen Lieder gefeilt und verfeinert.

Werfen wir nochmals einen Blick in die literarische Werk-
statt, in welcher die Consolaziun entstanden ist. In diesem Opus
sind einige Lieder durch die Bemerkung: en Romonsh als Uber-
setzungen gekennzeichnet!®>. Doch fiigt der Herausgeber diese
Qualifikation auch bei, wenn das Lied zwar schon irgendwie

155 Es sind in der Ausgabe von 16go: Il Pangue Lingua, Diei solemnia, Regina
coeli, Te Deum laudamus. In der Edition von 1703: Dies irae (lateinisch noch bei
Salo 1685). .



62

iibersetzt, doch noch wenig volkstiimlich ist'%¢. In dieser Hinsicht
verdient das Adventslied: Reich und Arm als typisch hervor-
gehoben zu werden. Es war im 17. Jahrhundert im Oberland
weit verbreitet, finden wir es doch nicht nur in der Bertherschen
Liedersammlung von 1623 und bei Wendenzen 1675, sondern
auch im Blumengarten und bei Salo 1685 und zwar immer deutsch.
Die romanische Fassung lesen wir zuerst bei Alig 1674, dann etwas
verbessert bei Salo 1685, aber hier zusammen mit dem deutschen
Text. Man sieht, die bisherige romanische Form konnte offensicht-
lich den alten deutschen Wortlaut nicht verdrangen. Deshalb wagt
Decurtins zuerst 16go eine neue und elegantere Ubersetzung, die
er dann 1703 nochmals ganz umindert. Ahnlich verhilt es sich
mit dem Lauda Sion. Die Ubersetzung von Alig iibernahm
wortlich Salo 1685, aber offensichtlich eroberte diese trotzdem
nicht die Surselva, so da3 P. Karl eine neue freiere schuf. Das
lateinische Puer natus war sehr verbreitet, findet es sich doch
bei Wendenzen 1675 wie bei Salo 1685. Nun wagte wohl Salo
die erste Ubersetzung, aber Decurtins durfte dessen Werk nicht
wenig umédndern und nochmals 1703 nach einer besseren Form
suchen.

Immer wieder machen wir die Beobachtung, dal3 Decurtins die
iibernommenen Lieder Aligs und Salos tiberarbeitete und dann die
eigenen Werke nochmals umgestaltete. Ihn beseelte eine heilige
Unruhe nach dem Vollkommeren. Seine frische Kraft und sein
vorwirtsdrangender Eifer sind unbestreitbar. Aber die vielen Ver-
dnderungen der Lieder in der Zeit von Alig 1674 bis Decurtins
1703 zeigen auch, daf3 die einzelnen Texte noch keineswegs so
verbreitet und anerkannt waren. Es sind Miinzen, die noch keine
offizielle Geltung hatten und die erst im Laufe des 18. Jahrhun-
derts durch die vielen Neuauflagen der Consolaziun allgemein
anerkannt wurden.

Die Consolaziun war eben keine Volksliedersammlung im
Sinne der Romantik, wie etwa «Des Knaben Wunderhorn» von
Arnim und Brentano oder eine moderne mit Anmerkungen ver-
sehene Ausgabe. Das sind nach den Worten Eichendorffs Kollek-
tionen, in welchen antiquierte Lieder «sorgsam in aesthetischen
Herbarien aufgetrocknet (sind), um in Teezirkeln botanisch zerlegt
zu werden»'®?, Hier in der Surselva war kein uralter Liederschatz
zu heben, hier muBte er erst geschaffen und geschliffen werden.

Aber P. Karl Decurtins ist nicht nur Dichter und Uberar-
beiter, sondern auch Herausgeber. Er besall einen wichtigen

156 Fs sind in der Ausgabe 169o: Puer natus, Lauda Sion, Reich und Arm. In der
Edition von 1703 Stabat Mater dolorosa (schon anders bei Alig bzw. Salo).

167 Zitat bei Laslowski E., Geschichte aus dem Glauben 1949, Seite g1.



63

Mitarbeiterstab, der ihm schon bestehende Lieder vermittelten
oder auf seine Veranlassung hin den Pegasus bestiegen. So méchte
man bestimmten, wenn auch noch mit Namen unbekannten Per-
sonlichkeiten die Translation aus Spes Trutznachtigall, dann wie-
der die Lieder von den fiinf Wunden und die Gesiange von den
letzten vier Dingen usw. zuweisen. Die Consolaziun ist eben keine
einheitliche Dichtung, sondern eine Sammlung, in welcher ver-
schiedene Liedgruppen und Faszikel zu unterscheiden sind, die
wiederum auf eigene Verfasser zuriickgehen. P. Placidus Spescha
(t1833) meint nun allerdings, diese Autoren seien mehrheitlich
Konventualen der Abtei Disentis gewesen. Ob hinter dieser AuBe-
rung eine wirkliche Tradition steckt, oder ob sie nur eine Ver-
mutung darstellt, ist schwer zu entscheidentss.

Was die Orthographie anbelangt, so ist sie oft im gleichen
Liede wechselnd. Im Liede Ach jeu pauper sventirau kommt schi
und shi vor. Gi und dij findet sich im Canzun Tedleit uss, desgleichen
in Tgei vult. Das Lied Vegn dal mund weist schentaus wie slacht
(= Schlacht) auf. In Venci, Vinciegn treffen wir tireun und tiraun.
Wie damals das Deutsche, so war auch noch das Romanische keines-
wegs einheitlich in der Schreibung. Dann zeigen einige Stiicke deut-
lich auf das Gebiet der Foppa und des Lugnezes, also auf das Gebiet
auBerhalb der Cadi, so vor allem Ei ven vegnir, wo wir gir (= dir),
menedel, seniastra, pleun, seung, meun usw. treffen. Das gleiche
gilt von Eis ei pusselvel Wohl nicht mit Unrecht schliet man auf
Verfasser oder doch wenigstens Lieder dieser Gegenden®®.

Was die Sprache betrifft, so mag ein Hinweis auf den Narra-
tiv geniigen. Wihrend die zmtgenosmschen Schriftsteller wie P. Za-
charias da Salo sowie der Ubersetzer von Bundis Reise nach Jeru-
salem diese alte und typische Form des Perfektum historicum
nicht mehr haben, weist die Consolaziun noch Belege dafiir auf16°,

158 Placidus Spescha g0, Seite 4: «Die Verfasser des Gesangbuches, unter welchen
meistens Conventualen von Disentis sind, waren den Gedanken nach unvergleichliche
Poeten, aber keiner in Riicksicht des Sillbenmales fehlerfrey.» Speschas quantitative
Prosodie palte eben nicht auf die Consolaziun. Dazu Placidus Spescha 16, Seite 8.
Anderseits scheint auf Spescha Joh. Gottfried Ebel zuriickzugehen, der in seiner An-
leitung die Schweiz zu bereisen 1 (1809), Seite:278, dazu 272, bemerkt, dafl unter den
ritoromanischen Liedern, unter denen er wohl diejenigen der Consolaziun meint, sich
auch «Gellertsche und Lavatersche» befinden. Der Leipziger Gellert (1715—1760)
und der Ziircher Lavater (1741—1801) lebten aber betriachtlich spater als die ersten
Auflagen der Consolaziun. Indessen finden wir in unseren Canzuns doch die positiv-
christlich-evangelische Frommigkeit, ohne dal3 man sie pietistisch nennen muf.

159 (Uber die Orthographie siche auch Fry C. im Ischi 1942, Seite 4 fT. und besonders
Maissen-Schorta, Seite XITT—XVII.

160 Die Stiicke mit Narrativen sind bei Salo von anderen Quellen {ibernommen.
Gadola im Ischi 1947, Seite 42. Zur Jerusalemreise Decurtins im Archivio glottologico
Ttaliano 18g1, Seite 152.



64

Wir finden solche beim Ubersetzer der Spe-Lieder (stett) wie beim
Passionsdichter (fu) wie besonders beim Disentiser Carmelliede
(faggiet, frit, stillannen, vet) usw. P. Karl Decurtins verwendet
solche Narrative in Liedern, die er selbst gedichtet wie z. B. in
Maria clar (paret), dann auch in Gesiangen, die er verbessert oder
umgearbeitet hat. In dem Liede: Christus Jesus ei levaus si bringt
Alig funen 1it, Decurtins hingegen mannen. Ohne romanisches
Vorbild, wohl aber aus dem Deutschen iibertragen sind De d’ina
rosa nesshe und En Gallilea, doch weisen beide Stiicke die ge-
suchte Form auf (shet, vet). All das 148t schlieBen, daf3 hier Ver-
fasser an der Arbeit waren, welche das Romanische als ithre Mutter-
sprache nicht nur von Jugend auf kannten, sondern auch im Ver-
kehr mit der romanischen Mitwelt weiter pflegten und hegten.

Noch ein kurzes Wort iiber den literarischen Wert. Ohne
Zweifel gibt es, wie wir gesehen, besonders in der zweiten Auflage,
manches stark mittelmaBige und langweilige Gedicht. Auch han-
delt es sich vielfach um Nachdichtungen der deutschen Literatur.
Ja gerade schonste und echt romanisch klingende Lieder haben
deutsche Vorbilder so z. B. Texte aus Spe. Aber allen Themen-
und Wortjagern gegeniiber mufl immer wieder betont werden:
die Hauptsache ist und bleibt, wenn die iibernommene Idee ent-
weder eigenstidndig entwickelt oder doch wenigstens in ein neues
Kleid mit ganz anderen Farben und Edelsteinen eingehiillt wird,
so daB die Ubertragung wie eine Neuschopfung wirkt. Das trifft
bei den Liedern der Consolaziun keineswegs immer, aber doch
nicht selten zu.

Caspar Decurtins sagt treffend: «Kindlich frommer Sinn,
rithrende Naivitit und gesunde Lebensfreude erheben diese Lie-
der unter die besten Erzeugnisse ratoromanischer Poesie.» Uber-
setzungen alter deutscher Gesdnge tiber die Hinfilligkeit des Ir-
dischen wie die Ubertragung lateinischer Weihnachtslieder er-
scheinen hier als «durchaus national». Besonders lobt er die Trun-
ser Lieder als «echt volkstimlich» und nennt das Lied: Sei
benediu tiu num, o Diu, in dem «der Gesang der Vogel als ein
Dank fiir den Morgenthau aufgefalit wird, groBartign?®l. Caspar
Muoth (1844—1906), wohl der gréBte Dichter der Surselva,
betonte: «Wer Romanisch lernen will, muBB zu den Canzuns
gehen»'%2, Wohl sind die Consolaziuns-Lieder nicht die dlteste
Schicht der surselvischen Sprache und daher fiur die Linguistik
nicht so wichtig wie etwa Gabriel und Alig!®3. Aber Geist und Form

161 Geschichte der rédtoromanischen Literatur in Grébers GrundriB III (1897),
Seite 248—=249, dazu Seite 261.

182 Spescha ed. Pieth-Hager 1913, Seite 507.
163 Maissen-Schorta, Seite XIII—XVII.



65

der surselvischen Sprache in poetischem Gewande sieht hier Muoth
als Vorbild an. P. Maurus Carnot (f1935) widmete diesen
Liedern eine feinfuhlige Charakteristik und ausgewihlte Nach-
dichtungen'®t. Sein Schiiler Dr. Karl Fry untersuchte beson-
ders die Marienlieder unseres Trostbuches. Als wertvoll empfindet
er Tut tgi che po cantar, iibrigens wohl eine Dichtung P. Karls,
wie oben dargelegt wurde. Als weniger fein aber kraftvoller und
hinreiBender charakterisiert er O Mumma beada, gibt dann aber
dem Liede Olma cara in formeller Hinsicht den Lorbeer. Sein
Schluflurteil uber die marianischen Canzuns lautet: «Das Mutter-
gotteslied hat spidter in unserer Literatur nichts, das die Conso-
laziun Ubertrifft»1%%. Fry hob unter den andern Liedern besonders
O mund ti surmeinas und Sei benediu tiu num hervor'®. Am ein-
gehendsten behandelte Fry die Consolaziun literarisch und geistes-
geschichtlich 1942/43 in seiner Studie: «Aus der religiosen Ge-
schichte des romanischen Volkes»!¢7. Unterdessen unternahm auch
Dr. Guglielm Gadola seine umfaBenden literargeschichtlichen
Untersuchungen und erklarte mit Maurus Carnot und G. de
Reynold vor allem die Ubertragungen aus Spe fiir Perlen der
riatoromanischen Poesie!®s.

Ob nun diese Neudichtungen aus der Trutznachtigall oder
die Trunser Gesdange oder das Carmellied als die feinsten Klein-
odien der Sammlung betrachtet werden, immer weisen sie wieder
zuriick auf P. Karl Decurtins, als auf den groBen Foérderer der
surselvischen Literatur. Wiahrend die dlteren Werke der sursel-
vischen Schriftsteller, angefangen von Alig uber Salo bis Wen-
denzen nur noch Sprachforscher und Geschichtsschreiber be-
schiftigen, singen und beten heute noch die Romanen am jungen
Rheine die Canzuns, die einst P. Karl Decurtins gedichtet oder
geldutert, gesammelt oder verbreitet hat.

164 Ty Lande der Ritoromanen 1898, erste Auflage, behandelt: Jeu sun d’amur
surprida (22—26), O mund ti surmeinas (26), La Vita humana, la trost mundana (27),
El glei in liug (27—28 Plazilied), Sei benediu tiu num (31). Die zweite Auflage 1933
lie3 die fritheren Lieder-Besprechungen weg und behandelte nur Seite gi—g2: Tutt
tgi che po cantar.

185 Nies Tschespet 15 (1935), Seite g, 18—=29, 34, 36, 37. Alles Einleitung zu den
Werken von Alfons Tuor II. Teil.

166 Radiovortrag 1936, publiziert in der Zeitschrift «Disentis» 1937, Seite 68—76.
Behandelt sind noch aus der Consolaziun von 1703: Niebla dil tschiel regina und aus
derjenigen von 1731: Maria ei stada.

167 Ord D’historia religiusa dil pievel romontsch. Disentis 1943. 53 Seiten. Separat-
abdruck aus dem Pelegrin 1942/43. Die Studie galt zugleich als Einfithrung in die
10. Ausgabe der Consolaziun, fir welche die Herausgeber ihre Grundsitze im Ischi
1942, Seite 3—32 (Fry) und Seite 103—124 (Sialm) festlegten. Dazu aber auch Mais-
sen A., Il resvegl della canzun populara romontscha 1943, Seite 17, 48—49.

168 Gadola in seiner oft angefiihrten Arbeit: Las fontaunas della Consolaziun im
Ischi 1942. Seite 75, 84—86. .






	Zur surselvischen Barockliteratur im Lugnez und in der Cadi : 1670-1720

