
Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 80 (1950)

Artikel: Theodor von Mohr und die bündnerische Geschichtsforschung in der I.
Hälfte des 19. Jahrhunderts

Autor: Schmid, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595861

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THEODOR VON MOHR
und die bündnerische Geschichtsforschung

in der i. Hälfte des 19. Jahrhunderts

Christian Schmid





5

EINLEITUNG

Graubünden kennt zwei große Epochen der Geschichtsforschung.

Die erste fällt zwischen die Mitte des 16. und des 17.
Jahrhunderts, die zweite setzt mit dem Anfang des 19. ein. Die ältere
Epoche ist eine späte Nachblüte des Humanismus. Aus Italien war
der neue Geist über die Alpen nach Deutschland eingeströmt, hatte,
sich dort überall ausbreitend, auch wieder nach Süden gewandt
und zuletzt die Menschen in den Alpen ergriffen, an der Schwelle
zu dem Lande, aus dem er gekommen war. Der bekannteste Bündner

Humanist, Simon Lemnius, machte sich als Dichter einen
Namen. Der erste bündnerische Historiker des 16.Jahrhunderts
war Ulrich Campell. Von ihm sind eine Topographie und eine
Historia Raetica auf uns gekommen. Humanistischer Rationalismus

und mittelalterliche Wundergläubigkeit stehen in seinen Werken

nebeneinander und charakterisieren ihn als Menschen der
großen Zeitenwende. Man nennt ihn mit Recht den Vater der
Bündnergeschichte; denn alle, die nach ihm kamen, sind seinen
Spuren gefolgt1. Hans Ardüser aus Davos, von seinen persönlichen
Angelegenheiten und den kleinen Ereignissen des Tages vollauf
in Anspruch genommen, schlägt mit seiner Chronik die Brücke zur
Historiographie des 17. Jahrhunderts. Einzelne ihrer Werke
erzählen von der Vergangenheit. Die Mehrzahl aber beschäftigt
sich mit der Gegenwart, die wild und stürmisch genug ist, um auch
die bedeutendsten Geister in ihren Bann zu ziehen. Anhorn
schreibt seinen Graw-Pünter-Krieg, und Johannes Guler von
Wynegg schildert den Aufstand der Prätigauer. Mit imponierender

Unabhängigkeit erzählt Fortunat Juvalta sein eigenes Leben.
Er war ohne Leidenschaft und hatte sich dem Parteileben
ferngehalten, im Gegensatz zu Marschall Ulysses von Salis-Marschlins,
der in seinen Memoiren den Standpunkt des vornehmen
aristokratischen Offiziers nie verleugnet und sich als Protestant unentwegt

zu der französisch-venetianischen Partei bekennt2. Über allen
aber steht Fortunat von Sprecher, ein Mann von außerordentlicher
Bildung und hoher Unparteilichkeit. Nachdem er in der Pallas
Raetica armata et togata die Geschichte seines Landes
aufgezeichnet, nahmen auch ihn die Wirren der eigenen Zeit gefangen.
In der Historia motuum et bellorum erzählt er die Ereignisse
der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts mit großer Zuverlässigkeit

und Ruhe bis zum Waserschen Schiedsspruch von 1644. Hier



6

aber gerät auch er in Erregung. Der Historiker in ihm tritt zurück
und überläßt das Wort dem Parteimann, und aus Schmerz über
die Niederlage, die sein geliebtes Heimattal Davos erlitten, kann
er sein Werk nicht zu Ende führen.

Die historiographische Tradition im Jahrhundert der
Aufklärung kann mit der des 17. und 19. Saeculums nicht verglichen
werden. Das geschichtliche Interesse hatte vorübergehend
nachgelassen. Erst in seiner zweiten Hälfte erwachte es wieder und
brachte einzelne Leistungen hervor, die Anerkennung verdienen.
1781 erschien in Chur der «Versuch bündnerischer Lieder», eine
Sammlung patriotischer Gedichte, die lebhafte Beschäftigung mit
der rätischen Geschichte verrieten. Der Verfasser, Rudolf von
Salis-Haldenstein, hatte sich, nachdem er aus holländischen Diensten

nach Graubünden zurückgekehrt war, eingehenden historischen

Studien gewidmet, konnte davon aber nichts veröffentlichen,
da er schon im Alter von 31 Jahren starb. Ohne Zweifel bedeutet
sein früher Tod einen empfindlichen Verlust für die Erforschung
der bündnerischen Vergangenheit3. In diesem Zusammenhang
muß auch die Darstellung Episcopatus Curiensis in Rhaetia des
P. Ambrosius Eichhorn erwähnt werden. Das Werk stand ohne
Zweifel auf der Höhe seiner Zeit und spricht für den Fleiß und die
kritische Begabung des Verfassers4. Das wissenschaftlich
Bedeutendste aber hat Rosius a Porta mit seiner Reformationsgeschichte
geleistet. Sie ist in Latein geschrieben und konnte deshalb nie die
Verbreitung finden, die sie verdient hätte. Mag ihre Haltung
altertümlich anmuten, die Darstellung umständlich und glanzlos
sein, ihr dokumentarischer Wert wird dadurch nicht beeinträchtigt;
a Portas Wahrheitsliebe muß man bewundern, und die Prüfung,
der er seine Quellen unterzog, erinnert an die Kritik der Neuzeit5.
Unter seinen Gönnern nennt er im Vorwort an erster Stelle Ulysses
von Salis-Marschlins, der selbst im Seminar Haldenstein
Geschichtsunterricht erteilt und in historischen Abhandlungen Stellung

zu den politischen Fragen seiner Zeit genommen hat6. 1806
ist a Porta gestorben, zu einer Zeit also, da schon die zweite große
Epoche bündnerischer Geschichtsschreibung anhebt, die heraufreicht

bis in unsere Tage.
Waren die Historiker des 16. und 17. Jahrhunderts Erben des

Humanismus, so sind die des 19. umweht vom Geiste der Romantik.
Damals hatte man die ferne Antike bewundert, ihre Sprachen

gelernt, ihre Dichter sich zum Vorbild genommen und sich
bemüht, den römischen Ursprung des eigenen Volkes nachzuweisen.
Jetzt versenkte man sich in die nähere Vergangenheit des Mittelalters,

dessen geheimnisvolles Dunkel mehr lockte als die Helle
Griechenlands und Roms. War der humanistische Geist vorwiegend

aus Basel7, aus dem von allen Gelehrten jener Zeit bewun-



7

derten und beneideten Hause der Amerbach nach Graubünden
gekommen, war es nun Bern, das seinen Einfluß geltend machte.
In seinen Mauern erwachte zu Beginn des 19. Jahrhunderts die
historische Romantik. Ihrem Geiste sind die Männer verpflichtet,
die sich in Graubünden geschichtlichen Studien widmeten. Sie
wollten wissen, woher ihr Volk gekommen, wie es gelebt, und wie
tief sie selbst in ihm verwurzelt waren. Sie waren stolz auf die
große Geschichte des rätischen Freistaates. Aber über den Ruhm
des Vaterlandes stellten sie die Wahrheit. Ihr zu dienen, war ihr
höchstes Ziel. Was die Chronisten berichtet hatten, widersprach
sich oft. Man wollte Gewißheit erhalten und glaubte, diese in den
ersten Quellen, den Urkunden, zu finden. Der heilige Eifer, mit
dem man das ganze Land nach Pergamenten durchsuchte, die
Freude über einen Fund, der einem in die Hände fiel, der kritische
Wille, mit dem man ihn prüfte, und ihr unermüdlicher Fleiß
erinnern an jene humanistischen Gelehrten, die Jahrhunderte
früher nach Norden gekommen waren, um dort in den Klöstern
nach Handschriften antiker Herkunft zu forschen.

An der Spitze dieser Bewegung stand Theodor von Mohr.
Der Zufall will es, daß der Begründer der modernen Forschung
in Graubünden und Ulrich Campell, der erste unter den
Chronisten, aus der gleichen Gemeinde, aus Süs, stammen. Mohr ist
nicht der einzige Historiker seiner Zeit, aber der tüchtigste und
unermüdlichste von allen gewesen, der, dem die späteren am
meisten zu Dank verpflichtet sind. Das mag eine Darstellung seines
Lebens rechtfertigen. Sicher wird es immer die erste Aufgabe der
Forschung bleiben, Denken und Taten jener Größten zu erhellen,
die den Gang der Geschichte entscheidend beeinflußt haben. Sie
wird daneben aber die weniger Bedeutenden nicht ganz vergessen
dürfen, weil auch in ihnen der Geist der Zeiten sichtbar werden
kann. Den Menschen als Kind seiner Zeit, als in Übereinstimmung
oder im Widerspruch mit seiner Epoche stehend, darzustellen,
mag darum die eigentliche Aufgabe einer Biographie sein, die
zum Verständnis der Vergangenheit beitragen möchte. Sie ist die
intimste Form der Geschichtsschreibung und kann nicht wenig
helfen bei der Beantwortung der Frage, um die sich letztlich alle
Wissenschaft bemüht: der Frage nach dem Wesen des Menschen.

Ausgangspunkt aller biographischen Studien über Mohr wird
immer seine Briefsammlung bleiben, die die bündnerische
Kantonsbibliothek vor einigen Jahren käuflich erworben hat. Sie gibt
Aufschluß über seine Beziehungen und Hinweise zum Auffinden
seiner eigenen Briefe,, die über das ganze Land zerstreut in öffentlichen

und privaten Sammlungen aufbewahrt werden. Aus den
ersten Jahrzehnten seines Lebens hat er selbst nur wenige Papiere
hinterlassen. Es wäre kaum möglich gewesen, seine Jugendjahre



8

darzustellen, wenn nicht einer seiner Freunde alle an ihn gerichteten

Briefe Möhrs mit vielen andern eingebunden und spätem
Zeiten als kostbares Geschenk hinterlassen hätte8. Sie stammen
ausnahmslos aus der ersten Hälfte seines Lebens und sind darum
doppelt wertvoll; denn — um hier ein Wort des reifen Ranke über
die Eigenart des menschlichen Lebens einzufügen, — «das Interesse

konzentriert sich meistens im Werden und nimmt ab, sowie
das Leben sozusagen zum Geschäft wird»9.

Mohr ist eine umstrittene Persönlichkeit gewesen. Bei einem
Menschen, der jede Halbheit verachtete, der, was er war, immer
ganz sein mußte, und unerschrocken seine Meinung äußerte,
ist das nicht anders möglich. Oft wurde er gelobt, öfters aber
verunglimpft. Das Jahrhundert, das seit seinem Tod vergangen, hat
die Leidenschaften gekühlt und vieles vergessen lassen. Manche
von jenen, denen seine Werke für ihre Forschungen unschätzbare
Dienste geleistet, werden von Mohr kaum mehr als seinen
Namen gekannt haben. Auf diesen Blättern soll sein Leben
aufgezeichnet und damit der Vergessenheit entrissen werden. Der
Verfasser wird sich dabei den Grundsatz Möhrs, daß der historischen

Forschung die Erkenntnis der Wahrheit über alles gehen
müsse, zu eigen machen. Er hat kein Interesse daran, ihn zu tadeln,
und wird sich hüten, ihn über die Maßen zu loben. Er möchte
ganz einfach die Geschichte seines Lebens erzählen, und «die
Geschichte des Menschen ist sein Charakter».

Nach verschiedenen Seiten hin hat der Verfasser zu danken:
in erster Linie den Bibliotheken und Archiven und zahlreichen
Helfern, die ihn bei seinen Nachforschungen unterstützt haben.
Dann ist er für wertvolle Hinweise seinen ehemaligen Lehrern,
Leonhard von Muralt, Fritz Ernst und Anton Largiader an der
Universität Zürich, Herrn Franz Perret in Ragaz und Frau
Dr. E. Meyer-Marthaler in Frauenfeld zu Dank verpflichtet, und
nicht zuletzt den Herren Professor Friedrich Pieth, der ihn zu
dieser Arbeit ermuntert, und Dr. h. c. Benedikt Hartmann, der
ihm mit seinem reichen Wissen immer wieder in der
uneigennützigsten Weise geholfen hat.



9

JUGEND UND STUDIENZEIT

Am 4. Mai des Jahres 1794 wurde im Pfarrhaus zu Süs ein
Knabe geboren und wenig später zur Taufe getragen. Es war
Theodor Conradin von Mohr. Sein Vater Jakob Gonradin, der
als Seelsorger in der Gemeinde amtete, war bei der Geburt seines
Sohnes 36 Jahre alt. 1780 war er zu Felsberg in die Synode
aufgenommen worden. In den folgenden Jahren stand er der
Kirchgemeinde Pontresina vor und war von 1784 an Pfarrer in Süs.
Dort hatte er auch seine Gemahlin Ursula kennen gelernt, eine
Tochter des Landämmann Ulrich von Mohr und der Sara von
Planta «vom Turm». Nachdem sie sich im November 1791 das
Versprechen zur Ehe gegeben, zeigten sie ein Jahr später öffentlich

ihre Verlobung an und ließen sich am 4. März des Jahres
1793 trauen1. Von seiner Mutter spricht Theodor von Mohr selten.
Nach den Aufzeichnungen seines Sohnes Conradin aber muß es
eine lebhafte, gemütvolle und geistig sehr lebendige Frau gewesen
sein, die mit unendlicher Güte für ihre Enkelkinder sorgte, nachdem

diese ihre Mutter früh verloren hatten2. Sie überlebte ihren
Gatten um 17 Jahre und starb am 13. Juni 1847. Möhrs Vater
war nicht ohne wissenschaftliche Bildung in das kirchliche Amt
eingetreten. Ihm war ein klares Denken eigen, das aber niemals
die Stimme des Herzens erstarren ließ. Er war hilfsbereit und
gütig gegen jedermann, und wer ihn kannte, wußte um seine
Redlichkeit. Im kraftvollen Glauben an den Erlöser hat er
gelehrt und auf ihn vertrauend sein Leben gelebt und beschlossen3.
Seinem Sohne war er ein Vater voller Güte, manchmal vielleicht
auch dem einzigen Kinde gegenüber zu nachsichtig und geduldig.

Das Geschlecht der von Mohr war seit Jahrhunderten im
Engadin heimisch. Theodor sieht in einem Egenus de Ceron, der
1219 als bischöflicher Ministeriale erwähnt wird und auf dem
Mohrenturm zu Zernez saß, den ältesten bekannten Vorfahren4.
Im 15. Jahrhundert spaltete sich die Familie in verschiedene
Zweige auf, von denen die katholische Malserlinie, aus der der
Churer Bischof Joseph von Mohr hervorgegangen, und die
protestantische Süserlinie, von der manche Glieder als reformierte
Geistliche gewirkt haben, bis in die neueste Zeit heraufreichen5.
Zu der letzteren gehörte auch Theodor von Mohr. Seit Menschengedenken

hatte seine Familie im Engadin gewohnt und war dort
verwurzelt, bis das stürmische Ende des 18. Jahrhundets in die



IO

letzten Alpentäler hinein seine Wellen warf und die von Mohr
vorübergehend daraus vertrieb.

Im Oktober 1798 rückten kaiserliche Truppen in Graubünden
ein, um sich für die kommenden Kriege mit der Französischen
Republik eine günstige Ausgangsposition zu schaffen. 4000 Mann
überschritten unter Auffenberg die Luziensteig. Gleichzeitig
erschienen im Engadin österreichische Infanterie und Kavallerie
und bezogen in den Dörfern Quartier6. Mitte Dezember kamen
Truppen auch nach Süs. 50—60 Mann wurden in jedem Hause
einquartiert und die Bevölkerung gezwungen, ihnen Lebensmittel
bis in die Alpen hinaufzutragen. Während des ganzen Winters
blieben die Detachemente im Engadin7. Im März 1799 aber trat
Lecourbe auf den Plan, der Graubünden in kurzer Zeit von den
Österreichern befreite und die Kaiserlichen aus dem Engadin
verjagte. In Chur wurde durch Massena eine provisorische Regierung
eingesetzt, die den Anschluß Graubündens an die Helvetische
Republik vollzog8.

Die Franzosen stützten sich in erster Linie auf die ihnen
ergebene Patriotenpartei8. Zu ihr zählte sich auch Vater Mohr.
Politisierende Geistliche waren auch damals in Graubünden keine
Seltenheit. Zu den verwegensten unter ihnen gehörte Heinrich
Bansi, der mit einigen andern an der Spitze der patriotischen
Bewegung stand10. Auf seine Gemeinde hat Mohr allem Anschein
nach entscheidenden politischen Einfluß ausgeübt; denn unter den
elf Gemeinden, die sich Ende Juli 1798 für einen Anschluß an die
Schweiz ausgesprochen hatten, figurierte auch Süs, und als daraus
nichts wurde, folgte es dem Aufruf von Maienfeld und Malans,
sich als einzelne Gemeinde der Eidgenossenschaft anzuschließen17-.
Mitte April sprach Pfarrer Mohr als Depurtierter von Süs bei
der provisorischen Regierung in Chur vor und verwendete sich
für die Versorgung der Gemeinde mit Lebensmitteln12. Kaum war
er wieder ins Engadin zurückgekehrt, brach über ihn und seine
Familie das Unglück herein, dem seine politische Stellung
gerufen hatte. Der Sieg der Franzosen war glänzend, aber nicht
von Dauer gewesen. Nach wenigen Wochen schon erschienen wieder

die Österreicher. Der Boden begann für die Patrioten heiß zu
werden. Massena hatte angebliche Freunde des Kaisers als Geiseln
verhaften und deportieren lassen13. Wenn nun die Österreicher,
was wahrscheinlich erschien, dasselbe tun wollten, mußten sie die
Patrioten festnehmen. Diese hatten also zwischen Flucht und
Deportation zu wählen. Auch Pfarrer Mohr blieb nichts anderes
übrig, als mit Frau und Kind zu fliehen. Da man seiner nicht
habhaft werden, konnte, holten die Österreicher, die unter
Bellegarde ins Engadin einrückten, sein in Süs zurückgelassenes Vieh
aus den Ställen und schlachteten es auf dem Dorfplatz. Als die



II
Fliehenden die Obere Straße nach Chur herunter kamen, sahen
sie Tamins, das die französischen Truppen in Brand gesteckt
hatten, in Flammen stehen. Auf dem direktesten Wege retteten
sie sich in die Schweiz14.

Obschon die helvetische Regierung alles tat, was in ihrer Macht
stand, um das Los der bündnerischen Flüchtlinge zu erleichtern,
war ihr Leben nicht beneidenswert, und keine Hilfe kann den Verlust

des Vaterlandes ersetzen. Die Spuren Möhrs haben die Stürme
der Zeit verweht. Nur über kurze Strecken hin sind sie erhalten
geblieben. Ein Laissez-Passer, der für ihn angefertigt wurde, verrät

seine Absicht, «d'aller ä Bienne et autre lieu de France».
Schon in diesem sicher unbedeutenden Dokument spiegelt sich
trefflich der Geist der Helvetik. Es ist gesiegelt und gezeichnet
vom «Sous-prefet du District de Berne», darauf vom «Prefet
national du Canton de Berne», und an dritter Stelle bestätigt am
10. Juni der «Ministre des relations exterieures de la Republique
Helvetique, une et indivisible», daß Siegel und Unterschrift der
beiden Präfekten authentisch seien. Doch genügte das immer noch
nicht. Das Papier wurde erst rechtskräftig, als nach längerer Wartezeit

am «22 Prairial an 7ieme» der «Ministre Plenipotentiaire de
la Republique Frangaise» mit seiner Signatur Siegel und Unterschrift

des helvetischen Außenministers beglaubigt hatte15. Wie
verschiedene andere Bündner trat auch Mohr für einige Zeit in
den Staatsdienst, allerdings in sehr untergeordneter Stellung;
denn für Theologen hatte die helvetische Regierung keine
Beschäftigung. Aber ihre Bürokratie brauchte Schreiber, und da
Pfarrer Mohr eine schöne Handschrift schrieb, wurde er als Kopist
eingestellt16. Lange dauerte diese Tätigkeit nicht. Im Jahre 1800
erscheint er als Pfarrer von Mühlehorn im Kanton Glarus.
Vorübergehend war er allem Anschein nach für kurze Zeit in
Graubünden. Mit einem Pferd und einem Wagen, auf den er Frau,
Kind und seinen gesamten Hausrat lud, zog er im Land umher,
bis er 1802 in Netstal Pfarrer wurde, womit sein Flüchtlingsleben
ein Ende nahm17.

Für Theodor von Möhrs Zukunft wurde es von ausschlaggebender

Wichtigkeit, daß sein Vater 1807 Netstal verließ und als
Geistlicher in den Kanton Bern gewählt wurde. Dadurch wurde
dem Knaben die Möglichkeit gegeben, an der Berner Akademie
zu studieren. Um seine dortige Pfründe wird den Vater Mohr
allerdings niemand beneidet haben; denn Abläntschen, das er zu
betreuen bekam, ist das abgelegenste Dorf der Welt. Es liegt am
obern Ende des Jaunbaches und gehört geographisch zu Freiburg,
politisch aber zu Saanen. Seit der Reformation hatte der Pfarrhelfer

in Saanen auch Abläntschen zu versehen. Dort mußte er



12

jeweils bei einem Bauern schlafen und seine Nahrung selber in
einem Sack mit sich tragen. Lag tiefer Schnee, konnte er Monate
lang seine Gemeinde nicht aufsuchen. Seit 1668 amtete deshalb als
Seelsorger und Schulmeister zugleich ein Kandidat der Theologie
aus Bern, der sich jeweils gleich bei seiner Ankunft für den ganzen
Winter mit Lebensmitteln eindecken mußte, wenn er nicht in
arge Not geraten wollte. Erst 1704 wurde Abläntschen zu einer
selbständigen Kirchgemeinde erhoben und erhielt einen eigenen
Pfarrer18. Begehrt war diese Strafpfarre allerdings nie. Als die
Stelle 1807 neu zu besetzen war, meldete sich auf die beiden ersten
Ausschreibungen des Kleinen Rates hin niemand. Man konnte
deshalb zur Wahl eines Fremden oder eines Beneficarius schreiten19.
Der einzige Bewerber war Jakob Conradin von Mohr. Man
verlangte Heimatschein und Konsekrationszeugnis von ihm und
sicherte ihm ein Umzugsgeld von 400 Franken zu20. In einem
Schreiben machten «Schultheiß und Rath des Kantons Bern»
von der Wahl des Herrn Mohr Mitteilung und befahlen, «allen
Unsern Zollbeamten bemelt Herrn J. C. Mohr Hausgerät zollfrei

und ungehindert durchpassieren zu lassen: wie Wir denn auch
sämtliche Hohe Mitstände, über'deren Territorium dieses Hausgerät

geführt werden muß, mit gegenwärtigem, unter Anerbietung
der Reciprocität, um eine ähnliche Vergünstigung zu Händen des
Herrn Mohr ersucht haben wollen»21. Im September übernahm
er sein Amt in Abläntschen, nachdem seit der Abreise seines
Vorgängers der Schulmeister Gebet und Kinderlehre gehalten22. Bis
in den Sommer 1811 hinein blieb Mohr dort. Ende August
übernahm er das Predigeramt in Guggisberg und ließ seine Stelle einem
andern Bündner, Luzius Heinrich von Igis, der bis dahin Vikar
in Guggisberg gewesen war23. Nach acht Jahren kehrte er im
November 1819 nach Süs zurück und war dort noch während eines
Jahrzehnts Seelsorger. Die Synode übertrug ihm das Amt eines
Quästors, das er schon 1796 bekleidet hatte. Er starb im Jahre 1830
und wurde in der Kirche zu Süs begraben.

Während mehr als eines Jahres lebte Theodor in dem
abgelegenen Abläntschen. Er hatte nun sein 14. Altersjahr erreicht,
und es war Zeit, daß er an einer Schule Unterricht erhielt. So
verließ er im Herbst 1808 das elterliche Haus und ging nach Bern.

Dort trat er in die zweite Klasse des Gymnasiums ein, das den
elementaren Unterricht abschloß und auf den Besuch der
Akademie vorbereitete24. Sein Vater hatte ihm den ersten Unterricht
gegeben, der aber den Anforderungen der Schule nicht voll
genügte. Seine Leistungen im Latein gelten als schwach. Mit dem
Griechischen fängt er erst an, in Geographie und Naturgeschichte
weiß er wenig, und die Mathematik ist ihm völlig unbekannt.
Aber Mohr ist fleißig, und die späteren Monatszeugnisse sind



13

befriedigend. In den alten Sprachen macht er bald Fortschritte;
auch in der Mathematik läßt er sich gut an, und wo die Leistungen
nicht ganz genügen, berechtigt sein Eifer zu Hoffnungen. Mit
«brav», «fleißig» und «gesittet» charakterisieren die Lehrer sein
Verhalten. Sie schätzen sein Ehrgefühl und rühmen die gewissenhafte

Erfüllung seiner Pflichten. Wenn ab und zu ein Monatszeugnis

weniger gut ausfällt, und man über seine Unruhe, Schwatz-
haftigkeit und Zerstreutheit klagt, sind dies allgemeine Erscheinungen,

die auf seine Entwicklung zurückzuführen sind oder sich
daraus erklären lassen, daß das Leben der Stadt den Knaben vom
Lande allzusehr in Anspruch nahm. Die aufsteigende Linie seiner
Leistungen wird dadurch nicht auf die Dauer unterbrochen, und
die Sympathie der Professoren geht ihm nicht verloren. Seine
Fortschritte sind beträchtlich. Nach einem Jahr gehört er zu den
Ersten in der Klasse, gilt als «vorzüglich wohlgesittet» und «musterhaft

in seinem Betragen». «So ungern der unterzeichnete Lehrer
strafende Zeugnisse gibt, so sehr freut es ihn, diesem Schüler seinen
unbedingten Beifall beweisen zu können», heißt eine Eintragung
aus dem Jahre 1809, und wenn ein anderer Lehrer dazu bemerkt,
daß er Mohr «nicht das nämliche Lob erteilen» könne, so steht
er mit seiner Rüge allein, und eine Zeugnisnote kann unter
Umständen nicht nur über den Schüler, sondern auch über den
Lehrer selbst Auskunft geben. Denn bald wird Mohr zum Chef
der Klasse bestimmt und versieht sein Amt zur allgemeinen
Zufriedenheit25.

Nach zweijähriger Schulzeit am Gymnasium trat Mohr in die
philosophische Fakultät der Akademie über. Wiederholte Klagen
der Professoren über mangelhafte Vorbereitung der Kandidaten,
besonders über ihre dürftigen Lateinkenntnisse, hatten die Kuratel
inzwischen veranlaßt, den Lehrgang der philosophischen Fakultät
um ein weiteres Jahr auf drei auszudehnen. Dementsprechend
wurde die ganze Studienzeit verlängert26. Das bewog Vater Mohr,
der als Pfarrer von Abläntschen nur ein unbedeutendes Einkommen
besaß, seinen Sohn nach Basel auf die Universität zu schicken, wo
er schneller und damit billiger sein Studium zum Abschluß hätte
bringen können. Am 3. Oktober 1810 immatrikulierte sich Theodor

dort und entrichtete die übliche Gebühr von 20 Batzen27.
Allein Vater Mohr hatte die Rechnung ohne die Kuratel

gemacht. Der Prorektor machte ihr pflichtschuldig Anzeige von dem
Austritt des «Stud. Theol. inf. Theodor Mohr, aus Bündten»28,
und sie selbst unterbreitet die Angelegenheit dem Rat. Sie begrüße
es, stellt sie fest, wenn die Studenten andere Lehranstalten
aufsuchten, und möchte vom Besuche fremder Universitäten nicht
abhalten. Im vorliegenden Falle verhielten sich aber die Dinge



14

anders. Der Kandidat hätte die Akademie verlassen, um auswärts
schneller und ohne gründliches Studium die Konsekration zu
erhalten. In zwei Jahren wäre das den Studenten möglich. Sie
könnten dann in der Zeit, die zwischen dem früheren Abschluß
ihres Studiums und der Aufnahme ins Ministerium liege, in fremdem

Kirchendienste zubringen und trotzdem mit ihren ehemaligen
Kommilitonen ins Ministerium eintreten. Einen solchen
Mißbrauch wollte sie nicht einreißen lassen; denn dadurch würden
die Studenten, die an der Akademie dem Studium die erforderliche

Zeit widmeten, entmutigt und nach und nach dem Ministerium

lauter untüchtige Glieder zugeführt. Sie ersuche deshalb
den Rat, eine Verordnung zu erlassen, die allen jenen die
Aufnahme ins bernische Ministerium unmöglich mache, die die
Akademie vor dem Abschluß ihrer Studien verlassen und auswärts
die Konsekration erhalten hätten. Damit sich aber im vorliegenden
Falle diese Verfügung nicht rückgreifend auswirke, möge man den
Vater des Kandidaten davon unterrichten und ihm gestatten,
seinen Entschluß rückgängig zu machen29. So mußte Mohr Basel
nach kurzem Aufenthalt verlassen und nach Bern zurückkehren.

Die philosophische Fakultät nahm innerhalb der Akademie
eine recht unbedeutende Stellung ein. Sie war nichts anderes als
eine Vorstufe für die theologische Fakultät, was schon in ihrer
Benennung «untere Akademie» und später gar «untere Theologie»
deutlich zum Ausdruck kam. Zum medizinischen oder juristischen
Studium wurde jeder zugelassen, der das 17. Altersjahr erreicht,
lesen und schreiben konnte und mit den Anfangsgründen des
Latein einigermaßen vertraut war. Dagegen war der Eintritt in
die Theologie nur jenen möglich, die während dreier Jahre die
philosophische Fakultät besucht und in einer Prüfung über ihre
Kenntnisse Rechenschaft abgelegt hatten. Die juristischen und
medizinischen Institute wurden als quantite negligeable behandelt,
und einige Zeit trug man sich mit dem Gedanken, sie aufzuheben
und die nötigen Ärzte und Juristen im Auslande mit Stipendien
schulen zu lassen. Überhaupt wurde die Akademie als Berufsschule
betrachtet und nicht als Stätte wissenschaftlicher Forschung30.

Ein eigentliches Studium erlaubte nur die theologische Fakultät.

Sie stand an der Spitze der Akademie. Ihre Stellung wurde
auch äußerlich betont, indem man an altertümlichen Formen
festhielt, so daß sie sich innerhalb der Akademie wie ein Stück
Vergangenheit ausnahm. So war für die Theologiestudenten
schwarze Kleidung vorgeschrieben, für die Professoren gar das
Tragen von Mantel, Rabatt und Degen. Dafür bezogen sie auch
ein höheres Gehalt als ihre Kollegen von den andern Fakultäten.
An dem allgemeinen Recht auf Bildung, dem Erbe der Helvetik,
wagte man nicht mehr zu rütteln. Für die Theologen wurde aber



15

insofern eine Ausnahme gemacht, daß sie ehelicher Geburt sein
mußten. Auch bestand für sie das Heiratsverbot. Man kannte
weder Lehr- noch Lernfreiheit. Den Theologen war ein fester
Stundenplan vorgeschrieben, und der Besuch der Vorlesungen
wurde kontrolliert, während die Studenten der andern Fakultäten,

obschon sie jünger waren, ihre Kollegien frei wählen
konnten. Es war für die Studenten kein Trost, daß es ihren Lehrern
nicht besser erging. Diesen wurde vorgeschrieben, was sie zu lehren
hätten, und ihre Kollegien wurden durch den Prorektor
beaufsichtigt. Man glaubte, in der Kontrolle der Professoren könne man
nicht achtsam genug sein. Über der ganzen Akademie waltete eine
strenge und pedantische Disziplin, die sich eher lähmend als
befruchtend auswirkte. Der Kanzler Mutach, der auf Lebenszeit
gewählt war, regierte sie mit eiserner Strenge und monarchischer
Machtvollkommenheit. Aber ohne diese Strenge wäre es unmöglich

gewesen, aus dem Chaos, das die Helvetik zurückgelassen,
etwas Geordnetes zu schaffen.

Streng und altertümlich wie die Form war auch der Geist,
der in der theologischen Fakultät herrschte. Verzweifelt klammerte
man sich an das Gerüst der konfessionell gebundenen Orthodoxie,
um nicht den letzten Halt zu verlieren. Doch war diese verdorrt
und zu schwach, um neues Leben hervorzubringen. Den Suchenden

konnte sie nichts geben. Sie wandten sich von ihr und standen
in der Ungewißheit einer Zeitenwende. Schleiermacher hatte die
für viele erlösenden Worte noch nicht gesprochen. — Es kann
deshalb nicht überraschen, wenn die Jugend, die das Mißgeschick
hatte, in diesen Jahren der religiösen Erstarrung Theologie
studieren zu müssen, sich aus den Mauern der Akademie hinaussehnte
und selber nach neuen Wegen suchte. Das eigentliche geistige
Leben der Studenten spielte sich außerhalb der Hörsäle ab,
und darum muß jede Geschichte der Akademie, die sich nur auf
ihre offiziellen Akten stützt, ein einseitiges, zum mindesten
unvollständiges Bild ergeben.

Während seiner Studienjahre lebte Mohr bei Pfarrer Jeremias
L'Orsa. Dieser stammte aus Silvaplana und stand der
Brüdergemeinde nahe, bei der er in Neuwied seine Ausbildung erhalten
hatte. Lange Jahre hatte er in Niederhallwyl die Stelle eines
Haushofmeisters bekleidet und dort ab und zu für den kranken
Ortsgeistlichen gepredigt. 1796 bewarb er sich, obschon er Bündner

war, um diese Pfarrei. Der Konvent war angesichts des großen
Mangels an Kandidaten gezwungen, das Gesuch eines Fremden
zu empfehlen. Der Rat gab seine Einwilligung dazu nur ungern
und knüpfte die Bedingung daran, daß der Kandidat von
vornherein darauf verzichte, je eine der besten Pfarreien zu erhalten.



i6

Damit wollte L'Orsa sich nicht einverstanden erklären und kehrte
nach Graubünden zurück. Aber schon wenige Jahre später wählten

ihn die Berner an die Nydeckkirche31. Neben seinem Pfarramt

führte er eine ziemlich große Pension. Im Pfrundhaus hatte
er Studenten untergebracht, in seinem eigenen Hause führte er
ein Mädcheninstitut. Die Mehrzahl der Pensionäre waren Bündner,
die sich ab und zu in heiterem Kreise zusammenfanden32.

Dort lernte Mohr mehrere seiner Landsleute kennen. Pathetisch,

aber nur von kurzer Dauer, war seine Freundschaft mit
Matthias Walser aus Seewis i. P., der sich juristischen Studien
widmete und nach einem Aufenthalt in Heidelberg- sich in seiner
Heimatgemeinde als politischer Vertrauensmann betätigte und
schließlich auch zum Amt des Bundeslandammanns des Zehn-
gerichtenbundes und Abgeordneten zur Eidgenössischen
Tagsatzung aufstieg33. In Bern schwuren sich die beiden ewige Treue.
Aber noch ehe Walser nach Heidelberg übersiedelte, ging der
Bund in die Brüche. Die beiden hatten sich für einander
verantwortlich gefühlt und wollten sich gegenseitig zurechtweisen.
Walser kritisierte Möhrs Studienmethode, sein ewiges Schwanken
und Beinichtsbleiben. Mohr seinerseits machte dem
kraftüberschäumenden und burschenschaftlich angehauchten Walser
Vorstellungen wegen seiner Lebensführung. Beide hatten ihren Tadel
zu Recht geübt, allein so unüberlegt und arrogant, daß jeder tief
beleidigt und verletzt war und für den andern nur noch Schimpfworte

übrig hatte. «Freundschaft unter Bösen ist ein leerer Name»,
bemerkt dazu Rud. Conrad von Baldenstein, ein weiterer Bündner

aus der Pension L'Orsa, der Mohr nicht besonders gewogen
war34.

Weit erfreulicher war seine Begegnung mit Otto Carisch aus
Sarn am Heinzenberg. Mohr schloß sich dem bedeutend älteren
Bauernsohn an; denn unter seinen Studienkollegen war er, nicht
an Jahren, aber dem Wesen nach einer der Jüngsten, und konnte
an dem reiferen, in seinen Ansichten schon gefestigteren Carisch
eine Stütze finden. Die Lebensgeschichte dieses liebenswürdigen
Menschen, der sich als Lehrer an der Kantonsschule in Chur,
als Pfarrer im Puschlav und durch seine philologischen Arbeiten
große Verdienste um Graubünden und die romanische Sprache
erworben hat, ist in jüngster Zeit durch Benedikt Hartmann
aufgezeichnet worden. Carisch ist der einzige, mit dem Mohr bis
an sein Lebensende befreundet geblieben ist. Erst kurz vor seinem
Tode sind ihre Beziehungen erkaltet, weil Mohr sich in finanziellen
Angelegenheiten gegenüber seinem Freunde nicht loyal verhielt
und Carisch ihm auch den Übertritt zur katholischen Kirche
nur schwer verzeihen konnte35.



*7

Carisch und Mohr gehörten einem Kreise junger Berner
Studenten an, den man, ohne sich dabei einer Übertreibung schuldig
zu machen, als auserlesen bezeichnen darf. Er weist eine Reihe
vortrefflicher Begabungen auf, die sich später als Wissenschafter,
Theologen oder Staatsmänner einen Namen gemacht haben. Es
hat einen eigentümlichen Reiz, in den Briefen dieser hoffnungsvollen

und schreibseligen Jugend zu lesen; denn, wie Goethe sagt,
lieben wir das Mädchen so, wie es ist, im Jüngling aber die
Erwartungen, die sein Wesen uns zu hegen berechtigt. In diesen
Briefen nun können wir die Hoffnungen hegen und zugleich wissen,
in welchem Maße sie begründet sind.

Zu den Freunden, die mit Mohr für alles Schöne empfänglich
waren, mit denen er geträumt, geschwärmt und sich für hohe
Ideale begeistert, gehörten Robert von Erlach, Friderich Stettier,
später Professor der Rechte in Bern, die Brüder Bernhard und
Samuel Studer, Baggesen, Carl Wyß, der 1827 als Professor an
die Akademie gewählt wurde, dessen Bruder Rudolf, der Jurist,
der früh verstorbene und von allen betrauerte August Steck,
Joh. Friedrich Ith, Sohn des Professors Ith, Rud. Fetscherin,
der nachmalige Regierungsrat, Friedrich Langhans, der spätere
Seminardirektor, und schließlich Albert Bitzius, unser Dichter
Jeremias Gotthelf.

Erfreulich waren Möhrs Beziehungen zu Robert von Erlach,
mit dem er sich gut verstand, obschon er politisch ins andere Lager
gehörte. Während Mohr dem Sturze Napoleons nur mit Wehmut
zusehen konnte und von dem Sieg der Alliierten eine Restauration

der Aristokratie befürchtete, machte Erlach als Kommandant
einer Artillerieabteilung den Zug nach Morteau mit, um

sich an Frankreich, dieser «nation indigne de vivre sur la terre»,
für den Tod seines Vaters Karl Ludwig zu rächen, der 1798 bei
Ober-Wichtrach ermordet worden war36. Seine Stellung zu Frankreich

war allerdings mehr persönlich gefärbt, und weniger durch
weltanschauliche Motive bedingt. Mohr und Erlach haben sich
später öfters wiedergesehen und sind miteinander lange Zeit in
Briefwechsel geblieben. 1836 ist Erlach Möhrs Sohn Heinrich
auch Pate gestanden37.

Die führenden Köpfe des ganzen Kreises waren Baggesen und
Bernhard Studer. K. A. R. Baggesen war der Sohn des dänischen
Dichters und Philosophen Jens Baggesen und einer Enkelin
Albrecht von Hallers. Er war ein ausgesprochenes Sprachtalent.
Die Briefe des Zwanzigjährigen schon sind stilistisch meisterhaft
geschrieben. Das Französische ist ihm zur zweiten Muttersprache
geworden, Lateinisch liest er wie deutsch, und das Griechische
macht ihm nicht die geringste Mühe. Daneben lernt er Englisch
und Dänisch. Anfänglich glaubte er, zum Dichter geboren zu sein,

z



i8

und wollte den Spuren seines Vaters folgen, mußte sich dann aber
von seiner ungenügenden Begabung überzeugen und begnügte
sich in spätem Jahren damit, in den «Alpenrosen» Gelegenheitsgedichte

erscheinen zu lassen. In der Akademie zählte er zu den
Besten, und mehrmals verfaßte er die ersten Preisschriften, die
alljährlich auf das Schulfest ausgeschrieben wurden. Nach
vorübergehenden Zweifeln und kurzer Lehrtätigkeit kehrte Baggesen
unter dem Eindruck Schleiermachers zum geistlichen Amte
zurück und wurde als Münsterpfarrer eine der führenden Gestalten
in der Berner Kirche des 19. Jahrhunderts38. Besonders zu Baggesen
fühlte sich Mohr hingezogen. Er nennt es in spätem Jahren ein
Glück, daß er seine «zartfühlende Seele» habe lieben können,
zu einer Zeit, da er ihrer am meisten bedurft habe39. Ihn fragte
Mohr um Rat, wenn er in Studienschwierigkeiten geriet, und
Baggesen bemühte sich, ihn in gemeinsamer planvoller Arbeit
auf einen geordneten Weg zu führen. Er war stolz, wenn er auf
Mohr wirken konnte, und hoffte auch dann noch, daß etwas
Rechtes aus ihm werde, wenn die andern diese Hoffnung schon
aufgeben wollten40.

Der Kühlste und Kritischste unter allen war Bernhard Studer.
Seine Briefe sind nüchtern und überlegt geschrieben; Schwärmen
ist nicht seine Sache. Früh bricht bei ihm seine mathematische
Begabung durch. Seit Generationen waren aus seiner Familie
Theologen hervorgegangen. Der Vater Samuel Studer lehrte an
der Akademie praktische Theologie. Bernhard brach mit der
Tradition. Nachdem er sein theologisches Examen bestanden hatte,
bestieg er zum ersten- und zugleich zum letztenmal die Kanzel.
Er wandte sich ganz dem naturwissenschaftlichen Studium zu,
besuchte die Hochschulen von Göttingen und Paris und übernahm
später die Professur für Geologie an der Universität Bern41. Die
Wesensart Studers war zu sehr verschieden von der Möhrs, als
daß sich -zwischen den beiden eine dauernde Freundschaft hätte
entwickeln können. Studer nahm Anstoß an der
pathetischgefühlvollen Art Möhrs und verspottete sie, oft heftiger als ihm
lieb war. Mohr konnte zwar den «in die höhern Regionen menschlichen

Strebens und menschlichen Wissens auffliegenden Geist»
Studers bewundern, ihm aber nicht folgen42. Überhaupt war er
immer mehr Empfangender als Gebender, und das mag mit ein
Grund sein, daß sich — Carisch ausgenommen — keine dieser
Freundschaften auf die Dauer erhalten hat.

Der Name Albert Bitzius taucht in der Korrespondenz um
Mohr nie auf. Auch Gotthelf erwähnt Mohr in seinen Briefen,
wenigstens soweit sie veröffentlicht sind, nicht. Dagegen erzählt
er von Studenten, die Mohr zu seinen Freunden zählt, von Langhans,

Steck, Fetscherin, und Bernhard Studer ist sein jugendlicher



*9

Mentor, dem er später nach Göttingen von seinen Sorgen und
Nöten schreibt43. Da Gotthelf bei Studers Eltern wohnte, dürfte
er durch diesen in den Freundeskreis eingeführt worden sein44.
Bitzius hat sich dort nicht hervorgetan. Das mag davon herrühren,
daß er drei Jahre jünger war als die meisten andern; denn in
der Jugend zählen die Jahre dreifach. Nachdem Mohr und seine
Altersgenossen die Akademie verlassen, hat auch Gotthelf seine
Rolle unter den Studenten gespielt. Ohne Zweifel haben sich die
beiden gekannt. Für uns ist dieses Zusammentreffen auch darum
interessant, weil Gotthelf der Studiengenosse ist, dessen Jugendjahre

am eingehendsten untersucht worden sind. Alle wesentlichen
Strömungen, die sein Inneres durchfließen, haben — wenn man
von der Begegnung mit Schleiermacher absieht — auch Mohr
berührt. Die beiden sind im selben geistigen Klima aufgewachsen.

Unter der Führung Studers und Baggesens, die sich, sicher mit
Recht, als den Kern der Akademie betrachteten45, schlössen sich
die befreundeten Studenten zu einem Verein zusammen, der sich
die «Ausbildung des Geistes» und die «Stärkung der sittlichen
Kraft» zum Ziele setzte46. Er sollte eine «Pflanzschule gebildeter,
edler Männer werden, die gegen die herrschenden moralischen
Ubelstände kämpfen sollte»47. An jugendlich-kühnen Plänen fehlte
es nicht. Man dachte daran, diesen Kreis allmählich zu einer
schweizerischen Künstler- und Gelehrtengesellschaft auszuweiten,
zu der jedes Mitglied an seinem spätem Wohnorte Zweigvereine
hätte gründen sollen, die durch das Band der Freundschaft
zusammengehalten worden wären. In dem Willen, der Welt und
dem Vaterland zu dienen, und in der Abneigung gegen die
Theologie fanden sich die enttäuschten Studenten zusammen. Ihre
Empörung richtete sich in erster Linie gegen die Organisation
der Akademie. Der Kollegienzwang, der, wie erwähnt, strenge
gehandhabt wurde, bedeutete einen Zeitverlust, und da alle, der
Tüchtige wie der Ungelehrte, die zur Formsache gewordenen
Examina bestanden und «wohlehrwürdiger Herr» werden konnten,
fehlte jeder Ansporn zu gewissenhafter Arbeit. Einzig die Stipendien,

die man an Begabte zum Besuche auswärtiger Universitäten
ausrichtete, ließ man gelten48.

Aber auch vom Studium selbst zeigt sich keiner befriedigt.
Immer wieder fühlt sich ihre natürliche Religiosität durch die
künstliche Theologie verletzt. Ihr Protest gegen die Theologie
ist ein Bekenntnis zum Glauben. Alle wollen deutlich zwischen
Theologie und Religion unterscheiden, nennen diese eine Sache
des Gefühls und beschimpfen mit dem Wort «Theologe» ihre
Lehrer, die die Bibel nicht fühlten sondern verdrehten,
mißdeuteten und mißbrauchten, «um ihre morschen und kalten



20

Systeme zu stützen und zu beleben». Die Bibel wird
verehrt, die Exegese verabscheut. «Es ist, wie wenn ich Homers
göttliche Gesänge zuerst griechisch, dann französisch in kalter
Prosa läse.» «Religion» erfüllt ihr Herz mit Wärme, «Theologie»
läßt sie kalt49. Christus bedeutet dieser Jugend wenig. Sie spricht
selten von ihm und nie als vom Sohne Gottes oder dem Erlöser.
Das Problem der Sünde stellt sich ihr nicht. Von der Theologie
in höchstem Grade enttäuscht, kehrt ihr einer nach dem andern
den Rücken; vorübergehend Carisch, Baggesen und Gotthelf;
für immer Studer, Mohr, Erlach und Carl Wyß. Jeder, der einen
andern Weg einschlägt, heißt indirekt den eigenen Schritt gut,
und mit hämischer, fast ans Frivole grenzender Genugtuung
beglückwünscht man sich gegenseitig zum gefaßten Entschluß; denn
deutlicher konnte man gegen den Geist der Akademie nicht
protestieren. Ab und zu werden allerdings auch andere, versöhnlichere

Töne angeschlagen, so, wenn Baggesen schreibt: «So groß,
so heilig mir daher der Beruf vorkömmt, Lehrer des Volkes,
Führer zu Gott zu sein, so wenig wird mein Ehrgeiz angespornt,
jemals ein Theolog, wie sie nun sind und gewiß nicht sein sollten,
zu werden»60. Man beginnt zu ahnen, daß man auch in anderem
Geiste Pfarrer sein könne. Nur weiß man nicht wie. In Schleiermacher,

den sie in seinen Schriften oder in Berlin an der Universität

später persönlich kennen lernten, fanden sie dann ihren
Lehrer und Führer. Mochten sie in spätem Jahren, wie Carisch,
die Konsequenz seiner Theologie in liberalem Sinne ziehen, oder
sich von ihr wegwenden, wie Baggesen51, der Begründer des neuen
theologischen Zeitalters hatte auch zu ihnen gesprochen und ihnen
die Möglichkeit gegeben, «als Theologe mit gutem, nicht mit
gebrochenem Gewissen zugleich ganz und gar Mensch zu sein»52.

In ihrem Verein sind die Studenten auf sich allein angewiesen.
Sie haben niemanden, der sie leitet, und müssen sich selber ihre
Wege bahnen. Ihr Wissen trägt denn auch deutlich autodidaktische
Züge, ist etwas wild gewachsen, aber um so tiefer in ihnen
verwurzelt. Sie haben nichts mechanisch eingepaukt, sondern sich alles
selber durchdenkend erworben und wollen überhaupt nur das
lernen, was zum Herzen spricht. Um der Gefahr der Zersplitterung,
die über allem Autodidaktentum schwebt, zu entgehen, stellen
sie Arbeitspläne auf, in denen sie die Tage, Wochen, ja Monate
zum voraus genau einteilen, und den einzelnen Fächern eine
bestimmte Zeit zumessen. Sie legen sich diese gegenseitig zur
Begutachtung vor und tauschen ihre Erfahrungen aus. In der Gesellschaft

herrschten ernster Arbeitswille und reger geistiger Kontakt.
Von studentischem Treiben hört man wenig, und gegen den
burschikosen Ton, der von den deutschen Universitäten herkommt,
will man sich energisch zur Wehr setzen. Man widmet sich in



21

erster Linie der deutschen und französischen Literatur, liest
gemeinsam Racine, Schiller, versucht mit Hilfe der Fußnoten
Klopstock zu verstehen, rezitiert aus der Edda. Häufig wird von
Wieland gesprochen, ab und zu von Jean Paul, mit Begeisterung
von Wilhelm Meister. Durch ihn wird man auf Shakespeare
aufmerksam. Man möchte den Hamlet kennen lernen, kann aber
lange keine Texte finden. Doch über allen steht Joh. von Müller.
Auch die Musik wird gepflegt, auf dem Klavier Mozart
vorgetragen, und Baggesen bläst die Flöte, das bevorzugte Instrument
jener sentimentalen Zeit.

In diesen Jahren treten die Studenten in Beziehung zur
zeitgenössischen deutschen Philosophie. Es kommt aber zu keiner
ernsthaften Auseinandersetzung und bleibt bei einer oberflächlichen

Bekanntschaft, die keine fühlbare Wirkung hinterläßt. Man
liest in den beiden Kritiken von Kant. Von Fichte sind nur die
für ein breiteres Publikum verfaßten Schriften «Uber die Bestimmung

des Menschen» und die «Bestimmung des Gelehrten»
bekannt. Man sucht überall, bleibt bei nichts lange und hat weder
Energie noch Lust, ein System auf den Grund zu studieren.
Darüber sind sie sich selber im klaren und zählen sich weder zu den
Fichtianern noch Kantianern noch Identitätsphilosophen53. Die
«Systemerfinder» erinnern sie allzusehr an die orthodoxe Theologie,

und sie werden ein Unbehagen gegen sie nicht los54. Mohr
hat Zeit seines Lebens zur Philosophie kein positives Verhältnis
gefunden. Als er Baggesen seinen Arbeitsplan zur Begutachtung
vorlegte, vermißte dieser darin das Studium der Philosophie, sah
das allerdings nicht als großen Mangel an, da sie ihm doch nicht liege.
In einem Briefe Möhrs an Carisch ist seine Lektüre des
philosophischen Romans «Julius und Evagoras» bezeugt55. Der
Begründer der vermittelnden Philosophie, Jakob Friederich Fries,
entwickelt darin seine Weltanschauung, die die Philosophie als
ästhetischen Rationalismus bezeichnet, seine politischen und
sittlichen Ideale, die zu einer Gesundung des Völkerlebens führen
sollten56. Auch Gotthelf kannte diesen Roman und fand ihn sehr
geeignet, «den Nebel der Vorurteile zu zerstreuen, den Eigennutz
zu bekämpfen und für Ideen zu begeistern»57. Mohr sagt, er hätte
den Roman «mit Rührung und Erhebung» gelesen, aber nicht,
was ihn bewegt und gerührt58. Hätte er sich wie Gotthelf, angeregt
durch den Roman, an die Lektüre von Friesens systematischer
Darstellung in «Wissen, Glaube und Ahndung» gemacht, wäre es
ihm kaum besser ergangen als diesem. Auch er hätte das Buch
unverstanden beiseite gelegt; denn das abstrakt-philosophische
Denken entsprach nicht seiner Begabung. Der Name Kants taucht
in seinen Briefen nie auf. Dagegen hatte er sich, als er im einsamen



22

Süs lebte, von Carisch Fichtes Werke ausgeborgt. Er sandte sie
aber bald mit den Engadiner Großratsdeputierten über die Berge
zurück59. Er hat darin geblättert und gelesen, ihn aber weder
gründlich studiert noch verstanden. Die idealistische Philosophie
ist ihm ein Buch mit sieben Siegeln geblieben.

In ihrem Mißtrauen gegen die Philosophie finden sich die
jungen Theologiestudenten durch Rousseau bestärkt. Seine «Nou-
velle Heloise», das Buch, über dem man in Frankreich seit seinem
Erscheinen geseufzt, gebebt und Tränen geweint, hat an
faszinierender Kraft nichts eingebüßt. Selbst der kühle Studer, der
sich erst über den allgemeinen Enthusiasmus lustig gemacht, ist
nach der Lektüre hingerissen. Bagessen beginnt in seiner Begeisterung

Französisch zu schreiben und verliebt sich allen Ernstes in
Julie. Nur ein Mädchen, das Julie gleich wäre, könnte er wirklich
lieben. Er zweifelt an der Autorschaft Rousseaus, dem er nicht
so viel Gefühl zutraut. Auch ist man sich klar darüber, «que cette
lecture n'est pas morale» und vor den hohen Zielen der Gesellschaft

nicht zu bestehen vermag60.Doch kann das die Bewunderung
nicht dämpfen. Nach der «Nouvelle Heloise» stürzt man sich mit
nicht geringerer Begeisterung in die Lektüre des «Emile».
Besonders die großartige «Confession de Foi du vicaire Savoyard»
nimmt sie gefangen; denn das Bekenntnis des Geistlichen stimmt
mit dem ihren in fast allen Teilen überein. In Sätzen wie «Le
culte essentiel est celui du coeur» oder «Un bon eure est un
ministre de bonte, comme un bon magistrat est un ministre de
justice», finden sie ihren eigenen Glauben, ihre eigene Auffassung
vom geistlichen Amte ausgesprochen61. Rousseau hat in ihrem
Leben nicht Epoche gemacht, sie aber in ihren Ansichten bestärkt.

Diese Rousseaubegeisterung ist bezeichnend für den Geist, der
die jungen Theologiestudenten beseelte, bezeichnend für die
Stellung der damaligen Theologie überhaupt. Wenn der Protestantismus

des 19. Jahrhunderts gekennzeichnet ist durch eine
allgemeine Flucht der Theologen in die Historie62, so der der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts durch eine ähnliche Flucht in die
Pädagogik. Die Stapfersche Enquete vom Jahre 1799 hatte ein
deutliches «Zurücktreten der Theologie bei den Jungen und
Jüngsten» festgestellt, auf Kosten ihrer Lieblingsbeschäftigungen,
unter denen die Pädagogik die erste Stelle einnahm63. Diese
Entwicklung war nicht still gestanden und reicht bis in die ersten
Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts hinein: Der Pfarrer wurde immer
mehr zum Erzieher. Unter den Studenten unseres Kreises ist kein
einziger, der von einem göttlichen Auftrag, einer Berufung erfüllt
wäre. Sie wollen nicht Diener am göttlichen Worte, sondern als
Erzieher Diener des Volkes sein, die Jugend nicht zu Christus führen,



23

sondern einfach zu Menschen erziehen, zu «edlen» Menschen.
«Edel» ist ein Lieblingswort dieser Zeit.

Die jungen Theologen brannten darauf, möglichst bald praktisch

als Erzieher tätig zu sein und ihre pädagogischen Talente auf
die Probe zu stellen. Dazu boten ihnen Hauslehrerstellen Gelegenheit.

Diese waren noch aus einem andern Grunde beliebt und
begehrt : Man konnte sich dem lästigen Stundenzwang der Akademie
in Ehren entziehen und in der freien Zeit selbständig und nach
Lust und Laune studieren. Ein kräftiges Wort dazu hat Gotthelf
gesprochen, in einem Briefe an seinen Freund Fetscherin, das hier
zur Illustration eingefügt sei: «Hast Du etwa auch noch keinen
Vikar für Deine ganze Abwesenheit, so wäre ich froh, die Stelle
zu übernehmen, um aus dem verfluchten Schlamm der Theologen
zu entrinnen»64. Den nötigen Urlaub gewährte die Akademie
ziemlich weitherzig.

Nachdem Carisch und Baggesen sich während der Sommermonate

schon zweimal als Hauslehrer betätigt und letzterer nun
sogar an die Berner Elementarschule gewählt worden war, sah
sich auch Mohr nach einer Stelle um. Ratsherr Tschiffeli anvertraute

ihm die Erziehung seines Sohnes. In einem schwungvollen,
lateinisch abgefaßten und mit Superlativen gespickten Schreiben
suchte er um Beurlaubung für das Wintersemester 1813/14 nach und
gab seiner Hoffnung Ausdruck, daß man ihm diese nicht versage,
da er in den vergangenen Jahren weder in der untern noch in der
obern Akademie Kollegien versäumt habe65. Am 12. November
1813 entsprach die Kuratel seinem Gesuch, dem die theologische
Fakultät ihre Empfehlung beigelegt hatte, «in der begründeten
Erwartung, er werde mit möglichem Fleiß und Tätigkeit auch
privatim seine Studien fortsetzen»66. Sein späterer Entschluß, die
Akademie zu verlassen, läßt vermuten, daß er diesen Erwartungen
nicht im Sinne der Kuratel nachgekommen ist. Über seine Tätigkeit

als Hauslehrer, die sich bis in den Frühling hinein erstreckte,
fehlt uns jede Nachricht. Er wird die üblichen Enttäuschungen
und Schwierigkeiten erlebt haben, die mit jeder neuen Beschäftigung

verbunden sind. Allzusehr scheint ihn seine Aufgabe allerdings

nicht in Anspruch genommen zu haben. In seinen Briefen
erwähnt er sie mit keinem Wort. Er geht ganz in der Politik auf,
und es würde nicht überraschen, wenn Vater Tschiffeli und sein
Hauslehrer über den Tagesereignissen und ihren politischen
Gesprächen bei Tische die Erziehung des Sohnes, wenn nicht
vergessen, so doch etwas vernachlässigt hätten.

In der Tat ist der Niedergang der napoleonschen Herrschaft
dramatisch genug, um das politische Interesse der Jugend zu
wecken. Diese ist sich bewußt, in einer großen Zeit zu leben, in der



24

— wie sie glaubt — alte Völker untergehen und neue deren
tausendjähriges Erbe antreten. Aus der Ferne sieht man dem
Geschehen erst staunend und interessiert, aber leidenschaftslos zu.
In den Briefen werden Betrachtungen über die Zukunft Europas
angestellt; Montesquieus und Macchiavellis Schriften nehmen in
der Lektüre bald den ersten Platz ein. Erst der Durchzug der
Alliierten durch die Schweiz reißt sie mitten in den Strom und
entfacht ihre politische Leidenschaft. Mohr ist der heftigste von allen.
Er äußert sich mit einer Hitze, daß Wohlmeinende sich veranlaßt
sehen, ihm Zurückhaltung und Mäßigung zu empfehlen, da er
sich sonst nur zu leicht exponieren könnte. In seinen Briefen wird
das Persönliche Nebensache, und wenn er davon etwas schreibt,
drängt er es in einem post scriptum zusammen. Er gibt ausführliche

Lageberichte, mit denen er seinen Freund Carisch, der damals
schon in Bergamo als Privatlehrer wirkte, über die staatliche
Entwicklung des Landes auf dem Laufenden hält. Er ist glänzend
informiert und verfügt über ein bemerkenswertes Urteil. Für die
Schande, die Wattenwyl mit seinem kampflosen Rückzug über
das Land gebracht, hätte er sich am liebsten mit der erbitterten
Truppe persönlich gerächt, als ihm ein Soldat auf dem Kornhausplatz

davon erzählte und zu ihm sagte: «Sie hein'is aber einist
verrathe und verchauft!»67 Sein vaterländischer Stolz ist aufs
tiefste verletzt. Seine Sympathien in dem sich entwickelnden
innerpolitischen Kampfe sind ganz auf der Seite Zürichs und der
Liberalen. Wer Feind ist der bernischen Aristokratie, ist sein Freund.
Die Weigerung von Mülinens auf der Tagsatzung, die Garantie
zur Anerkennung der Waadt und des Aargaus zu geben, kann er
den Bernern nicht nachsehen. Sie hätten immer noch nicht
begriffen, daß die Eidgenossen Brüder wären und darum gleiche
Pflichten, aber auch gleiche Rechte hätten, und er führt den
Ausspruch Capo d'Istrias an, den dieser beim Besuche der appen-
zellischen Landsgemeinde getan haben soll: «Ich habe Ehrfurcht
vor einem freien Volke, das mit Klugheit und Verstand sich selber
regiert»68. Eine solche Willensäußerung des Volkes müßte das
Urteil der ganzen Welt bestimmen und für die Demokratie
einnehmen, meint er. Der Fehlschlag der Mission Mülinens in Paris
erfüllt ihn mit der größten Genugtuung, und er frohlockt über das
Gerücht, daß Bern seine in der Bank von England liegenden Gelder
mit der Waadt und dem Aargau teilen müsse, da sie größtenteils
aus ihnen geflossen seien. «Himmel und Granaten! Was wird das
für ein Geschrei und Gebrüll geben, wenn sich diese Nachricht
erwahren sollte.» Die zur Abstimmung vorgelegte Bundesakte, der
Mohr unbedingt zustimmt, erregte die Gemüter der Berner aufs
äußerste. «Wir wären Verräter an unserem eigenen Lande, wenn
wir dieses Meisterstück von Ungerechtigkeit und Unbilligkeit an-



25

nähmen», sagte ihm Herr Tschiffeli beim Essen69. Bald versuchte
Mohr, sich auch aktiv am Kampfe zu beteiligen. Die Berner hofften
noch immer, es werde ihnen möglich, mit Hilfe der dort ihnen
befreundeten Partei den Aargau zurückzugewinnen. Dieser
Absicht sollte eine neue Publikation entgegenwirken, «welche auf
50 Seiten das non plus ultra von Verteidigung der Aargauischen
und Waadtländischen Unabhängigkeit sein» sollte. Auf den Rat
Professor Schnells hin, bei dem die Schrift verborgen lag, gründete
Mohr mit drei Studenten aus dem Aargau eine Vereinigung,
welche diese Broschüre, nachdem man alle Vorsichtsmaßnahmen
getroffen, in der Stadt verbreiten und überhaupt für die Interessen
der neuen Kantone wirken sollte70. So sehr nehmen ihn die
Tagesereignisse in Anspruch, daß Pfarrer L'Orsa an Carisch schreibt:
«Mohr ist mehr Politiker als Theolog.» Aber Mohr zählte sich
selbst schon nicht mehr zu den Studenten der Theologie.

Im Herbst des Jahres 1814 ging der Urlaub, den ihm die
Akademie gewährt hatte, zu Ende, und da dieser nach den
Bestimmungen nicht verlängert oder erneuert werden konnte, hätte er
wieder als ordentlicher Student eintreten sollen. Unterdessen hatte
er sich aber endgültig entschlossen, der Theologie den Rücken zu
kehren. Er machte dem Dekan der theologischen Fakultät davon
Mitteilung und suchte um die Erlaubnis nach, die akademischen
Vorlesungen als Externus besuchen zu dürfen. Kurze Zeit darauf
wurde Mohr vor die Censur berufen, um vor ihren Mitgliedern
seinen Entschluß zu begründen. Die ehrwürdigen Herren suchten
den Jüngling umzustimmen und von seinem Vorhaben abzubringen.

Sie erreichten ihr Ziel nicht, und so blieb ihnen nichts anderes
übrig, als eine Einwilligung des Vaters zu verlangen und Mohr
eine i4tägige Bedenkzeit einzuräumen, damit er seinen Entschluß
nochmals in aller Ruhe überprüfe. Er beharrte aber auf seinem
Vorhaben und machte der Censur in einem langen, wohl
überlegten und mit der Einwilligung seines Vaters versehenen Schreiben
davon Mitteilung71. Die Kuratel nahm es zur Kenntnis und sprach
ihr aufrichtiges Bedauern über den Verlust dieses schätzbaren
jungen Mannes aus72.

Die Aufgabe des theologischen Studiums bedeutete nur eine
Lösung äußerer Bindungen. Innerlich war er von seinem zukünftigen

Amte nie erfüllt gewesen und hatte darum den Schulzwang
der Akademie doppelt empfunden. Er erhielt nun das, was er
schon so lange ersehnt hatte: die Freiheit. Ihr Genuß war um so

ungetrübter, als in jenen Jahren kein Professor an der Akademie
dozierte, der es verstanden hätte, die Schüler um sich zu sammeln,
und der heute noch bekannteste unter den Dozenten, C. L. von
Haller, der Restaurator, genoß am wenigsten Sympathien. In



26

seinem Aufsatz über Theodor von Mohr weist Pater Iso Müller
auf die Möglichkeit hin, daß Mohr während seiner Berner Jahre
unter dem Einfluß von Hallers gestanden habe73. Diese Vermutung
stützt sich darauf, daß Mohr später eine konservative Haltung
einnahm und schließlich — wenigstens offiziell — bei dessen Sohn
Albrecht von Haller konvertierte. Nach eingehender Untersuchung
muß sie aber fallen gelassen werden; denn in keinem Brief, weder
in den ersten noch in den letzten, erwähnt Mohr den Restaurator,
und auch seine Freunde sprechen nie von ihm. Möhrs
Konservatismus ist unabhängig von ihm entstanden. Hallers Stellung an
der Akademie war ja auch alles andere als beneidenswert. Seine
Professur in der juristischen Fakultät, wo Schnell und Gmelin den
Ton angaben, war von Anfang an fünftes Rad am Wagen. Seine
Kollegien waren schlecht besucht; oft kamen sie überhaupt nicht
zustande. Der heftige Streit mit seinem Kollegen Schnell hat ihm
dann auch noch mehr geschadet als genützt, und nach seinem
Übertritt zur katholischen Kirche hat er im Jahre 1817 die
Akademie zornig verlassen74. Schnell, sein schärfster Gegner, war
übrigens der Professor, den Mohr am meisten verehrte und mit
dem er auch außerhalb der Vorlesungen verkehrte.

Mit dem Austritt Möhrs aus der Akademie ging seine eigentliche

Studentenzeit zu Ende. Er ahnte, daß es die glücklichsten
Jahre seines Lebens gewesen waren, das an Enttäuschungen und
Sorgen reicher als an Freude sein sollte. Immer wieder erinnern
sich die Freunde später in Briefen an diese-unbeschwerten goldenen
Jugendzeiten, und dann am wehmütigsten, wenn sie in Schwierigkeiten

gerieten und sich nicht verstanden sahen. Auch sie erlebten
die Enttäuschung der Jugend, die auszieht, um die Welt zu
erneuern, und schließlich froh ist, wenn sie sich in ihr zurecht findet.
Als 1821 August Steck, der jüngste und von allen am herzlichsten
geliebte, aus dem Freundeskreis starb, mischte sich in die Trauer
eine leise Spur von Neid, weil ihm diese Enttäuschungen erspart
geblieben und er nun in der andern Welt sei, «wo Ideale nicht für
Träume gelten»75. Noch nach vierzig Jahren, als Bern 1853 den
500. Geburtstag seines Eintritts in die Eidgenossenschaft festlich
beging, richtete Mohr als Privatmann einen Gratulations- und
Dankesbrief an die Behörden. Es mag ihm vor allem darum
gegangen sein, der liberal-konservativen Partei, die 1850 wieder ans
Ruder gekommen, seine Sympathie zu bekunden. Die Angriffe,
die er in seinem Briefe gegen die Radikalen richtet, lassen diesen
Schluß zu. Aber der Dank für die ihm in den Mauern Berns zuteil
gewordene Bildung ist sicher aufrichtig gemeint, allerdings der
Feier des Tages etwas zu angemessen ausgesprochen, wenn er
sagt: «Was ich geworden, verdanke ich nach Gott, Bern»76.



27

JAHRE DER REIFE

Aber was nun? Mohr war jetzt zwanzig Jahre alt geworden;
in einem Jahr hätte er ins bernische Ministerium aufgenommen
werden können. Jetzt stand er ohne abgeschlossenes Studium im
Leben und mußte sich langsam davon überzeugen, daß Nicht-
Pfarrer-sein-wollen noch kein Beruf ist. Man hatte ihn mehrmals
vor seinem Schritte gewarnt und ihm vorgeworfen, er denke nicht
an die Zukunft. Pfarrer L'Orsa gegenüber erklärte er ganz
unverhohlen, er verzichte darauf, für Bern zu studieren, wenn er sich
durch diesen Entschluß von den akademischen Gesetzen befreien
könne. L'Orsa fand das sehr undankbar, da sein Vater einst froh
gewesen sei, im Kanton Bern eine Anstellung zu finden1. Mit
jugendlicher Unsicherheit fragt Mohr bald diesen um Rat, bald
jenen, und hört auf keinen. Seine Interessen sind vielseitig. Er
kann sich zu nichts entschließen, weil jede Entscheidung Verzicht
bedeutet, und verzichten ist nicht Sache des Jünglings. Er möchte
Politiker, Historiker, Bauer und Pädagoge in einem sein, und wären
diese vier Berufe zu viel, so möchte er doch wenigstens zwei oder
drei kombinieren. Mit der Zeit scheint er aber doch mehr Klarheit
über Leben und Zukunft zu erhalten. Er will in erster Linie —
wer möchte das nicht? — auf Erden glücklich leben. Dazu müssen
für ihn zwei Bedingungen erfüllt sein: Einmal will er in jeder
Hinsicht, vor allem finanziell, unabhängig werden und zweitens seinem
Vaterlande dienen können. Sein Vater hatte, durch die Erfahrungen

der Revolution belehrt, sein ganzes Geld zum Ankauf von
Gütern verwendet, da diese die größte Sicherheit gewährten.Deren
Wert war inzwischen auf 17000 bis 20000 Gulden gestiegen. Im
Engadin galt er für reich, in Bern aber hätte man ihn kaum
wohlhabend genannt, obschon seine Güter dort dreimal soviel
wert gewesen wären. Theodor war einziger Sohn. Aber das
Vermögen hätte trotzdem nicht ausgereicht, um ganz seinen Neigungen

leben zu können. Er ist bereit, selbst in der Landwirtschaft
mitzuarbeiten und schreibt sich Sparregeln vor, die ihn zu einer
einfachen Lebensführung erziehen sollten; denn von «prosaischen
Nahrungssorgen» möchte er frei sein, aber auch reich genug,
um andern zu helfen: «C'est n'avoir rien, que n'avoir que pour
soi»2.

Dann muß Mohr — wenn er glücklich werden soll — seinem
Vaterlande dienen können. Das eigentliche Vaterland ist für ihn



28

in dieser Zeit weniger die Schweiz als Graubünden, vor allem das
Engadin. Die Stürme der Revolution hatten ihn in frühesten Jahren
daraus vertrieben. Nur einmal hatte er es als Knabe während der
Ferien wiedergesehen. Es hatte ihm damals in sommerlichem
Glänze einen unvergeßlichen Eindruck hinterlassen, der sich dann
in der Ferne zu einem Idealbild gestaltete. Sein Verhältnis zum
Engadin läßt sich mit dem vergleichen, in dem Auslandschweizer
zur Schweiz stehen. Auch sie machen draußen in der Welt die
Fleimat zum Lande ihrer Wünsche und Träume, zu einem irdischen
Paradies, und nennen sich darum oft die besten Schweizer. Dazu
kommt, daß in jenen Jahren das Lob des Landlebens noch nicht
verklungen war. Thomsons Jahreszeiten, wo die Graubündner
sogar mit Namen genannt werden, wären in dem Freundeskreis
eine beliebte Lektüre3. Mit den Idyllen wanderte man durch die
Natur, und nicht weniger erbaute man sich an den «Alpenrosen»,
wo gefühlsreiche Idealisierung des einfachen Volkes sich mit
patriotischem Pathos zu mischen begann. Für Mohr waren diese
Bilder Wirklichkeit. Sie stimmten mit den Vorstellungen überein,
die er vom Engadin und seinen Menschen hegte. Als zum Beispiel
Anfang April 1814 die Berner Regierung, welche drei Jahre vorher
bei der Geburt des Königs von Rom gejubelt, den Fall von Paris
mit Kanonendonner, Illuminationen und Banketten feierte, trauerte

er über den Wandel der Gesinnungen der Menschen und
wünschte, «in unsern stillen Tälern» zu sein, «wo Convenienz
den Bewohnern derselben weder Beifall noch Tadel gegen die
Überzeugung abpressen kann»4. Der Dienst am Vaterland ist ihm
heilige Pflicht; er spricht von einer innern Stimme, die ihn dazu
aufgerufen und die sich nicht habe übertönen lassen. Um ihr folgen
zu können, habe er letztlich die Theologie aufgegeben. Keine
Bedenken und Einwände hätten sie zum Schweigen gebracht.

Mohr wäre kein Kind seiner Zeit, wenn er nicht glaubte, diese
Pflicht am besten zu erfüllen, wenn er «die aufwachsende Jugend
in allem Guten und Edlen» unterrichte. Dieser Aufgabe will er
sein Leben widmen. Einer seiner Verwandten hat ihm ein Beispiel
gegeben, indem dieser ebenfalls die Theologie verließ, um sich
in seinem Heimatdorfe der Landwirtschaft und der Erziehung
einiger Knaben zu widmen. Eine Berufung als Lehrer an ein
Knabeninstitut der Brüdergemeinde Ebersdorf in Sachsen hatte
diesen in seinem Entschluß nicht wankend gemacht. Sein Schritt
hatte die volle Zustimmung Möhrs. Der Glaube an Erziehung war
auch in ihm tief verwurzelt. Begeistert nimmt er darum den Plan
Carischs auf, ein Institut zur Erziehung junger Menschen zu
gründen. Er wäre bereit, dafür «Zeit, Vermögen und Leben
aufzuopfern». Vorübergehend unterrichtet und überwacht er die
Studien zweier Vettern aus dem Engadin, von denen der eine in



29

die philologische Fakultät der Akademie eingetreten ist, der andere
sich darauf vorbereitet und erst noch Deutsch lernen muß5.

Wer aber andere bilden will, muß erst selbst gebildet sein.
Mohr weiß, daß es mit seinem Wissen nicht weit her ist, daß er
an seiner eigenen Bildung zu arbeiten, sie zu erweitern und tausend
Lücken aufzufüllen hat. Zwei Jahre, bis in den Sommer 1816,
will er darum noch in Bern bleiben und diesem Ziele sich widmen.
Nach dem Austritt aus der Akademie ist er frei von jedem Zwang
und kann nach Belieben über seine Zeit verfügen. Als Externus
besucht er noch eine Anzahl Stunden, was ihn aber zu nichts
verpflichtet. Er hört Professor Hünerwadels Kolleg über Dogmatik
und bei Professor Schnell in der juristischen Fakultät
schweizergeschichtliche Vorlesungen. Auch in der praktischen Theologie
bei Professor Studer betätigt er sich noch. Er hält Katechisationen,
was für ihn als zukünftigen Pädagogen nicht ohne Wert sei, und
predigt, um sich im öffentlichen Vortrag zu üben, weil das Sprechen
für einen Politiker von Bedeutung ist. Die Verkündigung des
göttlichen Wortes wird ihm zur rhetorischen Übung! Schließlich
nimmt er regen Anteil an einer philosophischen Gesellschaft, die
sich unter der Leitung Professor Jahns um die Auslegung
griechischer und lateinischer Autoren bemüht. Mohr erklärt verschiedene

Oden des Horaz. Die Referenten sprechen jeweils vom
Katheder aus und nehmen anschließend die Kritik ihrer
Kommilitonen und Professor Jahns entgegen, der sich ebenfalls unter
die Zuhörer gesetzt hatte. Es handelt sich dabei also um eine Art
Seminar, von denen man damals noch kaum etwas wußte. Mohr
betont den Nutzen dieser Übungen. Man mußte kein Honorar
bezahlen, da Professor Jahn sich unentgeltlich zur Verfügung
stellte, wie er denn auch fast der einzige unter den Professoren war,
der sich außerhalb der Akademie um die Studenten bekümmerte.6

In seinem privaten Studienplan, den einzuhalten er sich nun
aufs bestimmteste vornimmt, stehen die Sprachen an erster Stelle.
Sie sollen nur Vorbereitung sein und die Grundlage für alle
späteren Studien, besonders die Geschichte, schaffen. Auch diese
Grundlage soll zielbewußt ausgebaut werden. Zu diesem Zwecke
beginnt er mit sprachphilosophischen Abhandlungen Herders und
Monboddos, die er weitläufig exzerpiert. Dann wendet er sich
dem Deutschen zu. Dessen Grammatik wird systematisch
durchgearbeitet, und daneben liest er «in Erholungsstunden» die «deutschen

Klassiker Zachariä, Geliert, Rabener und Bodmer» in
chronologischer Reihenfolge. Dazu kommt er aber meistens erst
im Bett. Auf das Deutsche will er lateinische und griechische
Grammatik folgen lassen und mit größerem Zeitaufwand die
antiken Schriftsteller lesen. Anschließend soll das Französische fol-



3°

gen. Englisch und Italienisch werden in Aussicht genommen.
Wieder lockt ihn die Rhetorik. Er erkundigt sich bei Carisch, ob
er anschließend nicht die Redner der betreffenden Sprachen
studieren soll7. Denn er möchte dem Vaterlande dienen, und wer
in die Breite wirken will, muß reden können wie Demosthenes
oder schreiben wie Johannes von Müller.

Unterdessen ging einer der Freunde nach dem andern ins
Ausland. Als erster war Baldenstein nach Heidelberg gefahren.
Dann hatte Carisch Abschied genommen und war über die Alpen
nach Italien gezogen. Nun packten Baggesen und Studer ihre
Koffer, um in Göttingen und später in Paris zu studieren. Mohr
blieb allein zurück. Mehrmals riet man ihm, er möchte ebenfalls
Bern für einige Zeit verlassen und an einem andern Ort seine
Studien fortsetzen. Wir wissen nicht, warum er sich dazu nicht
entschließen konnte. Finanzielle Hindernisse können nicht bestanden
haben. Vielleicht wollten die Eltern ihr einziges Kind nicht ins
Ausland ziehen lassen. Vielleicht war es — wie Briefstellen
vermuten lassen — ein Mädchen, das ihn in Bern festhielt. Wie dem
auch sei, es hätte Mohr zum Vorteil gereicht, mit den andern
fortzuziehen. Er hätte seinen Horizont erweitern können, was
doppelt nötig gewesen wäre, weil er sich mit 22 Jahren schon ins
Engadin zurückzog, bald darauf heiratete und das Versäumte
später nicht mehr nachholen konnte. Möglicherweise hätte er sich
dann auch eher für einen bestimmten Beruf entscheiden können,
wäre vielleicht sogar wie Baggesen und Carisch von Schleiermacher
ergriffen worden und zur Theologie zurückgekehrt. Er hat sein
Daheimbleiben bald bedauert und die Freunde beneidet. Im
Herbst 1817 suchte er sich durch eine Reise nach Stuttgart,
Bayreuth, Eger, Regensburg und Ulm zu entschädigen8. Doch
kann eine Reise ein Auslandsemester nicht ersetzen. Vielleicht
hat er sich zwanzig Jahre später daran erinnert, als er seinen Sohn
schon mit fünfzehn Jahren nach Wetzlar aufs Gymnasium schickte,
in Heidelberg studieren und bis nach Holland und Kopenhagen
reisen ließ9. Immer wollen Väter ihre Söhne das erleben lassen,
was ihnen unerfüllter Wunsch geblieben ist.

Aus dem Jahre 1815 fehlt uns jedes Zeugnis von Mohr. Er
scheint ziemlich Schweres durchgemacht zu haben und tritt uns
1816 bedeutend reifer und ernster entgegen. Er habe manches
gelitten, schreibt er an Carisch, das sein Herz zerrissen und
den Glauben an die Menschheit untergraben habe, sei dafür aber
«geläutert aus jenen Schicksalen hervorgegangen». «Genug für
Dich, daß Du wissest, daß das Gefühl dessen, was ich dem Vaterlande

und unsern Freunden schuldig bin, mich erhoben, daß ich
das Wesentliche vom Unwesentlichen, die Wahrheit vom Scheine



31

mehr unterscheiden und gelernt habe, daß man erst dann nicht
mehr getäuscht wird, wenn man nichts erwartet.» Hochgehalten
habe ihn einzig der Glaube an seine Freunde und sein ungebrochener

Wille, gemeinsam mit ihnen für das Wohl des Vaterlandes zu
wirken. Er glaube, dazu um so besser in der Lage zu sein, als er
lebenstüchtiger geworden sei und «durch zweckmäßig eingerichtete
Studien in meinen Kenntnissen gründlicher und aufgeklärter»10.
Zu einem Beruf hat er sich allerdings auch jetzt noch nicht
entschlossen. Seine Liebe zur Geschichte macht ihm die Wahl schwer.

Aber ewig konnte er nicht Student bleiben. Die Zeit forderte
eine Entscheidung. Er mußte in ein tätiges Leben eintreten. Noch
immer war es sein Wunsch, im Engadin zu wirken, und so machte
er sich im Frühling auf den Weg, um sich die Verhältnisse an
Ort und Stelle anzusehen. Nach kurzem Aufenthalt kehrte er
nach Bern zurück, nicht ohne auf der Heimreise mit Carisch
Johann Ulrich von Salis-Seewis, dem Historiker, einen Besuch
abzustatten. Seine Reise hatte ihm eine große Enttäuschung
gebracht. Das Bild, das er sich von Land und Leuten im Engadin
gemacht hatte, entsprach keineswegs der Wirklichkeit. Man lebte
hier nicht in ländlichen Idyllen, und von einem gutmütigen Hirten-
und Schäfervolk war schon gar nichts zu spüren. «Während meines
Aufenthaltes im Unterengadin, besonders in Süs, habe ich eine
verkehrte Generation, eine Generation in allen Kniffen und
Spitzfindigkeiten, nur nicht im Schönen und Guten erfahren,
kennen gelernt.» Entmutigen läßt er sich dadurch allerdings nicht.
«Meinem heimatlichen Dorfe bin ich es schuldig, mich ihm zu
widmen»11. Es blieb ihm ja auch nicht viel anderes übrig. Sein

ganzes Vermögen und Erbe lag in Süs. Dort konnte er am besten
seine Pläne verwirklichen und seinen Liebhabereien leben.

Im November 1816 schreibt er wieder aus Süs, wo er sich
nun endgültig niedergelassen hat. Schon auf Ende dieses Jahres
kündet er Otto Carisch als erstem seine Verlobung mit Annette
L'Orsa aus Silvaplana an. Er hätte ihm schon früher davon
berichtet, wenn sie nicht erst die Einwilligung ihres Vaters, der in
Berlin arbeitete, hätten abwarten wollen. Diese war nun
eingetroffen, und Mohr ist im siebenten Himmel. Jeder, der die Begegnung

mit einem Menschen erlebt, der bis ans Ende der Welt mit
ihm zu gehen bereit ist, fühlt in ihr ein unfaßbares, geheimnistiefes

Wunder, das wie ein Ahnen Gottes aus seinem Innersten
aufsteigt. Auch Mohr wird es in diesen Tagen zur Gewißheit,
«daß, was auch unser kurzsichtiger Verstand dazu sagen mag, die
Vorsehung dennoch alles zu unserm wahren Besten ausführt!»
Seiner Braut war Mohr vor neun Jahren schon als Knabe zum
erstenmal begegnet. Schon damals hatte das Mädchen seinen
«Jugendtraum» belebt. Nun hatten sie sich nach kurzem Wieder-



32

sehen das Wort gegeben. Mohr bittet Carisch, ihm in Chur bei
einem geschickten Bijoutier Geschenke zu besorgen, und stellt,
wie sich das für einen reichen Engadiner schicken mochte, eine
lange Liste von Kostbarkeiten auf, mit denen er Annette
überraschen will: Eine goldene Taschenuhr, «wie sie jetzt von
Frauenzimmern getragen wird», eine rote Korallenkette, eine zweite
Kette mit einem Medaillon, zwei Paar Ohrringe, von denen eines
mit Steinen besetzt und «nach dem neusten Geschmack» sein soll,
Fingerringe, eine Heftnadel mit rotem Stein und endlich einen
silbernen, reich mit Gold geschmückten Kamm. Er legt Carisch
nahe, sich bei der Auswahl der Dinge in erster Linie von deren
Schönheit leiten zu lassen und nicht allzu ängstlich auf den Preis
zu achten, da er «die Ausgabe herzlich gern mache». Garisch, der
in dieser Angelegenheit auch wenig Bescheid wußte, übergab den
Auftrag einer Bekannten, die Mohr bei einem Goldschmied in
Bregenz die Geschenke besorgte12. Schon im März des folgenden
Jahres wurde in der Pension L'Orsa in Bern die Hochzeit gefeiert13.
Daraufhin zog er mit seiner jungen Fraufür einige Zeit nach Guggis-
berg zu den Eltern. Im November des gleichen Jahres kann er
schon die Geburt einer ersten Tochter, Louise, anzeigen14.

Seine Zeit in Guggisberg widmet er dem Studium der
Rechtswissenschaft. Mit anerkannten Handbüchern arbeitet er sich in
die Materie ein, da ihm die Anleitung von Fachgelehrten fehlt.
Er ist also auch hier Autodidakt. Nach dem Studium des Naturrechts

vertieft er sich in die Rechtsgeschichte und beschäftigt sich
vorwiegend mit dem römischen Recht. Dann arbeitet er die
Verfassungen und Gesetze seines Hochgerichts und der Gemeinde Süs

durch, um ihr Zusammenspiel besser überblicken zu können.
Seine Absicht, ins politische Leben einzutreten, ist unverkennbar.
Während er über seinen juristischen Büchern sitzt und in der
Zwischenzeit die vaterländische Geschichte bearbeitet, klopfen an die
Türe des Pfarrhauses die Opfer der großen Hungersnot. Kraftlos
wanken sie aufgeschwollenen Füßen daher und bitten um Almosen,
die ihnen aber nur «per contrebande» gegeben werden dürfen.
Sie essen Wiesenkräuter aller Art, die, im Salzwasser gekocht, ihre
einzige Nahrung sind. Mohr ist empört über die Berner Regierung,
die nicht den Mut habe, wie andere Behörden ihre Fehler
einzugestehen, da sie die Rechtmäßigkeit ihrer Herrschaft mit der
Wohlhabenheit des Landes zu begründen gewohnt sei.

Im Engadin entfaltete der junge Mohr eine rege und
vielseitige Tätigkeit. Anfänglich schien ihm keine Aufgabe zu groß,
um sie zu lösen. Er wollte einen weiten Wirkungskreis, der das

ganze Tal umfaßte. Nachdem er sich aber mit den Verhältnissen
vertraut gemacht hatte, wurde er bescheidener. Er zog es vor, in



33

einem kleinen Bereiche ein Ganzes zu leisten, statt an
hervorragender Stelle Ungenügendes. Da ihn die ältere Generation
enttäuscht hatte und er jede Hoffnung, sie zum Guten zu erziehen,
aufgeben mußte, nahm er sich der Jugend an. Im Oktober 1816
hatte er Pestalozzi in Yverdon besucht. Nun gründete er selber
ein Privatinstitut in Süs. Zehn Schüler aus Lavin und Süs
besuchten seine Schule. Täglich von 8—1 1 und 2—4 Uhr
unterrichtete er in Rechnen, Schreiben und Singen, die Knaben überdies

noch in Geographie. Zweimal wöchentlich erklärte er Kapitel
des Neuen Testaments, «mit Rücksicht auf herrschende Laster»,
oder erzählte Geschichten, mit welchen er auf den Charakter
wirken wollte. Am Abend von 7—9 Uhr hielt er Stunden für
Erwachsene, an denen jedermann teilnehmen konnte, der Romanisch
wenigstens zu lesen verstand. Sie wurden zahlreich besucht, und
Eifer und Fleiß lohnten seine Mühen in reichlichem Maße15.
Seine Arbeit wurde dadurch erschwert, daß die allermeisten
Schüler des Deutschen nicht mächtig waren. Mohr selbst hatte in
seinem Elternhaus Romanisch gesprochen. Aber die Sprache der
Gebildeten war damals Deutsch, und zu ihnen wollte Mohr sich
gezählt wissen. So lassen sich denn seine Worte erklären: «Was
mir besonders am Herzen liegt, ist die Ausrottung der romanischen
Sprache»16. Mit dieser Auffassung stand Mohr damals nicht allein.
Auch Heinrich Bansi und andere hatten früher ähnliche Gedanken
geäußert, die aufklärerischem Denken entsprungen waren17. Allzu
ernst darf man Möhrs Worte allerdings nicht nehmen. Im gleichen
Jahr ließ er nämlich bei Otto in Chur eine romanische Übersetzung
der biblischen Geschichten von Johann Andreas Christian Lohr
erscheinen, der sich als pädagogischer Schriftsteller einen Namen
gemacht hatte18.

Neben der Schule nehmen ihn häusliche Geschäfte in Anspruch.
Er hat Pachterneuerungen oder -auflösungen zu vollziehen und
Baumaterialien für den Bau eines eigenen Hauses bereitzulegen,
das aber erst 1819 vollendet wird. Es hätte ein Erziehungsinstitut
werden sollen und war weitaus das größte im ganzen Dorf. Er
steht in einem ausgedehnten Briefwechsel mit seinen Freunden,
die er sehr vermißt, und führt seine privaten Studien fort. Als
Pädagoge beschäftigt er sich mit der Lancasterschen Erziehungsmethode,

deren Erfolge in Frankreich und England ihn haben
aufhorchen lassen, die bereits auch in dem an Lehrermangel leidenden
Graubünden Eingang gefunden hatte; als zukünftiger Politiker
und Jurist arbeitet er die Institutionen Justinians durch und
studiert erneut kommunale und kantonale Gesetzgebung.

Um auch auf die Erwachsenen in vermehrtem Maße wirken
zu können, regte Mohr die Gründung einer Vereinigung an, die
sich im September 1819 als «Lesegesellschaft für das untere

3



34

Engadin» konstituierte. Da das geistige Leben des Tales, schreibt
er an Carisch, das in früheren Jahren durch Männer der Wissenschaft

berühmt gewesen, in der allgemeinen Verwilderung der
darauffolgenden Zeiten zerfallen sei, verdiene die Stiftung einer
stehenden Bibliothek in der Kulturgeschichte des Engadins
Beachtung. Im ersten Jahre wurden 126 Gulden, im zweiten noch
mehr für die Anschaffung belehrender und unterhaltender Bücher
verwendet. Da auf Leser aller Stände Rücksicht genommen wurde,
weist der Katalog neben längst vergessenen Autoren auch welche
auf, deren Werke sich bis heute erhalten haben. Die Bände
zirkulierten unter den Mitgliedern von Zernez bis Martinsbruck und
kamen schließlich nach Süs zurück, wo man sie aufbewahrte. An
den Jahresversammlungen der Gesellschaft kamen gemeinnützige
Fragen zur Sprache. Man beschäftigte sich mit Projekten, die das
Wohl des Tales heben sollten, und fand die Ausnützung der
Schulserquellen als am besten dazu geeignet. Auch dachte man an die
Einführung eines Nationalfestes. In diesem Kreise, wo sich mannigfache

Interessen regten, fühlte sich Mohr daheim. «Nicht innerer
Trieb zur Bildung», berichtet er Carisch, «sondern die Mittel,
dieselbe zu erlangen, mangeln uns. Soll aber etwas Gutes und Großes
geschehen, so muß es beinahe überall, in Demokratien immer, von
den Privaten ausgehen»19. Als Privatmann und Liberaler rief Mohr
auch zur Hilfe für die Griechen auf.

Im Jahre 1821, an einem jener herrlichen Herbsttage, die
nirgends schöner sind als im Engadin, wenn an den Abhängen die
Kornfelder der Ernte entgegenreifen, in den Wäldern die Lärchen
sich zu färben beginnen und über ihnen die roten Berge in den
Himmel steigen, wanderte Mohr mit Buchholz, einem jungen
Deutschen, den Carisch ihm empfohlen hatte, talwärts. Mohr erzählte
ihm von Land und Leuten und den Verfassungen Bündens. Da
aber Buchholz darin schon recht gut unterrichtet war, wurde bald
jenes Ereignis Gegenstand ihres Gesprächs, das seit Monaten schon
alle Gebildeten im Abendland beschäftigt hatte: Griechenland.
Im Frühling des gleichen Jahres hatten die unterdrückten Griechen
auf Morea und den Inseln zu den Waffen gegriffen, um das Joch
der Muselmanen abzuschütteln, wurden aber von den Türken, die
in beispielloser Grausamkeit gegen sie wüteten, niedergehalten
und arg bedrängt. Die Kunde davon, die nach Westen kam,
verhallte nicht ungehört, und während mehrerer Jahre vermochte
die Erhebung im Osten Europa in Atem zu halten. Buchholz
gehörte zu jenen, die selber zum Kampfe auszogen, um mit ihrem
Leben für die gute Sache zu kämpfen. Mohr gab ihm das Geleit
bis Lavin. Mit wehmütigen, fast schmerzlichen Gefühlen ließ er
ihn dort allein weiterziehen. Er beneidete ihn und jeden, dem es



35

die Umstände erlaubten, an dem Kreuzzug teilzunehmen. Sie
gingen in einen ehrenvollen Tod oder konnten heimkehren mit
«dem herrlichsten Selbstbewußtsein für ihr ganzes Leben».

Mohr ist empört, daß man von keinem Schweizer höre, der sich
zur Fahrt nach Griechenland entschlossen. Sie alle kämpften weit
lieber für Despoten, die ihnen ihr Blut bezahlten. Und darin hat er
recht; denn der Idealismus ist den Schweizern nie zum Verhängnis
geworden. Sie haben sich nur für Geld über die Grenzen locken
lassen, und das Wort der Franzosen, das auch die Holländer in ihre
Sprache übernommen haben: «Sans argent point de Suisses»
besteht zu Recht. Man hätte, findet Mohr, der Sache der Freiheit
besser gedient, wenn man die iooo Louis d'or, die für das
Löwendenkmal in Luzern aufgewendet worden waren, den Griechen
überlassen hätte20. Denn ihnen mußte geholfen werden.
Dankgebete, wie sie am 13. September 1821, am Bettag, in allen
evangelischen Kirchen Graubündens zu Gott gerichtet wurden, konnten
nicht genügen21. Man mußte ihnen Taten folgen lassen. In jenen
Tagen las Mohr im Volksblatt, «daß zu Bern eine Art Verein für
die Sache der Griechen sich gebildet habe», der um Unterstützung
bat. Er vermutete, daß Ähnliches bald an andern Orten der
Schweiz unternommen werde, und wollte nicht, daß sein «armes,
aber doch freies Bünden» dabei zurückstehe. «An Euch, den
Gebildeten der Hauptstadt, ist es», schrieb er Carisch nach Chur, «den
ersten Anstoß zur Bildung eines Hilfsvereins für die Sache der Griechen

in Bünden zu geben.» Ihre Ehre erfordere es, daß sie die
Sache selbst an die Hand nähmen. Carisch möge seinen Vorschlag
mit ihren Freunden beraten. Er empfahl, im Intelligenzblatt einen
Aufruf erscheinen zu lassen, und versprach, für Beiträge aus dem
Engadin zu sorgen.

Wenige Tage später wandte sich, nach mehreren Jahren wieder
zum erstenmal, Carl Baggesen in einem Brief an Carisch und
berichtete von den philhellenischen Bestrebungen in Bern22. Emil
Rothpietz hat ihre Geschichte recht eingehend untersucht und
nachgewiesen, daß die Schweiz mit der Gründung von Hilfsvereinen

vorangegangen war und nicht Deutschland, wie man bisher
immer angenommen; denn der Berner Hilfsverein war etwas älter
als die Gesellschaft in Stuttgart28. Der Brief an Garisch bedeutet
insofern eine interessante Ergänzung zu den Darlegungen
Rothpietz', als er den Gründer des Vereins nennt: Es ist Baggesen
selbst. Er hatte im Juli die Anregung dazu durch einen gedruckten
Aufsatz gegeben, mit dem Erfolg, daß sich sogleich dreißig
Mitglieder einschrieben. Obschon sich darunter viele bedeutende
Männer befanden, stieß die Mitgliederwerbung bei der Regierung
auf Schwierigkeiten. Weitere Unannehmlichkeiten brachte dem
Verein auch das Mißgeschick mit J. J. Meyer aus Zürich, der nach



36

Bern gekommen war, sich dort für einen erfahrenen Arzt ausgegeben
und sich als Freiwilliger für Griechenland gemeldet hatte, in

Wirklichkeit aber ein Bummelstudent schlimmster Sorte war. Die
Lebensgeschichte dieses Abenteurers und Helden hat Emil Rothpietz

in einer kleinen Monographie anschaulich dargestellt24. Bag-
gesen nennt Meyer, damals sicher mit Recht, einen «lumpigen
Hochstapler». Er konnte damals nicht ahnen, daß dieser später als
Verteidiger von Missolunghi nach aufopferndem Kampfe sein
Leben für die Freiheit hingab und Europa mit seinem Ruhme
erfüllte. Der Verein beschränkte anfänglich seine Tätigkeit darauf,
Freiwillige aus Deutschland, die über Bern nach Griechenland
zogen, zu unterstützen. Da aber die meisten Spender nur für
wohltätige Zwecke in Hellas selbst beitragen wollten, sah man sich
gezwungen, öffentlich zu erklären, daß man einstweilen keine
durchreisenden Freiwillige mehr begünstige. Zudem waren die Mittel
nicht reichlich vorhanden. Es blieb den Bernern nichts anderes
übrig, als sich an ihre Freunde in der ganzen Schweiz zu wenden
und sie um tatkräftige Hilfe in ihren eigenen Kantonen zu bitten.
«So lange her es ist, seitdem wir nicht mehr Briefe gewechselt
haben, so gewiß bin ich, an Dir den alten zu finden», schrieb
Baggesen an Carisch. Sein Schreiben ist ein nüchterner und
sachlicher Bericht. Der gefühlvolle Freundschaftsenthusiasmus, der die
früheren Briefe durchströmte, ist verrauscht. Aber die Bitten Möhrs
und Baggesens zeigen, daß die geistige Welt der Jugendfreunde
noch dieselbe war, daß sie sich noch eins wußten im Willen, für
Freiheit und Menschenwürde einzustehen. Doch war es das letzte-
mal, daß sie sich zu gemeinsamer Tätigkeit zusammenfanden.

Anfänglich war die Sorge um Griechenland eine Angelegenheit
der Gebildeten. Wenn diese aber wirksame Hilfe leisten wollten,
mußten sie weite Kreise für ihre Sache interessieren. Sie wandten
sich darum an den einfachen Mann und machten den Philhellenismus

in der Schweiz zu einer Sache des ganzen Volkes. Private,
Korporationen und Gesellschaften, Konfirmanden, Arbeiter und
Studenten überboten sich gegenseitig in ihrem Helferwillen25. Seither

wurde nur für die Buren und in unsern Tagen für die Finnen
während ihres Winterkrieges 1939/40 mit gleicher Anteilnahme
gesammelt. Die führenden Köpfe der Bewegung in der Schweiz,
die Zürcher J. C. v. Orelli, Hirzel und Bremi, durften die Glut nie
erkalten lassen und entfachten das Feuer immer wieder; denn die
Not der Griechen war groß und ihre Bedürfnisse kaum zu befriedigen.

Orelli war es auch, der die Gründung eines Griechenvereins
im Engadin anregte. Er gab seinem Freunde Elias Jenatsch Briefe
und Flugschriften mit, um für die Griechen zu werben. Im Ober-
und Unterengadin und, wenn möglich, auch in der Diasporagemeinde

Poschiavo sollten Vereine gegründet werden26. Mohr



37

griff den Gedanken auf, den er selber schon lange im Stillen gehegt,
legte ihn seinen Bekannten mit einem Arbeitsplan vor und schloß
sich mit ihnen zu einer Vereinigung zusammen, die anfänglich aus
zehn Mitgliedern bestand und sich Societad d'ajüt per ils Grecs
nannte27. Ihre Mitglieder verpflichteten sich, vierteljährlich einen
freiwilligen Beitrag zu leisten. Sie beauftragten mit der Geschäftsführung

einen Präsidenten und zwei Sekretäre, die die innere und
äußere Korrespondenz zu besorgen hatten. Das Präsidium wurde
Professor a Porta übertragen. Das Ansehen, das er im Volk genoß,
und seine Beliebtheit waren die beste Empfehlung für das
Unternehmen. Mohr begnügte sich mit der Stellung eines Sekretärs, ob-
schon er der eigentliche Gründer des Vereins gewesen28. Diese
Haltung ist bezeichnend für ihn. Auch später hat er sich nie
vorgedrängt. Er hielt sich zurück und begnügte sich mit dem zweiten
oder dritten Platz, wenn er glaubte, einem Unternehmen damit
besser dienen zu können. Es ging ihm immer um die Sache, und
nie mißbrauchte er sie, um seine Person in den Vordergrund zu
stellen.

Der leicht zu begeisternde Mohr, der nicht wenig stolz darauf
war, mit einem Manne wie v. Orelli als Philhellene zusammenarbeiten

zu dürfen, stürzte sich mit Feuereifer in die Arbeit. Er
war davon überzeugt, daß der Ausgang des Kampfes in Griechenland

für Jahrhunderte über Freiheit oder Unfreiheit Europas
entscheide, und sah in dem Aufstand ein Ereignis, das nur mit dem
Auftreten Christi und der Reformation Luthers verglichen werden
könne29. Da die Gründungsversuche im Oberengadin ohne Erfolg
geblieben waren, schlössen sich die dortigen Freunde dem Vereine
in Süs an30. Das abgelegene Engadin konnte kaum je in die Lage
kommen, selber irgenwelche direkte Hilfe zu leisten. Man beschloß
daher, die eingegangenen Beiträge an den Zürcher Verein zu
senden und diesem deren zweckmäßige Verwendung zu
überlassen. Über die Summen, die das Engadin aufbrachte, wissen
wir nichts. An Aufrufen aber hat es Mohr nicht fehlen lassen. In
der «Invitatiun als Habitants da l'Engiadina sur et suott» zum
Beitritt in den Verein, die er den Statuten folgen läßt, richtete er
mit jener Heftigkeit, die bei ihm in jungen Jahren immer wieder
durchbricht, einen stürmischen Appell an seine Mitbürger, der in
Stil und Beredsamkeit an Johannes v. Müller erinnert. Auch an die
Frauen wandte sich Mohr mit einem Bittgesuch. Zur Vorlage
dürfte ihm ein deutscher Aufruf gedient haben, in dem die Leiden
der Verwundeten, der Mangel an Medikamenten und Ärzten
drastisch geschildet werden. Durch Rundschreiben, die von Hand
zu Hand gingen, berichtete er über die Tätigkeit der verschiedenen
Hilfsvereine und die Vorgänge in Griechenland und suchte damit
das Interesse wachzuhalten. Lange dürfte der Verein in Süs nicht



38

bestanden haben. Schon vom Anfang des Jahres 1823 an fehlen
alle schriftlichen Zeugnisse, die seine Existenz bestätigen.
Möglicherweise hat der Churer Hilfsverein später seine Tätigkeit über
den ganzen Kanton ausgedehnt. Auch über seine Arbeit sind wir
nur mangelhaft unterrichtet. Aus Zeitungsaufrufen geht hervor,
daß sich vorübergehend auch in Chur Flüchtlinge aufgehalten
haben, die bei Privatleuten untergebracht wurden31. Nach einem
von Simon Benedict und Otto Carisch unterzeichneten Aufruf gilt
der 5. September 1822 als Gründungstag des Vereins32. Der Enga-
diner Verein war ein halbes Jahr früher zustandegekommen, war
also der erste seiner Art in Graubünden gewesen.

Mit Mohr zog die romantisch-politische Bewegung des
Philhellenismus ihre Kreise bis weit in die Alpen hinein. Süs war der
südlichste Punkt in Mitteleuropa, an dem für Hellas gesammelt
und geworben wurde. Die geistigen Quellen des Philhellenismus
sind nicht leicht auseinanderzuhalten. Neuhumanistische Begeisterung

für die Antike, christliche Romantik und moderner Liberalismus

fließen ineinander. Bei Mohr überwiegt eindeutig das
Politische. Die neuhumanistische Komponente war bei ihm nicht wirksam.

Die Antike hat ihm nie viel bedeutet. Besonders zu Griechenland

hat er kein Verhältnis finden können. Er kannte die lateinischen

Klassiker von der Studienzeit her und schmückt seine Briefe
ab und zu mit Zitaten aus Horaz. Griechische Dichter aber
erwähnt er nie, auch liebte er ihre Sprache nicht besonders. Nur den
Thucydides las er in Ubersetzungen. — Christliche Motive werden
bei ihm hie und da deutlich, doch nur in Verbindung mit liberalen.
So scheinen ihm zum Beispiel Griechenvereine nötiger als
Bibelvereine, wie sie damals in Graubünden bestanden; «denn wozu die
Bibel, wenn man hülflos die umkommen läßt, die sie lesen
sollten»33. An einer andern Stelle vergleicht er den Aufstand der Griechen

mit dem Kampf der alten Schweizer und der Amerikaner,
die auch für die Freiheit ihr Blut vergossen hätten, und fügt dann
bei, daß ihr Krieg noch gerechter sei, weil sie zugleich auch für
ihren Glauben kämpften.

Diese Haltung Möhrs stellt keine Ausnahme dar; denn in
der ganzen Schweiz tritt das politische Element als das
wirksamste hervor. Man berief sich zwar immer wieder auf den
Christenglauben der Griechen und appellierte an den Christen
im Menschen, wenn man zur Spende aufrief. Aber man wird
den Eindruck nicht los, daß das christliche Motiv nicht die
Dominante in dem humanistisch-religiös-politischen Dreiklang war
und weitgehend zur Tarnung der liberalen Tendenzen dienen
mußte. Denn man war gezwungen, auf die eigenen und ausländischen

Regierungen Rücksicht zu nehmen. Manche unter ihnen
waren leicht geneigt, in den Griechen Rebellen zu sehen. Den



39

Griechen als Christen konnten sie die Unterstützung weniger
versagen als den Aufständischen. Zudem durften Aufrufe, die die
griechische Erhebung als Glaubenskampf schilderten, auf weit
größeren Widerhall zählen, und die Gaben, auf die es letzten
Endes ankam, flössen dementsprechend reichlicher. Auch J. G.
Eynard hat in späteren Jahren den unpolitischen Charakter des
Philhellenismus immer wieder betont34. Die Philhellenen wollten
als Menschenfreunde angesehen werden. Sie durften weder in
Westeuropa, noch in Griechenland selbst zu einer Partei offen
Stellung nehmen, wenn sie ihre Tätigkeit aufrecht erhalten wollten.
Aber selbst in «Der heiligen Propheten Aufruf für die Befreiung
Griechenlands» von Conrad Melchior Hirzel schimmert das liberale

Ideal immer wieder durch. Am deutlichsten und ohne alle
christliche Verbrämung hat J. C. v. Orelli gesagt, worum es sich
handle: «Nämlich Hellas eine gesetzliche, in sich selbst begründete
Unabhängigkeit, und dadurch der europäischen Menschheit eine
neue Burg der Freiheit zu erkämpfen.» Sein Vorwort zu den von
ihm übersetzten «Verfassungsurkunden des befreiten Griechenlandes»

ist sprachlich das schönste Dokument des schweizerischen
Philhellenismus.

Möhrs politische Tätigkeit fiel in die ruhige Zeit, die
weltgeschichtlich gesehen zwischen dem Wiener Kongreß und der
Julirevolution liegt. Mit zwanzig Jahren hatte er die Neugestaltung
des Bundesvertrages leidenschaftlich, aber nur als Privatmann,
miterlebt, und als die Vorkämpfe um den Bundesstaat anhoben,
war er wieder ohne Amt. Zum Politiker fehlten ihm Härte und
Rücksichtslosigkeit und jedes Talent, sich beliebt zu machen. Er
wollte für sein Volk tätig sein, aber an seiner Gunst lag ihm nichts.
Seine Liebe galt gebildeten, vorwiegend aristokratischen Kreisen.
Es war ihm nicht gegeben, zu schweigen, wenn reden zwar
tapfer, aber unklug war. Kompromisse kannte er nicht. Niemals
hätte er seinen Grundsätzen um eines taktischen Erfolges willen
auch nur vorübergehend entgegengehandelt. Er wollte Politik
und Moral in Einklang bringen, und wenn dies nicht möglich
war, auf alle politische Tätigkeit verzichten35. Und wenn der
Erfolg auf die Dauer ausblieb, macht das seine Haltung nicht
weniger achtungswert.

Wer alles, was an amtlichen Aktenstücken aus Möhrs öffentlichem

Wirken in den zwanziger Jahren auf uns gekommen ist,
erwähnen wollte, würde biographischen Ballast anhäufen, dessen
historischer Wert sehr gering wäre. Möhrs Lebensgeschichte kann
an Klarheit nur gewinnen, wenn man sich diese Schwerfälligkeit
erspart und sich mit der Aufzeichnung der wichtigsten Daten und
Ereignisse begnügt.



40

Gleich nach seiner Ankunft im Engadin sah er sich in Süs
zwischen zwei Parteien gestellt, die sich leidenschaftlich bekämpften
und auch bei den unbedeutendsten Wahlen gegeneinander
intrigierten. Die alten eingesessenen Familien standen im Gegensatz zu
den neuen, die sich im Ausland als Zuckerbäcker Vermögen erworben

und an ihren Debitoren treue Anhänger hatten. Beide suchten
den jungen Mohr auf ihre Seite zu ziehen, indem sie dem erst Zwei-
undzwanzigjährigen das Amt eines Landammanns zu übertragen
beabsichtigten, nicht, weil man ihn besonders hoch eingeschätzt
hätte, sondern damit verhindert würde, daß jemand aus der
Gegenpartei gewählt werde. Dazu ließ sich Mohr aber nicht
mißbrauchen. Vielmehr war ihm daran gelegen, mit alten
Wahlverordnungen aufzuräumen, denen, obschon sie im Widerspruch
zur kantonalen Gesetzgebung standen, noch immer nachgelebt
wurde36.

Im Jahre 1821 ordnete ihn Obtasna in den Großen Rat ab und
bestätigte ihn viermal, so daß er dem kantonalen Parlament während

eines Jahrzehnts als Mitglied angehörte. Da Mohr keine
privaten Aufzeichnungen hinterlassen hat, ist es unmöglich, seinen
Anteil an den Verhandlungen des Rates festzustellen; denn in den
Protokollen wurden nur Traktanden und Beschlüsse aufgezeichnet,
die einzelnen Votanten aber nie erwähnt, im Gegensatz zu heute,
wo die Parteien Wert darauf legen, daß die Stellungnahme ihrer
Sprecher genau protokolliert werde. Es ist nicht anzunehmen, daß
Mohr sich in den Sitzungen durch Schweigen ausgezeichnet oder
durch unbedachte Voten hervorgetan; denn am 25. Juni 1823
wählte ihn der Rat, nachdem sich in den ersten drei Wahlgängen
kein absolutes Mehr ergeben hatte, im vierten zum Bundesstatthalter

des Gotteshausbundes37. Der Bundesstatthalter vertrat den
Bundespräsidenten, wenn dieser abwesend oder krank war. Die
drei Bundesstatthalter waren zugleich die drei ersten Mitglieder
der Standeskommission, in der jeder Bund mit drei Stimmen
vertreten war. Sie stand zwischen Regierung und Parlament und
hatte als engerer Ausschuß die Traktandenliste des Großen Rates
vorzubereiten. Das Amt eines Bundesstatthalters war keine
vollamtliche Beschäftigung, des vielen Reisens wegen aber sehr
zeitraubend. Im Auftrage des Präsidenten reiste Mohr in dem weiten
Gebiet des Gotteshausbundes, an die Grenzen, wenn irgendwelche
Gefahr, besonders die Einschleppung von Seuchen, drohte, oder in
die Gemeinden, die in einen Rechtshandel verwickelt waren. Wir
finden ihn in Untervaz, wo die Bürgerschaft im Streite lag, in
Scheid, wo es bei einer Wahl zu Schlägereien gekommen war und
diese ein zweitesmal vorgenommen werden mußte, in Schuls, wo
man ungeachtet der Schulden, die auf der Gemeinde lasteten, Geld
aus ihrer Kasse auf die stimmfähigen Bürger verteilt hatte. In



4i

vielen Fällen dankt ihm der Kleine Rat für die Vermittlung, die er
zu seiner Befriedigung zustandegebracht habe.

Besonders erfreut und stolz war Mohr über seine Wahl zum
Tagsatzungsabgeordneten, mit der der Große Rat ihm am 11. Juni
1827 sein Vertrauen bekundete. Sein Einfluß bei den Verhandlungen

kann allerdings nicht bedeutend gewesen sein.
Hauptgesandter war der geistreiche und begabte «Alleinherrscher im
Oberland» Peter Anton de Latour38. Als erster Beirat wurde Jakob
Ulrich Sprecher v. Bernegg abgeordnet, und Mohr ging in der
Eigenschaft eines zweiten Beirats mit. Neben einem wetterfesten
Politiker wie de Latour und einem erfahrenen Diplomaten wie
v. Sprecher, der selbst mit Napoleon verhandelt, wird der um vieles
jüngere Mohr keine große Rolle gespielt haben. Da er auch
hierüber keine Nachrichten hinterlassen hat, wissen wir nur aus zwei
Briefen, daß er sich die Sympathie des Kanzlers Amrhyn zu erwerben

wußte, dem er dafür dankte, indem er sich später im Großen
Rat für dessen Wahl zum eidgenössischen Staatskanzler einsetzte39.

Es kann nicht erstaunen, wenn ein junger Mann, der wie Mohr
sein Leben dem Wohl des Volkes widmen will, auch als Soldat der
Heimat dienen möchte. Im Januar 1817 ließ er sich mit freudiger
Bereitschaft unter die Milizen einreihen und wurde zum ersten
Unterlieutenant in der 6. Kreiskompagnie ernannt. 1820 wurde er
zum Oberlieutenant, vier Jahre später zum Quartiermeister des
1. Bataillons mit Hauptmannsrang befördert und nahm in dieser
Eigenschaft 1824 am eidgenössischen Übungslager teil. Als 1826
ein Kantonalschützenverein gegründet wurde, wurde er «in
Erwägung Eurer Bereitwilligkeit, alles Gemeinnützige zu fördern»,
zum Schützenmeister des 6. Schützenkreises bestimmt40.

Zu dieser Zeit wohnte Mohr schon nicht mehr in seinem
Heimatdorfe. Voller Mut und Hoffnungen war er 1816 ins Engadin
gekommen, still und enttäuscht hat er es 1824 verlassen. Von den
hohen Zielen, die er sich gesetzt, hatte er keines erreicht. Alles, was
er unternommen, war über hoffnungsvolle Anfänge nicht
hinausgekommen. Seine Schule gab er auf. Die Zeit der Privatinstitute
war vorbei. Das Bildungswesen begann mehr und mehr Sache des
Staates zu werden. Lesegesellschaft und Griechenverein waren zu
sehr auf seine Person angewiesen, um zu gedeihen. Die Politik
allein konnte sein Leben nicht ausfüllen. Sein jugendlicher Idealismus,

der ihn ins Engadin geführt, hatte ihn verblendet. Wer sich
täuschen läßt, wird früher oder später enttäuscht. Erst die
Abgeschiedenheit lehrte ihn den Wert guter Gesellschaft schätzen. Mitten

aus den anregendsten Kreisen der bernischen Hauptstadt sah
er sich in eine ihm im Innersten fremde Umgebung versetzt. Seine
Freunde waren in aller Welt, und an die wenigen Gebildeten, die



42

er im Engadin fand, konnte er sich, weil sie um vieles älter waren,
nur schwer anschließen. Immer wieder klagte er über seine
Einsamkeit, die ihm am schmerzlichsten bewußt wurde, wenn Briefe
gar verlorengingen und so seine einzige Verbindung mit
Gleichgesinnten des öftern unterbrochen wurde. Im Winter war man
lange Wochen eingeschneit, und im Sommer brauchte man mehr
Zeit für eine Reise von Süs nach Chur, als wir heute brauchen,
um von Chur nach Paris zu fahren. Mohr glaubte der einsamste
Mensch von der Welt zu sein. Es war unüberlegt, daß er sich im
Engadin niedergelassen.

Unüberlegt und übereilt geschlossen war auch seine Ehe. Die
Verbindung mit einem Mädchen aus dem Engadin entsprach
zwar den idyllischen Vorstellungen, die er sich von seiner Heirat
gemacht, und am Anfang glaubt er, sein Glück nicht ertragen zu
können. Aber es war nicht von Dauer. Sein Glanz begann bald zu
erblinden. Annette konnte ihm geistig nicht genügen41. Als sie im
Frühling 1823 starb, mußte er seine Liebe nicht mit ihr begraben;
denn die Glut war schon lange zu Asche verbrannt.

Kaum hätte es Mohr so lange im Engadin ausgehalten, wäre er
nicht einer Frau begegnet, die ihm Verständnis und Liebe
entgegenbrachte. Vielleicht hätte der Biograph die Pflicht, hier zu
schweigen, weil er leicht Gefahr laufen könnte, die Grenzen des
Taktes zu überschreiten und das Intimste zu mißdeuten. Wir würden

es tun, wenn wir nicht glaubten, daß diese Begegnung zum
Verständnis von Möhrs Leben bedeutungsvoll sei; denn erst nach
der Trennung von Alberica v. Planta wandte sich Mohr endgültig
der Geschichte als seiner eigentlichen Lebensaufgabe zu.

Alberica v. Planta-Christ lebte auf dem Schlosse Wildenberg
in Zernez. Früh hatte sie ihre Eltern verloren und war dann von
ihren Verwandten, die meinten, für ihr Glück verantwortlich zu
sein, und zwischen Glück und Reichtum nicht unterscheiden konnten,

in eine Ehe gedrängt worden, gegen die sie sich verzweifelt
gewehrt hatte. Johann Baptista v. Planta, ihr Gatte, war nicht
ungebildet, hatte das Institut in Malans und darauf in Stuttgart die
Karlsschule besucht. Er hätte einer gewöhnlichen Frau genügen
können. Alberica aber war eine ungewöhnliche Erscheinung, eine
charakterstarke Frau von strenger Religiosität, einem tiefen
Gemütsleben, nicht ohne Heiterkeit und reiche Phantasie. Sie war
ihrem zwanzig Jahre älteren Gatten geistig überlegen. Bald tat
sich zwischen den beiden Eheleuten eine Kluft auf, die sich nicht
überbrücken ließ und tiefer wurde, als Planta häufig abwesend war
und in Italien einen aussichtslosen Prozeß führte, der sein ganzes
Interesse in Anspruch nahm und die Familie an den Rand des
finanziellen Ruins brachte. In aristokratischer Abgeschlossenheit
lebte Alberica in dem alten Schloß, stand mit einer Magd der



43

Wirtschaft vor und unterrichtet ihre Kinder Peter Conradin und
Margerita im Lesen und Schreiben. Der geistige Kontakt fehlte ihr
ganz42. Sie war einsam wie Mohr. Die beiden lernten sich kennen.
Schon bei ihrer ersten Begegnung fühlten sie sich voneinander im
tiefsten Seelengrunde angerührt. Sie gaben sich der trügerischen
Hoffnung hin, ihre ehelichen Verbindungen würden sie vor Liebe
bewahren und ihnen gestatten, sich in Freundschaft dem lange
entbehrten Bewußtsein hinzugeben, einen wesensverwandten
Menschen gefunden zu haben. «Aber zu spät erkannten wir, wie ganz
anders es sei»43. Ihre Liebe wurde zur unerträglichen Qual. Sie
wußten um ihre Hoffnungslosigkeit, weil beiden die Heiligkeit der
Ehe als unverrückbares Gebot galt. Mohr wollte fliehen und als
Freiwilliger in Griechenland kämpfen, um im äußern Sturm die
innere Ruhe wiederzufinden. Seine Eltern und selbst die Gattin
gaben seinem Drängen nach. Aber äußere Umstände verlangten
noch Aufschub, und dann war es zu spät. Alberica erkrankte, und
ihre geschwächte Gesundheit hätte keine lange Trennung ertragen.
Auf die Dauer aber war ihr Verhältnis nicht zu halten. Im Februar
verließ Alberica das Tal, und Mohr blieb allein zurück. Tagebuchstellen

und Briefe an Otto Garisch, der beiden ein verständnisvoller

Seelsorger war, zeigen einen zutiefst erschütterten Menschen,
der alle Hoffnungen begraben hat und dem Zusammenbruch nahe
ist. «Die heiteren Tage des Lebens sind nun vorüber, die Blumen
sind abgestreift, und dem suchenden Auge begegnet nur das dürre,
unabsehbare Stoppelfeld einer freudeleeren Zukunft»44. Von diesem

Augenblick an gesellt sich zu dem Ernst, mit dem Mohr sein
Leben gelebt, jene tiefe Traurigkeit, die bis ans Ende der Grundklang

in seinem Wesen war.
«Meine Ansprüche an das Leben habe ich längst aufgegeben»45.

Aber ohne Ziel läßt sich kein menschliches Dasein denken. Es
sucht nach einer Aufgabe, die ihm einen Sinn gibt und es vor dem
Nichts bewahrt. Mohr findet sie in der Geschichte. «Ich habe mir
für die Zukunft ein Tagwerk bestimmt, das, wenn es mir gegeben
wird, es zu vollenden, dem Vaterlande und denen, die mich lieben,
das Denkmal meines Lebens und Zeugnis meines Strebens werden
soll. Die Arbeit, die ich vorhabe, schließt sich innig an meine
bisherigen Forschungen und Studien an; es ist die diplomatische
Geschichte der Entstehung, Ausbildung und Begründung der Freiheit
und Unabhängigkeit in allen Tälern von Graubünden»46. Nach
der Abreise sucht er seine seit langem beiseitegelegten
Urkundensammlungen wieder hervor, in denen er alles aufheben will, was
von Wichtigkeit ist. «Jemand wird es hoffentlich einst nützen
können»47. Zwei Tage in der Woche arbeitet er an der Geschichte der
politischen Freiheiten. Einzelne Gerichte hat er schon eingehender
untersucht, so zum Beispiel Disentis, Schams, Poschiavo und Mün-



44

stertal. Nun will er Thusis und Heinzenberg in Angriff nehmen. Er
bittet Carisch und La Nicca um Hilfe, indem sie ihm Notizen und
Abschriften wichtiger Urkunden besorgten. Das Werk soll ein
«Thesaurus libertatis Rhaeticae» werden. Je mehr er sich
hineinarbeitet, «desto mehr dehnt sich das Feld vor meinen Augen aus.
Aber die Arbeit schreckt mich nicht ab. Ich bedarf einer solchen,
um mich selbst emporzuhalten.» Alberica ist ihm versagt geblieben.

Nun kann er nichts anderes mehr tun, als mit seinem Werk
beweisen, daß sie ihre Liebe keinem Unwürdigen geschenkt. Ihre
Liebe und die Zuneigung seiner Freunde werden ihn aufrichten,
wenn Mut und Kräfte sinken wollen, schreibt er an Carisch. «Nun
sei denn Gott mein Zeuge, daß ich rastlos streben werde, Eure
Erwartungen zu erfüllen und Euer Vertrauen zu rechtfertigen!»48

Genau in der Mitte seines Lebens hat Mohr diese Worte
aufgezeichnet. Die Hoffnungen, die man in ihn gesetzt, hat er nicht
enttäuscht. Während dreier Jahrzehnte arbeitete er rastlos für die
Erforschung der bündnerischen Geschichte, und mit unendlichem
Fleiß hat er die Quellen gesammelt und bereitgelegt. Würden wir
heute über das Leben eines Historikers schreiben, wenn er Alberica
nie gesehen, oder wenn seine Liebe in der Ehe Erfüllung gefunden?
Die Frage liegt außerhalb der historischen Erkenntnis. Sie kann
nicht mit Ja oder Nein beantwortet werden. Man muß sich mit
einem Vielleicht bescheiden. Wir können nur feststellen, daß von
nun an die Geschichte sein ganzes Interesse in Anspruch nimmt,
und vermuten, daß ihn dieses Erlebnis immer wieder zur Arbeit
angespornt hat. Es wäre überhaupt interessant, zu wissen, wie
groß der Einfluß der Frau auf den Gang der Geschichte gewesen
ist. Wir meinen nicht jene Frauen, die sich zu falschem Spiel im
Dienste der Politik haben mißbrauchen lassen, und auf die die
Literaten sich stürzen. Wir denken an jene, die ganz im Stillen
wirkten und mit ihrem Wesen das Leben eines Mannes so zu
erfüllen und zu bereichern imstande waren, daß er die große Welt
ließ, wenn seine Liebe erwidert, oder sie aufsuchte, wenn er
enttäuscht wurde; an die, die seinen Mut täglich erneuert haben, und
auch an jene, die seinen Willen gelähmt, wenn sie ihm nicht
genügten.

Unsere nächste Aufgabe wird darin bestehen, die Wege
aufzuzeigen, die Mohr zur Geschichte geführt haben, der er in diesen
entscheidenden Tagen sein Leben verschrieb. Wir haben bisher
nur am Rande davon gesprochen und kehren nochmals in seine
Berner Jugendzeit zurück.



45

DER WEG ZUR GESCHICHTE

Geschichte als Fach stand schon auf dem Lehrplan der obern
Stufe des Gymnasiums, in das Mohr im Herbst des Jahres 1808
eintrat. Er spricht nie davon. Nur die Monatszeugnisse verraten,
daß er in den Geschichtsstunden zu den eifrigsten Schülern zählte.
Sein Fleiß und Betragen werden als tadellos gerühmt. Der Unterricht

selbst dürfte zwar wenig hinreißend gewesen sein. Bemerkungen
wie «lernt die Data gut» oder «hat Mühe, die Data zu behalten»,

die bei andern Schülern angebracht sind, lassen auf eine
ziemlich trockene Betrachtungsweise schließen1. Nicht in den
Hörsälen der Akademie wurde in Mohr und seinen Freunden die
Begeisterung für die Geschichte entfacht. Auch hier haben sie den
Weg sich selber suchen müssen. Ihr Führer und Vorbild war Johannes

v. Müller.
Der Einfluß Müllers auf die Schweiz und das deutsche Geistesleben

kann nicht hoch genug veranschlagt werden. Ihn zu verfolgen
und deutlich zu machen, ist ein Problem, das der historischen
Forschung zu lösen noch aufgegeben ist. Eine Untersuchung müßte
den Verfasser der Schweizergeschichte, den Universalhistoriker
und den Briefschreiber Müller gesondert betrachten. Durch seine
Briefe hat er auf die Romantiker nachhaltend eingewirkt. Seine
Universalgeschichte hat in Deutschland den historischen Boden
aufgelockert, und mit der Schweizergeschichte hat er sich in erster
Linie um unser Land verdient gemacht. Was Scheuchzer in der
Naturforschung und Albrecht v. Haller in der Dichtung, hat Müller
mit der Geschichte zur Stärkung des schweizerischen
Nationalbewußtseins getan. Er hat das eidgenössisch-vaterländische Gefühl
nicht geweckt, aber es erwärmt und vertieft mit einer Glut, wie
keiner vor oder nach ihm2.

Im Winter 1785/86 hatte Müller selber in Bern Vorlesungen
über Schweizer Geschichte gehalten. Damals schon waren ihm die
Herzen der jungen Berner zugeflogen. Mit Enthusiasmus folgten
sie seinen Vorträgen und hofften, daß mit seinem Einfluß eine
Neugestaltung der staatlichen Verhältnisse möglich werde3. Müller
selbst zählte den Aufenthalt in Bern zu den glücklichsten Zeiten
seines Lebens. «Ich werde eher dieser meiner rechten Hand
vergessen als der uns damals insgemein begeisternden Gesinnung für
die verehrungswürdige Republik.. .», heißt es in der Vorrede zum
ersten Band der Schweizergeschichte. 1808 war der große Gelehrte



46

gestorben. Doch blieb sein Geist in seinen Werken lebendig und
vermochte auch den Berner Freundeskreis um Mohr völlig in
seinen Bann zu ziehen. Seine Bücher werden am eifrigsten gelesen.
Die deutschen Klassiker und Philosophen treten ganz in den
Hintergrund, und selbst Rousseau wird von Müllers Glanz
überstrahlt. In der Geschichte glauben sie den Schlüssel gefunden zu
haben zu allen Geheimnissen und Rätseln, die ihnen ihr junges
Leben aufgibt. Die Begeisterung für schweizerische Geschichte und
Sage ist «gewissermaßen der Tribut, den die Jungmannschaft des
nüchternen Bern der Romantik» entrichtet4. Müllers Darstellungen
gelten als unerreicht, weil er erzählt, ohne zu «räsonieren». Man
will sich an der Geschichte berauschen, nicht sie durchdenken.
Das Räsonieren würde immer wieder den Zauber der Vergangenheit

bannen und einen daran hindern, sich ganz dem Geschehen
hinzugeben. Man will die Vergangenheit neu erleben wie Müller
selbst, der durch Jahrhunderte ging und selber an allen Ereignissen

teilnahm. Imponierend sind die Briefstellen, in denen er
seinen Bruder über das Werden seines Werkes unterrichtet: «Ich
rüste mich, im Sihlfeld zu streiten; bald fällt der mächtige Bürgermeister

»5, «Ich komme auf Carls von Burgund höchstmerkwürdigen

Charakter. Soeben begrub ich, mit prächtigem
Ehrenkranze, den guten Philipp»6. «Übrigens ist mit größter
Gemütsbewegung Hans Waldmann vollendet worden»7.

Die Geschichte tritt als neues Bildungselement in das geistige
Leben der Berner Studenten. Manchmal meldet sich bei ihnen fast
das schlechte Gewissen, wenn sie ihr Interesse an der antiken
Poesie, dem A und O der humanistischen Bildung, schwinden
sehen, und nur mit Scheu gesteht der eine dem Freund: «Kannst
Du Dir vorstellen, daß ein schön geschriebenes Kapitel aus einem
Lieblingsgeschichtsschreiber.. auf mich den größeren Eindruck
macht als die schönsten Oden von Horaz, als sogar die herrlichsten
Stücke aus Homer?»8. In der Geschichte «lebe und webe ich ganz;
es ist meistens meine Erholung.» Baggesen zieht einen Vergleich
zwischen Homer und Müller. Sie würden sich darin gleichen, daß
bei beiden die geschilderten Ereignisse neu erstünden. Aber er
reicht den Lorbeer Müller; die Kunst des Historikers erscheint
ihm größer, weil dieser sich an das Gegebene halten müsse, der
Dichter aber frei nach seiner Phantasie wählen und ordnen könne9.

Kaum eine Lesergemeinschaft hätte den Wünschen und
Hoffnungen Müllers besser entsprochen als die der Berner Studenten;
denn sie waren Jünglinge und waren Freunde. Für junge Leute
hatte Müller immer eine Vorliebe gehabt. Niemand konnte sie
besser behandeln als er, und kaum jemandem haben sie größeres
Vertrauen entgegengebracht10. Alle seine Werke schreibt er nur
für Jünglinge oder noch Ungeborene11. Mit Genugtuung stellt er



47

fest, daß die jungen Offiziere in den Schweizer Regimentern edel
denken, «Vernunft und wahren Nationalsinn» hätten. Die Jugend
wäre für das Wahre und Gute wohl zu begeistern, aber die Professoren

seien an vielen Orten durch die höhere Kritik und einige
Philosophie ganz vertrocknet. Ihre eigenen Worte fanden die
Theologiestudenten hier bestätigt. Sie hatten sich als Freunde zu
einer Gesellschaft zusammengeschlossen. Ohne Freundschaft kann
sich Müller Geschichte nicht denken. Freundschaft hält er für
«eine der besten Beschäftigungen des Lebens»12. Einen neuen
Bekannten rühmt er vor allem der Eigenschaft wegen, «daß er ganz
Freund zu sein» wisse13. Er wünscht sich einen «gefühlvollen
Freund», mit dem er gemeinsam schöne Stellen, die ihm begegnet,
lesen und die «Wissenschaft genießen» könne14. In der Freundschaft

glaubt man, sich gegenseitig im Willen, dem Vaterland zu
dienen, bestärken, in die Geschichte besser einfühlen zu können.
Dieses gemeinsame Sich-versenken in die Vergangenheit entzog
den Forscher den Strömungen seiner eigenen Zeit. Er findet nur
so jene Geborgenheit und Ruhe, die ihm eine ungetrübte
Anschauung der Geschehnisse ermöglicht15. Wie nahe diese
Auffassung der Müllers kommt, mögen die Worte deutlich machen,
mit denen Mohr einem Freunde den ersten Band der Schweizergeschichte

widmet: «In einsamen Stunden, zurückgezogen von
den Geräuschen der Welt, wenn Dein Herz Stärkung sucht in der
herrlichen Darstellung unserer Jahrhunderte — dann, mein
Geliebter, weihe einen Augenblick dem Andenken Deines Theodor
Conradin Mohr»16. Diese Widmung könnte fast von Müller selbst
geschrieben sein. Satzbau und Wortwahl erinnern an ihn. Mohr
hat seinen Stil an Müller gebildet. Bis in späte Jahre hinein schimmert

das Vorbild der Jugend immer wieder durch. Das «Herz, das
Stärkung» sucht, und das «Weihen» zeugen von dem heiligen
Ernste, mit dem man sich in die Vergangenheit vertiefte. Die
Geschichte war ein Tempel Gottes und die Forscher seine Priester.

Von Müllers Schriften sind die Universalgeschichte, die
Schweizergeschichte und die Briefe an seinen Bruder Johann Georg
bekannt. Die Universalgeschichte steht bei manchen in der Lektüre
an erster Stelle. Sie wollen sich einen Überblick über das Ganze
verschaffen und dann, vom Allgemeinen zum Besondern fortschreitend,

die Schweizergeschichte lesen. Spürbaren Einfluß haben
auch die Briefe Müllers auf Anschauungen und Lebensgestaltung
der Studenten um Mohr ausgeübt. Auf Schritt und Tritt begegnet
man in ihren eigenen Briefen Gedanken, die Müller gegenüber
seinem Bruder geäußert. Über allem steht die Liebe zur Vergangenheit,

die immer neu in ihnen aufblüht, die Liebe zur Heimat
und die Bereitschaft zum Dienst am Vaterland, auf dessen Altar



48

Müller seine Schweizergeschichte gelegt. Sie stimmen mit ihm
überein in der Verehrung, die er Herder und Jean Paul entgegenbringt,

in der Ablehnung der zeitgenössischen Philosophie, in der
Bewunderung für Schleiermacher und der Opposition gegen die
Orthodoxie. An Müller erinnert ihr Freundschaftsenthusiasmus,
die gemeinsame Lektüre und gegenseitige Führung, ihr Ärger über
den studentischen Ton. Auch ihre Arbeitspläne, mit einer genauen
Zeiteinteilung für das Studium, haben bei Müller eine Parallele,
und das viele Exzerpieren, das einen wesentlichen Teil ihrer
Beschäftigung ausmacht, haben sie von ihm gelernt.

Am glühendsten verehren sie die Schweizergeschichte. Darin
spiegelt sich die Größe des Vaterlandes, das sich in jenen Jahren
noch lange nicht von seinem tiefen Fall erholt hatte. Während
seines Aufenthaltes in Spiez vertieft sich Baggesen in die Schweizergeschichte.

Er ist darob entzückt und begeistert; es gibt kein Kapitel,
das er nicht dreimal lesen würde. Er weint, weil er zu spät auf

die Welt gekommen, um dem Vaterland eine Geschichte zu schreiben,

da Müller, der vor ihm geboren worden war, diese Aufgabe
erfüllt und ihm nichts übriggelassen habe17. Mohr bleiben diese
Tränen erspart. Was Müller für die Schweiz gewesen, wollte er
seinem engeren Vaterland werden. Die Geschichte Graubündens
war noch nicht geschrieben, und wer sollte ihn daran hindern, ein
Thucydides alt fry Rhätiens zu werden? Es könnte keinen bessern
Weg geben, um sich Ruhm und Unsterblichkeit zu erwerben. Im
Frühling 1812 ist Mohr auf dem Gipfel seiner Hoffnungen18.

Was bedeutet aber den jungen Studenten die Historie? Sie
sehen in ihr eine göttliche Offenbarung und ein Mittel zur
Erziehung und geben sich damit neuerdings als Jünger Müllers zu
erkennen. Nach dessen Bekehrung zum Glauben, die die Epoche
seiner religiösen Indifferenz abschloß, sah er in der Geschichte den
Willen Gottes deutlich werden und wollte in ihr nach Sinn und
Bestimmung suchen, die Gott dem Menschen gegeben. Damit
wurde er der Begründer des religiösen Historismus, den Ranke
später in vollendeter Form vertreten hat19. Das Religiöse in der
Geschichte wird von den Studenten weniger beachtet. Mohr äußert
sich nie dazu. Einzig Baggesen spricht an einer Stelle davon. Er
nennt sie ein Buch, in dem der Forscher lesen könne und «wie in
einer Offenbarung der Gottheit Welt, Menschen und Vorsehung
kennen» lernen20. Weniger als göttliche Offenbarung denn als
Mittel zur Erziehung interessiert die Geschichte die Jugend. Ob-
schon Müller um die Unwiederholbarkeit historischer Ereignisse
wußte und damit dem geschichtlichen Denken nahe kam,
entpuppt er sich doch immer wieder als Vertreter des Pragmatismus21.
Er will weniger Regeln aufstellen, nach denen in einem bestimmten
Augenblick und unter bestimmten Umständen zu handeln wäre,



49

sondern die Werte betonen, die die sicherste Gewähr leisten für
Wohlergehen und Freiheit des Vaterlandes. Heldenmut,
Opferbereitschaft, Bürgertugenden und Zusammengehörigkeitsgefühl
sind nach ihm die Eigenschaften, die ein Volk pflegen muß, wenn
es sich erhalten will. Darum wendet er sich mit seinen Büchern
auch in erster Linie an Jünglinge und Lehrer, weil er so am direktesten

wirken kann.
Für Müller als Schweizer und Bürger einer freien Stadt ist es

sicher bezeichnend, daß er auf das politische und öffentliche Leben
wirken will und nicht auf das private. Er will weniger die Jünglinge
als Individuen, denn als Bürger beeinflussen und sie für das Wahre
und Gute begeistern, damit sie es in den Staat hineintragen und
dort verwirklichen. Darum bedeutet ihm die Mitwelt wenig. «Ein
Publikum zu haben, daran liegt mir nichts; die Nachwelt sei es!»22
Sein Pragmatismus ist von unvergleichlicher Kühnheit. In der
Vorrede zum ersten Teil der Schweizergeschichte bekennt er, daß
er das Buch nicht nur um der Ehre des Landes willen geschrieben
habe, «sondern um eine Sammlung von Erfahrungen über eine so
unschuldige und wohltätige Einrichtung für Völker, die etwa noch
nicht sind, auf die Nachwelt zu bringen». Müller begnügt sich also
nicht damit, auf jene zu wirken, die ihn überleben. Noch in der
fernsten Zukunft soll man auf ihn hören, und Völker sollen ihn als
Lehrer verehren, die zu seinen Zeiten noch nicht einmal lebten.
Wohl nie ist mit größerem Sendungs- und Selbstbewußtsein
Geschichte geschrieben worden als von Johannes v. Müller. Aber nur
so war es ihm möglich, sein Leben aufzurichten und hochzuhalten.

Es kann nicht überraschen, werin Mohr und seine Freunde
diesen Pragmatismus kritiklos übernehmen. Sie waren erfüllt von
den Lehren Rousseaus, vom Glauben an Erziehung und kannten
keinen sehnlicheren Wunsch, als auf die Jugend wirken zu können.
In der Geschichte sahen sie das geeignetste Mittel dazu; denn sie
selbst lebten in ihr, waren von ihr hingerissen und glaubten darum,
auch andere durch sie für große Taten begeistern zu können. Keine
Bücher schienen ihnen zur Erziehung der Schweizerjugend geeigneter

als die Geschichte der Eidgenossenschaft und die Briefe Müllers

an seinen Bruder. Sie sind überzeugt vom «Einfluß der
Geschichte auf die Moralität des Menschen» und bewundern bei
Müller «die herrliche Tendenz aufs Praktische»23.

Sie können sich nichts Schöneres denken, als Lehrer zu sein und
die ihnen anvertraute Jugend über die Vergangenheit zu
unterrichten. Mohr ist, soviel wir wissen, nicht dazugekommen. Sein
Wunsch, den er Carisch gegenüber geäußert, blieb unerfüllt:
«Wenn das Schicksal mir das Glück verschaffte, im Schöße des
Vaterlandes einer Anzahl edler Jünglinge die Geschichte Rätiens
so vorzutragen, daß sie von der Liebe zu demselben entflammt

4



50

würden, wie ich es von Tag zu Tag mehr werde, so glaube ich, ich
würde wie Simeon sprechen, als ihm der Anblick des Messias zuteil
wurde!»24 Was Mohr versagt blieb, konnten Baggesen und Gott-
helf verwirklichen. Während des Aufenthaltes in Spiez als
Hauslehrer unterrichtete Baggesen seinen Zögling, indem er Exzerpte
von Müllers Geschichte anlegte und diese so vereinfachte, daß er
sie ihm in die Feder diktieren konnte. Am Abend pflegte er in
Gesellschaft vorzulesen. Er las neben den deutschen Klassikern auch
aus Müller und hatte die Genugtuung, daß dieser ungemein gefiel.
Auch von Gotthelf erfahren wir Ähnliches, als er an der Berner
Elementarschule unterrichtete: «Mit was ich mir die Buben
vorzüglich gewann, war das Erzählen, wozu ich Gegenstände aus der
alten Geschichte, besonders der vaterländischen nahm, und jede
derselben schloß ich wie Cato: sie sollen nun sehen, daß das höchste
die Freiheit, das Recht, für diese alles aufgeopfert werden müsse,
daß den Mutigen immer Ehre, den Feigen immer Schande treffe»25.
Auch in den Kursen für Volksschullehrer in Burgdorf, an denen er
bedeutend später, in den Jahren 1834—1836, wirkte, übernahm er
den Unterricht in Schweizergeschichte.

Wie groß auch immer Müllers Einfluß gewesen sein mag, stärker

dürfte er auf keine Generation eingewirkt haben als auf jene,
die am Ende des 18. Jahrhunderts geboren wurde. Die Menschen
der gleichen Generation berühren sich meistens in ihren
Anschauungen weit mehr, als ihnen selber bewußt ist, weil sie in ihrer
Jugend von einem gleichen, ganz bestimmten Lebensgefühl erfüllt
waren, das sie für immer von Altern und von Jüngern unterscheidet.

Mohr ist der einzige aus dem Freundeskreis, der sein Leben
der Historie gewidmet hat. Aber die Liebe zur Geschichte, die
Johannes v. Müller in ihnen geweckt, ist allen — soweit wir es

verfolgen können — bis ans Ende ihres Lebens geblieben. Garisch
sammelte eine Zeitlang selber Urkunden, war später eifriges
Mitglied der Geschichtsforschenden Gesellschaft und las, als er in den
Ruhestand getreten, mit besonderem Vergnügen in Rankes
Werken26. — Friedrich Stettier schrieb als Professor in Bern neben
seinem Bundesstaatsrecht der Schweizerischen Eidgenossenschaft
1845 eine Staats- und Rechtsgeschichte des Kantons Bern, die von
den ältesten Zeiten bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts
heraufreichte. — Bernhard Studer gab im Jahre 1863 eine Geschichte
der physischen Geographie der Schweiz heraus, in der er alles
zusammentrug, was er an geographischen und topographischen
Erkenntnissen schweizerischer und auswärtiger Gelehrter über
unser Land von der Antike bis ins 19. Jahrhundert finden konnte.
Er wollte mit seinem Buche den schweizerischen Pionieren der
Naturwissenschaft für ihre Leistungen danken und der Meinung
des nichtdeutschen Auslandes entgegentreten, «die Schweiz sei,



51

bevor englische Touristen sie besuchten, ein Land der Pfahlbauten
und Steinäxte gewesen»27. Auch müßte es — wie er meinte — von
hohem Interesse sein, die Leistungen der Vorfahren, die unabhängig

vom Staat, als private Gelehrte in der Familie oder einem
kleinen Freundeskreis wirkten, mit denen der neuesten Zeit zu
vergleichen, wo die Wissenschaft jedem Begabten offenstehe und
der Staat mit Schulen und Universitäten eine gründliche Ausbildung

ermögliche. — Baggesen seinerseits veröffentlichte wenige
Jahre vor seinem Tode eine Schrift über Albrecht v. Haller, der er
dessen Korrespondenz mit Voltaire anfügte. — Eindrucksvoll ist
das Beispiel Robert v. Erlachs. Als er nach einem arbeitsreichen
Leben als Politiker und Gutsverwalter in den Ruhestand trat, fand
er endlich Zeit, seiner bis dahin zurückgehaltenen Liebhaberei für
die Geschichte freien Lauf zu lassen. Mit 72 Jahren begann er
Archive zu ordnen, kopierte Urkunden, arbeitete sich in Fragen
der Genealogie, der Quellenforschung und Chronologie ein und
publizierte eine Reihe historischer Aufsätze28. — Schließlich hat
auch Gotthelfs Begegnung mit der Geschichte in seinen Novellen
«Der Knabe des Teil», «Kurt von Koppigen», «Der letzte Thor-
berger» und anderen, reiche Frucht getragen. Paul Mäder hat die
Quellen seiner historischen Novellistik zum Gegenstand einer
eingehenden Untersuchung gemacht und den Nachweis erbracht, daß
Gotthelf ein ausgesprochenes Bedürfnis empfand, seine Dichtungen
in historischem Grund zu verankern. Neben den volkstümlichen
Darstellungen, die in jedermanns Hand waren, stützte er sich auch
auf Spezialstudien. Seine Kenntnis der geschichtlichen Publikationen

war weit größer als die eines durchschnittlichen Laien.
Trotzdem blieb das Werk Johannes v. Müllers seine erste Quelle.
Die Schweizergeschichte, die er von Jugend auf verehrte,war ihm
während seiner schriftstellerischen Tätigkeit immer gegenwärtig,
und wie man seine Jugendneigung nie oder nur schwer ganz zu
überwinden vermag, hat sich auch Gotthelf durch die später
einsetzende kritische Forschung in seiner Verehrung und Bewunderung

für Müller nicht irremachen lassen und seine Autorität nie
angezweifelt. Andere Historiker konnten ihm stoffliche Bereicherung

vermitteln. Aber für Deutung und Wertung war Müller
allein maßgebend, weil auch er an die Kraft Gottes glaubte, die in
der Geschichte sich offenbare29.

Es ist reizvoll, in diesem Zusammenhang einen Blick auf
Deutschland zu werfen. Sein größter Historiker, Leopold Ranke,
gehörte zur gleichen Generation wie Mohr; er wurde 1795
geboren, also nur ein Jahr nach ihm. Auch er hat Müller viel zu
verdanken und ihm seine Bewunderung nicht versagt. Er hat in seinem
Werk jene gewaltige Pyramide aufgetürmt, zu der Müller die
Grundsteine gelegt. An ihn muß man unwillkürlich denken, wenn



52

Müller sich mit der Rolle eines Wegbereiters bescheiden will, der
wie Herodot «durch das Vorlesen seiner Arbeit in der Seele des
Jünglings Thucydides diejenige Nacheiferung entflammt, wodurch
Griechenland einen ungleich größeren Staatsmann zum
Geschichtsschreiber bekommen»30. Thucydides hatte Herodot zugehört

und wurde zum bedeutendsten Hellenen, der Geschichte
schrieb. Ranke hatte Müller gelesen und wurde sein Nachfolger
und Vollender, der nicht allein zum Geschichtsschreiber eines
Landes, sondern zum Historiker eines Kontinents, ja der Welt
aufstieg.

Zu jener Zeit, da in Mohr der Entschluß, das Studium der
Theologie aufzugeben, heranreifte, trat er mit einem Manne in
Verbindung, der sein Vorbild und Lehrer wurde und ihm neue
Wege ins Reich der Geschichte wies. Es war Johann Ulrich v. Salis-
Seewis. Keiner der beiden wird damals geahnt haben, daß Mohr
so bald sein Erbe antreten und mit großer Treue das Feuer hüten
sollte, das Salis entzündet hatte. Johann Ulrich war ein jüngerer
Bruder des Dichters Johann Gaudenz v. Salis-Seewis, der mit
Johannes v. Müller und Pestalozzi am Anfang des 19. Jahrhunderts
zu den drei berühmtesten Schweizern zählte. Der Ruhm der Dichter

reicht weiter als der der Gelehrten. Man trifft noch heute in
Deutschland Menschen, die Verse von Salis lesen. Den Bruder des
Lyrikers aber kennt man im Reiche nicht; auch in der Schweiz
sind es nur wenige und in Graubünden nicht viele, die von ihm
wissen. Aber wer ihn kennt, wird ihn verehren und bewundern.

Johann Ulrichs Leben fällt zwischen 1777 und 181731. Zwischen
dem 18. und 19. Jahrhundert bewegt sich auch seine geistige Welt.
Über seinen Jugenjahren leuchtet noch ein letzter Schein der
Aufklärung. In Stuttgart besucht er die Schule, in Marburg die
Universität. Die vielseitigen Studien, die er betreibt, entsprechen seiner
Begabung und dem Geist des Jahrhunderts. Er hört Vorlesungen
über Völkerrecht, Geschichte und als Kind eines physiokratischen
Zeitalters Ökonomie, Statistik, Tiermedizin, Botanik, Feldmessen,
Land- und Forstwirtschaft. Daneben pflegt er die schönen Künste.
Für Musik hat er eine besonders reiche Begabung. So oft er kann,
besucht er die Oper, und ist selber ein vorzüglicher Pianist. Er
studiert Baukunst, zeichnet und malt und gilt als großer Freund des
Theaters. Vornehm ist sein Lebensstil; er ist ein kühner Fechter,
ein sicherer Reiter, ein galanter Tänzer, ein vollkommener
Weltmann, als ihn mit dreiundzwanzig Jahren ein schrecklicher Schlag
trifft: Seine Beine werden gelähmt; er bleibt für sein Leben ein
Krüppel. — Alle Hoffnungen, die man in die Hilfe der Ärzte
gesetzt hatte, wurden enttäuscht. Nach langer, qualvoller Behandlung

mußten sie ihre Bemühungen einstellen. Das äußere Leben



53

brach für Johann Ulrich zusammen. Um so reicher wurde sein
inneres.

Er richtete sich im «Bothmar» ein, einem Landhaus auf dem
Sand in nächster Nähe der Stadt Chur, das damals noch mitten
in Wiesen und Bäumen lag, und bald sammelte sich um ihn ein
Kreis geistig hochstehender Persönlichkeiten aus Chur und der
Umgebung. Er selber arbeitete sich innerhalb weniger Jahre zum
ersten und unternehmendsten Gelehrten in Graubünden auf, und
bald war sein Name weit über die Grenzen des Kantons hinaus
bekannt. Wie auf der Hochschule, befaßt er sich mit den verschiedensten

Gebieten des Wissens und der Kunst. Er treibt botanische
Studien, macht meteorologische Beobachtungen, Höhenmessungen
und Ortsbestimmungen. In seinem Hause wird häufig gelesen und
musiziert. Einmal wagt man es sogar, mit einem Konzert an die
Öffentlichkeit zu treten. Seine erste größere Arbeit war die Redaktion

des «Neuen Sammlers», den die 1803 neu gegründete
Ökonomische Gesellschaft herausgab. Sie war das letzte Zeugnis physio-
kratischen Denkens in Graubünden. Der «Neue Sammler» wollte,
wie Johann Ulrich in seinem ersten Vorwort feststellte, in erster
Linie Fragen der Landwirtschaft bearbeiten, daneben aber auch
andere Erwerbszweige beachten und alles aufnehmen, was sich
«auf Bildung überhaupt bezieht»32. Gegenüber früheren
Publikationen bedeutet das ein Fortschritt. Die schwärmerische
Verehrung des Landbaus, wie sie das 18. Jahrhundert kannte, ist nicht
mehr lebendig.

Die vielseitige Beschäftigung Johann Ulrichs in den
verschiedensten Gebieten der Wissenschaft war mehr als nur
liebenswürdiger Dilettantismus. Er hat seine Studien mit großem Fleiß
und Gewissenhaftigkeit betrieben. Sie sind von einem Ernst erfüllt,
dem das Spielerische des bloßen Liebhabers fehlt. Er ist vielmehr
der Typus des Menschen, dessen Ideal noch immer die
enzyklopädische Bildung der Aufklärung war. Aber dieses Ideal begann
mit den Jahren zu verblassen. Seine Interessen wandten sich immer
deutlicher einem einzigen Gegenstande zu: der Geschichte. Sie
nahm ihn bald ganz in Anspruch. Deutlich zeigen das seine
Aufsätze im «Neuen Sammler», die schon im Jahre 1812 ausschließlich
historische Themata behandeln. Auch hierin steht sein Leben
zwischen zwei Welten: In ihm wandelt sich der Polyhistor des 18. zum
Fachgelehrten des 19. Jahrhunderts. Seine geschichtlichen Arbeiten
haben seinen Namen bekannt gemacht, und als Historiker lebt der
früh Verstorbene in der Erinnerung der Mit- und Nachwelt fort.

Auf eine neue Art, Leben und Menschen zu sehen, weisen schon
seine dialektologischen Untersuchungen hin, die nicht aus dem
normativen Denken der Aufklärung, wohl aber aus der romantischen

Liebe zum Urtümlichen und Mannigfaltigen zu verstehen



54

sind. Salis ist vermutlich der erste, der sich in Graubünden
wissenschaftlich mit den verschiedenen Mundarten beschäftigt hat. Als
bündnerischer Gewährsmann lieferte er Franz Josef Stalder für
sein Wörterbuch verschiedene Beiträge und wurde von diesem an
erster Stelle seiner Mitarbeiter genannt33. Mit Geschichte hatte
sich Johann Ulrich schon auf der Universität in Marburg beschäftigt.

Er las anerkannte Darstellungen, scheint aber keine selbständigen

Forschungen gemacht zu haben. Diese setzen erst 1804 mit
unerfahrenem, recht hilflosem Suchen ein. Er liest lateinische
Autoren und iegt aus ihnen Exzerpte an. Daneben arbeitet er für
Johannes v. Müller. Dessen Werke hatten ihn schon als Jüngling
begeistert. Nun stand er selber mit ihm in Briefwechsel, und Müller
wandte sich, oft auch nur durch seinen Bruder, an ihn, wenn ihm
Dokumente aus der Bündner Geschichte fehlten. Johann Ulrich
schickte bereitwillig, was er finden konnte, und ließ für ihn durch
den jungen Wolfgang Killias eine Abschrift von Gampell anlegen,
die nur das enthalten sollte, was für Müller wichtig war. Die
Auswahl zu treffen, überließ er Salis selbst34. Besonders schätzte Müller
die «Bemerkungen» zur Schweizergeschichte, in denen ihn Salis
auf kleine Irrtümer aufmerksam machte: «Ulrich von Salis sage
ich den herzlichsten Dank für seine Bemerkungen (zur
Schweizergeschichte). Einige derselben sind wirklich beschämend; weil ich
selbst auch das Bessere (z. B. wegen via mala) gewußt, aber in der
Hurry, womit ich die neue Ausgabe liefern mußte, vergessen habe,
zu ändern. Jetzt wird alles sogleich berichtigt. Von allen diesen
Notizen geht keine verloren. Möchte ich deren recht viele bekommen.

Leider ist Rätien eine der Gegenden, welche ich am wenigsten
selbst gesehen; das hoffe ich noch einzubringen, und habe dazu
manch hübsches Projektchen»35.

Im Kreise um Johann Ulrich v. Salis-Seewis entstand dann
auch jener Gedanke, der die letzten Tage Johannes v. Müllers
verklärte. Daniel v. Salis-Soglio, der Schwager des Historikers, mit
dem dieser oft vierhändig Klavier spielte, Urkunden sammelte
und registrierte, wollte der Tagsatzung den Vorschlag unterbreiten,
Müller in die Schweiz zu rufen und ihm mit einem Gehalt zu
ermöglichen, seine Geschichte zu vollenden. Er wandte sich damit an
dessen Bruder Johann Georg. Die Abgeordneten wären sicher
für den Plan zu gewinnen, meinte er, da alle Müllers Geschichte
als klassisches Werk verehrten und «als ein solches zu schätzen
wissen, das von jedem Gebildeten zu reiferer Prüfung seines
persönlichen Betragens in der jetzigen Zeit benutzt werden, und also
auf die Erhaltung des Staats (insoweit sie von innen befördert werden

kann) Einfluß haben könnte.» Und sollte die Not der letzten
Jahre «uns nicht einen Wink gegeben haben, wie sich ein
dauerhafteres Glück auf Grundsätze und Wissenschaften bauen lasse?»36



55

Johannes v. Müller nahm den Vorschlag überglücklich, aber skeptisch

auf; denn er zweifelte daran, daß alle Orte ihm zustimmen
würden. «Bei vielen Armut, bei andern Mißgunst, auch Vorurteile.
Unter neunzehn, es ist wahr, trifft es jedem nicht viel; es gibt ihrer
aber, denen sehr wenig auch viel ist»37. Trotzdem sinnt er
beständig dem Plane nach, «der das Vaterland vor den Völkern
ehren», von dem man gerne in den Jahrbüchern lesen würde38. Er
wollte sich dieser Großmut würdig erweisen und die Reformationsgeschichte

so darstellen, daß beide Kirchen zufrieden wären. Noch
auf dem Totenbette erfüllt ihn der «süße Traum», der ihn zu neuen
Plänen ermutigt. «Eine Zeit in Zürich über Simlerianis, und zu
Aarau über Zurlaubens unerschöpflichen Manuskripten, in Rätien
bei den Salischen Schätzen, die Redingsche Chronik; die Aussicht
eines Ganzen, Vollendeten; hierauf das Epos der Menschheit. ,»39

— Über den Vorschlag Salis' mußte nicht beraten werden. Kurz
darauf ist Johannes v. Müller gestorben. Als die Kunde von seinem
Tode nach Freiburg kam, wo die Tagsatzung sich versammelt hatte,
konnten die Beratungen nicht weitergeführt werden. Die
Trauernachricht hatte die Gesandten zu sehr erschüttert40. Vielleicht
wurde ihnen damals zutiefst bewußt, wen sie verloren; daß ein
Mann von ihnen gegangen, den die Heimat hoch gelobt, dem sie
aber wenig gedankt hatte.

Die Arbeit für Johannes v. Müller hatte Salis tiefer in die
Geschichte geführt und ihm die Gewißheit gegeben, daß nur ein
umfassendes Studium der Quellen zu einem befriedigenden Ergebnis
führen könne. Bis ins 8. Jahrhundert hinauf suchte er alles, was
er in den griechischen und lateinischen Autoren über Rätien finden
konnte, zusammen. Von überallher wurden ihm Manuskripte
gebracht. Aus dem Kloster Pfäfers erhielt er ein ganzes Urkundenpaket.

Im Jahre 1811 beginnen seine historischen Publikationen.
Es geht Salis nicht darum, seine Leser zu begeistern oder zu belehren,

wie Müller es wollte. Nüchtern stellt er fest, was bekannt ist,
und ganz unbefangen bemerkt er, daß er dies nicht wisse und jenes
Problem den Geschichtsforschern noch immer ein Rätsel sei41. Im
Aufsatz über die Juliersäulen zieht er einfach eine Bilanz der
bisherigen Forschungsergebnisse, an die sich nun weitere anschließen
können. Es ist schwer, sein historisches Sehen zu erfassen, weil er es
meistens bei der Aufzeichnung der Tatsachen bewenden läßt. Eine
einzige Stelle beweist, daß er geschichtliches Denken sich zu eigen
gemacht hat. Sie steht in den Nachrichten über die Vazer und
heißt: «Sehr irrig würden wir in frühere Jahrhunderte die Verhältnisse

späterer hineintragen, wenn wir Walthers Freigebigkeit an
das Kloster Churwalden betadeln wollten»42. Sein schönster Aufsatz

ist der eben genannte über das Geschlecht derer von Vaz, in
einem glanzvollen Stil geschrieben, und die kunstvolle Darstellung,



56

besonders des mittleren Teiles, macht die Lektüre noch heute zu
einem Genuß. Man kann den Beifall verstehen, den man ihm für
seine Arbeit bekundet. Die Schweizerische Geschichtforschende
Gesellschaft in Bern ernannte ihn einstimmig zu ihrem Mitglied,
und Friedrich v. Mülinen forderte ihn auf, in gleicher Weise die
Grafen v. Werdenberg zu behandeln.

Was Johann Ulrich als letztes Ziel vorschwebte, war eine
Darstellung der ganzen Bündnergeschichte. Über Jahre hin
erstreckten sich seine Vorarbeiten, indem er reiches Urkunden-
material aus den Archiven des ganzen Landes zusammentrug und
sich eingehend mit der entsprechenden Literatur befaßte. Über
dieser Arbeit ist er gestorben. Auf uns gekommen ist einzig eine
Übersicht der Geschichte Graubündens, die von den Anfängen
bis 1471 reicht. Sie war vermutlich als Grundlage einer zusammenfassenden

Darstellung gedacht. Mehr als eine Übersicht kann sie
nicht genannt werden. Auf hundert Druckseiten gibt er eine
einfache Zusammenstellung der wichtigsten Ereignisse. Er hält nur
das fest, was er beweisen kann, und verzichtet auf jede Kunst. Die
Aufzählung ist monoton und wirkt ermüdend. Nur bei der
Beschreibung des Schwarzen Bundes, die er Tschudi entnommen,
gerät er in Bewegung und schildert den nächtlichen Zug, dem es an
Zauber nicht fehlt, farbig und bewegt. So wollte er offenbar seine
Geschichte schreiben, fällt aber sogleich wieder in die alte Monotonie

zurück und reiht Feststellung an Feststellung. Zum Vorbild
für sein Werk wollte er sich nicht Müller, sondern die Florentinische
Geschichte Macchiavellis nehmen; denn seine «ungezwungene und
doch so fein entwickelte Darstellung» erschien ihm unerreicht und
als Muster für eine rätische Landesgeschichte geeignet, weil in
beiden «Familienparteiungen eine so große Rolle spielen»43.

Um sein Werk auf möglichst feste Grundlagen zu stellen, suchte
v. Salis auch aus entfernten Archiven Nachrichten zu erhalten. In
Bern, wo er mit bedeutenden Persönlichkeiten Beziehungen unterhielt,

glaubte er, lasse sich manches finden. Er wandte sich daher
an Carisch, auf den ihn Professor Schnell aufmerksam gemacht
hatte, mit der Bitte, er möchte in Stettiers Chronik über die
Verhandlungen wegen des Veitlins und seine Abtretung an die Bündner

durch Max Sforza nachschlagen. Da aber Carisch zu dieser
Zeit Bern verließ, um in Bergamo seine Stelle als Hauslehrer
anzutreten, gab er die Arbeit an Theodor v. Mohr weiter. Im Sommer
1814 schrieb dieser an Salis und sandte ihm das gewünschte
Exzerpt. Von der Antwort ist Mohr bewegt: «Er hat mir einen Brief
geschrieben, der mir noch auf meinem Sterbebette Freude machen
wird, in der seligen Erinnerung, welchen schönen Eifer und welche
Gefühle für mein Vaterland er in mir weckte. Du begreifst, daß



57

ich diese Korrespondenz kultivieren werde.» Leider sind die Briefe,
in denen Salis ihm «seine Dienste beim Studium der Geschichte»
anerbot, nicht erhalten44. Vermutlich sind auch sie, wie alle
frühen Schreiben an Mohr, im Süser Dorfbrand von 1925
untergegangen.

Salis' Gedanken lassen sich aber rekonstruieren. Er betonte Wert
und Notwendigkeit des Quellenstudiums. Durch Lektüre allein
könne man sich keine historische Bildung verschaffen, besonders
dann nicht, wenn sie Darstellungen wie Fuchsens Mailänderkriege
oder Zschokkes Bayrische Geschichte zu ihrem Gegenstand habe,
«die zwar Müller nachlaufen, aber bald nur ihre unverdauten Zu-
sammenstoppelungen mit einzelnen ihm abgeborgten Phrasen
verbrämen oder seinen Stil mißbrauchen, um einem oberflächlichen
Produkt den Firnis des Tiefgedachten aufzutragen». Das Studium
einer Chronik zum Beispiel bereite größeres Vergnügen und könne
mehr «zur Bildung echt historischen Geistes beitragen»45. Über
das geschichtliche Interesse Möhrs und Carischs war Salis hoch
erfreut. Erst, wenn mehrere sich zusammenfänden, wäre es möglich,

die verworrene Vergangenheit Graubündens zu entwirren.
Sie müßten sich zuerst einen Überblick zu gewinnen versuchen,
dann aber jeder einzelne auf einen kleinen Zeitabschnitt sich
beschränken. Mohr bemerkt dazu: «Ich fühle das Ehrenvolle Ihres
Auftrages, und wenn ich Ihren Erwartungen in diesem Augenblicke

auch nicht vollkommen Genüge leisten kann, so sollen doch
künftig alle meine Bestrebungen dahin gehen, dieselben zu erfüllen,
und dadurch die Achtung an den Tag zu legen, welche ich,
hochgeehrter Herr, für Sie hege»46.

Was Salis besonders am Herzen lag, war die Anfertigung eines
Verzeichnisses, in dem alle handschriftlichen und gedruckten
Dokumente, die die rätische Geschichte betrafen, aufgeführt werden
sollten. Neben den bündnerischen Archiven sollten auch viele
schweizerische erfaßt werden und Mohr damit in Bern den Anfang
machen. Er setzte sich gleich an die Arbeit, kam aber bald ins
Stocken, da er zweifelte, ob eine chronologische oder thematische
Anordnung zweckmäßiger sei. Salis sandte ihm eine Einteilung
der Epochen der bündnerischen Geschichte, die der seiner Übersicht

entsprach, um ihm die Arbeit zu erleichtern. Auch anerbot er
sich, ihn bei Professor Schnell und Schultheiß v. Mülinen zu
empfehlen. Schnell kannte Mohr schon von der Akademie her; v.
Mülinen, dem er als junger Liberaler nicht grün war, meinte er, möchte
«in diesem Zeitpunkt wegen der politischen Verhältnisse seiner
Vaterstadt mit der Gegenwart und der Zukunft zu sehr beschäftigt
sein, als daß er einem fremden Jünglinge über die schönere
Vergangenheit Aufschlüsse zu geben noch Zeit fände». Ob v. Mülinen
ihm seine Schätze zur Verfügung stellte, bleibt ungewiß. Auch von



5»

Arbeiten in andern Archiven erfahren wir nichts Genaues. Einzig
die Hallersche Dokumentensammlung scheint er durchgearbeitet zu
haben. Während der letzten Jahre, die er nach dem Austritt aus
der Theologie noch in Bern blieb, hat er sich — wie angedeutet —
mit historischen Studien beschäftigt und an der Akademie als
einziges Kolleg die Vorlesungen Professor Schnells über die Geschichte
des Mittelalters besucht. Gesehen hat Mohr Salis ein einziges Mal.
Als er von seiner Reise ins Engadin 1816 nach Bern zurückkehrte,
stattete er ihm mit Carisch am 25. Juni einen Besuch ab. Sechs
Monate später ist Salis im Alter von nicht ganz vierzig Jahren
gestorben. Es dauerte ein Jahrzehnt, bis Mohr das Werk weiterführte,

das der Tod ihm aus der Hand genommen.

Durch Salis ist Mohr zu den Quellen der Geschichte, damit zu
selbständigem historischem Arbeiten und schließlich über Müller
hinausgeführt worden. Schon bei Salis stehen ab und zu Äußerungen,

in denen seine Bedenken gegen die Autorität Müllers zum
Ausdruck kommen. Der Jüngere schreitet auf dem gleichen Wege
weiter. Nicht, daß Mohr Müller ablehnte. Noch immer schaut er
ehrfürchtig zu ihm auf und verteidigt ihn gegen Einwände, die er
selber gegen ihn erhebt. Noch immer liegen Glanz und Ruhm auf
seinen Büchern, und jeder würde sich selbst wehtun, wenn er den
Glauben daran zerstörte, fehlt es doch auch an andern Historikern,
die man sich zum Vorbild nehmen könnte. Im Jahre 1815 beginnt
Mohr nochmals mit einer systematischen Lektüre der Müllerschen
Werke, die sein Wissen und seine Liebe zur Geschichte vertieft. Er
liest und exzerpiert die Allgemeine, dann die Schweizergeschichte.
Sie allein genügen ihm aber nicht mehr. Jene ergänzt er mit Literatur

über einzelne Völker und Epochen, diese mit Quellen, die er
zum Teil selber gesammelt; denn Müller habe bedeutende Ereignisse

und ganze Zeitabschnitte sehr gedrängt darstellen müssen.
Er versuche nun, wenn er sich so ausdrücken dürfe, das Skelett mit
Muskeln und Fleisch zu bekleiden47. Das Sammeln von Notizen
aller Art über die Geschichte der Schweiz und Graubündens nimmt
viel Zeit in Anspruch. Besonders mühevoll gestaltet sich die Lektüre

antiker Autoren, in denen er nach Berichten über Räter und
Helveter sucht. Er berücksichtigt dabei auch die «Inscriptiones.
und was Neuere darüber gelehrt, geschrieben, zum Teil auch nur
gefaselt haben», und will dann die Ergebnisse seiner Untersuchung
Carisch «zur strengsten Beurteilung vorlegen». Aus seiner Lektüre
nennt er Zschokkes Überlieferungen zur Geschichte unserer Zeit,
das Schweizerische Museum vom Jahre 1816, die Theutsche
Geschichte von Kohlrausch und die heute noch lesenswerte Darstellung

der innern Verwaltung Großbritanniens vom Freiherr von
Vincke, deren Ausgabe Niebuhr besorgt hat48.



59

Diese Bücher werden gelesen, aber nicht mehr exzerpiert.
Anstelle der Auszüge treten Abschriften von Urkunden aus Quellenwerken.

Unter diesen stehen die Monumenta anecdota von Geor-
gius Guilhelmus Zapf an erster Stelle. Häufig benutzt er auch Her-
gotts Genealogia diplomatica augustae gentis Habsburgicae (Wien
1737), in denen er nach Urkunden aus der Schweiz sucht, und endlich

kopierte er verschiedene Grabinschriften aus Johannes Ton-
jolas prachtvollen Basilea sepulta retecta continuata (1661). Auch
in Darstellungen interessieren ihn abgedruckte Dokumente mehr
als die Erzählung. Sehr viele Kopien stammen aus Peter Ochs'
Geschichte der Stadt und Landschaft Basel und einzelne aus der
Chronik von Basel des Marcus Lutz. Ein einheitlicher Gesichtspunkt,

nach dem er die Auswahl getroffen, läßt sich nicht
feststellen49.

Für die Bündnergeschichte, zu deren Studium ihm eine
zusammenhängende Darstellung fehlt, verwendet er jeden Tag wenigstens

eine Stunde. Als Grundlage dienen ihm die Werke Campells,
Juvaltas, Gulers, Sprechers und a Portas, die er auf lose Blätter
exzerpiert, indem er die Ereignisse, kurz beschrieben, in
chronologischer Reihenfolge ordnet und, wenn es bekannt ist, mit dem
genauen Datum versieht. Berichten alle Schriftsteller dasselbe,
zweifelt er nicht an der Richtigkeit der Überlieferung. Weichen
sie voneinander ab, fügt er in seinem Verzeichnis eine Bemerkung
an, um später anhand von Dokumenten Nachforschungen anstellen
zu können. Sein Vorgehen erscheint uns recht hilflos. Es sind
tastende Versuche, die ihn selber nur für kurze Zeit befriedigen
konnten. Aber wir stehen hier am Anfang seiner kritischen
Betrachtungsweise. Gegenstand seiner Kritik bilden die Darstellungen
aus der ersten Epoche der bündnerischen Geschichtsschreibung.
Erst in den zwanziger Jahren grub er eine Schicht tiefer und stieß
bis zu den eigentlichen Quellen, den Urkunden, vor und unterzog
sie einer kritischen Analyse. Der Müllersche Enthusiasmus beginnt
zu schwinden. Es bleiben die Liebe zur Geschichte und der Wille
zur unbedingten Wahrheit.

Diese fand er ausgesprochen bei Glutz50. Robert Glutz-Blotz-
heim aus Solothurn wollte Müllers Nachfolger sein und wurde
einer seiner Überwinder. Müller hatte in seinem unglücklichen
Leben das Glück gehabt, im rechten Augenblick zu sterben. Der
bald einsetzenden Quellenkritik hätten seine Werke nicht
standhalten können, und in die Epoche der Großmacht und des innern
Zerfalls, die vor ihm zur Gestaltung lag, hätte seine Rhetorik
schlecht gepaßt. Als Glutz an seiner Fortsetzung schrieb, schwand
eine Tugend nach der andern, mit denen Müller die alten Helden
ausgestattet. Aber er verschleierte nichts. Er wollte Wahrheit, auch



6o

wenn er die Freunde tadeln und seine Feinde hätte loben müssen.
Aus seinem Werk weht ein anderer, kühler Geist. Bei Müller heißt
es in einer Vorrede: «Und nun, o Eidgenossen des großen, alten
ewigen Bundes hochdeutscher Lande. hier sind die Geschichten.

,»äl. Er spricht wie ein Prophet zu seinem Volke und glaubt,
ihm eine für alle Zeiten gültige Geschichte geben zu können. Glutz
dagegen wendet sich in seiner Vorrede sachlich an die «Leser»52.
Er fordert sie zur Kritik auf und will sie weder begeistern noch
belehren. Er will nicht der Historiker seines Landes sein wie
Müller. Er weiß, daß er nur einer unter vielen ist und andere
nach ihm kommen werden. Die «Heiligkeit», mit der Müller
Geschichte trieb, ist verweht. Vom Staub der Werkstatt war bei ihm
nichts zu sehen. Glutz dagegen spricht in einem besondern
Abschnitt von «Nachrichten über Quellen» und fügt am Schluß einen
Anhang mit Urkunden bei. Er steht an der Schwelle der kritischen
Epoche.

Anfang 1818 kam Mohr sein Buch in die Hände. «Wie Robert
Glutz-Blotzheim von Solothurn in seiner Fortsetzung zu Müllers
Schweizergeschichte gesprochen hat, ward seit Jesus von Nazareth
nicht gesprochen. Ich ziehe seine natürliche Einfalt der künstlichen
in Müller weit vor. Die große Wahrheitsliebe und Unparteilichkeit
tritt hier auf jedem Blatte und nicht bloß, wie bei Müller, in
allgemeinen Wahrheiten und stark und neu ausgedrückten Gemeinplätzen

hervor»53. «Umso trauriger ward das Gemälde», fügt er
bedauernd hinzu. Doch ist er diesen Tribut der Wahrheit zu zahlen
bereit. Auf Glutz stützt sich Mohr auch im zweiten Teil seiner
Rede «II stadi da noss antenats avant la reforma», die er zur
Dreijahrhundertfeier der Reformation in der Laviner Kirche gehalten
hat. In anderem Zusammenhang werden wir noch auf sie
zurückkommen. Hier sprechen wir von ihr als historischer Abhandlung.
Sie ist der einzige geschichtliche Aufsatz, den Mohr hinterlassen
hat, ein seltsames Gemisch von Predigt, Gedenkrede und
wissenschaftlicher Arbeit. Den Theologen hat Mohr noch nicht völlig
abgestreift, und der Historiker ist unreif. Er bringt zu viel und sagt
zu wenig. In einer halben Stunde möchte er von Jahrhunderten
sprechen. Aber Überblick und Gestaltungskraft, die dazu nötig
wären, fehlen. Er kann den Stoff nicht bewältigen. Die Anordnung
ist ungeschickt; es fehlt an einem einheitlichen Gesichtspunkt, nach
dem er die Auswahl richtet. Von Luther und Zwingli sagt er nur
das, was jedermann wußte, aber wenig von der Bedeutung ihrer
Tat. Umso ausführlicher wird der sittliche Zerfall des Klerus
geschildert. Der polemische Ton, den er dabei anschlägt, zerstört die
feierliche Würde, mit der er begonnen. Einen Vergleich mit der
Gedenkschrift Orellis, die dieser im Auftrag des evangelischen
Kirchenrates von Graubünden zur selben Feier verfaßt, kann seine



6i

Rede nicht aushalten. Orellis Sprache ergreift uns noch heute.
Möhrs Worte berühren uns eher peinlich.

Es ist nicht jedermanns Sache, Geschichte zu schreib n. Mohr
hat offenbar gefühlt, daß seine Begabung in anderer Richtung lag,
und es dann bei dieser Darstellung bewenden lassen. Über seine
historischen Forschungen während der Engadiner Zeit wissen wir
wenig. In einem Brief aus dem Jahre 1822 bittet er Joseph v. Mohr
aus Latsch, der ihm eine Stammtafel seiner Familie Übermacht
hatte, alles für ihn aufzuheben, was er an Dokumenten aus der
Geschichte des Engadins finde. Er hat seine Sammlungen ergänzt,
aber keine systematischen Nachforschungen angestellt. Die
Geschichte ist noch immer seine erste Liebhaberei. Zu seinem «Tagewerk»

bestimmte er sie erst nach dem erschütternden Abschied von
Alberica. Davon war die Rede. Wir schließen hier noch eine
Aufzeichnung aus jenen Tagen an, die den Geist verrät, in dem er die
sich selbst gestellte Aufgabe lösen wollte: «Was dann das Ergebnis
meiner Untersuchungen und Betrachtungen sein wird, will ich frei
und rücksichtslos kund tun, in niemandes Diensten stehen, als im
Dienste der Menschheit und der Wahrheit»54. Als Student hatte
er zum Ruhme des Vaterlandes Geschichte schreiben wollen. Jetzt
geht es ihm um die Erforschung der Wahrheit. Müller hatte die
Größe des Vaterlandes und seine eigene gewollt und war froh, wenn
er dafür die Wahrheit nicht opfern mußte. Glutz hatte Wahrheit
gewollt, auch dann, wenn es den Ruhm des Vaterlandes kostete.
Mohr will dasselbe. Er hat Müller überwunden.

Die Vergangenheit eines geographisch und politisch so
vielgestaltigen Landes wie Graubünden erforschen zu wollen, wäre für
einen einzelnen ein hoffnungsloses Beginnen gewesen. Mohr mußte
auf die Hilfe anderer zählen können, die an verschiedenen, über
das ganze Land zerstreuten Orten für dieselben Ziele zu arbeiten
bereit waren. Historisch Interessierte gab es überall. Es galt nur,
sie zu sammeln, ihren Eifer wachzuhalten und auf ein gemeinsames

Ziel hinzulenken. Die Gründung einer Gesellschaft schien
Mohr der geeignetste Weg dazu. Am 27. März 1826 richtet er mit
Professor G. W. Röder von Chur aus, wo er seit 1824 lebte, ein
Rundschreiben an 30 Männer des Landes, in dem er diesen seinen
Plan vorlegte. Die bündnerische Geschichte, heißt es in dem Aufruf,
wäre zwar schon von verschiedenen erforscht und erzählt worden;
aber die Ergebnisse ihrer Untersuchungen könnten den Anforderungen

der Gegenwart nicht mehr genügen. Jene wären allein und
darum mit dem besten Willen nicht mehr zu leisten imstande gewesen.

«Nur durch die Kraft mehrerer» könnten die Schwierigkeiten
behoben werden, die sich dem Historiker bisher in den Weg
gestellt hätten. Sie sollten sich deshalb in einer Gesellschaft zu ge-



62

meinsamer Arbeit zusammenschließen. Wie man diese beginnen
und unter sich aufteilen solle,1 müßte erst noch beraten werden.
Wer aber diesen Bestrebungen seinen Beifall nicht versage, möchte
es innerhalb der nächsten drei Wochen einem der beiden
Unterzeichneten mitteilen. Zum Schluß betonen sie, daß sie als Initianten
«keinerlei Ansprüche begründen, sondern nur einmal den Anfang
machen wollen»35.

Ganz ohne Beispiel in Graubünden war dieser Plan nicht.
Wiederum gibt sich Mohr als Schüler und Erbe Johann Ulrichs
v. Salis-Seewis zu erkennen, und mit guten Gründen sprach Ulrich
v. Planta ehrende Worte zu dessen Gedächtnis, als er 1827 die erste
Jahresversammlung der Gesellschaft eröffnete; denn Salis hatte
schon zehn Jahre zuvor, am 4. Januar 1816, eine Anzahl bedeutender

Persönlichkeiten zusammengerufen, um mit ihnen über die
Gründung einer «Geschichtsforschenden Vereinigung» zu beraten.
Ohne Zweifel hatte Salis an Mohr darüber geschrieben oder ihm
davon erzählt, als er ihn besuchte. Salis starb, ehe die geplanteVer-
einigung ihre Tätigkeit aufnehmen konnte.

Zu den Männern, die sich damals hatten zusammenschließen
wollen, gehörten die beiden Bürgermeister Johann Friedrich
von Tscharner und Christ, v. Albertini, die Professoren Hold,
v. Orelli und Mirer und der Churer Stadtarzt Rascher. Sie
waren sich durch ihre Bemühungen um die neugegründete
Kantonsschule nahe gekommen, die sie «wie eine Henne ihre Küchlein»

bemutterten56. Der bekannteste unter ihnen ist Johann
Caspar v. Orelli, der, nachdem er sich mit seinem ehemaligen
Freunde, Rektor Hold, überworfen hatte, einem Ruf seiner Vaterstadt

folgte und heute im Gedächtnis Zürichs als Gründer der
Universität weiterlebt. Er war es auch, der sich im Sommer 1817
des Nachlasses v. Salis' annahm. Johann Peter Mirer hielt in jener
Zeit an der Kantonsschule Staats- und rechtswissenschaftliche
Vorlesungen; er wurde später der erste Bischof von St. Gallen57. Auch
Johann Friedrich v. Tscharner las dort ein Kolleg über
Bündnergeschichte, mit der er sich eingehend befaßt hatte. Ob endlich
Dr. Rascher, der vorübergehend den naturwissenschaftlichen
Unterricht an der Schule bestritt, mehr aus Solidarität, denn aus
historischem Interesse sich im «Bothmar» auf dem Sand einfand,
bleibe dahingestellt. Die Gegenwart bedeutete ihm mehr als
die Geschichte. Das empfindsame Sich-Versenken in die
Vergangenheit schien ihm eine «Grundkrankheit des Zeitalters» zu
sein. «Wir träumen uns zu Helden», sagte er zu Freunden,
«und sind Schwächlinge, die dem kleinsten Feide nicht
gewachsen, der kleinsten Aufopferung unfähig sind. Das ist die
schwächliche Folge auch der besten Romane und oft sogar der
— Geschichte»58.



63

Zum Vorbild für seine Vereinigung hat sich Salis ohne Zweifel
die schweizerische Gesellschaft Mülinens in Bern genommen, der
er selber als Mitglied angehörte. Zugleich darf sie als ein letzter
Sproß der ökonomisch-patriotischen Bewegung in Graubünden
angesehen werden, die durch Jahrzehnte hindurch von verschiedenen

Sozietäten getragen worden war. Vorangegangen war die
Typographische Gesellschaft; es folgten die Vereinigungen Martin
Plantas, die Versuche blieben, 1778 die Gesellschaft
landwirtschaftlicher Freunde mit ihrem Organ, dem älteren «Sammler»;
darauf ihre Konkurrentin, die Bibliothekargesellschaft, und schließlich

die Ökonomische Gesellschaft der Mediationszeit59. Wir haben
schon darauf hingewiesen, daß diese letzte sich nicht mehr einseitig
landwirtschaftlichen Studien widmete und ihr Organ, der «Neue
Sammler», unter der Leitung von Salis sich mehr und mehr mit
geschichtlichen Problemen befaßte. An die Stelle des ökonomischen

trat der historische Patriotismus. Für die vielseitigen
ökonomischen Bestrebungen war weniger Interesse mehr vorhanden;
es wandte sich einzelnen Wissensgebieten zu. Die Auflösung der
letzten ökonomischen Sozietät um 1812, der Plan einer historischen
Vereinigung imJahre 1816 und die Gründung einer geschichts- und
einer naturgeschichtsforschenden Gesellschaft im Jahre 1826 bringen

das deutlich zum Ausdruck.

Der Aufruf, den Mohr erlassen, hatte Erfolg. Am 21. Mai 1826
versammelten sich nachmittags drei Uhr im Regierungsgebäude
zu Chur dreizehn Männer, um die Gesellschaft zu konstituieren60.
Mohr hielt eine Ansprache an die Versammlung, die darauf zur
Wahl des Vorstandes schritt. Die Präsidentschaft übernahm Heinrich

von Gugelberg, das Amt des Vizepräsidenten Ulrich von
Planta, Professor Röder wurde zum ersten, Mohr zum zweiten
Sekretär und Kassier gewählt. Die Mitglieder, die auf die
Einladung hin ihren Beitritt erklärt hatten, galten als die Stifter der
Gesellschaft. Sie kamen aus allen Teilen des Kantons. Fast die
Hälfte von ihnen stammt aus den adeligen Familien, die
Graubünden eine Reihe vortrefflicher Historiker geschenkt haben. Ein
Fünftel ungefähr sind Theologen, davon fünf Protestanten und
zwei Katholiken, die übrigen Männer, die als Politiker, Techniker,
Professoren oder Mediziner im Volke eine besondere Stellung
einnehmen61. Die Vereinigung war keineswegs exklusiv wie zum
Beispiel die Vaterländisch-historische Gesellschaft in Zürich, die
nur Bürger der Stadt oder deutsche Professoren als Mitglieder
aufnahm. Jeder konnte die Mitgliedschaft erhalten, der auf
Empfehlung des Präsidenten oder zweier Mitglieder hin in der
allgemeinen Versammlung die Mehrheit der Stimmen auf sich
vereinigte. Jede Exklusivität hätte die Arbeit in Graubünden, wo sich



64

die schweizerische Vielgestaltigkeit auf viel kleinerem Raum
wiederholt, erschwert oder gar unmöglich gemacht.

Die Mitgliederliste führt fast alle jene auf, die damals sich in
Graubünden historisch betätigten. Der Präsident Heinrich von
Gugelberg, der spätere Schwager Möhrs, beschäftigte sich
hauptsächlich mit Sphragistik. Von Ulrich von Planta, dem Stammvater
derer von Reichenau, ist eine Darstellung der «Gewaltsamen
politischen Bewegung vom 4. Januar 1814» auf uns gekommen.
Sein jüngerer Bruder Vincenz hatte sich schon in den Familienarchiven

umgesehen und Materialien zu einer dreibändigen
«Bündnergeschichte der neuern Zeit» gesammelt, von der leider nur
wenige Bogen erschienen sind. Wolfgang Killias, der spätere
Eisenbahnfachmann, war durch Salis für die Geschichte gewonnen
worden und hatte für ihn als Famulus Exzerpte angelegt.

Als zweiten Techniker nennt die Mitgliederliste Richard La
Nicca, der später als Ingenieur zu schweizerischem Ruhm
gelangte. Während seiner Kantonsschuljahre war er mit Orelli und
Salis bekannt geworden und hatte — wohl durch sie angeregt —
am Heinzenberg Archive aufgesucht und Mohr Abschriften von
Urkunden überbracht62. Professor Röder verdanken wir eine Reihe
historischer Abhandlungen und staatsrechtlicher Denkschriften,
die er im Auftrage des Großen Rates verfaßte63. Auch Major
Rudolf Arnstein aus Malans muß erwähnt werden, dessen
Verdienste um das Bündnerdeutsche erst vor wenigen Jahren ins rechte
Licht gerückt worden sind. Über seiner rätischen Wappensammlung

waren seine Mundartforschungen in Vegessenheit geraten,
die in dem kürzlich erschienenen Bündnerdeutschen Wörterbuch
zu beachtenswerten Resultaten geführt hatten64.

Heinrich Bansi gehörte ebenfalls zu den Stiftern der Gesellschaft.

Er saß damals, von niemandem geachtet, in dem einsamen
Champfer und führte einen hoffnungslosen Kampf um seine
verlorene Ehre, die er nicht wieder gewinnen konnte. In jungen Jahren
hatte er einen «Grundriß der Geschichte gemeiner drey Bündten
Lande» anonym erscheinen lassen, die aber über eine chronologische

Aufzählung der Ereignisse nicht hinauskam, und hatte dann
nach 1800 ähnlich wie Salis «Beiträge und Berichtigungen zu
Johannes v. Müllers Schweizergeschichte» gesammelt. Wertvoller
als seine Studien sind für uns seine Aktensammlungen für die Jahre
1618—1797. Die Gesellschaft wußte sich seine Kenntnisse zunutze
zu machen und übertrug ihm die Aufgabe, «ein Repertorium von
Urkunden zu verfassen»65.

Mit einem Brief aus Poschiavo, dessen Diasporagemeinde er
damals betreute, stellte sich Möhrs Freund Carisch ein. Der Plan
gefalle ihm gut. «Aber bittet Gott, daß er Arbeiter sende. Arbeitet
und reget andere zur Arbeit an.» Am Erfolg des Aufrufs zweifelte



65

er allerdings. Er selber hätte früher einmal ein Rundschreiben
zirkulieren lassen, dem jeder Bemerkungen und Vorschläge zur
Erforschung der Geschichte des Landes hätte beifügen sollen. Die
Erfahrungen, die er dabei gemacht, seien nicht gerade ermutigend
gewesen; denn sein Schreiben sei bald irgendwo steckengeblieben
und verlorengegangen. Er selber wolle tun, was in seinen Kräften
liege86.

Schließlich antwortete auch Plazidus ä Spescha aus Disentis.
In einem liebenswürdigen, etwas geschwätzigen Briefe wünschte er
dem Unternehmen gutes Gelingen. Er erzählt, wie er als Student
in Chur wegen seiner Muttersprache von den Mitschülern
ausgelacht worden und wie er dieser nachgeforscht habe, um zu erfahren,

inwiefern ihr Spott begründet gewesen sei. Diese philologischen
Studien hätten ihn in die Vergangenheit geführt, und während
vierzig Jahren habe er gesammelt, was für «Sprache und
Volksgeschichte von Rätien» wichtig sei. Aber alles sei ihm durch den
Brand des Klosters in Rauch aufgegangen. «Nachher hatte ich das
Glück, nach Innsbruck deportiert zu werden», bemerkt er in seiner
sarkastischen Ausdrucksweise, «ergänzte das Verlorene und
sammelte des Mehreren.» Man soll auf ihn aber keine großen
Hoffnungen setzen. «Ich fühle nicht mehr der zu sein, der ich war»67.
Als Sammler war er Mohr sicher willkommen. Als kritischer
Forscher hätte er kaum große Dienste leisten können. Kühne Spekulationen

sagten seinem sprühenden Geiste besser Zu.

Schon im ersten Aufruf, den Mohr hatte ergehen lassen, hieß es,
man wolle die Geschichte in allen ihren Zweigen gründlich
erforschen, um «so einem künftigen Geschichtsschreiber vorzuarbeiten».

In dem Arbeitsplan, den die Gesellschaft aufstellte und der
für ihre Tätigkeit richtungweisend blieb, kehrt der gleiche Gedanke
wieder: «eine allgemeine Geschichtsschreibung wird vorderhand
von der Gesellschaft, bis und solange nicht das hierzu erforderliche
Material gesammelt und geordnet ist, nicht erstrebt werden
können»68. Das Sammeln dieser Materialien wird zum Hauptzweck
der Gesellschaft. In erster Linie sollte ein möglichst vollständiges
Repertorium aller handschriftlichen und gedruckten Dokumente
öffentlicher und privater Archive angelegt werden. Die Urkunden
wollte man je nach Wichtigkeit in extenso kopieren oder nur
registrieren, und das ganze Werk sollte den Codex diplomaticus der
Gesellschaft bilden. Dieser wird heute in der Kantonsbibliothek
aufbewahrt, besteht aus acht Foliobänden mit mehr als viertausend
Seiten. Unter der Leitung Möhrs, der die Arbeiten korrigierte, die
Titel und Daten einsetzte oder ab und zu selbst, um andere dadurch
erneut anzuspornen, ein Pergament abschrieb, kopierten die
Mitglieder in ihrer Freizeit mit erstaunlichem Fleiß und viel Genauig-

5



66

keit von den zusammengetragenen Quellen, die aus den verschiedensten

Archiven stammten. Man teilte sich in die Arbeit, indem
man die Bände zirkulieren ließ, so daß diese jeweils fünf bis sechs
verschiedene Handschriften aufweisen. Diese Sammlung ist neben
der umfangreichen Kollektion der sogenannten Landesschriften,
den Flugschriften zur Tagespolitik, die bedeutendste Hinterlassenschaft

der Vereinigung69. Daneben wollte sie auch Privatkorrespondenzen

ihre Aufmerksamkeit zuwenden, um sie vor dem Untergang

zu bewahren. Aus antiken Historikern sollten Freunde der
alten Sprachen alle jene Stellen, die die vaterländische Geschichte
betrafen, zusammentragen und mit oder ohne erläuternden
Kommentar einsenden. Gleiche Sammlungen sollten aus Chronisten
des Mittelalters angelegt werden, und schließlich wurde eine
möglichst vollständige Bibliographie für Graubünden geplant. «Hauptsächlich

wichtig» seien aber quellenmäßige Belege für die
«Geschichte der Freiwerdung und Loskäufe der Gerichte und Gemeinden»

und «die Erteilung einzelner Privilegien.» Den Plan eines
«Thesaurus libertatis» hat Mohr noch nicht fallen lassen.

Wer neben diesen Hauptarbeiten noch zu anderem Zeit finden
sollte, möchte geographische und statistische Beschreibungen des
Landes oder einzelner Täler anlegen, Nachrichten über
Naturkatastrophen, alte Straßen, Münzen, Inschriften, Prozesse und
Verbrechen aufbewahren, auch Volkslieder und Sagen sammeln
und genealogische Untersuchungen anstellen. Die Mitglieder sollten

sich gegenseitig jede nur mögliche Hilfe gewähren. Mit ihrem
Sammeleifer, in dem sie auch von Kantonsschülern unterstützt
wurden, haben sie der Gesellschaft unendlich viele wertvolle
Papiere gerettet, die sonst verloren gegangen wären. Sie waren die
ersten, die seit langem wieder die Archive aufsuchten, in denen
dicker Staub sich auf die Pergamente gelegt hatte, und den Sinn
für den Wert der schriftlichen Tradition zu wecken suchten. Eine
Aufnahme, die man im Sommer 1828 durch einen Kantonsschüler
im Prätigau machen ließ, zeigte, wie leichtfertig man mit Urkunden
umging. In mehreren Gemeinden lagen sie in Kisten in dem aus
Holz gebauten Rathaus. Bei einem Brand hätte alles verloren gehen
müssen, wie das zum Beispiel auf Schuders der Fall gewesen war.
An andern Orten bestand überhaupt kein Archiv. Jedes Mitglied
des Gemeindevorstandes behielt ein Bündel Urkunden mit seinen
Büchern im eigenen Hause zurück, und auf Furna lagen alle Schriften

in einem Schrank aus Holz im Kirchturm, in dem man zugleich
eine Kiste mit Schießpulver aufbewahrte. Man riet den Gemeinden,

ihr Archiv in einem Steinbau unterzubringen, im Pfarrhaus
oder der Kirche70. Gleichzeitig versuchte man ihr Material zu
registrieren. In einzelnen Dörfern besorgten das Mitglieder der
Gesellschaft. Sie schrieben die wichtigsten Urkunden ab und sand-



67

ten die Kopien in die große Sammlung. In Ilanz übernahm Pfarrer
Walther diese Arbeit. Die beiden Geistlichen Riedi und Julius
Seeli registrierten die Urkunden in den Archiven von Somvix,
Waltensburg und Panix. Graf Viktor v. Travers brachte Auszüge
aus seinem Privatarchiv zu Ortenstein71.

Auch Philipp Hössli (1800—1854) hat vieles zusammengetragen.
Man muß es aufrichtig bedauern, daß über diesen bedeutenden und
hochgebildeten Mann noch keine Biographie geschrieben wurde. In
jungen Jahren hatte er in Berlin die Rechte studiert und dort mit
seinem Lehrer Savigny, mit Bettina v. Arnim und den ausgesuchtesten

Künstlern der Stadt in engen Beziehungen gestanden. Savigny
suchte ihn einmal in Chur auf, und mit Bettina hat er längere Zeit
korrespondiert. Zu der Zeit, da er der Standeskanzlei als Direktor
vorstand, besorgte er auch das kantonale Archivwesen. Uberall
suchte er nach wichtigen Pergamenten. Im Davoser Archiv schied
er Bundes- und Kantonsdokumente voneinander und brachte die
letzteren nach Chur. Einen großen Fund machte er im Oberland. Die
Urkunden des Grauen Bundes waren verschollen. Niemand konnte
ihm darüber Auskunft gebender glaubte sie verloren. Da stieß er
in der Ilanzer Kirche auf eine Kiste, die ihm verdächtig erschien.
Nach langem Suchen fand er den Schlüssel dazu und brachte die
wichtigsten Dokumente des Bundes ans Licht72. Um möglichst
viele Gemeindearchive erfassen zu können, erklärte sich die Gesellschaft

bereit, unentgeltliche Abschriften aller wichtigen
Pergamente, deren Entzifferung schwierig war, zu besorgen. Die ganze
Sammlung hätte allerdings für einen Historiographen des
Freistaates nicht genügt. Er hätte auch Schriftstücke aus den großen
Archiven in Innsbruck, Venedig, Wien und Paris zu seiner
Verfügung haben sollen. Sie zu beschaffen, fehlten aber die finanziellen
Mittel.

Diese waren immer sehr bescheiden. Sieben Jahre lang bestritt
die Gesellschaft alle Auslagen aus den Beiträgen der Mitglieder. Erst
1833 richtete sie ein Gesuch um finanzielle Beihilfe an die oberste
Landesbehörde. Man fand den Zeitpunkt dafür besonders geeignet,
weil die Naturforschende Gesellschaft auf ihren jährlichen Zuschuß
verzichten wollte73. Die Eingabe hatte Erfolg. Der Große Rat
bewilligte für drei Jahre einen Beitrag von 200 Gulden, der ihr 1836
für drei weitere Jahre zugesprochen wurde74. Als 1840 die Gesellschaft

neuerdings um staatliche Hilfe nachsuchte, regte sich die
Opposition. Man wolle die Arbeit der Gesellschaft nicht
unterschätzen, bemerkten verschiedene Abgeordnete. Aber bisher hätte
der Große Rat noch nie Gelegenheit gehabt, irgendwelche Leistungen

zu sehen. Auch seien Einschränkungen bei der gegenwärtigen
finanziellen Lage des Kantons am Platze. Trotzdem wurde der



68

gleiche Beitrag für ein weiteres Jahr gewährt75. 1841 aber wies man
das Gesuch mit wenig überzeugenden Begründungen zurück, ob-
schon Mohr in einem ausführlichen Bericht über die Tätigkeit der
Gesellschaft orientiert und zu einer Besichtigung der Sammlungen
eingeladen hatte76. Vermutlich hat sich der Rat mehr von politischen

als sachlichen Überlegungen leiten lassen; denn Mohr war
als Anhänger der Konservativen bekannt, und die Geschichts-
forschende galt als seine Gesellschaft. Dieser Entscheid des Rates
hinderte offenbar auch die Weiterführung der «vollständigen
Ausgabe aller dermalen bestehenden Bundes-, Hochgerichts- und
Gerichts-Statuten» Graubündens, von denen erst einige Faszikel
erschienen waren. Man verfolgte damit verschiedene Absichten.
Man konnte einem weiteren Kreis von Historikern reiches Quellenmaterial

zur Verfügung stellen, unter den Richtern die Kenntnisse
des Rechts vertiefen und «als letzter und höchster Wunsch»
planmäßig auf eine einheitlichere und einfachere Gesetzgebung
hinarbeiten. Es war dies eine der Forderungen, die Peter Gonradin
v. Planta elf Jahre später mit Hilfe des Reformvereins zu verwirklichen

suchte.
Der Mangel an Geld machte auch die Anschaffung einer

größeren Bibliothek unmöglich. Man war auf Dotationen von
Mitgliedern und Gönnern angewiesen und hütete die kleinen Bestände
mit rührender Sorgfalt. Sie umfaßten in den ersten Jahren etwa
hundertfünfzig, zuletzt gegen sechshundert Bände, unter denen
Darstellungen wenig zahlreich vertreten waren. Chronisten
überwogen77. Bibliothekstunden wurden auf den Abend verlegt, und
wenn im Winter mindestens zwei Mitglieder ihren Besuch anmeldeten,

war der Bibliothekar bereit, den Ofen zu heizen. Da der Unterhalt

eines eigenen Raumes mit großen Kosten verbunden war,
stellte Alphons v. Flugi in seinem Hause ein Zimmer zur
Verfügung. Auch damit waren nicht alle Schwierigkeiten behoben.
Es blieb schließlich nichts anderes übrig, als 1857 nach längeren
Verhandlungen und nicht ohne wehmütiges Bedauern die eigenen
Bestände mit der Bibliothek der Kantonsschule zu vereinigen78.

Die Ehrenmitgliedschaft wurde nur an «Männer im Auslande»
erteilt, zu denen auch die Schweizer gezählt wurden. Man wollte
damit den Betreffenden weniger eine Anerkennung bekunden, als
sie vielmehr sich verpflichten. Die Statuten setzten fest, daß mit
dieser Würde ausgestattet werden könne, wer sich um die rätische
Landesgeschichte verdient gemacht habe oder in der Lage sei, die
Bestrebungen der Gesellschaft zu unterstützen. 1830 wurden unter
anderen Staatsrat C. v. Muralt und J. C. v. Orelli in Zürich als
Ehrenmitglieder aufgenommen und 1833 J. C. Zellweger, der
diesen Titel mit Genugtuung auf der ersten Seite seiner «Geschichte
des appenzellischen Volkes» drucken ließ. Unter den später Er-



69

nannten sind fast alles Männer, die mit Mohr in freundschaftlichen
Beziehungen standen: Josias Schneller in Luzern, Pater Gall Morel
in Einsiedeln, Joseph Bergmann in Wien und Gerold Meyer v.
Knonau in Zürich, denen wir später noch mehrmals begegnen
werden.

Die Organisation des Vereins entsprach seinem Zweck. Man
versammelte sich nicht regelmäßig zu Vorträgen, wie das heute
in geschichtsforschenden Gesellschaften die Regel ist. Die Mitglieder

arbeiteten einzeln und im Stillen. Die beiden jährlichen
Zusammenkünfte wurden auf die Churer Märkte im Mai und Dezember

anberaumt, die damals im bündnerischen Wirtschaftsleben
eine große Bedeutung hatten. Auf den gleichen Zeitpunkt hatte
früher schon die Ökonomische Gesellschaft ihre Versammlungen
angesetzt. Die Mitglieder erhielten so Gelegenheit, ihre Arbeiten
vorzulegen und neue Anregungen entgegenzunehmen. Darstellungen

schätzte Mohr wenig. Im Arbeitsplan wird an letzter Stelle von
ihnen gesprochen. Erst, nachdem man sich während eines
Vierteljahrhunderts mit der Anlage von Sammlungen beschäftigt hatte,
wurden vom Winter 1849 an regelmäßige Sitzungen mit
Vorträgen abgehalten. Man versammelte sich jeweils am Abend um
sieben und blieb nie länger als bis neun Uhr. In den Referaten
wurden nur Themata aus der Bündnergeschichte behandelt. Unter
den Referenten nehmen Peter Kaiser, Pfarrer Christian Kind und
Alphons v. Flugi den ersten Platz ein. Bezeichnend, daß Mohr sich
selber treu blieb und nie eine eigene Abhandlung vorlegte. Erlas
aus Werken anderer oder anschließend an einen Vortrag eine
Urkunde in der Übersetzung, sicher nicht allein, um den Abend
auszufüllen, sondern um damit die Gesellschaft immer wieder an ihre
eigentliche Aufgabe zu erinnern, die zugleich sein innerstes
Anliegen war: das Studium der Quellen. Der Besuch der Sitzungen
war weitgehend abhängig vom Interesse für das behandelte Thema.
Diskussionen fanden in der Regel nicht statt.

Ein einziges Mal scheint es zu einer lebhaften Aussprache
gekommen zu sein. Graf Gobineau, heute bekannt als Begründer der
Ariertheorie, welcher um die Mitte des letzten Jahrhunderts aufder
französischen Gesandtschaft in Bern als Legationssekretär weilte,
stellte in einem Schreiben an den Verein die Frage, ob die Rätier
etruskischen Ursprungs seien. Damit hatte er an ein Problem gerührt,
das zu lösen man sich in Graubünden als privilegiert betrachtete.
Kaiser, der 1838 selber in einer kleinen Schrift dazu Stellung
genommen und darin der Auffassung, die Räter seien Etrusker,
entgegengetreten war, eröffnete die Diskussion mit einem Überblick über
die in der Literatur bisher geäußerten Ansichten. Die Aussprache war
sehr rege und mußte an einem zweiten Abend fortgeführt werden.
Die Votanten brachten wenig Originelles vor und verteidigten die



7°

Auffassungen anderer, als hätten sie sie selbst gefunden. Die
Diskussion führte zu keinem Ergebnis. Man mußte dem Grafen Go-
bineau, der gespannt auf das Resultat wartete, mitteilen, daß man
sich nicht habe einigen können, und die Frage noch nicht abgeklärt

sei79. In der Folge versuchte dann der junge Conradin v.
Mohr in einer längeren Abhandlung dem Problem auf den Grund
zu gehen. Er sandte sie nach Bern, in der Hoffnung, sich durch die
Sympathie des Grafen wertvolle Beziehungen schaffen zu können.
Wie oft in seinem Leben, hat ihn aber auch hier das Glück im
Stiche gelassen. Gobineau hatte unterdessen seinen Posten in Bern
aufgegeben, und Conradin erhielt nicht einmal das Manuskript
zurück.

Von unserem heutigen Standpunkte aus gesehen, war die
Geschichtforschende Gesellschaft sicher zu einseitig auf das Sammeln
von Urkunden bedacht. Das Vortragsleben setzte — wie erwähnt
— erst spät ein und war nie besonders rege. Man ließ fast
keine Publikationen erscheinen, keine Ausgrabungen wurden
vorgenommen, und auch die antiquarische Tätigkeit, die in der Zürcher

Gesellschaft erst sehr gepflegt wurde, ist über bescheidene
Anfänge nicht hinausgekommen. Wiederum fehlten die finanziellen
Mittel. Wertvolle Antiquitäten konnten nicht angekauft werden
und kamen ins Ausland. Die Behörden kargten mit ihrer
Unterstützung. Als man den Churer Stadtrat bat, für die bescheidenen
Sammlungen einen geeigneten Raum zur Verfügung zu stellen,
antwortet er in einem höflichen, aber unverbindlichen Schreiben
und kam nicht mehr darauf zu sprechen.

Einseitigkeit kann aber auch Stärke bedeuten. Die Aufgabe,
die sich die Vereinigung gestellt, hat sie weitgehend erfüllt. Mit
ihrem Sammeleifer hat sie der späteren Forschung trefflich
vorgearbeitet und vieles vor dem Verlorengehen bewahren können.
Im Gegensatz zu andern kantonalen Vereinen war das Mittelalter
von Anfang an ihre bevorzugte Epoche. Das Altertum hatte in
Graubünden zu wenig auffallende Zeugnisse zurückgelassen, und
für die neuere Zeit wuchs das Interesse erst allmählich. Auch räumlich

wollte man sich beschränken. Was jenseits der Grenzen alt fry
Rätiens lag, wurde nur dann beachtet, wenn es für die eigene
Vergangenheit aufschlußreich sein konnte. Wesentlich anders nimmt
sich daneben die Parole der Basler Gesellschaft aus: «Das ganze
große Feld der Geschichte steht uns offen. Kein Jahrhundert, kein
Volk, keine menschliche Beziehung, die eine Geschichte hat, soll
uns fern bleiben, und selbst wieder die Geschichte der Geschichtsdarstellung

und Kritik historischer Werke ist nicht ausgeschlossen»80.

Aber eine weltoffene Universitätsstadt ist eines und ein in
sich gekehrtes Bergland ein anderes. Auch hatten sich in Basel ge-



7i

lehrte Fachleute zusammengeschlossen, in Graubünden aber
Dilettanten im besten Sinne des Wortes, die sich darüber klar waren,
daß sich Liebe zur Wissenschaft und Begabung nicht immer die
Waage halten. — Endlich darf man nicht vergessen, daß die Bündner

Geschichtsforschende Gesellschaft eine der ersten ihrer Art in
der Schweiz war. Ihre Schwestergesellschaften in Basel wurden
zehn, in Genf elf, in Bern zwanzig und in St. Gallen gar dreißig
Jahre später gegründet. Auch in Deutschland fallen die meisten
Gründungen in spätere Zeit. Das gleiche Geburtsjahr 1826 weist
dort einzig die Vereinigung zu Freiburg im Breisgau auf. Der Verkehr

mit andern Gesellschaften blieb sehr bescheiden. Am Anfang
war man fast ganz allein, und als die Verbindungen sich langsam
entwickelten, begann unsere Gesellschaft zu stagnieren. Die
Mitgliederzahl fiel von 51 im Jahre 1831 auf 29 im Jahre 1864.

Sicher wäre die Gesellschaft schon früh wieder eingegangen,
wenn Mohr nicht immer wieder mit neuem Mute gearbeitet hätte.
Schon die Zeitgenossen haben das gewußt. Seinem unentwegten
Arbeitswillen haben sie ihre Bewunderung nicht versagt. Allein
durch diesen hielt er die Mitglieder bei der Stange; denn sein
ernstes Wesen war wenig dazu geeignet, frohe Geselligkeit zu pflegen,

die in jeder Gemeinschaft beliebt ist und anregend wirken
kann. Seine Präsidentschaft fällt in die Jahre von 1833 bis 1849.
Doch war er auch vor- und nachher der erste in der Vereinigung,
nie aber ihr Diktator. Er konnte nur führen, nicht befehlen. Auch
mit der vornehm-patriarchalischen Art, in welcher Mülinen in
Bern die Schweizerische Gesellschaft führte, deren Zusammenkünfte

in seinem eigenen Hause stattfanden und mehr an Sitzungen
des Rats als an Vereinsversammlungen erinnerten, kann seine
Leitung nicht verglichen werden. Dazu fehlten ihm alle
Voraussetzungen81.

Die Geschichtforschende Gesellschaft war seine Schöpfung
gewesen. Sie war nicht auf einen zufälligen äußern Anstoß hin
gebildet worden wie zum Beispiel die Antiquarische Gesellschaft in
Zürich. Geeignete Zeitumstände mögen Mohr bei der Gründung
begünstigt haben. Der stürmische Auftakt zum 19. Jahrhundert
war vorbei, der Kriegslärm verstummt, stillere Zeiten kehrten
wieder, und mit mehr Muße und Aussicht auf Erfolg konnte man
sich wieder den Wissenschaften zuwenden82. Nichts war
verheißungsvoller und verlockender als die Geschichte, in die Johannes

v. Müller mit zauberhaftem Lichte hineingeleuchtet hatte.
Man wollte mehr erfahren über die Vergangenheit des eigenen
Landes und folgte darum gerne dem Rufe Möhrs. Noch immer war
man stolz darauf, zum alten Freistaat der Drei Bünde zu gehören.
Zwar war das «Vaterland» durch «ein leichtes Band an die
befreundete Schweiz» geschlossen, das seine Selbständigkeit nach



72

außen sicherte. Aber im Innern bestand «eine hohe Freiheit, wie
kein anderes Volk sie aufzuweisen» hatte. Und welches Land war
an Geschichte reicher als Graubünden, das als Brücke zwischen
Norden und Süden so Vieles gesehen und gelitten und in seinen
Bergen Uraltes durch Jahrhunderte herauf bewahrt hatte?
«Eingedenk des ciceronischen nescire proavum turpe est» hatte man
sich zusammengefunden. Vereint wollte man «in die Zeiten
zurückwallen, die schon längst vorübergerollt und wie versunkene
Landschaften» hinter einem lagen, um sie mit dem Licht der
Forschung aus dem Dunkel zu heben. Das Siegel der Gesellschaft zeigt
denn auch eine aufsteigende Sonne, die hinter Bergen hervorbricht

und ihre Strahlen auf urtümliches Land herabfallen läßt.
Doch nicht nur die Größe des Vaterlandes, auch die Gefahren, die
ihm drohten, wollte man erkennen, um ihnen zu begegnen, um den
Parteihader und das Mißtrauen des Volkes gegen seine Regierung,
«dieses traurige und verderbliche Erbteil aus finsterer Zeit», zu
vermeiden, aber auch die Erinnerung an jene Männer wachzuhalten,

die aufstanden, um es zu retten, wenn es dem Untergange nahe
war83. Als Motto setzte man über den ersten Tätigkeitsbericht ein
Wort Heinrich Ludens, das mit der Frage anhebt: «Ohne die
Geschichte seines Volkes zu kennen, wie sollte jemand im Geist oder
gemäß den Bedürfnissen desselben handeln können?» Der Pragmatismus

ist noch immer lebendig. Auch hinter den Stiftern der
Gesellschaft stand anfänglich der Geist Müllers. Viel Geduld mag für
Mohr nötig gewesen sein, um sie auf dem eigenen mühevollen,
selbstlosen und recht staubigen Weg vom historischen Enthusiasmus

zur kritischen Forschung zu führen.



73

LEBEN IN STAAT UND FAMILIE

Die thematische Gliederung, die wir über der biographischen
Darstellung nicht ganz außer Acht lassen möchten, hat uns mit der
Schilderung der Geschichtsforschenden Gesellschaft über die Mitte
des Jahrhunderts, ja selbst über die Lebenszeit Möhrs
hinausgeführt. Die erste Hälfte seiner Jahre, denen es an äußerer und
innerer Bewegtheit nicht gefehlt hat, haben wir früher aufgezeichnet.

Wir führen jetzt die Darstellung weiter und setzen damit im
Jahre 1824 ein, in dem er das Engadin verlassen hat, um endgültig
in Chur Wohnsitz zu nehmen. Der Abschied von Süs fiel ihm nicht
schwer. Er hatte sich dort nie heimisch gefühlt und stets sich nach
dem anregenden Verkehr mit gebildeten Kreisen gesehnt. Auch
äußere Umstände konnten ihn nicht binden. Das neue große Haus
mit der Landwirtschaft überließ er seinem Vater, und die beiden
Kinder wußte er bei der Mutter gut aufgehoben. Auf Weihnachten
sandte er ihnen jeweils ein Faß voller Geschenke. Sonst reichte
ihm die Zeit kaum zu flüchtigen Besuchen1. Im Gegensatz zu
seinem Sohne Conradin, der das Engadin immer als seine eigentliche
Heimat betrachtete und, so oft es ihm nur möglich war, dort
verweilte, blieb er ihm fern, ja man gewinnt den Eindruck, er habe es
bewußt gemieden.

Um so leichter konnte er sich in der Hauptstadt einleben. Gleich
fand er Aufnahme in der Casinogesellschaft, einem Kreis freisinniger

Männer, die sich in den frühen Nachmittagsstunden zu
unterhaltenden Gesprächen vorwiegend politischen Inhalts zusammenfanden.

Ihr permanenter Präsident war der ehemalige französische
Gardehauptmann und Ritter des Ordens «pour le merite» Martin
v. Buol, der zu diesem Posten wie kein zweiter geschaffen war. In
wenigen Minuten hatte er alle Journale gelesen und rapportierte
darüber beim schwarzen Kaffee, indem er die Berichte mit seinem
unerschöpflichen Vorrat von Anekdoten belebte. Er war klein, sehr
lebendig, aufbrausend, sprach ständig vom Hängen und Köpfen,
war aber höchst ungefährlich und der gutmütigste Mensch von der
Welt2. Das bisweilen recht laute Treiben und Trinken der Gesellschaft

scheint Mohr eine willkommene Gelegenheit zum Vergessen
geboten zu haben. Einen eigentlichen Beruf übte er anfänglich
nicht aus. Als die Regierung seinem Freund, Kanzleidirektor Vin-
cenz v. Planta, 1826 ein Jahr Urlaub gewährte, wählte sie Mohr zu



74

dessen Stellvertreter3. Nachher eröffnete dieser ein Advokaturbureau.

Gefallen fand er an der Juristerei kaum. Er wollte sie nur
so lange betreiben, bis ihm seine Vermögensverhältnisse erlaubten,
sich ganz der Geschichte zu widmen. Trotzdem war er im Kanton
einer der gesuchtesten Juristen seiner Zeit. Sein hoher Gerechtigkeitssinn

ließ ihn mit großer Bestimmtheit auftreten, wenn er seinen
Klienten im Recht glaubte. War er aber vom Gegenteil überzeugt,
sah er nicht ohne Genugtuung das Gericht gegen seine Partei
entscheiden. Die Regierung übertrug ihm verschiedentlich die
Führung von Prozessen, und auch die Geistlichkeit des bischöflichen
Hofes wählte ihn zu ihrem juristischen Berater. Lange Zeit vertrat
er die «Rentenanstalt zu Stuttgart» und die «Schweizerische
Mobiliarversicherung»4. Unter seinen Papieren finden sich noch
Formulare der beiden Gesellschaften, die wie Symbole seiner täglichen
Arbeit anzuschauen sind: Auf der Vorderseite stehen dürre
Eintragungen über Anzahlungen oder Beschaffenheit und Wert der
versicherten Effekten, auf der unbedruckten Rückseite Urkunden-
regesten, genealogische oder biographische Notizen zur
Bündnergeschichte. Zum Studium der Vergangenheit sah er sich berufen;
die Zeit, die er für seine juristischen Geschäfte verwendete,
betrachtete er als verloren.

Erst nach langem Zögern und Zweifeln entschloß sich Mohr zu
einer zweiten Ehe. Seine Wahl fiel auf Josephine Caroline
Maximiliane v. Buol, die Tochter des oben erwähnten Hauptmanns.
Josephine war eine fromme, herzensgute und Mohr in selbstloser
Liebe ergebene Frau, die ihm ein glückliches Familienleben
schenkte, wie er es bisher noch gar nicht gekannt. Nach ihrer Heirat
und Hochzeitsreise ans Mittelmeer im Mai 1828 wohnten sie in dem
Heroldschen Hause an der Reichsgasse. Als sein Vater in Süs starb,
nahm Mohr auch die beiden Kinder aus erster Ehe, Louise und
Conradin, nach Chur, welche dort eine kleine Stiefschwester,
Maria, vorfanden, zu der sich wenig später eine zweite gesellte.
Trotz der Spannungen, die zwischen den beiden ältern Kindern
und der Stiefmutter bestanden, waren die Jahre der zweiten Ehe
für Mohr und seine Familie eine glückliche Zeit. Die Kinder wurden

in strenger Religiosität erzogen. Die Mutter lehrte sie Gel-
lertsche Kirchenlieder, und der Vater las ihnen am Abend häufig
Geschichten vor. Als 1834 Josephine ganz unerwartet starb und
Mohr mit vier Kindern allein zurückblieb, war er ganz verloren
und wußte sich kaum zu fassen. Wenn er nach einem Jahr schon
eine dritte Ehe einging, so nur, um den Verlust, den er und seine
Kinder erlitten, zu ersetzen. Ihm deswegen Lieblosigkeit
vorzuwerfen, wäre ungerecht. Regina Constanzia Gugelberg v. Moos,
mit der er sich am 26. April 1835 vermählte, wurde ihm eine
verständnisvolle Gattin und seinen Kindern eine treu besorgte Mutter.



75

Sie starb 1847, so daß Mohr auch seine dritte Frau um sieben Jahre
überleben mußte5.

Die Familie Mohr gehörte zu den angesehensten der Stadt. Sie
galt für reich und verkehrte in der besten Gesellschaft. Seinen Sohn
Conradin ließ Mohr in Wetzlar das Gymnasium besuchen, um ihn
aus der Gesellschaft einiger ihm unangenehmer Gespielen zu
entfernen. Seine Töchter gingen in Chur zur Schule, spielten artig
Klavier und wurden zur Vervollständigung ihrer Erziehung für
ein Jahr nach Montmirail gebracht. Häufig kamen die jungen
Leute der Stadt zu Einladungen, Gartenfesten und Landpartien
zusammen, bei denen während seiner Fereienaufenthalte besonders

Conradin, der zur Laute sang, gerne gesehen wurde; und
wenn im eigenen Weingarten die Trauben reiften und gelesen
wurden, lud man wieder Freunde ein und wußte aus der Arbeit
durch Tanz und Gesang ein Fest zu machen. Beliebt waren die
Scherze mit sogenannten «Wimmlet-Poppeli», die die Mädchen
den Burschen heimlich am Rocke festmachten, die sich ihrerseits
rächten, indem sie lautes Feuerwerk abbrennen ließen und damit
die Damen arg erschreckten8. Auch in Chur lebte man damals im
Stile der unbeschwerten und frohmütigen Biedermeierzeit. Im
Jahre 1836 zog die Familie aus dem «Süßen Winkel», wo man seit
1832 gewohnt hatte, in ihr eigenes, neu erbautes Haus in der Quader,

das damals als eines der ersten außerhalb der Stadtmauern
allein in Wiesen und Bäumen stand7.

In Chur wußte sich Mohr die Freundschaft einer Reihe bedeutender

Männer zu erwerben, unter denen ihm besonders Christoph
v. Albertini, Johann Friedrich v. Tscharner und Vincenz v. Planta
nahe standen. Planta war der jüngste unter den drei Genannten.
Er war im gleichen Jahr wie Mohr nach Chur gekommen, nachdem

er in Göttingen und Berlin die Rechte studiert und sich dort
als Jurist hauptsächlich Savigny angeschlossen hatte. Nach Reisen
in England und Holland kehrte er in die Schweiz zurück und arbeitete

in der Standeskanzlei, zu deren Direktor er 1824 gewählt
wurde. Wie schon erwähnt, hat ihn Mohr in dieser Eigenschaft
während eines Jahres vertreten. Nach dem Rücktritt vom Amte
nahm Planta an allen Bestrebungen, die die Weckung und Hebung
des religiösen und wissenschaftlichen Lebens zum Ziele hatten,
regen Anteil, arbeitete für gemeinnützige Institutionen und
widmete sich historischen Studien8. Er war ein treuer Helfer Möhrs,
und als er 1851 starb, hat die Geschichtsforschende Gesellschaft
mit Recht den Verlust eines ihrer eifrigsten Mitglieder
betrauert.

Bundespräsident v. Albertini gehörte zu den Stützen der
Gesellschaft. Er war ein Mann von Geist und Bildung, ausgezeichnet



76

durch große Klarheit und Schärfe des Denkens. Er konnte hart,
aber nicht ungerecht sein und blieb zeitlebens selbständig bis zur
Unverträglichkeit. Seine politischen Ansichten betrachtete er als
die einzig richtigen9. Er war konservativ, bisweilen sehr reaktionär,
was nicht wenig zu seiner Isolierung im Alter beigetragen hat. In
den Achtundvierzigerkämpfen stand er ganz auf der Seite des
Sonderbundes. Sein Sohn Ulisses war in dessen Heer eingetreten, und
Albertini selber wurde beschuldigt, während des Krieges mit dem
österreichischen Gesandten Kaisersfeld in verräterischer Verbindung

gestanden zu haben10.
Für Mohr war die Begegnung mit Johann Friedrich v. Tschar-

ner bedeutender. Er war Albertini an wissenschaftlicher Bildung
überlegen, weniger absolutistisch als dieser. Doch mit der gleichen
Kompromißlosigkeit vertrat Tscharner seine politischen Ideen,
besonders, weil er selber nie die Interessen des Vaterlandes denen
der Partei zu opfern bereit war, andern aber nicht zutrauen wollte,
daß auch sie ihr Land liebten, nur auf etwas andere Weise11. Auch
ihm hat diese Haltung geschadet, und tief gekränkt hat er sich
nach der Verfassungsrevision der Churer Stadtgemeinde aus allen
Ämtern zurückgezogen. Graubünden hat er 1831 auf der
Tagsatzung vertreten, der Eidgenossenschaft als Kommissär und
Obmann der Schiedsgerichtskommission in der Baslerfrage gedient.
Sein politisches Denken war beherrscht vom Grundsatz der
Legitimität. Man hat in ihm einen typischen Vertreter der Restauration

in Graubünden gesehen12. Naturgemäß kam er damit in
scharfen Gegensatz mit der politischen Bewegung der dreißiger
Jahre, die seiner Ansicht nach in die Anarchie führen mußten.
Kurz nach dem Tode Tscharners hat Vincenz v. Planta eine
Darstellung seines Lebens erscheinen lassen, die den heutigen
Ansprüchen an eine Biographie allerdings nicht mehr genügen kann,
uns aber durch die vielen Beilagen des zweiten Teiles, unter denen
die «historisch-publizistische Übersicht der Staatsgeschichte
Graubündens» einen bedeutenden Raum einnimmt, wertvolle
Einblicke in das Denken dieser bedeutenden Persönlichkeit gestattet.
Georg v. Wyß nannte Tscharner in einer Besprechung des Buches
in der Basler Zeitung einen Mann, «der unter den Trefflichen eine
hervorragende Stelle einnimmt. mit eindringlichem Scharfsinn
und rastlosem Forschungstrieb den festen Glauben und die
aufrichtige Demut des Christen verband»13. Die politischen
Anschauungen Tscharners weisen eine frappante Ähnlichkeit mit
denen Möhrs auf. Da sie fast täglich sich begegneten, hat zwischen
ihnen kein Briefwechsel stattgefunden, der uns darüber näher
Auskunft geben könnte. Es ist nicht anzunehmen, daß der bedeutend
jüngere Mohr Tscharner beeinflußt hätte. Vielmehr läßt sich
vermuten, daß Tscharner Mohr geführt habe. Tatsache ist, daß dieser



77

am Ende der zwanziger Jahre eine entscheidende Wendung vollzogen

hat, daß in dieser Zeit sein konservativer Kern aufgebrochen ist.

Der Wandel von Möhrs Gesinnung kann am besten deutlich
gemacht werden durch eine vergleichende Gegenüberstellung der
Rede zur Reformationsfeier aus dem Jahre 1819 und der
Ansprache, die er als Vertreter der Regierung an die Evangelischrätische

Synode von 1834 gerichtet hat. 1819 spricht ein feuriger
Liberaler. Seiner Reformationsrede setzt er als Motto ein Zitat
aus Seumes berühmtem «Spaziergang nach Syrakus» voran. Seume
(1763—1810) war ein Schriftsteller von wildem Unabhängigkeits-
gefühl, erfüllt von Vaterlandsliebe und Freiheitsdrang, ein scharfer
Tyrannenfeind und Aristokratenhasser, dem jeder geistige Zwang
Tod bedeutete14. Seine Opposition gegen jedes hierarchische Prinzip

machte auch vor der katholischen Kirche, die in Vorurteile,
Privilegien und Gewissenszwang gefangen sei, nicht Halt. Sein
Katholizismus sei der «der Vernunft, der allgemeinen Gerechtigkeit,

der Freiheit und Humanität», und mit aufklärerischem
Optimismus glaubt er an den Fortschritt des Menschengeschlechts, das
einst in «ursprünglicher Gerechtigkeit» werde leben können15. In
Möhrs Rede finden sich ähnliche Stellen. In der Lehre Christi und
der Reformation sieht er vor allem eine Sache der Freiheit, die
Licht in das Dunkel des Heidentums und Rettung aus dem Zwang
der Kirche gebracht habe. Noch immer sei die Unwissenheit des
Volkes der Grund seiner politischen und kirchlichen Unmündigkeit,

und die Theologen hüteten sich, an diesem Zustande etwas
zu ändern, weil sie fürchten müßten, ihrer Machtstellung dadurch
verlustig zu gehen. Fast möchte man glauben, er wolle mit seinen
gehässigen Bemerkungen gegen die Geistlichen, seine Abkehr vom
theologischen Studium rechtfertigen, fänden sich nicht in Schriftstücken

aus der Zeit der Griechenbegeisterung Hymnen auf die
Freiheit und Angriffe gegen jene, die sie den Griechen vorenthalten
wollten, welche deutlich beweisen, daß es ihm damit heiliger Ernst
gewesen ist. Daß auch sein Philhellenentum aus dem modernen
Liberalismus hervorwuchs, haben wir früher schon erwähnt.

Ein ganz anderer Mohr tritt uns in der Rede entgegen, die
er anläßlich der Evangelisch-rätischen Synode im Jahre 1834 gehalten

hat. Als Vertreter der Regierung fiel ihm die Aufgabe zu, in
den Beratungen über die Respektierung der staatlichen Hoheitsrechte

zu wachen16. Die Synodalen hätten sich wohl keinen
kirchentreueren Assessor wünschen können. Die Bestimmung der
Geistlichen schilderte er in seinen eröffnenden Worten als so bedeutsam
und den christlichen Glauben mit solcher Inbrunst als die einzig
mögliche Grundlage allen menschlichen Lebens, daß viele Pfarrer
den Wunsch äußerten, er möchte seine Rede drucken lassen, und



78

Domkustos v. Carl zu St. Luzi bat ihn daraufhin, er möchte ihm
etwa fünfzig Exemplare davon unauffällig zusenden; denn sie sei
«eine goldene Ausbeute der einzig wahren Wissenschaftsquelle»,
und die Zöglinge des Priesterseminars, denen er sie gleich nach
Empfang öffentlich habe vorlesen lassen, hätten sich an der Wahrheit

gefreut, «die bei einem so feierlichen Anlasse aus Ihrem Munde
ebenso zeitgemäß als kraftvoll floß»17.

Mit Grauen sieht Mohr nach Frankreich. Er nennt es das
«Vaterland des politischen und religiösen Unglaubens». Wieder
sei von ihm mit der Julirevolution eine Bewegung ausgegangen, die
mehrere europäische Staaten, auch die Schweiz, in das größte
Unglück zu stürzen drohe. Die Religion sei in Gefahr, und wenn sie an
Kraft verliere, müsse alles zusammenbrechen. Sie allein könne
dem Menschen und Bürger jenen Halt geben, der ihm ein Leben
im Staate ermögliche und ihn nicht dem Gesetz der Gewalt
ausliefere. Warnend erhebt er die Stimme gegen jene, die eine
«zeitgemäße Umgestaltung» des Christentums verlangten, weil dieses
in der hergebrachten Form der Gegenwart nicht mehr genügen
könne. Sie möchten damit nur das außer Acht lassen oder gar
bestreiten, was ihren «regellosen Begierden im Wege stehe oder der
vergötterten menschlichen Vernunft als unbegreiflich» erscheine.
Sie versuchten auch jene «im Christentum durch Wandel und
Wort des Heilandes und seiner Apostel fest begründete Lehre zu
leugnen, daß die Obrigkeit von Gott sei». Wer aber dieser «den
Gehorsam aufkündet, so lange sie nicht befiehlt, was dem Worte
Gottes zuwiderläuft, wer seine Eide bricht, findet hiefür in diesem
Worte keine Rechtfertigung». Kirche und Staat können nach seiner
Uberzeugung nur eine gemeinsame Grundlage haben: die Lehre
Christi. Mit aller Deutlichkeit bekennt sich Mohr zum Prinzip der
Legitimität. Das Staatsdenken der Restauration hat in ihm einen
unentwegten Verfechter gefunden. Als legitim können Mohr in der
Schweiz nicht monarchische oder aristokratische Herrschaftsansprüche

gelten. Gottgewollt ist einfach die bestehende Ordnung,
die im Bundesvertrag von 1815 geschaffen wurde, und die Freiheit,
die man darin jedem einzelnen seiner Glieder zugesteht. Wer diese
Gesetzlichkeit nicht anerkennen will, stellt sich gegen den Willen
Gottes. Das konservative Element gilt Mohr deshalb als christlich,
das radikale als atheistisch. Die Radikalen sind in seinen Augen
Träger des «politischen und religiösen Unglaubens».

Da Mohr keiner Behörde mehr angehörte, suchte er auf
andere Weise seinen Anschauungen Nachdruck zu verleihen. Er
übernahm für zweieinhalb Jahre die Leitung der «Churer
Zeitung»18. Die damals häufigen Wechsel der Redaktoren lassen darauf

schließen, daß der Posten eines Schriftleiters nicht gerade
begehrt war. Die Arbeit konnte nebenamtlich besorgt werden; denn



79

das Blatt erschien nur zweimal in der Woche und wies nie mehr als
vier kleine Seiten auf. Es brachte die wichtigsten Nachrichten aus
dem Ausland und den Kantonen, die es durch Abdrucke aus
andern Journalen, besonders der konservativen Basler Zeitung,
bereicherte. In einleitenden oder ergänzenden Sätzen dazu gab Mohr
seiner Meinung Ausdruck. Redaktionelle Artikel sind selten. Noch
in den dreißiger Jahren hielt man sich soweit als möglich an das
Versprechen, das man seinerzeit den Lesern gegeben hatte, die
Tatsachen selber sprechen zu lassen und nicht zu räsonieren, weil
räsonieren an sich schon für unsachlich galt. Im allgemeinen führte
Mohr die Redaktion in den herkömmlichen Bahnen weiter. Nur
eine einzige Neuerung wurde vorgenommen, indem er die Rubrik
«Eidgenössisches» an erster Stelle erscheinen ließ, während diese
bisher immer das «Ausland» eingenommen hatte19. Diese
Umstellung ist sicher bezeichnend für das wachsende Interesse, das
man in Graubünden den Vorgängen in der Schweiz entgegenbrachte,

für deren Schicksal man sich in zunehmendem Maße
mitverantwortlich fühlte. In den Auseinandersetzungen mit den Radikalen

der Schweiz hat denn Mohr auch das meiste Pulver
verschossen. Zu einer sachlichen Diskussion findet er selten die Ruhe.
Seine Polemik ist oft gehässig, und an kräftigen Ausdrücken fehlt
es nicht. Er spricht von der «wahrhaft blödsinnigen» Auslegung
des Asylrechtes durch die Radikalen, nennt diese «moderne
Maulhelden», deren Hauptarbeit in der «Verläumdung des Rechtes
zugunsten von Parteizwecken» bestehe. Die Zügellosigkeit der
radikalen Presse sei schuld an der ganzen Verwirrung, und solange ihr
nicht gesteuert werde und «jeder hirnlose Skribler» schreiben
könne, was ihm nur einfalle, komme man in kein besseres Verhältnis

zum Ausland. Er fordert energische Handhabung der Zensur.
Die Ehre des Vaterlandes, betont er, liege der «Churer Zeitung»
ebenso am Herzen wie den «Schreiern des Tages», die diese
beschmutzten20. Mit Stolz weist er am 12. Juni 1836 bei der
Vierhundertjahrfeier des Zehngerichtenbundes auf die rätischen
Altvordern hin, die sich nicht zu Unrecht und Gewalt, sondern zu
gegenseitiger Treue, zu Eintracht, Freiheit und Gerechtigkeit
verbunden hätten. «Ein Freistaat, der auf solchen Grund gebaut ist,
der dabei Religion und Sittlichkeit auf jede Weise sich bewahrt,
wird auch im Sturme nicht untergehen»21, und schließlich ist er
davon überzeugt, daß die scheußliche Parteidiktatur des
Radikalismus in Graubünden nie werde eindringen können. «In Bünden
ist es anders, — in Bünden muß es anders sein, und zwar deshalb
schon, weil es der freien Männer zu viele gibt, die von ihresgleichen,

seien sie nun stabil oder radikal, sich den Fuß auf den Nacken
nicht setzen, und das von den Vätern ererbte, freie Wort nicht nehmen

lassen»22. — Allein damit hatte er den Tag vor dem Abend



8o

gelobt. Bald bekam er Gelegenheit, in der eigenen Gemeinde mit
den Radikalen die Klingen zu kreuzen. —

1836 erwarb Mohr das Bürgerrecht der Stadt Chur für sich und
seinen Sohn und trat am 30. Oktober in die «löbliche Zunft von
Schuhmachern» ein, in die auch Conradin aufgenommen wurde.
Dieser erzählt, wie ihn sein Vater an einem Herbstabend während
der Ferien in die Zunftbruderschaft mitnahm, um sich dort ein-
zuschwören und an den Verhandlungen teilzunehmen, und wie
beide zu diesem feierlichen Akt im schwarzen Kirchenmantel und
Zylinderhut erschienen, sein Vater zudem mit einem Degen an der
Seite, den er als Ratsherr zu führen das Recht hatte23. Die Zünfte
trugen damals noch immer den Charakter politischer
Körperschaften, den sie seit ihrer Entstehung beibehalten hatten. Sie
gingen zurück auf ein kaiserliches Diplom Friedrichs III. vom
27. Juli 1464, das der Stadt nach dem großen Brande die Erlaubnis
gegeben hatte, Zünfte und Zunftrecht einzuführen. Die Grundlage
der städtischen Verfassung waren die fünf Zünfte, in deren eine die
stimmfähigen Bürger sich einschwören mußten, um ihre politischen
Rechte auszuüben. Jede Zunft ordnete vierzehn Mitglieder in den
Großen Rat ab, der als Wahlkollegium fungierte und aus seinen
Reihen den kleinen Stadtrat ernannte, in dem jede Bruderschaft
mit drei Meistern vertreten sein mußte. Aus dem Stadtrat wurden
Bürgermeister, Stadtvogt, Stadtrichter, Präfektenrichter und
Stadtammann gewählt, die aber Mitglieder des Rates blieben24.

Wir weisen kurz auf die Kämpfe hin, die um diese Verfassung
ausgefochten wurden und mit der Aufhebung der Zünfte endeten.
Sie sind noch nie eingehender behandelt worden, wie denn
überhaupt eine zusammenfassende Geschichte der Stadt Chur noch
nicht geschrieben ist25.

Die Stadtverfassung, die fast vier Jahrhunderte ohne wesentliche

Umgestaltung überdauert hatte, konnte den Ansprüchen der
neuern Zeit nicht mehr genügen. Zuerst verlangten verschiedene
Kaufleute die Aufhebung des Innungszwanges und die Einführung
einer unbedingten Gewerbefreiheit, die einzig noch durch
Niederlassungsordnungen und polizeiliche Erlasse geschützt werden sollte,
wie das in Zürich und andern Orten geschehen war. Dann wurde
das Begehren gestellt, den Beamtenapparat abzubauen und die
Gemeinatzung aufzuheben. Und schließlich erhoben als Sturmtruppe

die Radikalen der Stadt ihre prinzipiellen Forderungen
nach direkten Wahlen und Trennung der Gewalten. Es kam zu
äußerst hitzigen Auseinandersetzungen in Versammlungen,
Flugschriften und Presse. Den Anfang mit Broschüren machten die
Radikalen. Sachliche Argumentierung ist nicht ihre Stärke. Sie
fechten mit Schlagworten und sind glänzende Polemiker, denen



8i

die Sprache der Demagogie kein Geheimnis ist. Sie wollen in erster
Linie die Bürger aus dem Schlaf rütteln, damit jeder sich auf sich
selbst besinne und seiner Bedeutung bewußt werde. «Vor allem
bedürft Ihr aufzuwachen, Ihr einzelnen Bürger unserer Stadt, von
dem langen, geist- und seelentötenden Schlafe, in den Ihr durch
Euere bisherige Verfassung und eitle Herrengnade versunken
wäret.» «Wir bedürfen des festen Entschlusses, uns einmal selbst
zu fragen: ob wir noch fähig seien, uns selbst zu helfen oder auf
Gnade oder Ungnade uns hochweisen Vögten übergeben
müssen.» «Arme betörte Bürgerschaft! Schleuf aus dem rostigen Eisenkleide

heraus und werde ein Mensch der neuen Zeit.» Sie solle den
Kampf aufnehmen mit den «langweiligen Regenten», die
«fortwährend an dem großen Rade der alten eisernen Ölmaschine»
trieben, und sich erheben gegen ihre «unsinnigen mittelalterlichen
Institutionen». Es ist bezeichnend, daß sich die Radikalen stets auf
das Beispiel der Schweiz berufen, die schon lange erwacht sei, wie
wenn man sich vor ihr zu schämen hätte, weil sie mit dermaßen
veralteten Gemeindeordnungen schon vor Jahren aufgeräumt
habe.

Sprecher der Gegenpartei sind Möhrs enge Freunde v. Tschar-
ner und Albertini, deren Ansichten den seinen entsprechen. Ihre
Schriften sind sachlicher und in der Argumentation überlegen,
vornehmer auch in Sprache und Ausdruck und von betontem Stolz,
der dem Ganzen einen leichten Zug ins Hochmütige gibt. Albertini
und Tscharner bestreiten nicht, daß manches einer Revision
bedürftig sei und die Verwaltung der Stadt vereinfacht werden müsse.
Aber sie wenden sich energisch gegen den Vorwurf, es existiere eine
alles beherrschende Aristokratie.' Das sei ein Schlagwort, das im
Auslande herumgeboten und von den Schweizern nachgeschwatzt
werde. Bis zu einem gewissen Grade hatten sie damit recht. Allein
ganz aus der Luft gegriffen waren die Behauptungen der Radikalen

auch nicht. Jene nämlich, die kein eigentliches Handwerk
ausübten, traten in die eine oder andere Zunft ein. Sie verteilten
sich auf diese gleichmäßig und gewannen in allen durch ihr persönliches

Ansehen maßgebenden Einfluß, so daß schließlich die
Beamtenstellen immer mehr zu einem Monopol einzelner Familien
wurden26. Die Konservativen ihrerseits wiesen nun darauf hin, die
Beamtenstellen der Stadt seien ihrer geringen Besoldung wegen nie
verlockend gewesen, und wenn man nur schwer eine taugliche
Regierung zusammenbringe, sei daran nicht der Wahlmodus schuld.
Die indirekten Wahlen des Stadtrates fußten auf dem Grundsatz,
daß von den Bessern die Besten regieren sollten. Dieser habe sich
bewährt, und man habe keinen Grund, ihn aufzugeben, auch wenn
er «nach neuern, neuesten und allerneuesten Theorien» veraltet sei.
Nur mit Schrecken können sie an eine direkte Wahl durch eine

6



82

Bürgerversammlung denken. In kurzer Zeit müßte sie ein Opfer
der Parteileidenschaften werden, und ohne einen Ausgleich der
Zünfte würden dem verheerenden Einfluß der Volksverführer Tür
und Tor geöffnet. «Lieber wollte ich die allerbrutalste
Landsgemeinde», meint Albertini. Es sei aber Pflicht, «daß man
Wahlumtrieben und Kabalen, dieser Pest aller Demokratien.
möglichst den Eingang» verschließe. Die Radikalen litten denn auch an
der typischen Zeitkrankheit, «an einer törichten Selbstüberschätzung,

erzeugten Verachtung alles Alten, bloß weil es alt, und
Bewunderung alles Neuen, bloß weil es neu ist, und zwar in einem an
Fanatismus grenzenden Grade.» Tscharner versuchte, in
«Mitteilungen über Churer Stadtsachen» an die «Bürger und Nicht-
bürger, die sich die Mühe nehmen wollen, darüber mit Sachkenntnis

zu urteilen», direkt zu appellieren. Auch arbeitete der Rat einen
Verfassungsentwurf aus. Als er diesen aber nicht den Zünften
vorlegte, verweigerten diese die Vornahme neuer Wahlen in den
großen Stadtrat, und bei den Pfistern kam es gar zu tumultarischen
Auftritten. Die Radikalen wollten alles oder nichts. Wie anderwärts,

müsse auch in Chur das «demokratische Prinzip sich
vollends von den ihm eingemischten aristokratischen Schlacken
säubern». «Für den Republikaner ist es keine andere Wahl als: ganz
Republikaner zu werden oder sich als solcher begraben zu lassen
und aus der modernden Hülle als Untertan hervorzugehen; was
dazwischen liegt, ist Siechtum, das zum Tode führt.»

Am 10. Juni 1840 wurde den Zünften die von einem Ausschuß
nach radikalen Forderungen revidierte, moderne Verfassung zur
Abstimmung vorgelegt und mit deutlichem Mehr gutgeheißen.
Die auf Schuhmachern stimmten ihr mit zweiunddreißig gegen
acht Stimmen zu. Mohr und Tscharner verwahrten sich gegen die
Abstimmung und gaben feierlich ihren Protest zu Protokoll; sie
beriefen sich auf den 5. Artikel der Kantonsverfassung, nach dem
die Hochgerichtsstatuten dem Großen Rat vorgelegt werden müßten.

Andere bestritten diese Interpretation des Artikels. Der Kanton
habe keine Kontrolle auszuüben, sondern einzig darüber zu
wachen, daß die Verfassungen der Hochgerichte nichts enthielten,
was der kantonalen Konstitution widerspreche27. Der Große Rat
vertrat dieselbe Ansicht, als er darüber zu befinden hatte28.

Obschon Mohr in diesen Kämpfen auf der Seite der Konservativen

gestanden, ließ er sich in die neuen Gemeindebehörden
wählen. Während zweier Jahre gehörte er dem Stadtrat an, und
dreimal wurde er zum Amtsvogt gewählt29. Als solcher führte er
den Vorsitz im Polizei-, Stadtvogtei- und Kriminalgericht30. Im
September 1847 lehnte er eine neue Wahl ab, obschon sie ein absolutes

Mehr für ihn ergeben hatte31. Man stand damals nur wenige
Wochen vor dem Ausbruch des Sonderbundskrieges, und Mohr



83

wollte zu dieser Zeit nichts mehr mit einer regenerierten Bürgerschaft

zu tun haben32.
Wohlwollender als der Verfassungsrevision stand Mohr dem

Reformverein gegenüber, der 1841 auf Anregung P. C. v. Plantas
gegründet worden war. In einem Bericht an die Basler Zeitung, um
den ihn Andreas Heusler gebeten hatte, möchte er der im Unterland

vielfach vertretenen Meinung, der Verein sei mit den
radikalen Bestrebungen anderer Kantone in Zusammenhang zu bringen,

entgegentreten. Das Ziel, die gegenwärtige Landeseinteilung
durch eine neue zu ersetzen, könnte allerdings daran erinnern,
«wie anderwärts rücksichtslos bestehende Verhältnisse beseitigt
werden». Viele tüchtige Männer, die dem Vereine angehörten,
bürgten aber dafür, daß dieser «nicht einseitigen ideologischen
Luftgebilden» nachjage. Er entspreche einem tiefen Bedürfnis, und
man müsse seine Bestrebungen gutheißen, «ohne darum dem
verderblichen System des Radikalismus zu huldigen, der auch das
Beste nur mit der Beigabe des Schlimmsten, nämlich der Zertretung
des Rechts zu schaffen» wisse. Der Reformverein und der evangelische

Schulverein, der ganz im stillen Bedeutendes geleistet habe,
sprächen für die Möglichkeit, im staatlichen Ausbau Graubündens,
der unbedingt nötig sei, wesentliche Fortschritte zu erzielen33.

Die Kämpfe in der Schweiz hat Mohr mit innerer Anteilnahme
verfolgt. Das Schicksal des «gemeinsamen Vaterlandes», wie er sie

nennt, geht ihm besonders nahe, weil er es tiefer erlebt hatte, als die
meisten seiner engeren Landsleute. Die staatliche Ordnung, wie sie
im Bundesvertrag von 1815 verankert war, dessen Entstehung er in
seiner Jugend leidenschaftlich miterlebt hatte, schien dem
Vertreter des Legitimitätsprinzips unantastbar. Wer sich zu ihr
bekannte, stand auf der Seite des Rechts; wer sie anzweifelte, war
ihm verdächtig; wer sie umgestalten wollte, war ein Rebell. «Rebellen»

nannte er schon die Landschäftler, als sie 1833 sich gegen die
Stadt Basel erhoben34. Später hat er für seine politischen Gegner
noch kräftigere Bezeichnungen gefunden. Die extreme Richtung
der Linken hatte den Liberalen in die äußerste Rechte getrieben.
Ein Vergleich mit den Radikalen war für ihn undenkbar. Diese
brachten religiös den Unglauben, politisch die Anarchie. Sie
erschienen ihm als so unschweizerisch, daß er sie die Partei des
Auslandes nennt. Vom Ausland wären die führenden Staatsmänner
abhängig, die nur noch als «Marionetten nach den Fäden springen
und tanzen» könnten38. Für ihre Ideen hat er kein Verständnis.
Und weil sie ihm fremd sind und er doch den kämpferischen Mut
der Radikalen nicht leugnen kann, unterschiebt er ihnen persönliche

und materielle Interessen. Dieser Haltung begegnet man
immer wieder. Erst als der Zusammenbruch des Sonderbundes in



84

allen europäischen Staaten einen ungeheuren Jubel auslöste und
überall aus der revolutionären Glut die Flammen schlugen, sah
Mohr in den schweizerischen Ereignissen ein Vorspiel zu einem
unabsehbaren Prinzipienkampfe, der in Europa ausgekämpft werden

müsse36.
Im April des Jahres 1845 hatte er während einer Reise nach

Luzern Gelegenheit, die radikalen Vorkämpfer aus nächster Nähe
zu sehen. Damals wurden dort noch immer an die zweitausend
Freischärler, die unter Ochsenbein in den Kanton eingebrochen,
als Gefangene zurückbehalten. Als man sie für ein paar Stunden
an die frische Luft ließ, marschierten sie an ihm vorüber. «Welch
ein Anblick!» heißt es darüber in seinen Reisenotizen. «Auch nicht
eine erträgliche Physiognomie, meist Galgengesichter, bei deren
Begegnung an einsamen Stellen jeder ehrliche Mann seinen Stock
fester fassen würde, — die übrigen so, daß Stumpfsinn und
Liederlichkeit die Roheit der Gesinnung, das ganze Elend ihres Innern
auf die unzweideutigste Weise sich auf ihrem Gesichte ausgeprägt
findet. Und diese Menschen sollten Luzern Freiheit und Kultur
bringen? Diese Menschen wären von ,sittlichem Ernst' getrieben
nach Luzern, um für eine Idee sich aufzuopfern?! Diese Subjekte
sollen die Helden sein, welche das ,überströmende Gefühl' in den
Kampf trieb?» Auch das Spital ließ er sich zeigen, wo die
Verwundeten lagen, und wieder erhielt er den denkbar schlechtesten
Eindruck: «Liberale Damen aus den höhern Ständen. waren
geschäftig in den Sälen, wo die Freischärler lagen (in diejenigen
der bundesgetreuen Verwundeten verirrten sie sich niemals; denn
ihre Humanität trägt das Gepräge der Politik und nicht dasjenige
des Christentums). Still und freundlich war es in dem Saale der
letzteren, geräuschvoll in demjenigen der Freischärler»37. Das
waren also jene, die Siegwart Müller nicht abschätziger als Mohr
«den aus allen Winden zusammengejagten Abschaum der menschlichen

Gesellschaft» genannt hatte38.
Wie anders war da das Volk der innern Orte, das hinter dem

vom Militär gebildeten Spalier stand und dem Zuge nachsah. Von
ihm hörte er «keine Verwünschungen, keine Insulten gegen die
vorüberziehenden Gefangenen, wohl aber allgemein nur einen
Ausdruck, den des Ekels, des Abscheus, den der Anblick des Gesindels

weckte, daß solche Menschen es wagen durften, als Träger
des Lichts und der Freiheit in den Kanton einzubrechen, und den
aus der Tiefe der Brust sich herausdrängenden Dank gegen den
allmächtigen Gott, daß er Stadt und Land nicht in die Hände
solcher Horden lieferte. — Das eben ist bezeichnend und für die
Anstrengungen unserer Kulturmänner bedenklich, daß in allen
Klassen für den Sieg, der errungen wurde, voraus Gott die Ehre
gegeben wird», und die Krieger scheuten sich nicht, auf den Knien



85

zu beten wie die alten Eidgenossen, wenn sie in die Schlacht zögen.
Die Urschweiz erschien Mohr als der letzte Hort des Glaubens und
der Freiheit, der sich wie ein Fels aus dem Meere des Unglaubens
erhob. Ein protestantischer Kanton nach dem andern wurde radikal

und kam damit unter kirchenfeindliche Regierungen. Daß dort
in diesen verhängnisvollen Jahren die «Eidgenössische Zeitung»
unter den Gegnern des Radikalismus Zwietracht säte, indem sie
sich bemühte, «zwischen Konservativen und Liberalkonservativen

haarscharfe Linien» zu ziehen, erfüllte ihn mit Sorge39. Sieg-
wart-Müller hat die Polemik dieses Blattes später «ein heilloses
Spiel» genannt40. Mohr war der Überzeugung, daß nur noch in
den Fünf Orten ein Volk lebe, das sich zu den alten Gütern der
Väter bekenne und nicht verdorben sei durch fremde Ideologien.
Diesen Kern gelte es zu erhalten, wenn man nicht die ganze
Schweiz dem verderblichen modernen Geiste preisgeben wolle.
Möhrs Terminologie unterscheidet sich nicht wesentlich von der
Siegwart-Müllerschen, für den es auch «gesunde» Kräfte gab, die
sich von den «ungesunden», den «vergifteten Protestanten» und
den «meineidigen Radikalen» trennen sollten, um nicht an ihrer
Seele Schaden zu nehmen41.

Was Mohr nach Luzern geführt hat, ist nicht mit Bestimmtheit

zu sagen. Die Vermutung, seine Reise habe politische
Hintergründe, macht eine Notiz aus jenen Jahren wahrscheinlich:
«Versammlung eines engen Ausschusses, dann aller rechtschaffenen

Notablen des Vaterlandes, welche Frieden, Ruhe,
Ordnung und Recht wollen — in möglichst ausgedehntem Maße.
Achtung der konfessionellen Rechte, genaue Festsetzung der
Kompetenzen der Tagsatzung — auf beides wirken.» Es muß eine
politische Versammlung gewesen sein, in der Mohr als
Vertreter Bündens angesehen wurde. Die Instruktion, die man ihm
mitgab, lautete: «Ob Graubünden sich nicht zur Genehmhaltung
und Annahme der vorörtlichen Anträge entschließen könnte.
Dahin wirken, daß dies geschehe und daß nicht ein Gesandter der
Minorität der Majorität zum Hohne die Tagsatzung besuche... »42.

Das ist alles, was wir darüber wissen. Während seines Aufenthaltes
machte Mohr auch Besuche bei verschiedenen Herren v. Mohr, zu
denen er unklare verwandtschaftliche Beziehungen konstruierte,
und traf mit Johann Theodor Ab Yberg zusammen, der am
entschiedensten für die Berufung der Jesuiten eingetreten war. Ziemlich

sicher hat Mohr auch Siegwart-Müller gesprochen. Wenn
darüber Zeugnisse fehlen, ist das nicht unbedingt ein Gegenbeweis.
Am Ende des Jahres 1847 hat man hüben und drüben viele Briefe
verbrannt. Daß sich die beiden kannten, steht außer Zweifel. In
einer kurzen Mitteilung von seinem Tode in der Allgemeinen
Augsburger Zeitung heißt es, er habe sich als Historiker einen



86

Namen gemacht und «als von Siegwart-Müller seiner Zeit eventuell

bezeichnetes Regierungshaupt Graubündens». Andere
Dokumente, die darüber Auskunft geben könnten, waren nicht zu finden.
Die Notiz muß aber der Wahrheit entsprechen. Conradin würde
sie sonst kaum ohne jede Bemerkung nachträglich in die Familienchronik

aufgenommen haben.
Für die Sache des Sonderbundes war Mohr schon vor seiner

Reise nach Luzern eingetreten. Als der bündnerische Große Rat
im Februar 1845 über die Ausweisung der Jesuiten zu entscheiden
hatte, plante er mit einigen Gleichgesinnten, zu denen auch der
spätere Sonderbundsgeneral Salis-Soglio gehörte, eine Petition
einzureichen. Diese kam allerdings nicht zustande, nicht zuletzt darum,

weil man eingesehen hatte, daß «alle Petitionen fruchtlos
verhallen» würden. Der Beschluß, die Jesuiten auszuweisen, wurde
denn auch richtig gefaßt, und jene sahen sich, wie er sagt,
getäuscht, die geglaubt hatten, «daß den Graubündnern der alte
gesunde Menschenverstand nicht abhanden gekommen sei»43. Je
näher man der endgültigen Entscheidung rückte, desto mehr
steigerten sich die Leidenschaften. Mohr wollte helfen, soviel ihm nur
möglich war. Pater Gall Morel bat er, über ihn zu verfügen, wenn
er etwas für St. Urban oder Einsiedeln tun könne, und Georg
v. Wyß bot er sein Haus als Zufluchtsstätte an, für den Fall, daß
ihm in Zürich Gefahr drohe14. Wie dann an der kriegerischen
Auseinandersetzung nicht mehr zu zweifeln war, schrieb er an Gall
Morel: «Mein Herz ist in der Urschweiz; — meine Wünsche, mein
Flehen zu Gott gehören ihr und ihren Bundesgenossen!»45 und
nach dem Sturme versichert er ihn, daß er ihrer täglich, ja stündlich

gedacht und für ihr Heil gebetet habe.

Der Sieg der Radikalen ließ ihn für die Schweiz und Europa
das Schlimmste fürchten. Er meinte, man stehe erst am Anfang
einer langen Leidensepoche, in der er eine göttliche Heimsuchung
sah. Auch nach dem Sonderbundskrieg blieb seine politische
Überzeugung dieselbe. Wie der neue Bundesvertrag auch ausfallen
sollte, er würde ihn als Machwerk der Radikalen ablehnen. Daran
war nicht zu zweifeln. Am 20. August 1848 hatte Chur über die
neue Verfassung zu befinden. Der Bürgermeister eröffnete die
Versammlung mit einem Hinweis auf die Bedeutung der Abstimmung.
Sicher habe sich jeder nach reiflicher Überlegung ein selbständiges

Urteil gebildet und werde dem Entwurf zustimmen, der zwar
wie jedes Menschenwerk nicht vollkommen, aber im Willen zum
gegenseitigen Verstehen entstanden sei und das Wohl des Landes
als ersten und höchsten Zweck voranstelle. Die Aussprache wurde
freigegeben46. Niemand verlangte das Wort. Man wollte zur
Abstimmung schreiten, als sich doch noch jemand erhob: Mohr, dem



87

das Gewissen nicht zu schweigen erlaubt hatte. Bis zum letzten
Augenblick also blieb er sich selber treu. Er sei sich klar darüber,
führte er aus, daß mit seinem Votum nicht die Verwerfung des
«Bundesvertrages» erreicht werde; denn noch sei «der Rausch zu
stark und der Schwindel zu groß». Aber dieser Rausch werde
verfliegen und die Zeit der Nüchternheit bald genug kommen. Er
möchte, daß man sich daran erinnere, daß er zu dieser Verfassung
weder geraten noch für sie gestimmt habe. Wenn man ihn frage:
Warum? so antworte er: «Weil diese Bundesverfassung das Prinzip
des Föderalismus aufhebt, — weil sie der vorletzte Schritt zur
Zentralisation der Schweiz ist, die nicht mehr lange auf sich warten
lassen wird. Ich aber huldige dem Föderalismus. Durch ihn ist
Graubünden geworden, was es ist, demokratisch frei und
unabhängig, — durch den Föderalismus ist die Schweiz frei und
unabhängig geworden. Alle Ehre, Ruhm und Achtung, die sie erworben,
fällt in die Zeit desselben. Das Glück der Zentralisation aber hat die
Schweiz einmal genossen, — es war die Zeit der Schmach und der
Erniedrigung des Vaterlandes.»

Nach diesem politischen Bekenntnis brachte er noch einige
bauernfängerische Argumente vor, die weniger sympathisch
berühren, sprach von dem finanziellen Ausfall, den Graubünden
werde zu erleiden haben, von dem neuschweizerischen Beamtenheer,

das man werde besolden müssen, und den «fetten Stellen»,
von denen auf Graubünden nur wenige und auf Ghur bestimmt
keine fallen würden. Auf das Votum Möhrs hin fanden noch drei
weitere Bürger den Mut, Farbe zu bekennen, indem sie erklärten,
ihm in allen Teilen beizupflichten47. Noch einmal kam es zu einem
letzten Geplänkel. Schroff wie am ersten Tag standen sich die
beiden Auffassungen gegenüber, von denen jede die andere nicht
mehr verstehen wollte oder konnte. Mohr hielt es für seine Pflicht,
als Schweizer vor der neuen Verfassung zu warnen, und der radikale

Votant stimmte dieser zu, im Bewußtsein, damit dieselbe
Pflicht als Schweizer zu erfüllen. Den Beifall der Versammlung
hatte dieser auf seiner Seite. In der Abstimmung sprachen sich 172
für und 7 Bürger gegen die Annahme aus, ein ungünstiges Resultat,
wenn man es mit dem Ergebnis der Stadt St. Gallen vergleicht, das

1040 Ja und nur ein Nein aufwies. Dagegen stimmten die 424 Bei-
sässen, die sich auf der Turnerwiese versammelt hatten, der Vorlage

einhellig zu und beschlossen, ihr Votum, das nicht klassifiziert

werden konnte, der hohen Tagsatzung einzusenden48. Nach
der Abstimmung ging Mohr in hochgemuter Niedergeschlagenheit
nach Hause. Er suchte die Familienchronik hervor und zeichnete
darin die Rede auf, die er als «Denkmal meiner politischen
Überzeugung» gehalten hatte. Noch in derselben Nacht entstand vor
seinem Haus aufder Untern Quader mächtiger Lärm49. Die Jugend



88

der Stadt hatte sich heimlich vor sein Haus geschlichen und brachte
ihm eine Katzenmusik, die wie ein Hohngelächter jener
selbstsichern und zukunftsgläubigen Generation anmutet über einen
Mann, den die Zeit an ihre Ufer gespült hatte. Ein Vertreter dieser
neuen Generation wird es auch gewesen sein, der in das
Schülerverzeichnis der Berner Akademie mit Bleistift unter seinen Namen
schrieb: «Staatsmann im Zeichen des Krebses in Bünden»50. Ob er
sich wohl in jenen Tagen an die nun um dreißig Jahre
zurückliegenden Zeiten in Bern erinnert hat, in denen er selber gegen jene
gekämpft und gewettert, die das Alte beibehalten und nicht
einsehen wollten, daß das Neue zeitgemäßer und besser sei?

Drei Dinge waren es, die Mohr zum scharfen Gegner der
radikalen Bewegung gemacht haben: die Bewunderung der Tradition,
die Hochhaltung des Rechts und seine religiöse Überzeugung. Ob-
schon seine Familie in der bündnerischen Geschichte keine
außerordentliche Rolle gespielt hat, war er stolz darauf, sie bis ins 13.
Jahrhundert zurück verfolgen zu können, und betonte gerne seine
vornehme Abkunft, die ihm den Verkehr mit der aristokratischen
Gesellschaft erleichterte. Bezeichnend für ihn, daß er das «von» bis
1830 äußerst selten, später aber ausnahmslos seinem Namen voranstellte.

Tradition bedeutete für ihn Kraft, Würde und Erfahrung,
auf die besonders ein Staatsmann nicht verzichten könne, und weil
sie auf der Gegenseite fehlte, sah er in den Radikalen haltlose
Emporkömmlinge und entwurzelte Demagogen, denen es nicht um
das Vaterland, sondern allein um ihren eigenen Vorteil ginge, den
zu erreichen sie vor keinem Mittel zurückschreckten. An ihre guten
Absichten glaubte er nicht, und von dem Gefühl, das sie erfüllte
und Jonas Furrer nach seiner Wahl zum Bundesrat «die Tränen
stromweise aus den Augen» fließen ließ, ahnte er nichts.

Wenn der Mangel an Traditionsbewußtsein den Historiker
erschreckt hat, mag die Mißachtung des Rechts, der sich die Radikalen

schuldig machten, den Juristen Mohr empfindlich getroffen
haben. Sicher hat er sich oft zu formalistisch und pedantisch an die
bestehenden Grundsätze gehalten. Eine ängstliche Anklammerung
an das positive Recht ist allen Parteien eigen, die an vitaler Stoßkraft

verloren haben und sich bedroht fühlen. In seinen Augen
konnten die Radikalen nur einreißen. Daß sie auch neues Recht zu
schaffen wußten, wollte er ihnen nicht zutrauen und nicht sehen;
denn bis zuletzt hat er die «durch Eid- und Treubruch mancher
Art vorbereitete Bundesverfassung» verachtet51. Immer wieder
spricht er mit Entsetzen von einer «neuen Helvetik», auf die man
zusteuere. Möglich, daß seine Kindheitserinnerungen ihm diese als
Schreckgespenst erscheinen ließen. Die Notwendigkeit einer
staatlichen Erneuerung, die er für Graubünden begrüßte, wollte er in



8g

der Schweiz nicht sehen. Er erkannte nicht, daß nur durch eine
Beschränkung der innern Freiheit die Unabhängigkeit der Gesamtheit

auf die Dauer erhalten werden konnte.
Am energischsten bekämpfte Mohr die Radikalen als Christ.

Er glaubte die Religion in Gefahr; er fürchtete vor allem um die
Existenz der katholischen Kirche. Wie nahe er dieser gestanden hat,
zeigt seine Konversion, die er kurz vor seinem Tode vollzog. Sie
war nicht die Reaktion auf ein schweres Erlebnis, das ihn getroffen
hat, sondern das Ergebnis einer langen reiflichen Überlegung.



9°

DER SAMMLER

Im Vorwort zu Möhrs Codex diplomaticus, der Urkundensammlung

zur Geschichte Cur-Rätiens und der Republik
Graubündens, die seinen Namen unter Zeitgenossen und Nachwelt
bekannt gemacht hat, stehen die Worte: «Möge doch bald der Meister

erstehen, der dieses Material, das der Herausgeber als
Handlanger für ihn zusammentrug, verarbeitet.» Damit charakterisiert
Mohr seine ganze wissenschaftliche Arbeit. Er wollte nicht
Geschichte schreiben. Er begnügte sich damit, die Materialien
zusammenzutragen, zu prüfen und zu ordnen, um so einem künftigen
«Meister» vorzuarbeiten.

Gegen diese Auffassung, die den Geschichtschreiber über den
Geschichtforscher stellte, sah sich Joseph Eutych Kopp veranlaßt,
«im Namen der Wissenschaft feierlich Verwahrung einzulegen»1.
Kopp hat als bahnbrechender Historiker die Epoche der kritischen
Forschung in der Schweiz eröffnet. In seiner Jugend hatte er wie
Mohr zu den unbedingten Verehrern Müllers gehört. Als er aber
zum fünfhundertjährigen Eintritt Luzerns in die Eidgenossenschaft

eine Festschrift hätte vorbereiten sollen, erkannte er während
seiner Studien in Archiven, daß die traditionelle Geschichtschreibung

nicht mit dem tatsächlichen Geschehen übereinstimme und
die Quellen eine andere Sprache redeten. Statt der geplanten
Festschrift erschien 1835 ein dünnes Bändchen mit Urkunden, das ihm
Bewunderung und Feindschaft zugleich eintrug. Seine Publikation
war nicht in letzter Linie gegen Müller gerichtet. Während das
Schweizervolk diesen noch immer als einen seiner großen Lehrer
verehrte, aus seinem Werke in Schulen gelesen und an patriotischen
Festen rezitiert wurde, war die Forschung über ihn hinweggeschritten.

Manchen Historikern erschien er wie eine ferne Jugenderinne-
rung, so Pupikofer, der 1852 einmal Mohr gegenüber «mit einer
Art Erstaunen» äußerte: «Als ich die Thurgauer Geschichte
schrieb, wie sparsam flössen noch die Quellen! Wie unersetzlich
stund die Autorität Tschudis und Müllers da. Jetzt hat die Kritik
überall Breschen in die alten Festungen geschlagen, der Forscherund

Sammelfleiß neue Weltteile entdeckt!»2 Andere empfanden
geradezu Genugtuung, wenn sie eine «höchstpoetische gewundene
Schilderung Johannes v. Müllers rein wegwischen» konnten3. Zu
ihnen gehörte auch Kopp. Es ärgerte ihn, daß Mohr sich zum
Handlanger eines Meisters von der Art Müllers degradierte. «Der



9i

Beruf des Geschichtsforschers», schrieb er ihm, «ist nicht minder
ehrwürdiger als der des Geschichtsschreibers, wenn dieser schon
mehr glänzt; ja auf dem heutigen Standpunkte der Geschichte ist
Darstellung gar nicht mehr denkbar ohne Forschung, und diese ist
ein so selbständiger Zweig geworden als jene.» Als «Geschichtenmaler»,

nicht aber als Forscher, wollte er Müller gelten lassen.
Darum sprach er sich dagegen aus, als die Allgemeine
Geschichtforschende Gesellschaft sein Bild zu ihrem Siegel wählte. Der
Forscher — heute nennt man ihn Diplomatiker — hat die Dokumente
zu sammeln und sie auf ihre Echtheit zu prüfen. Niemand aber
kann Diplomatiker sein, wenn er nicht zugleich Historiker ist;
denn auch er kann die Kenntnis der Rechtsgrundsätze, der
Gewohnheiten zu bestimmten Zeiten und der allgemeinen
Zusammenhänge nicht entbehren4. Kopp lehnte darum die scharfe Trennung

zwischen Geschichtsforscher und Geschichtsschreiber ab. «Es
wird lediglich von Ihnen abhangen, ob Sie mit der Forschung auch
die Darstellung verbinden wollen», schrieb er an Mohr, nachdem
er sich selbst mit beiden beschäftigt. Seine Darstellungen schrieb er
in bewußtem Gegensatz zu Müller. Er will den festen Grund der
Dokumente nicht verlassen und nichts schreiben, was er «nicht
buchstäblich zu beweisen im Stande» ist. So beschränkt er sich in
seiner Geschichte der eidgenössischen Bünde darauf, den Inhalt
einer Urkunde an den der andern zu reihen, und schreibt keinen
Satz ohne Anmerkungen. Was wir als Mangel empfinden, hielt er
für Fortschritt und Gewinn. Bewußt vermied er es, sich über den
Stoff zu erheben und ihn geistig zu durchdringen, die Taten der
Handelnden zu motivieren oder aus dem Gegebenen eine Folgerung

zu ziehen, die sich nicht quellenmäßig belegen ließ. Kein
Ergebnis ohne Beweis und keine Behauptung ohne Begründung sollte
dem Leser zugemutet werden und die Sprache dem Inhalt
angemessen sein. «Sie mochte als nüchtern und trocken erscheinen,
wenn sie nur die Wahrheit redete»5. Er wollte ohne Kunst schreiben
und schrieb einen kaum lesbaren Stil.

Seine Veranlagung und das Bedürfnis, eigenen Forschungen
Geltung zu verschaffen, drängten Kopp unablässig zur
Geschichtsschreibung. Er empfahl auch Mohr, den Versuch zu wagen, indem
er die Ergebnisse seiner Forschungen am Ende einer bestimmten
Epoche oder eines Jahrhunderts in einer «geschichtlichen Übersicht»

zusammenfasse, und forderte ihn auf, «durch Umdruck des
Vorworts den Handlanger aus demselben verschwinden» zu lassen.
Dieser Bitte ist Mohr nicht nachgekommen. Er wäre damit dem
Ziel, das er seinem Leben gesetzt, untreu geworden. Schon in
einem Briefe des Zwanzigjährigen heißt es, er wolle seine
Bemühungen um die vaterländische Geschichte darauf beschränken,
«einer geschickteren Feder (etwa Herrn v. Salis) in Sammlung



92

der Materialien behilflich zu sein», und als er zehn Jahre später
in der Vergangenheit Trost suchte und seine Kollektionen zu
ergänzen begann, tat er es wieder in der Hoffnung, einst werde sie
jemand brauchen können. Mohr wollte Wegbereiter und Sammler
bleiben. Auf den Ruhm des Darstellers hat er verzichtet. Sein
Werk hat kein Aufsehen erregt. Über seine Bücher ist kein Buch
geschrieben worden. Bescheiden steht sein Name in unzähligen
Anmerkungen, die sich auf seinen Codex diplomaticus berufen.

Als dessen erste Hefte 1848 erschienen, war Mohr 54 Jahre alt.
Er hat das Wort Rankes, man solle keine Bücher vor seinem 50.
Lebensjahr veröffentlichen, sicher nicht gekannt. Doch mag ihn seine
Arbeit zu der gleichen Erkenntnis geführt haben. Waren die ersten
Urkundeneditoren bestrebt gewesen, jedes Jahr interessante Funde
möglichst schnell und in stattlicher Anzahl zu publizieren6, wußte
Mohr mit der Herausgabe seiner Urkundensammlung so lange zu
warten, bis er annehmen durfte, daß sie annähernd alles enthalte,
was von entscheidender Wichtigkeit sei. Wenn ein Historiker heute
gerne auf seine reiche Bibliothek hinweist, waren vor hundert Jahren

viele Forscher nicht weniger stolz auf ihre Sammlungen. In drei
Jahrzehnten hat Mohr ein ungeheures Quellenmaterial zusammengetragen.

Manches davon mag von geringem Wert sein und seine
Erhaltung der Sammelwut verdanken, in die sein Eifer manchmal
umzuschlagen drohte. Aber das meiste ist wertvoll, und dankbar
wird man anerkennen müssen, daß er damit die Grundlage zur
bündnerischen Forschung geschaffen hat.

Dank seiner engen Beziehungen zum bischöflichen Hof in Chur
stand ihm dessen Archiv, das damals noch ungeordnet war, offen.
Man hatte ihm die Erlaubnis gegeben, Urkunden, die er kopieren
wollte, in seine Wohnung mitzunehmen7. Alle von ihm bearbeiteten
Pergamente pflegte er mit einem kleinen Vidi-Zeichen «v. M.» in
der linken obern Ecke zu versehen. Wertvolle Funde machte er
auch in den Klosterarchiven zu St. Luzi, Churwalden, Münster
und Cazis, von dessen Beständen, die er — nach einer erhalten
gebliebenen Notiz — am 9. Oktober 1834 ganz durchgangen hatte,
man ihm 33 Dokumente zur Kopiatur überließ. Über den Inhalt
vieler Gemeindearchive orientierten ihn Mitglieder der Geschichts-
forschenden Gesellschaft, und wenn er irgendwo die Verteidigung
eines Klienten zu führen hatte, benützte er die Gelegenheit, vor
oder nach den Prozeßverhandlungen an Ort und Stelle archivali-
sche Studien zu betreiben. Auch aus privaten Kollektionen hat er
vieles ans Licht gehoben, so aus den Familienarchiven Peter
Conradin v. Plantas, des «Gesandten», in Fürstenau, der v. Castelmur
in Coltura, aus der Engeischen Sammlung in Fideris und den
Schätzen Bundeslandammanns v. Ott in Grüsch.



93

Auch den Archiven selbst hat Mohr seine Aufmerksamkeit
zugewandt. Am 2. Juni 1829 teilte ihm der Kleine Rat mit, daß er
sich — sicher auf seine Anregung hin — «von der Notwendigkeit
einer zweckmäßigen Einrichtung des Landesarchivs überzeugt»
und ihn für diese Arbeit zum Gehilfen des Archivars, der davon
nicht allzuviel verstand, gewählt habe8. In der Zeit vom 3. Juli bis
21. Dezember 1829 arbeitete er während 30 % Tagen an diesem
Auftrag und wurde dafür mit Fr. 3.20 pro Tag entschädigt.
In dem Bericht, den er der Regierung auf Ende des Jahres
vorlegte, heißt es, daß man alle Schriften thematisch und chronologisch

eingeordnet habe, die große Arbeit allerdings erst noch zu
leisten sei; denn es bleibe «die Registratur übrig. durch welche
das in Ordnung gebrachte Archiv erst brauchbar» werde. Er anerbot

sich, dafür einen Plan auszuarbeiten und dem Archivar mit
Rat und Tat an die Hand zu gehen9.

Schon früh versuchte Mohr, mit außerbündnerischen Historikern

Beziehungen anzuknüpfen. Zu einer regen Zusammenarbeit
mit ihnen kam es aber erst nach der Gründung der Allgemeinen
Geschichtforschenden Gesellschaft der Schweiz im Jahre 1841, die
ihm die persönliche Bekanntschaft fast aller Schweizerforscher
vermittelte. Den ältesten unter ihnen, Johann Caspar Zellweger aus
Trogen, hatte er schon als Abgeordneter an der eidgenössischen
Tagsatzung von 1827 kennengelernt. Während mehr als dreißig
Jahren stand er mit ihm in Verbindung. Ihr Briefwechsel gibt wenig
Aufschluß über die geistige Welt der beiden Persönlichkeiten, kann
aber in ihre Arbeitsweise einigen Einblick gewähren. Zellweger bat
Mohr immer wieder, ihn alles, was er für seine Appenzeller-
geschichte brauchen könne, wissen zu lassen. Ab und zu erkundigte
er sich nach einem ganz bestimmten Dokument, und Mohr unterließ

es nicht, lange Nachforschungen anzustellen, um seinen Wünschen

entsprechen zu können. Mohr seinerseits erhielt von Zell-
weger manchen Hinweis und zahlreiche Kopien für seine
Sammlungen. Durch Zellweger kam Mohr auch mit deutschen Gelehrten,

vor allem mit Jakob Grimm und Johann Friedrich Böhmer in
Kontakt. Mehrmals bat ihn Zellweger um eine Auskunft für den
großen Germanisten. Als dieser im Anzeiger für Kunde des
deutschen Mittelalters um die Mitteilung von Rechtsdenkmälern bat,
berichtete ihm Zellweger von der Herausgabe der Gerichtsstatuten
Graubündens, die die Geschichtsforschende Gesellschaft vorhabe.
Grimm aber suchte nicht eigentlich Gesetze, sondern Hofrödel und
Dorfoffnungen. Solche aber existierten in Graubünden nicht,
schrieb Mohr zurück. «Jede Gemeinde hat ihre eigenen
Dorfstatuten und Gemeindeordnungen, welche meist in Form von
Gemeindeprotokollen gehalten werden. Man müßte wissen, was



94

den Herrn Prof. Grimm besonders interessiert, um einzelne hievon
durchzugehen und für ihn auszuziehen. Nähere Kenntnis des
Zweckes, den er sich vorgesetzt hat, würde mich und meine
Freunde vielleicht in den Fall setzen, ihm gefällig zu sein»10. An
Mohr direkt wollte Grimm erst im August 1854 — zwei Monate
nach dessen Tod — schreiben. Sein Dank für das ihm übermachte
Regestenwerk erreichte ihn nicht mehr.

Enger gestalteten sich Möhrs Beziehungen zu Johann Friedrich
Böhmer in Frankfurt am Main, der als Herausgeber seiner
Kaiserregesten und als Romantiker berühmt geworden ist11. Zellweger
bat Mohr, ihm beim Sammeln für Böhmers Regestenwerk behilflich

zu sein. Eine erste Lieferung rätischer Urkunden sandte er
Zellweger im Frühling 1832, die dieser nach Frankfurt weiterleitete.

Wenig später richtete er ihm den Dank Böhmers aus, stellte
einen Plan der Monumenta Germaniae Historica zu und bat um
Beiträge. Auch ihnen versagte Mohr seine Unterstützung nicht.
Wenn sein «Umfang ihm nicht verderblich wird, so wird dieses
Werk ein kostbarer Schatz für jeden Freund der Geschichte. Gerne
trage ich dazu mein Scherflein bei»12. Er schickte ein zweites
Verzeichnis von Bündnerurkunden ein, in welches er aber, dem Wunsche

Böhmers entsprechend, nur ungedruckte Dokumente
aufgenommen hatte. Die persönliche Bekanntschaft Böhmers machte
Mohr 1841 in Bern an der Gründungsversammlung der Allgemeinen
Geschichtforschenden Gesellschaft. Damals führten sie miteinander
auf der Terrasse vor dem Berner Münster ein langes Gespräch, an
das sich Böhmer gerne zurückerinnerte. Mohr erzählte ihm damals
von seinem Plan, ein Werk mit Kirchenurkunden erscheinen zu
lassen. Im Codex diplomaticus beruft sich Mohr mehrmals in
Anmerkungen auf seinen «Freund Dr. Böhmer», und dieser sagte von
Mohr, daß er «etwas ganz Gediegenes in seinem Wesen» gehabt
habe18.

Hatte Mohr von Böhmer wertvolle Anregungen zur Gestaltung
seiner Regesten und Urkundensammlungen erhalten, war es Joseph
Bergmann, der ihm mit Abschriften aus österreichischen Archiven
große Dienste geleistet hat. Bergmann war k. k. Rat und erster
Kustos der Ambrosianischen Sammlung in Wien. Als Abkömmling

einer vorarlbergischen Walserkolonie fühlte er sich mit
Graubünden ganz besonders eng verbunden. Mit seiner «Untersuchung

über die freien Walliser oder Walser» hat er einen Beitrag
zum umstrittenen Problem ihrer Herkunft geleistet. Er bekämpfte
darin die Auffassung, nach welcher alle Deutschbündner germanisierte

Romanen seien, und vertrat die These, daß die Walser in
Graubünden und Vorarlberg aus dem Wallis stammten. Die
Erforschung dieser Fragen bedeutete fur ihn eine bevorzugte
Liebhaberei. Auf Sommerreisen wanderte er öfters durch die deutsch-



95

sprachigen Gebiete Bündens. Er war es auch, der in Davos den
Arzt J. G. Arnstein zum Sammeln von Notizen über die dortige
Bevölkerung anregte14. Noch im hohen Alter, nachdem er sein Amt
niedergelegt, beschäftigten ihn die Mundarten des Vorarlbergs,
deren Verwandtschaft mit den Bündner und Walliser Idiomen ihn
erneut von der Richtigkeit seiner These überzeugte. Auch forderte
er die Bündner auf, an der Herausgabe des schweizerischen Idiotikons

nach Kräften mitzuhelfen. Zwischen Bergmann und Mohr
kam es zu einer erfreulichen Zusammenarbeit. Wenn Bergmann
historische Mitteilungen aus Rätien oder der Schweiz fehlten,
wandte er sich an Mohr. Dieser gab ihm bereitwillig Auskunft und
versäumte nicht, Bergmann geschichtliche Werke zuzustellen,
damit dieser die Bestände seiner Bibliothek vervollständigen konnte.
Indem er Mohr Urkunden schickte, die ihm sonst kaum bekannt
geworden wären, leistete Bergmann ihm wertvolle Gegendienste.
In einzelnen Fällen war es ihm möglich, die Originale zu verschaffen,

in der Regel aber mußte sich Mohr mit Abschriften begnügen.
Da Bergmann mit Arbeiten überhäuft war, blieben ihm nur seine
Mußestunden und die Sonntage übrig, um in den Archiven nach
Dokumenten zur Bündnergeschichte zu forschen. Die
Ehrenmitgliedschaft der Geschichtsforschenden Gesellschaft Graubündens
wurde ihm 1849 nicht unverdient zugesprochen. Auch der junge
Johann Andreas v. Sprecher sammelte während seines Wiener
Aufenthaltes für Mohr, und aus Stuttgart und München brachten
ihm Zellweger, Gall Morel und Kopp vereinzelte Stücke.

Während mehrerer Jahrzehnte war Mohr der führende Historiker

Graubündens. Wer eine Auskunft nötig hatte, wandte sich
an ihn und durfte darauf zählen, daß seine Frage wohlwollend
beantwortet werde. Jedem historisch Interessierten stellte er
uneigennützig seine Sammlungen zur Verfügung. Diese legen von
seinem immensen Eifer beredtes Zeugnis ab. An wen seine
Manuskriptenkollektion zur neuern Geschichte, die er in Briefen ab und
zu erwähnt, übergegangen, ist ungewiß. Die Materialien zu einem
Historisch-biographischen Lexikon für Graubünden, das er
herauszugeben beabsichtigte, sind nicht umfangreich. Mohr hat offenbar
früh eingesehen, daß Bünden für eine solche Publikation zu klein
ist. Dagegen stellt seine Dokumentensammlung ein Werk dar, das
in der Schweiz seinesgleichen suchen dürfte. Sie ist heute das
Prunkstück des bündnerischen Staatsarchivs. In 29 Bänden sind
darin, nach Jahrhunderten geordnet, über 8000 Dokumente
enthalten, von denen die kleinsten in wenigen Zeilen Platz finden, das
umfänglichste aber, ein Urbar des Stiftes Chur, 220 handgeschriebene

Seiten aufweist. Urkunde um Urkunde hat Mohr in seiner
feinen Schrift mit großer Genauigkeit aufgezeichnet, oft während



96

Monaten fast Tag für Tag viele Seiten voll geschrieben. Man darf
die Sammlung ein Lebenswerk nennen: Die ersten Kopien stammen
aus dem Jahre 1816, die letzten wurden 1848 angefügt. Von diesem
Zeitpunkt an hat sein Sohn Conradin die Bände durch zahlreiche
Abschriften ergänzt.

Aus dieser Dokumentensammlung heraus wuchs dann Möhrs
Codex diplomaticus. 1848 erschienen die ersten Hefte, 1852 war
der erste, 1854 der zweite Band abgeschlossen. Die Fortsetzung,
die ebenfalls zwei Bände umfaßt, besorgte Conradin. Der Zufall
will es, daß nach genau einem Jahrhundert das erste Faszikel des

neuen bündnerischen Urkundenbuches erschienen ist, das Möhrs
Codex ersetzen soll. Wie überaltet sein Werk heute erscheint, mag
die Tatsache erhellen, daß die Herausgeber des neuen Bündner
Urkundenbuches den Codex nur aufschlugen, um nachzuprüfen,
welche Urkunden Mohr darin aufgenommen15. Doch wäre es

falsch, Möhrs Leistung als solche deswegen nicht anerkennen zu
wollen. Sein Werk war eines der ersten dieser Art in der Schweiz.
Vor ihm hatten 1839 Roman Werro den Recueil diplomatique du
Canton de Fribourg und Zellweger 1831—1837 seine Urkunden
zur Geschichte des appenzellischen Volkes herausgegeben, die
dieser Mohr mit der Aufmunterung schenkte, er möchte einen
ähnlichen Versuch für Graubünden wagen. Die epochemachenden
Arbeiten Wartmanns für die Abtei St. Gallen erschienen erst
dreißig, die Schweizers für Zürich gar vierzig Jahre später als der
Mohrsche Codex. Wenn wir heute seine Texte als ungenau
empfinden, erklärt sich das aus dem Bestreben jener Zeit, einen geglätteten

Wortlaut zu bieten. Man «korrigierte» und verzichtete
bewußt auf Buchstabentreue. Man wird aber Möhrs Bemühungen,
den Editionen immer die sicherste Grundlage zu geben, trotzdem
anerkennen müssen. Wenn irgend möglich hielt er sich an Originale,

ließ sich diese zustellen oder bearbeitete sie auf Reisen an
Ort und Stelle. Fehlten solche, hat er die bestehenden Abschriften
mit größter Sorgfalt geprüft. Seine Kommentare können heutigen
Anforderungen nicht mehr genügen. Erkenntnisse, zu denen
Ortsnamenforschung, Sprach- und Rechtsgeschichte seither gelangt
sind, fehlten ihm. Nicht sehr weit gediehen ist bei Mohr die
Echtheitskritik. Manches, was heute die Wissenschaft als Fälschung
entlarvt hat, hielt er für echt. Schon Bergmann und Böhmer haben
ihn auf Irrtümer aufmerksam zu machen versucht. Verschiedene
ihrer Hinweise hat er im Nachtrag zum ersten Bande beachtet.
Von den Stücken aber, in denen sie Fälschungen sahen, sagte er
dort nichts, da er von ihrer Echtheit überzeugt war. Man muß
Mohr aber zugute halten, daß er jene Urkundenkritik, wie sie
nachher in Wien bei Sickel oder an der Ecole des Chartes zu Paris
entwickelt wurde, nicht kennen konnte.



97

Daß sein Codex auf der Höhe der Zeit stand, beweisen die
vielen zustimmenden Urteile in Briefen zeitgenössischer Historiker;
Er bedauerte es sehr, daß seine Arbeit nirgends in der Presse
erwähnt wurde, und die Zeitungen «sich um alles andere mehr als
um literarische Bestrebungen» kümmerten. «Ich vermisse dieses
nicht bloß in Bezug auf den Beifall, dessen ich, freimütig gesagt,
von Zeit zu Zeit bedarf, um den Mut und die Geduld nicht zu
verlieren, sondern auch in Bezug auf die Kritik, welche zu
berücksichtigen ich mir in allem, was recht und billig ist, zur Pflicht
gemacht habe»16. Böhmer beglückwünschte ihn aus Frankfurt zu
seiner Veröffentlichung und schrieb: «Wie es bei einem der Alten
heißt: ab Jove principium, so möchte ich sagen: ab episcipatibus
principium. Und wie reich ist Chur schon nach dem Gedruckten,
wie übertrifft es Konstanz, Basel, Genf und Sitten!»17 Der König
von Preußen übersandte Mohr zum Zeichen seiner Anerkennung
die Monumenta Zolleriana, und nach seinem Hinschied bat
Bergmann Conradin in einem Kondolenzbrief, mit seiner eigenen auch
die Anteilnahme «so mancher Geschichtsfreunde und geistig
Verbündeter aus Osterreich», besonders auch Chmels und
Staatsarchivar Meillers entgegenzunehmen; die Arbeiten Möhrs
erfreuten sich in Wien der verdienten Anerkennung. Nicht weniger
schätzte Mohr den Beifall, den ihm Schweizer Historiker zollten.
In ihrer Anerkennung sah er den einzigen Dank für seine gewaltige
Arbeit ausgesprochen, und dieser hat ihn herzlich gefreut.

Gleichzeitig mit dem Codex diplomaticus begann Möhrs zweites

groß angelegtes Quellenwerk zu erscheinen: Das Archiv für die
Geschichte der Republik Graubünden. Hatte man früher die
Bedeutung der Urkunden für die Historiographie fast zu einseitig
hervorgehoben, wurde man nun auch dem Quellenwert der Chroniken

wieder gerecht. An solchen fehlte es in Graubünden nicht.
Die Männer der zweiten Epoche bündnerischer Geschichtsforschung

nahmen sich der Werke ihrer Vorgänger aus dem 16. und
17. Jahrhundert an. Neben den großen Chroniken wollten sie
auch kleinere Schriften herausgeben, Memoiren, Schilderungen
einzelner Ereignisse und Zeitabschnitte, Biographien, ferner Jahr-
zeitbücher und Urbarien, und schließlich auch historische
Abhandlungen drucken lassen. Mit dieser Edition verfolgte man neben
wissenschaftlichen auch einen praktischen Zweck. Man hoffte, daß
sie, die voraussichtlich in einem breiteren Publikum Interesse und
Absatz finden würde, zur Finanzierung des Codex diplomaticus
beitragen könnte18. Diese Nebenabsicht hat sich wenig vorteilhaft
ausgewirkt. Man kam den Ansprüchen des Lesers entgegen, indem
man die Quellen in Übersetzungen vorlegte, kürzte und
bearbeitete, so aber den Anforderungen der Wissenschaft nicht mehr

7



98

ganz zu genügen vermochte. Dies ist um so mehr zu bedauern,
als das Publikum die Hoffnungen der Herausgeber enttäuschte.
Den Anfang der Publikationen machten die Denkwürdigkeiten
Fortunat v. Juvaltas, die 1848 in deutscher Übertragung von
Conradin herausgegeben wurden. Drei Jahre darauf folgten die
beiden Bücher rätischer Geschichte Ulrich Campells. Die späteren
Bände hat Mohr nicht mehr erlebt. Unermüdlich und unter großen
finanziellen Opfern hat Conradin das Werk weitergeführt, «mit
mehr Hingabe als Vorsicht» nach dem Urteil eines zuständigen
Kritikers unserer Tage19.

Lange, vielleicht fast zu lange, hat Mohr gewartet, ehe er seine
angehäuften Schätze der Allgemeinheit zugänglich zu machen sich
anschickte; denn weder den Codex noch das Archiv vermochte
er zu einem Abschluß zu bringen. Das kann aber seine Verdienste
um die Erforschung der Bündnergeschichte nicht schmälern. Für
sie war ihm kein Opfer zu groß gewesen, und erst, wenn man
beachtet, was er auch zu schweizergeschichtlichen Unternehmen,
denen wir uns im folgenden zuwenden, beigetragen, kann man
sich einen Begriff machen von seiner Arbeitskraft und dem Idealismus,

der ihn beseelte.

Es scheint zum Wesen unseres Landes zu gehören, daß kulturelle

Unternehmungen sich nur dann erfolgreich entfalten können,
wenn sie dem föderalistischen Prinzip der Eidgenossenschaft Rechnung

tragen. Einem Werk, das nicht aus den einzelnen
Bundesgliedern herauswächst, fehlt es meistens an der Kraft, sich auf die
Dauer erhalten zu können. Läßt man aber jedem Teil Selbständigkeit

und das stolze Bewußtsein seiner Eigenstaatlichkeit, wird er
gerne an gemeinschweizerischen Aufgaben mitarbeiten.

Die erste Geschichtforschende Gesellschaft, die Mülinen 1811
in Bern gegründet hatte, war nur dem Namen nach eine schweizerische

gewesen. Sie ist nie zu allgemeiner Geltung gelangt und
blieb bezeichnenderweise eine bernische, also kantonale Angelegenheit.

Sie hat ihren Stifter nicht lange überlebt. Noch viel mehr als
heute mußte vor hundert Jahren in der Eidgenossenschaft von
unten nach oben gebaut werden, wenn man Dauerhaftes errichten
wollte.

Es war der überall bekannte und verehrte Johann Caspar Zell-
weger, der im Jahre 1840 die Gründung einer zweiten
Geschichtforschenden Gesellschaft an die Hand nahm, die sich mit Recht
eine schweizerische nennen durfte. Er beschritt den einzig
möglichen Weg, um an sein Ziel zu gelangen, indem er sich an die
bestehenden kantonalen Vereinigungen wandte, mit der
Aufforderung, sich zu einer allgemeinen Gesellschaft zusammenzuschließen,

um so aus den bestehenden Teilen ein Ganzes zu for-



99

men. Von allen Seiten wurde seinem Plane zugestimmt, mit dem
Vorbehalt allerdings, daß es nur zu einer Verbindung, aber keiner
Verschmelzung der Kantonalgesellschaften kommen dürfe, in der
diese ihre Selbständigkeit hätten aufgeben müssen. Man wollte
auf das Eigenleben zugunsten einer zentralisierten Organisation
nicht verzichten. Der große politische Gegensatz, der in jenen
Jahren die Geister bewegte, zeigt auch hier seine Spuren. Zellweger
war damit vollauf einverstanden. Die kantonalen Vereine sollten
ihre besonderen Aufgaben weiterführen, daneben aber die
Bestrebungen der allgemeinen Gesellschaft unterstützen. Diese wollte
sich mit Problemen befassen, die die Schweiz als Ganzes betrafen,
den Zweigvereinen volle Freiheit lassen und sich damit begnügen,
ihre Arbeiten zu registrieren, um so Doppelspurigkeiten in
Publikationen zu vermeiden. Nachdem man sich über diese grundsätzlichen

Fragen in einer vorbereitenden Versammlung zu Baden
geeinigt hatte, versammelte man sich ein Jahr später, am 25.
September 1841 in Bern, wo die provisorischen Statuten genehmigt
wurden und die Gesellschaft sich konstituierte. Das Leben, das
sich in die Teile zurückgezogen hatte, strömte wieder in einem
Ganzen zusammen20.

Als Vertreter Graubündens war in Baden und Bern Theodor
v. Mohr erschienen. Er stimmte dem Plan einer schweizerischen
Vereinigung mit Freuden zu und wußte auch seine bündnerischen
Freunde dafür zu begeistern. Zur großen Genugtuung Zellwegers
ließen sich 36 Bündner als Mitglieder einschreiben, eine beachtenswerte

Anzahl, wenn man bedenkt, daß einzig die Beteiligung von
Zürich größer war, Bern dagegen weit hinter Rätien zurückblieb,
die ganze Gesellschaft 208 Mitglieder zählte und somit jedes sechste
ein Bündner war. Nur während einer Amtsdauer hat Mohr die
schweizerische Gesellschaft präsidiert. Aber kaum einer dürfte in
ihrem ersten Jahrzehnt mehr für sie gearbeitet haben als er. Als
man sich 1855 in Solothurn versammelte, betrauerte man den Verlust

jenes Mitglieds, das am besten mit den Geschäften des Vereins
vertraut gewesen und als einziges ungeachtet der oft langen und
beschwerlichen Reisen an sämtlichen Jahresversammlungen
teilgenommen hatte.

Schon auf der ersten Versammlung in Baden hatte Zellweger
den Plan eines «Archivs für schweizerische Geschichte» entworfen,
das alljährlich erscheinen und das Organ der Gesellschaft werden
sollte. Es sollte fünf verschiedene Abteilungen enthalten: Abhandlungen,

die auf Quellenstudien aufgebaut waren, Antiquarisches,
Akten und Briefe von Bedeutung für die Vergangenheit unseres
Landes, ferner Regesten und endlich eine Besprechung der
schweizerischen Jahresliteratur, die als Fortsetzung zur Hallerschen Bib-



roo

liothek gedacht war. Für das Archiv wurde eine fünfköpfige
Redaktionskommission bestimmt, die unter ihrem Präsidenten Johann
Jakob Hottinger die Vorarbeiten an die Hand nehmen sollte.
Ihr gehörte auch Kopp an, der die Regesten zu redigieren hatte.
Als dieser jedoch im Sommer 1841 in die Luzerner Regierung
gewählt wurde, nahm er seinen Rücktritt. Man bedauerte den
Verlust des hervorragenden Forschers, wußte ihn aber zu
verschmerzen, weil sein autoritäres Wesen eine Zusammenarbeit in
der Kommission sehr erschwert hätte. Von der wissenschaftlichen
Arbeit historischer Gesellschaften hielt Kopp überhaupt nicht viel.
Zellweger vermutete auch, daß das, was man in Bern nach Kopps
Äußerungen über Müller und Tschudi zu deren Rechtfertigung
vorgebracht, ihn gekränkt habe, und fand es «eine erbärmliche
Sache, daß dieser Mann bei den Katholischen und namentlich
bei den Klöstern als der Herr der Geschichte gilt und er, der
Tyrann, weiß, daß, wenn er zurücktritt, die Katholischen uns
nicht helfen werden»21. Für Kopp mußte ein Ersatzmann gefunden
werden. Meyer v. Knonau dachte an Pupikofer oder Archivar
Wegelin in St. Gallen, Zellweger wandte sich an Mohr, obschon
dieser noch nichts veröffentlicht hatte, und als er zusagte, waren
Hottinger und seine Mitarbeiter darüber erfreut.

Die Redaktion der Regesten war die wichtigste und größte
Aufgabe, die die Gesellschaft zu vergeben hatte. Man ging an
ein gewaltiges Werk. Das ganze schweizerische Urkundenmaterial
sollte bis in die letzten Archive hinein erfaßt werden. Man erstrebte
Vollständigkeit; denn was die Vorfahren bisher geleistet hatten,
war immer Stückwerk geblieben. Man hoffte damit «den Freunden
der Geschichte, dem vaterländischen Staatsmann, Beamten und
Rechtsgelehrten zu einer leichteren Kenntnis und Ubersicht des
Inhalts der einheimischen Archive, so weit derselbe der ältern
Zeit» (d. h. bis 1520) angehörte, zu verhelfen. Nur planmäßiges
Handeln konnte hier zum Erfolge führen. Zellweger beriet sich
darüber mit Böhmer, der von den Schweizern als erste Autorität
in Urkundenfragen verehrt wurde. Auf Grund seiner Vorschläge
arbeitete er einen bis in alle Einzelheiten gehenden Plan aus, nach
dem verfahren werden sollte. Er beabsichtigte, diesen zu veröffentlichen,

damit alle kantonalen Gesellschaften dazu Stellung nehmen
und Verbesserungsvorschläge einreichen könnten.

Damit wollte sich aber Hottinger als Präsident der
Redaktionskommission nicht einverstanden erklären. Über das Ziel ihrer
Arbeit waren er und Zellweger sich einig. Beide wollten das
historische Interesse in der Schweiz beleben. Nur über die einzuschlagenden

Wege war man verschiedener Meinung. Hottinger vertrat
die Auffassung, daß allen Mitarbeitern möglichst große Freiheit
gelassen und ihre Arbeitslust nicht durch einengende Bestim-



IOI

mungen gelähmt werden sollte. Dieses Vorgehen trage der Eigenart
der Schweiz besser Rechnung; denn anders als in Frankreich

oder Deutschland, wo auch wissenschaftliche Unternehmungen
durch Regierungen oder große Vereine ins Leben gerufen würden,
seien diese in der Schweiz nur durch den Zusammenschluß
einzelner möglich. Halte man sich an einen festen Plan, komme man
zwar jenen entgegen, die über einen mechanischen Fleiß verfügten.
Das ganze Werk werde so ohne Zweifel zu einem regelmäßigen
Bau. Aber man mache die wissenschaftlich Begabten kopfscheu,
die sich nur dann entfalten könnten, wenn man sie selbständig
arbeiten lasse. Gelehrte aus allen Zweigen der Geschichtswissenschaft

wären ihm als Mitarbeiter willkommen22. Was Hottinger
eigentlich wollte, waren Darstellungen; Quellenpublikationen sagten

ihm, der zu den Fortsetzern Johannes v. Müllers gehörte und
verschiedene historische Werke verfaßt hatte, weniger zu.

Zellweger seinerseits legte auf Materialien das Hauptgewicht.
Das Archiv sollte eine Urkundensammlung anlegen, die «nach
Jahrhunderten noch benützt» werden könne23. Nur so werde es
die «Jugend abziehen von dem verderblichen Leichtsinn, mit dem
jeder glaubt, aus seinem Kopf ohne gründliche Forschung, die
Geschichte herstellen zu können»24. Es müsse sich an Gelehrte
und Staatsmänner wenden und nicht an ein Publikum, das nur
zum Zeitvertreib lese. Sicher werde es so keinen großen, dafür
aber steten und lange andauernden Absatz finden. Voraussetzung
sei allerdings, daß man es gewissenhaft nach einem Plan aufbaue,
und wenn er diesen den einzelnen Vereinen vorlegen wollte, hatte
er dafür noch andere Gründe. Er befürchtete kantonale Rivalitäten.

Auch die Gesellschaft für ältere deutsche Geschichtskunde
habe ihre Pläne Gelehrten zur Begutachtung unterbreitet.
Handelten sie, die nicht über die Kenntnisse eines Böhmer oder Pertz
verfügten und zudem der Vereinigung eines föderalistischen
Staates vorstünden, selbstherrlich, würde das den schlechtesten
Eindruck hinterlassen. Zürich sei ohnehin «in der Eidgenossenschaft

im Rufe, alles beherrschen zu wollen», und bei manchen
sei diese Sucht deutlich erkennbar. Mit Recht aber glaubten
andere Städte, ihm auch «im historischen Fach» nicht
nachzustehen25. Diese Worte wollten nun Hottinger alle Freude an der
Arbeit verleiden. «Das Mißtrauen gegen Zürich, Mißtrauen selbst
gegen wissenschaftliche Tätigkeit» mache jede Zusammenarbeit
unmöglich. Er frage sich, womit die Mitglieder der Redaktionskommission

dieses verdient hätten26. Eine Zeitlang wollten beide
wegen der bestehenden Meinungsverschiedenheiten zurücktreten.

Inzwischen hatte nun Mohr einen eigenen Plan ausgearbeitet
und den beiden vorgelegt. Danach sollten die Spezialredaktoren,
wie man die verschiedenen Mitarbeiter im ganzen Lande nannte,



I02

von allen ihnen zugänglichen Archiven Register anlegen. Diese
Verzeichnisse sollten möglichst vollständig sein, die Urkunden
chronologisch aufgezeichnet und ihr Inhalt in gedrängter Form
wiedergegeben werden. Er fügte eine Reihe von Bemerkungen
über Auflösung der Daten, Behandlung der Namen und Siegel an,
nach denen sich die Spezialredaktoren im allgemeinen zu richten
hatten. Sie sollten ihre Arbeiten den beiden Hauptredaktoren
übergeben, von denen der eine für die welsche, der andere für die
übrige Schweiz zuständig wäre. Ihnen fiel die Aufgabe zu, die
eingereichten Manuskripte zu korrigieren und für den Druck
vorzubereiten und für jeden Band ein genaues General-, Orts- und
Namensregister anzulegen27. Dieser Plan erhielt die volle
Zustimmung Hottingers und Zellwegers. Die Arbeit der Hauptredaktoren

stellte einen einheitlichen Aufbau sicher, ohne daß die
Initiative des einzelnen dadurch gelähmt worden wäre. Sie kamen
unter sich so wieder zu einer Verständigung und suchten auch
jeden Zusammenstoß mit andern Kantonen, vor allem mit Luzern,
dessen Mißtrauen in jenen Zeiten verständlich war, zu vermeiden.
Man fand dort allerdings wenig Gegenliebe. Nach Kopp lehnte
auch der etwas eitle und immer grämliche Joseph Schneller eine
Mitarbeit, um die Mohr ihn gebeten hatte, mit wenig überzeugenden

Gründen ab. «Es herrscht da ein böser Wille, der nur mit der
Zeit, Geduld und Liebe kann überwunden werden», bemerkt Zell-
weger dazu28. Immerhin blieben Kopp und Schneller Mitglieder
der Gesellschaft; doch stellten sie die Bedingung, daß die Kommission

bestrebt sei, das Archiv «auf dem religiösen Standpunkt rein
objektiv, ohne Darlegung der subjektiven Ansichten» zu redigieren.
Unter «objektiv» verstand Schneller den Abdruck von
Dokumenten, unter «subjektiv» jede Interpretation, die über einen
quellenkritischen Kommentar hinausging29. Seine Befürchtungen
waren unbegründet. Zellweger und Hottinger hatten sich schon
früher in diesem Sinne geeinigt; denn nur, wenn auf jede Diskussion

konfessioneller Fragen verzichtet wurde, konnte das Archiv
auch in der katholischen Schweiz Eingang und Freunde finden.

Der Plan für die Regesten war gemacht. Aber noch fehlte es

an Mitarbeitern. Während seiner Reise im Sommer 1842 suchte
Zellweger überall historisch Interessierte für das Werk zu gewinnen
und erhielt erfreulich viele Zusagen. Leider aber zogen sich die
meisten wieder zurück, nachdem die erste Begeisterung verflogen
war und man sich an die Arbeit hätte setzen sollen. Auch Mohr
hatte wenig Erfolg. Auf ein erstes Rundschreiben erhielt er keine
einzige Antwort. Er dachte daran, die Urkunden der Stadt Chur
zu bearbeiten, wenn er sonst nichts erhalten könne. Für den ersten
Band des Archivs zählte man auf die Regesten von Baden, die alt
Regierungsrat C. v. Reding anlegen wollte. Mohr schrieb ihm



io3

einmal übers andere, er möchte seine Arbeit sobald als nur möglich

einsenden, damit das Archiv rechtzeitig erscheinen könne.
Aber Reding verlor die Ruhe nicht, brachte immer wieder neue
Entschuldigungen vor und machte neue Versprechen, um diesen
dann doch nicht nachzukommen. Als er im August 1842 noch
keine bestimmte Zusagen machen wollte, war die Redaktionskommission

in arger Verlegenheit. Sie wurde dadurch behoben,
daß Gerold Meyer v. Knonau in die Lücke sprang und seine
umfängliche Arbeit über die Regesten des Staatsarchivs Zürich, die
er erst für eine andere Publikation bestimmt hatte, der Gesellschaft

zur Verfügung stellte. Das Archiv konnte Anfang 1843
erscheinen, und die Redaktoren sahen sich für ihre Mühe belohnt;
denn in der Schweiz und auch in Deutschland fand es
Anerkennung.

Auf Ende des Jahres schickte dann Reding die 635 Urkunden
umfassenden Badener Regesten an Mohr. Dieser setzte sich sogleich
an die Korrektur. «Gebe Gott, daß Berufs- und Amtsgeschäfte
mir so viele freie Stunden übrig lassen, um das Manuskript bis
Ende Februar Ihnen einsenden zu können», schreibt er an
Hottinger30. Er mußte Redings Auszüge vollständig umarbeiten und
schied gegen hundert Nummern aus, die ihm unwichtig erschienen.
Der Redaktionskommission legte er beide Manuskripte vor und bat
sie, diese zu vergleichen und zu überprüfen. «Tun Sie davon und
dazu, was Sie wollen»31. Es war die erste größere Arbeit, mit der
er an die Öffentlichkeit trat. Er betrachtete sich selber als Anfänger
und war für jede Belehrung dankbar.

Der Raum, den die Badener Regesten im zweiten Bande des
Archivs beansprucht hatten, mußte die Redaktionskommission
davon überzeugen, daß dieses den Anforderungen, die das
Unternehmen stellte, nicht entsprechen konnte. Sie griff den Gedanken
auf, den Zellweger schon kurz nach der Gründung der Gesellschaft

in Bern geäußert hatte, und machte den Vorschlag, die
Regesten in einer besonderen Publikation erscheinen zu lassen.
1844 wurde diesem zugestimmt. Innerhalb eines Jahrzehnts wuchs
das Werk zu zwei stattlichen Bänden heran. Es trat unter dem
Namen «Die Regesten der Archive in der schweizerischen
Eidgenossenschaft» an die Öffentlichkeit. Die Redaktion lag weiterhin

in den Händen Möhrs. Seine Arbeit war groß und brauchte
viel Geduld. Nachdem Zellweger sich von den Geschäften der
Gesellschaft zurückgezogen, mußte Mohr selber für Mitarbeiter
sorgen. Er schrieb bald dahin, bald dorthin und bat seine Freunde,
ihm Adressen zu vermitteln. Der Mangel an fertigen Arbeiten
war chronisch, und als das Werk ins Stocken geraten wollte,
bearbeitete er selber die Urkunden des Klosters Disentis und sein



104

Sohn Conradin die der Landschaft Schanfigg. Verschiedene
Regierungen hatten finanzielle Unterstützung zugesagt und ihre
Archive bereitwillig geöffnet. Damit waren aber noch lange nicht
alle Schwierigkeiten behoben. Viele Archive mußte man erst
überhaupt ordnen. Die meisten konnten nicht geheizt werden,
so daß man nur während der Sommermonate in den Gewölben
zu arbeiten die Möglichkeit hatte. An andern Orten fehlte es wieder

an der Beleuchtung, auf die man beim Entziffern alter Pergamente

am allerwenigsten verzichten konnte. Kurz, man hatte mit
hindernden Umständen zu rechnen, von denen sich heutige Historiker,

denen geordnete und eingehend registrierte Archive zur
Verfügung stehen, nur schwer einen Begriff machen können.

Verschiedenen Mitarbeitern war die Aufgabe zudem ungewohnt
und neu. Selbst Pupikofer, der sich durch seine Thurgauer Geschichte
auch in Fachkreisen einen Namen gemacht hatte, wußte anfänglich

nicht, was man unter Regesten verstand, und legte der Redaktion

zu ihrem nicht geringen Erstaunen eine chronologische
Aufzählung von Ereignissen vor. Mohr mußte immer wieder beraten
und belehren. Er hatte sich selbst erst mit den Problemen der
Edition vertraut machen müssen. Zellweger war ihm dabei an
die Hand gegangen und hatte ihm die 1833 und 1839 erschienenen
Kaiserregesten Böhmers ausgeborgt32. Mohr hielt sich im wesentlichen

an die Editionsgrundsätze, die dieser dort aufgestellt hatte,
nahm keine vollständigen Urkunden unter die Regesten auf,
teilte die Seiten wie Böhmer in verschiedene Kolumnen auf und
verwendete das gleiche Format für den Druck. Nur die Mode, alle
Hauptwörter klein zu schreiben, machte er nicht mit. Die
Anerkennung, die Böhmer dem Werke zollte, war ermutigend. Er
nannte den ersten Band «ein gutes Augurium für das Folgende»;
es sei in der Tat das Wertvollste, was die Schweizerische
Geschichtforschende Gesellschaft zu Tage gefördert habe. Er
beanstandete einzig, daß man für die Jahreszahlen keine besondere
Kolonne reserviert habe. Auch sei es in Klosterregesten nicht
nötig, den Ausstellungsort besonders hervorzuheben. Nur in
Kaiserurkunden wäre dies unerläßlich, weil sie auch als Itinerar des
Herrschers dienen könnten. Mohr merkte sich diese Kritik für
die späteren Faszikel33.

Urkunden registrieren ist eine Arbeit, die Exaktheit und kühle
Kritik erfordert. Persönliche Äußerungen sind in den Extrakten
nicht angebracht. Es ist daher begreiflich, daß die Bearbeiter in
kurzen Vorworten zü den Regesten ihrer individuellen Meinung
Ausdruck gaben. Bemerkenswert ist, daß in den beiden Bänden
vorwiegend Klosterarchive bearbeitet wurden. Das ist sicher mehr
als nur Zufall. Pater Gall Morel bekennt in seiner Einführung,



105

daß er sich nur nach langen Überlegungen an die Arbeit gemacht
habe; denn sie falle in eine Zeit, die den «Klöstern ungünstig»
gesinnt sei. Aber er glaube trotzdem, «die Wahrheit habe auch
hier das Licht nicht zu scheuen. Bei denkenden Köpfen und
fühlenden Herzen wird gerade eine rein urkundliche Darstellung des
Lebens und Webens der Klöster in alter Zeit manchen Zweifel
lösen, manches Vorurteil beseitigen, manchen Tadel mildern».
Zudem wollte er in der betrüblichen Gegenwart, «wo der alle
geschichtlichen Denkmale zerstörende Geist der Französischen
Revolution wieder die Oberhand gewann», soviel als möglich
erhalten, wie man das in «andern Ländern, wo derselbe Dämon
hauste», auch getan habe. Daß dieser Benediktiner mit seiner
Bewunderung für die Tradition der Konvente nicht allein stand,
zeigen die Vorworte Friedrich Stettiers und Möhrs. Auch Stettier
hebt die Bedeutung der Klöster für die vorreformatorische Zeit
hervor. Ihre Geschichte spiele sich nicht auf dem geräuschvollen
politischen Schauplatz ab, sei deswegen aber nicht weniger wichtig
für die «Entwicklung mehrerer Seiten des innern Volkslebens»,
für Bildung, kirchenrechtliche Verhältnisse und Landwirtschaft.
Und am deutlichsten nimmt Mohr zur Gegenwart Stellung. Da es
kein eigentliches Klosterarchiv mehr gab, hatte er die Pergamente
für seine Disentiser-Regesten überall zusammensuchen müssen.
Er habe sich aber der mühevollen Arbeit mit Liebe unterzogen,
nicht am wenigstens «zur Ehre des ehrwürdigen Stifts, dessen
Verdienste um das Vaterland und dessen teuerste Güter ich
empfinde». Gott möge «mindestens so viel Pietät in den Herzen uns
bewahren, daß weder die Behörden, noch das Volk den Bestand
einer Stiftung anfechte, die alle Stürme der letzten zwölf Jahrhunderte

überlebte und dem Land so wesentliche Dienste leistete,
noch die Hand nach dem kleinen Reste ihres Kirchengutes
ausstrecken, das nicht ihnen, sondern in frommem Sinn Gott und
seinen Dienern gegeben worden ist»34.

Rückert hat in einem Sonett die deutschen Forscher, die an den
Monumenta Germaniae Historica arbeiteten, mit einem Greis
verglichen, der im Angesicht des Todes «mit ruhig kalter Besonnenheit

sein Gut nach Zahl und Malter, daß es in Ordnung finden
seine Erben» messe, damit, wenn Deutschland einst untergegangen,

die Nachwelt erkenne, wie reich es gewesen sei. Für die
Schweizer Historiker würde dieser Vergleich nicht zutreffen. Denn
obschon auch sie immer wieder'von der grauen Gegenwart sprechen
und dem Genuß, sich mit der schönern Vergangenheit zu beschäftigen,

haben sie auf diese selbe Gegenwart durch die Geschichte
zu wirken versucht, ähnlich wie Gotthelf, der auch mit seiner
historischen Novellistik sein vom Unglauben bedrohtes Volk und das
durch fremde Ideologien gefährdete Vaterland retten wollte35.



io6

Und wenn die Schweizerforscher vorwärts schauten, verlor sich ihr
Blick nicht in jenen fernen Zeiten, in denen ihr Land untergegangen

sein würde. Sie dachten an eine nähere Zukunft, die der
Vergangenheit gerechter würde als die Gegenwart und ihre Arbeit
zu schätzen wüßte. Ihre Stellung zu den politischen Ereignissen
des Tages hat Mohr in einem kurzen Nachruf auf Friedrich Stettier
im ersten Band der Regesten treffend geschildert. «Das Vaterland»,

heißt es in dieser Charakterisierung, die auch auf andere
Historiker zutreffen würde, «hat einen der wenigen verloren, der
frisch und frei (wenn auch oft in zu heftiger Weise), ohne Furcht
und Hoffnung seine Meinung aussprach. Um Volksgunst hat er
nie gebuhlt und ebensowenig um diejenige der oft wechselnden
Machthaber. Was nach seiner Anschauungsweise gut und recht
war, dafür trat er als Staatsmann und als Professor des Staatsrechts

in seiner Vaterstadt in die Schranken; das, was ihm böse
und nichtswürdig erschien, bekämpfte er rücksichtslos. Einfluß
und Stellen konnte Stettier auf solchem Wege freilich nicht
erringen, diejenigen, die ihm verdientermaßen zuteil geworden, nicht
bewahren, wohl aber die Achtung derer, die einen unabhängigen
Charakter und republikanischen Freimut zu ehren wissen.» Die
führenden Historiker der Zeit standen ausnahmslos auf konservativer

Seite. Katholiken unter ihnen waren Kopp, Schneller,
Segesser und die verschiedenen Konventualen; zu den protestantischen

Konservativen zählten Wurstemberger, Georg v. Wyß,
Meyer v. Knonau, Hottinger, Bluntschli und ihr großer Sprecher
Andreas Heusler. Dessen Basler Zeitung war ihr bevorzugtes Blatt,
und viele von ihnen versahen sie mit Korrespondenzen. Sie haben
mit ihren Meinungen nie zurückgehalten und ihre Ansichten
ebenso frei vertreten wie Stettier. Als Heusler 1844 die eidgenössische

Schützenfahne einen «Fetzen Tuch» nannte und damit eine
gewaltige Aufregung anrichtete, bekannten sich seine Freunde
offen zu ihm, und Mohr konnte seinem Unwillen über die Angriffe,
die gegen Heusler gerichtet wurden, nicht heftig genug Ausdruck
geben36.

In den stürmischen Jahren vor 1848 nehmen politische
Erörterungen in ihren Korrespondenzen oft mehr Raum ein als
wissenschaftliche Diskussionen, und auch nachdem die Entscheidung

gefallen war, grollt es in ihren Briefen, wenn sie von der
Eidgenossenschaft sprechen, von «König Stämpfli I.», dem «Großen

Alfred», den «Dufourhelden» oder der «Afterwashingtonerie».
Die radikale Bewegung hatte manchen von ihnen die Mitarbeit
in Behörden unmöglich gemacht, und wie aus einem Ressentiment
heraus begannen sie sich mit historischen Studien zu befassen, die
sie immer tiefer in die Vergangenheit hineinführten. Sie konnten
nicht als Politiker, dafür aber als Wissenschafter dem Lande



io7

dienen und sahen darin eine nicht weniger ehrenvolle Lebensaufgabe.

Georg v. Wyß z. B. bekennt, daß ihm «Geschichte studieren
und Geschichte schreiben» über «Geschichte machen» gehe37.
Vielleicht hat man bisher den Anteil des Konservatismus an der
Neugestaltung der Eidgenossenschaft neben dem, was der Radikalismus

geschaffen, zu wenig beachtet. Der Historiker wird nicht
vergessen, daß es konservative Eidgenossen waren, die in der
ersten Hälfte des letzten Jahrhunderts die Geschichtswissenschaft
weitergeführt und die moderne Forschung begründet haben. Die
Radikalen waren zu sehr mit der Gegenwart beschäftigt, als daß
sie in Ruhe hätten Rückschau halten können. Häufig erwähnen
sie in ihren Briefen genealogische Studien. Auf verwandtschaftliche

Beziehungen legten sie großen Wert, und wo diese fehlten,
versuchte man sie zu konstruieren. So fragt z. B. Gall Morel einmal
in einem Brief: «Ist in keinem Archiv eine Verwandtschaft zwischen
Mohr und Morel herauszuklauben?»38

Es ist das Los jeder wissenschaftlichen Arbeit, daß sie früher
oder später durch neue Forschungen überholt wird. Für alle
Zeiten schreiben die Dichter. Der Forscher dagegen weiß, daß
andere nach ihm kommen, die die Dinge anders sehen werden und
klarer sehen können, weil diesen die Möglichkeit gegeben ist, ihr
Werk auf breiteren Erkenntnissen aufzubauen. Obschon sich jeder
darüber Rechenschaft geben wird, mag es schmerzlich sein, noch
miterleben zu müssen, wie Spätere die eigene Arbeit stillschweigend

übergehen oder anfechten. Auch Mohr mußte dies erfahren;
denn noch ehe der zweite Band des Regestenwerkes abgeschlossen
war, wurden Stimmen laut, die verlangten, daß nach einem
neuen Plan gearbeitet und das Unternehmen eingestellt werde.
Es mußte Torso bleiben. Mohr hatte es sich viel Mühe kosten
lassen, hatte Mitarbeiter gesucht und diese immer wieder
ermutigt, die Beiträge korrigiert, ihnen ausführliche Register
beigegeben und im Hitzschen Offizin in Chur den Druck überwacht,
damit auch die äußere Form des Inhalts würdig werde. Begreiflich,
daß ihn das Begehren nach Umgestaltung schmerzte. Wortführer
der Opponenten war Kopp, der zu den Menschen gehörte, die
immer fordern, nie anerkennen und alles anders haben wollen.
Den Regesten war er nie grün gewesen. Er hatte sie ein «alexan-
drinisches Gelehrtenstück» genannt. Vollständige Urkunden, in
einem Codex diplomaticus zusammengefaßt, wären ihm lieber
gewesen39. Auf der Jahresversammlung in Rapperswil entwickelte
er sein Programm. Seine Kritik war bis zu einem gewissen Grade
berechtigt; die Historiker hätten zu lange auf das Erscheinen der
Stücke warten müssen, die sie interessierten, weil das Ende dieses
uferlosen Unternehmens nicht abzusehen war40. Er verlangte darum



io8

zeitliche Beschränkung. Sammle man vorerst alles bis 1273 statt
bis 1520, komme man eher zu einem Abschluß. Das Jahr 1273
bilde zwar keine so scharfe Zäsur wie die Reformation, aber mit
ihm würden die Städte und einzelnen Orte mehr und mehr in
den Vordergrund treten. Habe man bis zu diesem Zeitpunkte eine
feste Grundlage geschaffen, lasse sich um so sicherer darauf eine
Geschichte der Eidgenossenschaft aufbauen41.

Mohr fand diesenVorschlag unpraktisch. So müsse manjetzt eine
Rundreise durch die Archive machen, um dieselbe später für das
14. und 15. Jahrhundert zu wiederholen. Auch bezweifle er, durch
seine Erfahrungen gewitzigt, daß sich der Plan realisieren lasse, weil
man keine Mitarbeiter werde finden können, die ohne Entschädigung

Archive bereisten und registrierten. In Graubünden wüßte er
niemanden, der sich dafür gewinnen ließe. Darauf antwortete ihm
Kopp in stolzem Zorn: Als er den Luzerner Bund von 1332 habe
schildern wollen, habe er die Archive der Innerschweiz, von
Zürich, Bern, Basel, Solothurn aufgesucht, sei ins Elsaß, nach
Karlsruhe, Innsbruck und Turin und zweimal nach München
und Wien gereist. «Wen habe ich für alle diese ins Große gehenden
Auslagen um einen Pfennig angesprochen? Wer hat mir auch nur
den letzten Rappen zu vergüten sich erboten? Sollte ich
der Letzte sein, der so zu handeln vermochte? Absit! Ja, könnte
ich von meinen sechzig Jahren nur etwas abgeben, ich wollte
mich anheischig machen, spätestens in zweiJahren sämtliche Bene-
diktiner-Regesten der alemannischen Schweiz bis 1273 Ihnen oder
der Gesellschaft vorzulegen, unbekümmert ob oder in welchem
Maße ich für meine Mühe entschädigt würde»42. Uber Kopps
Vorschlag wurde in Rapperswil kein definitiver Beschluß gefaßt,
und als man ihn zum Präsidenten wählen wollte, war er nicht zur
Annahme des Amtes zu bewegen. Das Regestenwerk hatte man
aber schon mehr oder weniger aufgegeben, und als Mohr zwei
Jahre darauf starb, wurde es endgültig fallen gelassen. Eine
Fortsetzung, die Kopps Forderung nach einem Codex diplomaticus
weitgehend entsprach, stellte das Schweizerische Urkundenregister

Basilius Hidbers dar, das 1863 und 1871 erschien, nach dem
zweiten Bande aber nicht weitergeführt wurde, weil auch es
unterdessen überholt worden war. Alles, was die Gesellschaft damals
unternahm, waren Versuche. Man hatte kaum Vorbilder, an die
man sich hätte halten können, und keine Erfahrung, und weil ihre
Versammlungen unregelmäßig besucht waren und jedes Jahr eine
andere Zusammensetzung aufwiesen, kam es oft zu unüberlegten
Beschlüssen. Eine ruhige und planvolle Forschungsarbeit begann
erst, als nach tastenden Anfängen 1854 Georg v. Wyß an ihre
Spitze trat und die Leitung des Vereins während vierzig Jahren
in seinen Händen behielt.



iog

Möhrs Präsidentschaft der Allgemeinen Geschichtforschenden
Gesellschaft fiel in eine wenig erfreuliche Epoche ihrer
Vergangenheit. Der Sonderbundskrieg hatte auch sie auseinandergerissen.

Die Innerschweiz stand mißtrauisch abseits, und die
gemeinsamen wissenschaftlichen Bestrebungen, die sie mit der übrigen
Eidgenossenschaft verbanden, schienen zu schwach zu sein, um
die Kluft zu überwinden, die sich zwischen dem Fünförtigen Verein
und der schweizerischen Gesellschaft aufgetan hatte. Obschon
deren führende Köpfe aufkonservativer Seite standen, sagte Schneller

in einem Briefe an Mohr: «Die Allgemeine ist so mit radikalen
Elementen gefüttert, daß es unter den obschwebenden politischen
Verhältnissen den Männern der Urkantone nur grauen kann,
(mit ihr) in nähere Berührung zu treten»13. Den Historikern der
übrigen Schweiz war nun aber sehr daran gelegen, dieses
Mißtrauen zu überwinden; denn ohne die Hilfe der innerschweizerischen

Forscher und ihrer Archive war keine eidgenössische
Geschichte zu schreiben. Niemand schien besser dazu geeignet, die
Rolle eines Vermittlers zu übernehmen, als Mohr, und so wählte
man ihn am i. August 1850 auf der Jahresversammlung in Murten
zum Präsidenten. Um eher einen Ausgleich schaffen zu können,
wollte er dem Fünförtigen Verein beitreten. Da aber nach dessen
Satzungen nur, wer in einem der Innern Orte wohnhaft war, als
ordentliches Mitglied aufgenommen werden konnte, wurde seinem
Gesuch nicht entsprochen. Daraufhin unterbreitete er dem Verein
den Vorschlag, seine Jahresversammlung auf den gleichen Tag
nach Beckenried einzuberufen, an dem die Allgemeine sich dort
versammeln wollte. Dieser wurde abgelehnt, doch erklärte man sich
bereit, am 10. September zu tagen, nachdem die Allgemeine
ihre Zusammenkunft auf den 11. angesetzt hatte11. So wurde den
Urschweizern der Anblick der «Radikalen» erspart. Bleiben
konnte, wer ihn zu ertragen imstande war. Die Beckenrieder
Versammlung, zu der auf die Einladung Möhrs hin auch Böhmer
erschien, verlief wenig erfreulich. Mohr eröffnete sie mit einer
kurzen Ansprache. Zum erstenmal seit ihrem Bestehen, führte er
darin aus, versammle sich die Gesellschaft in der Urschweiz, um
damit «das durch mancherlei Ereignisse der letzten Jahre gelockerte
Band unter allen Freunden vaterländischer Geschichtsforschung
zu knüpfen». Durch Gottes Zulassung seien die Verhältnisse im
Vaterlande wesentlich umgestaltet worden. Aber das Gefühl für
«wahre Freiheit», die Freiheit der Väter, nicht die der Söhne,
müsse erhalten bleiben, und dieses Gefühl zu pflegen, sei die
edelste Aufgabe der Geschichtforscher. Nach diesen einleitenden
Worten berichtete Mohr über den Stand der Geschäfte und las
einen Aufsatz seines Freundes Peter Kaiser über Theodor Schlegel,

Abt zu St. Luzi, vor15. Außer Kopp, der neuerdings seine



110

Lieblingsidee, die Gründung einer historischen Zeitschrift,
vorbrachte, machte niemand eine Anregung. Es herrschte eine
allgemeine Müdigkeit, und der Ruf, man möge sich ermannen, mag
die Versammlung davon überzeugt haben, daß es so nicht weiter
gehen könne. An die Stelle Möhrs wurde Philipp Anton v. Segesser
zum Präsidenten gewählt, der im folgenden Jahre zu einer
Zusammenkunft nach Rapperswil einlud. Dort regte sich bedeutend
mehr Leben. Die Gesellschaft hatte einen Tiefpunkt überwunden
und konnte einer erfreulicheren Entwicklung entgegensehen.

Das letzte Werk, an dem Mohr mitgearbeitet, waren die
Eidgenössischen Abschiede. In den Dreißigerjahren schon hatte Kopp
mit deren Edition begonnen, von der aber nur ein erster Band
erschienen war. Kopp selber hatte seine Arbeit als Versuch angesehen.
In verschiedenen Archiven war unterdessen für die Ausgabe
weitergesammelt worden. Aber erst als die Regierung des Bundesstaates
sich dieser Aufgabe zuwandte und mit einem größeren Redaktionsstab

und bedeutenden finanziellen Mitteln die Arbeiten an die
Hand nahm, gelang es, das große Werk zu einem guten Ende zu
führen. Auch auf dem Gebiete der Wissenschaft stellten sich eben
Aufgaben, die nur der Gesamtstaat zu lösen imstande war.

Mit der Leitung des ganzen Unternehmens wurde Gerold
Meyer v. Knonau beauftragt. Einen gewissenhafteren Gelehrten
hätte man kaum finden können. Er war sich der Bedeutung dieser
Aufgabe bewußt und bestrebt, das Vertrauen, das der Bundesrat
ihm entgegengebracht, zu rechtfertigen. Immer wieder wollte er
auch das Parlament von dem Fortschreiten der Arbeiten
überzeugen, damit es die nötigen Kredite weiterhin gewähre, und sie

nicht, wie so viel anderes, aufgegeben werden müßten. Konservative

hegten denVerdacht, Meyer v. Knonau sei ins liberale Lager
hinübergeschwenkt. Dagegen verwahrte er sich aber mit Recht.
Er nahm eine völlig unabhängige Stellung gegenüber
Bundesarchivar Meyer und Bundesrat Franscini ein, scheute sich nicht,
die beiden zu tadeln, und machte kein Hehl daraus, daß er nicht
alles billige, «was im Erlacherhof» vorgehe46. Er hatte sich in
keiner Weise vorgedrängt; man hatte ihn berufen. Trotzdem ging
er nie eigenmächtig vor. Alle Entscheidungen, die er treffen wollte,
unterbreitete er erst seinen Vorgesetzten zur Begutachtung, und
mit ihrer Unterstützung konnte er dann um so fester gegenüber
seinen Kollegen auftreten, denen er ein leuchtendes Beispiel
uneigennützigen und fleißigen Arbeitens blieb.

Zu den vier Historikern, an die Meyer v. Knonau mit einer
Einladung zur Mitarbeit gelangte, gehörte neben Fechter aus Basel,
Segesser und Pupikofer auch Mohr. Dieser glaubte, den Anforderungen,

die die Aufgabe stellte, gewachsen zu sein, und «die an-



III
ständige Honoranz (auf die ich freilich sehen muß)»47, machte
ihm eine Zusage leichter. Skrupel, damit in den Dienst einer
radikalen Regierung zu treten, hat er offenbar keine empfunden. Er
wollte allerdings noch wissen, ob Reisespesen und Aufenthaltskosten

vergütet würden; denn da das Material, wie er vermute,
überall müsse zusammengesucht werden, wären solche nicht zu
vermeiden. Meyer v. Knonau konnte seine Bedenken beheben.
Die Materialien würden den Redaktoren nach Hause gegeben;
denn einmal fühle man sich in seiner Klause sehr wohl, und dann
wäre es unklug, der Eidgenossenschaft hohe. Kosten zu machen48.

Diese letzten Worte hatte Meyer v. Knonau mit Vorbedacht
geschrieben. Er fürchtete offenbar, daß Mohr sich die Gelegenheit,
etwas zu profitieren, nicht werde entgehen lassen. Sein Verhalten
während der Arbeit an diesem Repertorienwerk zeigt ihn von
einer weniger sympathischen Seite. Im Juni 1852 ging er auf eine
«Studienreise», obschon er sich noch gar keinen Überblick über
das ihm zugestellte Material verschafft hatte. Meyer v. Knonau
war darüber sehr ungehalten. Er begreife nicht, warum Mohr schon
jetzt nach Bern fahre, schrieb er an den Bundesarchivar. «Aber
Herr v. Mohr liebt das Reisen über alle Maßen, und dazu ist er
Bündner! Ich bin überzeugt, daß ich hier warnen muß»49. In der
Tat ist Mohr häufig auf Reisen anzutreffen. Mehrmals im Jahr
fuhr er nach Zürich, häufig nach Bern, zweimal hatte er weite
Deutschlandfahrten gemacht und zweimal Italien gesehen. Diese
Reiselust scheint sich auf seine Nachkommen vererbt zu haben;
denn sein Sohn Conradin hat in jüngern Jahren halb Europa
durchwandert, und seine Enkel fuhren in alle Welt. Die Befürchtungen,

die Meyer v. Knonau gehegt, waren nicht unbegründet.
«Herr v. Mohr macht eine förmliche Schweizerreise, und ich hoffe,
daß er diese nicht in Rechnung bringen will50», schreibt er etwas
später an den Bundesarchivar, und auf Ende des Jahres erhielt
er dann das «Churer Neujahrsgeschenk». Was er über Mohr
vorausgesagt, meldet er in großer Aufregung nach Bern, habe sich
erwahret; «denn soeben bekomme ich beiliegende Nota von ihm,
die nach einem Apothekerkonto riecht». Er werde ihm aufs «ernstste

bemerken», daß er «Rechnungen für bloße Lustreisen nicht
mehr visieren werde»51. Möhrs Antwort an Meyer v. Knonau fiel
denn auch wenig überzeugend und recht kleinlaut aus. Er war
wegen privater Geschäfte und nicht zu Studienzwecken nach Bern
gereist. Sein Verhalten berührt um so unangenehmer, als das
vorgesehene Honorar sich sehen lassen durfte, und die Entschädigung

für die Reisespesen reichlich bemessen war. Zum erstenmal
wurde den Mitarbeitern auch Portofreiheit gewährt. Bundesrat
Franscini hatte darum beim Postdepartement nachgesucht. Die
«fünf Gelehrten» mußten den Adressen den Vermerk «Eidgenössi-



112

sches Archiv, Amtssache» und ihre Unterschrift hinzufügen. Die
betreffenden Postämter wurden davon in Kenntnis gesetzt52.

Es mag angebracht sein, in diesem Zusammenhang einen Blick
auf Möhrs finanzielle Verhältnisse zu werfen. Zeitlebens war er
mehr Wissenschafter als Ökonom gewesen. Während seiner ersten
Jahre in Chur war er wohlhabend. Als er sich 1836 das
Stadtbürgerrecht erwarb, übertraf sein Vermögen das verlangte Minimum

bei weitem. Er mußte seine Advokaturarbeiten nicht allzu
intensiv betreiben und konnte sich historischen Studien widmen.
Allein dieses angenehme Leben war nicht von Dauer. Seine Kapitalien

reichten offenbar doch nicht aus, um mit einer großen
Familie aus den Zinsen leben zu können. Er galt zwar für reich,
hatte aber schon in den Vierzigerjahren mit Geldsorgen zu kämpfen.

Mohr spricht von «bedeutenden ökonomischen Verlusten»,
die er erlitten habe. Mehr als früher mußte er sich nach 1840 wieder
seiner juristischen Praxis widmen. Das Stadtvogteiamt übernahm
er nicht zuletzt aus dem Grunde, weil er dafür ein festes Gehalt
beziehen konnte. Hatte er früher alle wissenschaftlichen Studien
ohne jede Entschädigung gemacht, sah er sich 1849 gezwungen,
für die zeitraubende Arbeit an den Regesten ein Honorar von
16 Franken für den Druckbogen zu verlangen. «Wäre ich ein
unabhängiger Mann, dem in ökonomischer Hinsicht anders nichts
obläge als seine Renten einzuziehen und sein Vermögen zu
verwalten, so würde ich wohl gerne Zeit und Kosten auf eigene Rechnung

dem Unternehmen widmen», schreibt er an Georg v. Wyß
und bittet diesen, es ihm mitzuteilen, wenn sich jemand finde, der
gegen geringere Entschädigung die Hauptredaktion übernehme
oder gar unentgeltlich besorgen wolle, damit er sich in anständiger
Form zurückziehen könne53. Um seinen Codex diplomaticus
herauszugeben, hatte er bei Privaten Geld aufnehmen müssen;
denn staatliche Unterstützung erhielt das Werk nicht. Er hat ihnen
dafür allerdings schlecht gedankt; denn kurz vor seinem Tode
schloß er — wie Carisch bemerkt — mit seinem Sohne ein
«Abkommen zur Beraubung seiner Creditoren», das ihm selbst seine
besten Freunde entfremdete54. Auch an andern Orten scheinen
Unstimmigkeiten vorgekommen zu sein.

Das sind unerfreuliche Feststellungen. Doch wäre es ungerecht,
Mohr zu verurteilen, ohne sich Rechenschaft über die Tragik
dieses Gelehrtenlebens zu geben. Möhrs Broterwerb war die
Juristerei. Seine Liebe aber galt der Geschichte. Er war nicht
unabhängig genug, um sich ihr allein widmen zu können wie manche
andere Forscher, Georg v. Wyß, Meyer v. Könau oder Böhmer
z. B., die große Vermögen geerbt hatten, und Berufshistoriker, wie
sie heute in Archiven, Bibliotheken oder als Lehrer an Hoch- und



"3
Mittelschulen wirken, gab es erst wenige. In spätem Jahren mußte
er die Zeit für historische Studien seiner juristischen Praxis geradezu
abringen. Zuletzt konnte er ihnen nur noch den frühen Morgen
und den späten Abend widmen. Zum Lesen fand er selbst für
historische Werke keine Zeit. Seine Briefe werden immer kürzer.
Schließlich enthalten sie nur noch knappe Mitteilungen. Er schreibt
einen oder zwei Sätze und grüßt den Empfänger «in Eile». In
seinen letzten Jahren war er ein rastlos tätiger, gehetzter Mann.
Sein plötzlicher Zusammenbruch kann deshalb nicht überraschen.

Aber zurück zu den Abschieden! Meyer v. Knonau teilte die
Arbeit unter seine verschiedenen Kollegen auf und betreute selber
die Epochen von 1712—1798 und 1421—1477. Mohr wurde die
Zeit von 1520—1586 zur Bearbeitung übergeben. Mit den
Materialien, die Meyer ihm zustellte, bat er ihn, «sich der größten
Gedrängtheit zu befleißen und doch das obscurus fio zu vermeiden»55.
Er fürchtete, das Werk könnte angesichts des ungeheuren Stoffes
zu umfangreich werden. Die Hauptquellen für Mohr lagen im
Staatsarchiv Zürich. Das vereinfachte die Beschaffung der
Materialien; denn mit Dokumenten, die in Privatarchiven lagen, hatte
man seine liebe Not. Oft wollten sie die Eigentümer nur ungern
oder überhaupt nicht herausgeben. Mohr arbeitete mit steigendem
Interesse an seiner Aufgabe, und Anfang 1854 konnte er einen
ersten Teil, der Meyer v. Knonaus Zustimmung fand, im Manuskript

vorlegen. Er vertrat die Meinung, daß nichts verschwiegen
werden solle. Damit war Meyer einerstanden; «denn wir haben
keine Geschichte zu schreiben, wohl aber den Stoff, wie wir ihn
finden, gewissenhaft wiederzugeben. Würden wir dies nicht tun,
lauter Tadel fiele auf uns, und ein Tadel, der tiefer schmerzen
müßte, als die Besudelung durch einen armseligen Publizisten,
indem er von dem ernsten Historiker ausgehen täte»56.

Möhrs Arbeit an den Abschieden ist über bescheidene Anfänge
nicht hinausgekommen; denn ehe er das Manuskript von Meyer
zurückerhielt, befiel ihn die Krankheit, von der er sich nicht mehr
erholte. Noch ehe er starb, anerbot sich Theodor Scherer in Solo-
thurn — vermutlich im Einverständnis mit Mohr — dessen
Aufgabe zu übernehmen. Davon wollte Meyer aber nichts wissen.
Scherer, schrieb er an den Bundesarchivar, habe er in den
Vierzigerjahren häufig in Luzern gesehen, «namentlich, als die Jesuiten
dort eingezogen waren, zu deren Werkzeug er sich ganz hingab.
Seither war er in Rom, wo ihm Pius IX., für welche Verdienste
weiß ich wahrlich nicht, den Grafentitel verlieh. Fast muß ich
glauben, Herr Scherer führe Arges im Sinne, daß er gerade die
Reformationsepoche bearbeiten will. Da würde man etwas
Wahrheitsgetreues bekommen, und gerade diese Epoche muß mit

8



ii4
größter Unbefangenheit und Redlichkeit bearbeitet werden, welch
beide Eigenschaften ich Herrn Scherer gänzlich abspreche»57.
Dieses Mißtrauen gegen Scherer kann als Beweis für das
Vertrauen gelten, das man Mohr entgegenbrachte; denn obschon
Meyer v. Knonau wie wenige um seine Stellung zur katholischen
Kirche wußte, hatte er nicht an seiner Unbefangenheit gezweifelt
und ihm die Reformationszeit zur Bearbeitung übergeben. Aber
auch sich selbst stellt er durch diesen Brief das beste Zeugnis aus.
Er war konservativ, hatte zum Sonderbund und zu Siegwart
gehalten und sympathisierte mit der katholischen Kirche. Aber
über alles ging ihm die Wahrheit der Forschung. Er wollte vor
dem Urteil späterer Historiker bestehen können.

Der Band der Abschiede, an dem Mohr als erster gearbeitet,
hat eine lange Entstehungsgeschichte. Da Meyer v. Knonau mit
der Darstellung seiner beiden Epochen schon weit fortgeschritten
war, anerbot er sich, Möhrs Arbeit abzuschließen. «Aus Liebe zur
Unternehmung und aus Rücksicht für den Verstorbenen und
dessen Hinterlassene, würde ich die Überarbeitung unentgeltlich
besorgen»58. Er wußte von deren finanziellen Schwierigkeiten
und wollte verhindern, daß man das an Mohr ausbezahlte Honorar
zurückfordere. Aber auch Meyer v. Knonau ist über den Anfang
nicht hinausgekommen. Als er 1858 starb, wurde Krütli in Luzern
mit der Fortsetzung der Arbeiten beauftragt. Er übernahm das
Meyer v. Knonausche Manuskript und hatte es nahezu fertig
gebracht, als auch ihm der Tod die Vollendung versagte. Sein
Nachfolger wurde Johannes Strickler. Dieser hat sich die
Erfahrungen seiner Vorgänger zunutze machen können. Da die
Abschiede allein ein nur unvollständiges Bild der Verhältnisse geben
konnten, begann er sie durch verschiedene andere Akten zu
ergänzen59. Während mehr als zwanzig Jahren ist an den Bänden
dieser Epoche gearbeitet worden. Strickler erlebte noch die Genugtuung,

daß man sie als die besten der ganzen Sammlung
bezeichnete60.



"5

ENDE UND ERBE

Wie wenn er ahnte, daß sein Leben bald zu Ende gehe, schrieb
Mohr am ersten Tag des Jahres 1854 in sein Tagebuch: Quande
corpus morietur / fac ut animae donetur / parad.isi gloria1. Ob-
schon er sich unwohl fühlte, ließ er sich nicht davon abhalten,
anfangs Februar nach Solothurn zu reisen, um dort der Konversion

seiner Tochter Maria beizuwohnen. Auf der Heimfahrt wurde
er von Kälte und Schneestürmen überrascht. Sein Gesundheitszustand

verschlimmerte sich. Er mußte ärztliche Hilfe in Anspruch
nehmen. In seinem Tagebuch hat Mohr die eigene
Krankengeschichte in stichwortartigen Notizen aufgezeichnet. Oft heißt es
lakonisch «krank» oder «miserabel». Er klagt über Schlaflosigkeit
und fühlt sich müde. Mit der gesteigerten Empfindlichkeit der
Kranken leidet er unter Temperaturschwankungen und in der
Nacht unter dem Wind. Ab und zu fühlt er sich während eines
Tages wohler, steht auf, spaziert im Garten oder versucht, an den
Abschieden zu arbeiten. Dann aber heißt es am nächsten Morgen:
«Es ist noch nicht in der Ordnung» oder «müde und zerschlagen».
Er leidet an Lungentuberkulose. Die Diagnose der Churer Ärzte
aber lautet auf Darmkatarrh. Sie verschreiben ihm Diät und
Laxative, die ihn um die Kräfte bringen. Wie sich nach zwei
Monaten keine Besserung einstellt, beginnt er an ihrer Kunst zu
zweifeln, wird unwillig und hält sich nicht mehr an ihre
Vorschriften: «Um 8 y2 Uhr aufgestanden und den Küchenzettel durch
Nudeln verstärkt, darauf wird es besser. Mir fehlt kräftigere Speise
— sie haben mich bis auf den Hund heruntergebracht, und nun
wollen sie nicht heraufhelfen. Ich will es selber tun.» Sein Zustand
wird täglich ernster. Er entschließt sich, nach Zürich zu reisen,
um dort den Rat erfahrener Ärzte einzuholen. «Morgen will ich
fort — muß ich fort. O, wie freue ich mich darauf», schreibt er
an Ostern, und andern Tags macht er sich reisefertig und fährt
mit der Mittagspost. In den ersten Tagen wohnt er im Hotel
Storchen. Am 22. April bringt man ihn ins Krankenhaus. «Um
g1/, Uhr mit Sack und Pack in einer Sänfte abgezogen und
glücklich im Spitale angelangt. Ein hübsches möbliertes Zimmer
mit der Aussicht auf Stadt und See bezogen. Ich bin sehr zufrieden
— das Bett ist gut.» Mohr faßt Zutrauen zu seinem neuen Arzt,
der ihn mit tröstlichen Versicherungen aufrichtet. Seine Zürcher
Freunde Meyer v. Knonau, Georg v. Wyß und Ferdinand Keller



116

kommen ihn mehrmals besuchen. Allein es sind trügerische
Hoffnungen. Seine Kräfte nehmen erneut ab. Ein heftiger Husten
reizt seine Nerven und hindert ihn am Schlafe. In einer Nacht
geht er dreihundert Schritte im Zimmer auf und ab, in der
folgenden gar sechshundert. Am Morgen fühlt er sich «matt,
abgeschlagen, ohne Appetit». An einer Stelle des Tagebuches steht
zwischenhinein ein leidenschaftliches «Wahltag in Bern! Gott steh
meinem lieben alten Bern bei!» und an einer andern ein
verzweifeltes «Hilf du, Gott im Himmel!» Georg v. Wyß erkundigt
sich bei der Tochter Maria täglich fast nach dem Befinden des
Kranken, der keine Besuche mehr empfangen kann. Mitte Mai gibt
ihm der Arzt die Gewißheit, daß er sich nicht wieder erholen
werde. Da eröffnet Mohr den Wunsch, zur katholischen Kirche
überzutreten.

Mit großer Genauigkeit hat er während seines Krankenlagers
von allen äußern Dingen Notizen gemacht, von den Mahlzeiten,
den Worten des Arztes, den Medikamenten, die man ihm
verordnet, vom Wetter und seinen Briefen. Nur von diesem innersten
Anliegen schrieb er keine Zeile. Tagebücher führt man für sich
selber, und um ihnen nicht anvertrauen zu müssen, was einen
zutiefst bewegt, zeichnet man oft nur Äußerlichkeiten auf, hinter
denen sich das eigentliche Erleben verbirgt. Sie sind darum letztlich

nur dem verständlich, der sie geschrieben hat, weil für ihn
allein das Äußere symbolische Bedeutung erhält. Der Historiker
mag das bedauern, zugleich bedenken, daß, wer sein Tagebuch
für die Nachwelt schreibt, nicht ehrlich gegen sich selbst sein kann.
Auch den Freunden hat Mohr von seinem Vorhaben nichts
verraten. Sein Schritt überraschte sie allerdings nicht; denn aus seiner
Verehrung für die katholische Kirche hatte er nie ein Hehl gemacht.

Es ist nicht einfach, Möhrs Konversionsgeschichte aufzuzeichnen;

denn er hat sein eigenes Leben wenig erforscht. In seinen Briefen

spricht er selten von sich selbst. Es war nicht Furchtsamkeit,
die ihn am Sprechen gehindert hätte. Es fehlte ihm an der Gabe,
sein eigenes Fühlen zu analysieren. Nicht jeder Mensch ist in
gleichem Maße zur Selbstbetrachtung befähigt. Auch über andere
hat er sich selten geäußert. Kurze Charakterisierungen von
Zeitgenossen, die viele Briefe seiner Freunde besonders interessant und
wertvoll machen, finden sich bei ihm kaum. Es kann von Interesse
sein, das wenige hier zusammenzutragen, was wir über die
religiöse Entwicklung seiner Jugendjahre wissen und nicht schon in
anderem Zusammenhang erwähnt haben.

Daß Möhrs Eltern ihr Kind im Glauben ihrer Väter, der sie
selbst erfüllte, auferzogen, kann nicht bewiesen, aber angenommen
werden. Es war sogar sicher fast selbstverständlich, daß Theodor



"7
sich auf das geistliche Amt vorbereitete, dem sich schon mehrere
Glieder seiner Familie gewidmet hatten. Wir haben die Gründe
genannt, die ihn veranlaßten, das Theologiestudium aufzugeben.
Die Orthodoxie war erstarrt, die Kraft des Pietismus versiegt.
Um so empfänglicher waren die Menschen für phantastische
Botschaften, wie sie Frau v. Krüdener verkündete. Zu Tausenden
liefen sie ihr zu. Hier glaubte die Masse zu finden, was ihr fehlte.
Auf ihren Reisen kam die «Erweckungspredigerin» auch nach
Bern. Obschon sie dort kein Aufsehen erregte, begann auch hier
die religiöse Phantastik die sonderbarsten Blüten zu treiben. Seitenlang

berichtet Mohr seinem Freunde Carisch in einem Briefe von
den unglaublichsten Wundergeschichten, die man sich erzählte,
von Erscheinungen und einem Wunderglöckchen, das in der Nacht
die Ruhe eines Hauses störe. In Deutschland hätte man wenig
früher sogar Schriftbänder aus dem Himmel hängen sehen, die
nun eine Berner Offizin gedruckt habe und zum Verkaufe anbiete.
Diese Erscheinungen hält Mohr für Schelmenstreiche und Phantome
und spottet über die, die daran glauben. Ganz kann er sich dieser
Wunderwelt aber nicht verschließen. Er staunt über die Sehergabe
einer gewissen Chrysiaque. Diese könne Kranke auf die Entfernung
heilen, wenn man sie deren Kleider oder Haare in Bern berühren
lasse. Sie wisse selbst in Apotheken zu Basel Ort und Stelle
anzugeben, wo sich dieses oder jenes Medikament befinde. Noch mehr!
Sie lese Bücher, wenn man sie ihr auf die Herzgrube lege. Einer
seiner Freunde habe die Probe aufs Exempel gemacht und ein
lateinisches Buch mitgenommen, um-jeden Betrug zu verhindern.
Auch Pfarrer L'Orsa habe sie gesehen, und er werde sie in den
nächsten Tagen ebenfalls aufsuchen. «Ich kehre zur Sinnenwelt
zurück», heißt es am Schluß dieses Berichtes über Erscheinungen,
die er bespöttelt, die ihn aber dennoch eigentümlich berühren2.
Halb im Ernst, halb im Scherz gesprochen sind auch die Worte
des Zwanzigjährigen in einem andern Brief an Carisch, die wir
in diesem Zusammenhang aufzeichnen möchten. Da man in Bern
von Garisch lange keine Nachricht erhalten hatte, war man
beunruhigt und befürchtete, er habe in einer Lawine den Tod
gefunden. «Wäre ich ein frommer gläubiger Katholik gewesen»,
schreibt Mohr, «ich hätte nicht angestanden, sogleich auf alle Fälle
hin, zum Heil Deiner armen Seele ein paar Messen lesen zu lassen,
um dadurch die Zeit des Aufenthaltes derselben im Fegfeuer —
vorausgesetzt, daß sie dieses Reinigungsmittel nötig habe —
abzukürzen»3.

Die erste nachweisbare Berührung Möhrs mit der
katholischen Welt fällt in sein zehntes Lebensjahr. In der unruhigen
Zeit nach der Flucht aus dem Engadin besuchte sein Vater auf
einer Reise kurz nach dem Bergsturze von Goldau im Kloster zu



118

Muothatal Frau Mutter Waldburga Mohr aus Luzern. Diese nahm
ihn freundlich auf und schenkte ihm, als er weiterging, zum
Andenken ein Bild des Papstes Clemens XIV. Dieses Bild wurde im
Pfarrhaus aufgehängt und überallhin mitgenommen. Es muß auf
den Knaben Eindruck gemacht haben; denn als Waldburga 1828
starb, gedachte Mohr ihrer mit einigen Worten in seinem Tagebuch,

und noch in den Notizen seiner Luzerner Reise im Frühling
1845 ist von ihr die Rede.4

Besonders wertvoll für die Darstellung seiner religiösen
Entwicklung in den spätem Jahren sind die beiden Reden, auf die
wir schon mehrmals hingewiesen. 1819 spricht er zum Gedächtnis
der Reformation in Lavin. Noch erinnert seine Religiosität deutlich

an die Aufklärung. Das Christentum ist für ihn eine Sache
des Lichts und der Freiheit. Er glaubt an den Fortschritt und die
Macht der Erziehung. Gott schwebt in wesenloser Ferne. Von der
Abgründigkeit seiner Gerichte ahnt er nichts. Sein Wort hat keine
Gewalt, und Gebete nützen nichts, wenn man auf Erden nicht
Werke nach seinem Willen tut. — Mit ganz andern Worten
eröffnet er fünfzehn Jahre später die rätische Synode. Jetzt ist Glaube
in ihm lebendig geworden. Das Christentum ist keine laue Morallehre

mehr. Es wird zur einzig sinnvollen Grundlage, auf der die
Welt gebaut werden kann. Es allein vermag dem menschlichen
Leben einen Wert zu geben und es hinüberzuführen in die Seligkeit
eines ewigen Friedens. Denn die diesseitige Welt ist ohne Hoffnung
und verderbt. Mohr ist durchdrungen vom Bewußtsein der
Sündhaftigkeit des Menschen, erfüllt aber auch vom Glauben an den
Opfertod Christi und die Auferstehung. Gott ist ihm aus der Ferne
entgegengetreten. Gewaltig steht er vor ihm, die Geschicke der
Welt und des einzelnen lenkend, zürnend und gnädig verzeihend.

Das Christentum aber sieht er bedroht, die Religion in Gefahr.
Freunde suchen ihn zu beruhigen und weisen darauf hin, daß das
religiöse Gefühl der Menschen bedeutend lebendiger sei, als noch
während ihrer Studienzeit in Bern. Mohr ist davon nicht zu
überzeugen. Mit seiner Synodalrede steht er noch auf dem Boden des
Protestantismus. Bald aber beginnt dieser zu wanken. Entsetzt
verfolgt er die Entwicklung der protestantischen Theologie. Die
rationalistische Auslegung der biblischen Wunder ist dem
schriftgläubigen Mohr ein Greuel. Den «religiösen Radikalismus» fürchtet
er noch mehr als den politischen. In der Bewegung des
Radikalismus sah er immer mehr einen Sturm gegen das Christentum.
An das Schreckgespenst des Ultramontanismus, meint er, glaubten

die Radikalen selber nicht. Ultramontanismus heiße die Parole,
ihr Kampf gelte den Kirchen. Es gehe die Protestanten nichts an,
wenn die Luzerner ihre Lehranstalten den Jesuiten anvertrauen
wollten. Die Radikalen würden sich auch bedanken, wenn die



iig
Katholiken durch eine Deputation verschiedene Lehrer ihrer
Kantonsschulen absetzten, «weil sie Rationalisten oder Straussianer,
kurz, nicht evangelisch gesinnte Lehrer seien». Aber die Jesuiten
fürchteten sie mit Recht «mehr als hundert evangelische Geistliche,

weil von diesen fünfunfneunzig ,stumme Hunde' sind, wie
die Heilige Schrift sich ausdrückt, und die übrigen sonst nicht
bellen oder doch wenigstens nicht beißen»5. Seine Urteile über
die protestantische Kirche sind hart, aber verständlich; denn im
Radikalismus sah er eine Tochter des Protestantismus. Wie hätten
ihm da die wenigen Protestanten, die ihm noch nicht zum Opfer
gefallen waren, erfolgreich entgegentreten können? Und wie
anders stand die katholische Kirche da! Sie allein erschien in diesen
Zeiten noch als Hort der politischen und religiösen Autorität. Sie
allein — so glaubte Mohr — wäre noch mächtig genug, den
Unglauben zu bannen, und das Christentum vor dem Untergang
zu retten.

Durch den Radikalismus wurde Mohr in die katholische Kirche
geradezu hineingedrängt; seine historischen Studien haben ihm
in viel sanfterer Weise den gleichen Weg gewiesen. Seine besondere
Liebe hat immer dem Mittelalter gegolten, das dem unverständlich

bliebe, der die Wirksamkeit der römischen Kirche übersehen
wollte. Sie hatte damals über die weltliche Macht gesiegt und das

ganze Leben mit ihrem Geiste erfüllt. In ihr war geschichtlicher
Sinn lebendig. Sie hielt fest an der Tradition und suchte
ehrwürdige Institutionen zu bewahren, für die der Protestantismus
weniger Verständnis haben konnte. Sie war es auch, die die Zeugnisse

ihrer großen Jahrhunderte aufbewahrt und historische
Studien ihren Geistlichen zur Pflicht gemacht hatte. Seine reichsten
Schätze hat Mohr im bischöflichen Archiv in Chur gefunden, und
oft hat er sich in Klöstern aufgehalten, wo er Pergamente las und
abschrieb. Dort lernte er das Klosterleben aus eigener Anschauung
kennen und bewundern. Konventuale wurden seine intimsten
Freunde. Außer den Patres Theodosius Florentini und Winistörfer
von St. Urban stand ihm Gall Morel besonders nahe. Ihr Einfluß
auf Mohr ist sicher nicht zu unterschätzen.

Mohr ist übrigens nicht der einzige Historiker jener Zeit, der
sich zum Katholizismus hingezogen fühlte. Man denke an Friedrich
Leopold v. Stolberg, Karl Brandes und Friedrich v. Hurter, die
alle auch konvertierten, oder an Böhmer, der zwar diesen letzten
Schritt aus dogmatischen Gründen unterließ, sich aber mit dem
Gedanken trug, eine «katholische Stiftung für deutsche Geschichte»
zu gründen, weil Protestanten sie nicht in seinem Sinne hätten
verwalten können6. Unter den befreundeten evangelischen Historikern

in der Schweiz war ihm wohl Meyer v. Knonau am meisten
verwandt. In einem Briefe teilte ihm Mohr die bevorstehende



120

Konversion seiner Tochter mit, die so — wie er mit einer
Anspielung auf Bischof Johann v. Mohr sagte — zur Religion der
Voreltern zurückkehre. In seiner Antwort betonte Meyer v. Kno-
nau mit nicht weniger Stolz Alter und Bedeutung seiner Familie
und erzählte von deren Beziehungen zur katholischen Kirche:
«Vom 13. Jahrhundert an waren meine Vorfahren mit dem adligen
Damenstift Schänis in der engsten Verbindung gestanden, und
zwar bis 1512, und wieder mehrere Jahrhunderte lang befanden
wir uns zur Maria in Einsiedeln in schönem Verhältnis, und wäre
die Revolution von 1798 nicht gekommen, so würde ich zur Stunde
Schutzherr des Benediktinerinnenklosters Fahr sein. Daß solche
Erinnerungen Klosterliebe und Klosterverständnis erzeugen müssen,

liegt auf flacher Hand, und ich glaube fast, es ist an mir ein
rechter Ordensmann verloren gegangen. Die Zelle wäre mir gewiß
nicht zu enge geworden, der Chordienst nicht zu beschwerlich,
aber Bücher hätte man mir lassen müssen und auch gelassen. Gott
wollte es anders.» Er schließt mit der Bitte, Mohr möchte ihm den
Tag der Konversion Marias mitteilen. «Ich will dann mit Ihnen
vereint für die Verehrte flehen»7.

Maria war Möhrs erstes Kind aus seiner glücklichen zweiten
Ehe. Über ihr Leben wissen wir wenig mehr, als daß es zwischen
die Jahre 1828 und 1858 fällt. Von seinen Kindern stand sie ihm
am nächsten. Als sie sich, wie sie bekennt, nach «jahrelanger
Überlegung» in Solothurn bei Pater Winistörfer zum Übertritt
vorbereitete, nahm Mohr an der Feier teil, um damit der Welt
zu zeigen, daß sein Kind den Schritt nicht ohne Wissen und Willen
des Vaters tue8. In der Urkunde, die Joseph Anton Salzmann als
Episcopus Basiliensis über die Konversion ausstellte, heißt es, daß
Maria «ex Curia urbe oriunda et accatholica, Divini Spiritus ac
propriae conscientiae stimulis mota post acceptam in fide ortho-
doxa sufficientem instructionem secta heterodoxa liberrime abdi-
cata» am 8. Februar die Firmung erteilt worden sei9. Weder die
Liebe der Geschwister, noch die der Verwandten ging Maria nach
der Konversion verloren. Das mag charakteristisch sein für den
Geist der Verträglichkeit, mit dem die beiden Konfessionen zu
jener Zeit in Chur einander begegneten, wo Pater Theodosius
Florentini das Dompfarramt bekleidete und Stadtpfarrer Rascher
sich mit einer überzeugten Katholikin verheiraten konnte, ohne
daß das seinem Ansehen unter den Protestanten geschadet hätte10.

Anders als seine Tochter hat Mohr erst auf dem Sterbebette
das Geheimnis seiner Seele preisgegeben. Sicher hat er es lange
Zeit aus Rücksicht auf die Reaktion in der Öffentlichkeit und seine
Familie sorgsam gehütet und ist mehrere Jahre lang nur noch dem
Namen nach Protestant gewesen. Auch Karl Ludwig v. Haller



121

trug sich, wie er in seinem berühmt gewordenen Brief aus Paris
bekennt, lange mit dem Gedanken, erst im Angesicht des Todes
oder in seinem Testamente den Übertritt zur römischen Kirche
bekannt zu geben. In welchem Zeitpunkt sich Mohr zur
Konversion entschlossen, wissen wir nicht, sicher aber erst nach langen
inneren Kämpfen. Sie dürfte ihm nicht allzuleicht gefallen sein;
denn je näher sich zwei Bekenntnisse stehen, desto mehr
empfinden sie das Bedürfnis, ihre Unterschiede zu betonen. Es fällt
einem Ungläubigen weniger schwer, Katholik zu werden, als
einem Protestanten, der in einem Pfarrhaus aufgewachsen und
Student der Theologie war. Den Übertritt erleichtert hat Mohr der
Umstand, daß er seine Epoche als eine Zeit des Kampfes zwischen
Christentum und Unglauben erlebt und daneben den Unterschied

zwischen Protestantismus und Katholizismus als unbedeutend

empfunden hat. Schon in den Dreißigerjahren meint er
einmal, daß ein überzeugter Protestant und ein Katholik eigentlich

dasselbe wäre. Ähnlich spricht Karl Ludwig v. Haller in dem
erwähnten Briefe: «Ein Protestant, der katholisch wird, ändert
im Grunde seine Religion nicht; er tritt nur in den Schoß der Kirche
zurück»11. Auch Mohr ist wie vielen andern Konvertiten über der
Verehrung dieser Kirche das Verständnis für Wesen und Wert
des Protestantismus verloren gegangen. Wenn es wahr ist, daß, ehe
es ins Bewußtsein steigt, Träume verraten, was unser Innerstes
bewegt, dürfte Mohr sich am Anfang des Jahres 1849 noch nicht
zum Übertritt entschlossen haben. Am 16. Januar erzählt er
nämlich Gall Morel in einem Brief, ihm habe geträumt, daß
Gott «mir meinen Sohn und dann meine drei Töchter, eine nach
der andern abberufen. Ich sei allein zurückgeblieben mit meiner
fünfvierteljährigen Enkelin. Klagend hätte ich gebeten, auch dieses
Kind möchte er hinüberretten aus den Nöten dieses Lebens;
dieses sei dann acht Tage später auch wirklich geschehen. Getröstet
hätte ich dann das letzte meiner Nachkommen zu Grabe
gebracht — sei dann sogleich weg von hier und nach Einsiedeln
gekommen, wo ich angeklopft und gefleht habe, man möchte mir
gestatten, den Rest meiner Tage in Arbeit und Gebet in einer
stillen Zelle zu verbringen. Meine Bitte wurde erhört.»

Ob es nun seine Sorge um den christlichen Glauben, seine
Freundschaften mit katholischen Geistlichen, die historischen
Studien und seine Verehrung für Tradition, seine Sehnsucht nach
Ruhe und Geborgenheit, vielleicht die Gesinnung des Kindes oder
die Sorgen und Mühen des Lebens gewesen sind, die Mohr
veranlaßt haben, sein Heil in der Kirche zu suchen, läßt sich mit
Gewißheit nicht feststellen; denn der Wirkungsgrad eines Erlebnisses

kann selten genau bestimmt werden, und wenn mehrere
Komponenten ineinander spielen, weiß man oft nicht, welcher



122

unter ihnen die größte Bedeutung zugemessen werden soll.
Einflüsse der Umwelt können die Anlage eines Menschen strukturell
nicht ändern12. Sie werden nur da wirksam, wo sie Übereinstimmung

oder Widerspruch in seinem Wesen finden. Alles, was Mohr
im Leben bewegt, hätte ihn nicht zum Konvertiten machen können,

wenn nicht sein Innerstes für die Eigenart des Katholizismus
empfänglich gewesen wäre. In seinem Wesen überwog das Gefühl.
Das kühle Denken war ihm fremd; Menschen mit kalten Herzen
ging er aus dem Weg. Nie hatte er den katholischen Gottesdienst
besuchen können, ohne davon bewegt zu werden. Hier fand er
sich angesprochen, und wenn die erste Eintragung des Religionslehrers

in das Monatszeugnis des Berner Gymnasiasten «Ist voller
teilnehmender Gefühle» heißt, hat er das Wesen des Knaben
richtig gesehen. Daß der Katholizismus auch dogmatisch seinem
Empfinden entsprach, beweist der Ausspruch, den er seinem
Sohne gegenüber getan: Er wolle einer Kirche angehören, die auch
nach seinem Tode für ihn bete13.

Es kann kein Zweifel darüber bestehen, daß Mohr seine
Konversion aus eigenem Entschlüsse und ehrlichster Überzeugung
vollzogen hat. Das bestätigen er selbst, sein Sohn und Meyer
v. Knonau, und wenn Siegwart-Müller aus der Ferne mit dem
hämischen Frohlocken des Gestürzten schreibt: «Die Bekehrung
Theodor v. Möhrs, von seiner Tochter und die Erschütterung des
Protestantismus im Herzen der Churer sind das Werk des Theo-
dosius», ist er im Irrtum14. Möhrs Schritt mag für einen Protestanten

schmerzlich sein. Doch wäre es falsch, wenn er den Stab über
ihm brechen wollte. Ebenso unrichtig aber wäre es, wenn ein
Katholik hier triumphierte, zum mindesten wäre es nicht
evangelisch; denn das Evangelium kennt keinen Triumph, es lehrt uns
Demut und Liebe. Jede aus Überzeugung vollzogene Konversion
bleibt letztlich ein Geheimnis. Sie ist eine Angelegenheit des eigenen

Gewissens, über die zu urteilen den Menschen nicht zusteht.

Der Übertritt selbst fand am 19. Mai 1854 im Zürcher
Kantonsspital statt. Nach einem Bericht Marias war die Kirche durch
Dekan Albrecht v. Haller, den Sohn des Restaurators, vertreten,
der selber auch konvertiert hatte und damals als Pfarrer in Galgenen
amtete. Nach den Aufzeichnungen Conradins ist es Gall Morel
gewesen, der ihm beigestanden. Das Zeugnis Marias ist insofern
glaubwürdiger, als sie bei der Zeremonie zugegen war. Für die Aussage

des Sohnes spricht anderseits die Tatsache, daß Gall Morel
schon lange mit Mohr eng befreundet war, während er Haller
erst wenige Monate vorher in Solothurn kennen gelernt hatte.
Möglicherweise haben sich auch beide in Zürich eingefunden.
Obschon man befürchten mußte, daß Mohr die Reise nicht über-



123

lebe, entsprach man seinem Wunsche und brachte ihn nach Chur
zurück, um dort zu sterben. «Es geschah solches im Kreise aller
seiner Kinder am i. Juni als die Sonne sich neigte», schreibt
Conradin in der Familienchronik und beschließt sie mit den Worten:
«Er war ein treuer guter Vater!»

Nicht verwunderlich ist es, daß die Zeitungen eingehend über
die Konversion des Verstorbenen berichteten. Die Diskussion glitt
aber bald ins Politische ab. Man bewarf sich mit den Schlagworten
Radikalismus und Ultramontanismus. Nur wenige fanden die
nötige Ruhe und Würde, die grundsätzliche Frage zu erörtern.
Die spöttischen Bemerkungen der Radikalen sind ebenso
unsympathisch wie die Lobeserhebungen in der katholischen Presse.
Noch im selben Jahr erschien in der Wassalischen Offizin eine
Ubersetzung der Reformationsrede, in der Mohr 35 Jahre früher
die reformatorische Freiheit gelobt und die Institutionen der
katholischen Kirche aufs entschiedenste abgelehnt hatte. Man wollte
ihn damit offenbar der Wetterwendigkeit bezichtigen oder ihm
den Irrtum seines Alters nachweisen. Die Publikation war sicher
ein Fehlgriff und vermochte nur bei jenen Eindruck zu machen, die
zwischen Standhaftigkeit und geistiger Erstarrung nicht
unterscheiden können und glauben, es zeuge von Charakterstärke, wenn
man mit 60 Jahren noch gleich denkt, wie man mit 25 gedacht.
Einen verständnisvollen Nachruf widmete ihm Peter Kaiser
(1793—1864), der ihm als Historiker und Freund nahegestanden15.
Kaisers eigene geistige Welt erinnert stark an die Möhrs. Wie dieser
schwärmte er in der Jugend für die politischen Ideale der
Französischen Revolution, hatte dem religiösen Liberalismus gehuldigt,
war bei Pestalozzi in Yverdon gewesen und gibt sich in seinen
«Andeutungen über Geist und Wesen der Geschichte» als Anhänger

der Hegeischen Philosophie zu erkennen. Nach
vorübergehender Tätigkeit im radikalen Aargau kam er ins Kloster Disen-
tis und 1842 als Professor an die katholische Kantonsschule in
Chur. In der Stille des Klosters erwachte in ihm die Liebe zur
Geschichte der rätischen Heimat, und sein aufklärerisches Denken
begann mehr und mehr echter katholischer Frömmigkeit zu
weichen16.

Am Tage nach seinem Hinschiede lasen sie in der Kathedrale
für Mohr eine Messe. Am 4. Juni, dem Pfingstsonntag, wurde er
begraben. Das Gefolge war zahlreich und die Menge der Zuschauer,
obschon das Begräbnis ohne allen Prunk gefeiert wurde, fast nicht
zu zählen17. Die Leichenrede hielt Pater Theodosius. Er löste seine
Aufgabe so geschickt, daß auch die zahlreich erschienenen
Protestanten sich nicht verletzt fühlten. Er schilderte Mohr als Historiker,

als Staatsmann und als Christ. Mohr sei im wahrsten Sinne
des Wortes ein Nachfolger Christi gewesen. In ihm habe er sein



124

Vorbild gesehen, und öfters habe er Kranken und Sterbenden so
innig zugesprochen, wie nur der es könne, dessen Worte von
Herzen kämen. Seine Konversion müßte er tadeln, wenn sie aus
Konvenienz geschehen wäre. Daß dies nicht zutraf, beweist das
Bekenntnis, das Mohr ihn an seinem Grabe zu verlesen ermächtigt
hatte: «Ich sterbe als Katholik. Ich bin zur katholischen Kirche
übergetreten mit voller Ruhe und mit dem klaren Bewußtsein;
ich bin von keiner Seite dazu aufgefordert oder bewogen worden,
und ich sterbe mit dem vollsten Vertrauen auf die Verdienste des
Erlösers Jesus Christus.»

Darf man nun Mohr einen Romantiker nennen? Wir haben
die Frage für den Schluß unserer Erörterung aufgespart. Sie zu
beantworten, ist auch jetzt noch nicht leicht, weil jeder Mensch
seine Zeit auf seine eigene Weise erlebt und das Wesen der romantischen

Epoche unendlich vielgestaltig, unklar und umstritten ist.
Die Romantik verstehe nur der recht, «der sie erfaßt als eine
leidenschaftliche Protestbewegung gegen den Geist der Aufklärung»,
schreibt Adolf Koeberle19. Wenn diese Opposition gegen die Welt
des 18. Jahrhunderts das Hauptanliegen der Romantiker ist, darf
man Mohr zu ihnen zählen; denn als Politiker, Historiker und als
Christ erweist er sich als ein Kind der ersten Hälfte des 19.
Jahrhunderts, die sich bewußt vom Rationalismus, der vor ihr das
Denken der Menschen beherrscht hatte, distanzierte.

Den Geist der Aufklärung hat Mohr in jeder Beziehung
abgelehnt. Sein Ursprungsland Frankreich war für ihn die Heimat
des religiösen und politischen Unglaubens. Er hat Italien aufgesucht

und war von Deutschland begeistert. Frankreich hat er
gemieden. Von seiner großen Revolution, die die alte Schweiz
begraben, seine eigene Jugend in ihre Stürme hineingerissen und
das Kloster Disentis mit seinen Archivschätzen zerstört hatte,
sprach er nur mit Entsetzen. Nur die Achtung vor der bestehenden
Ordnung konnte neue revolutionäre Bewegungen verhindern. Seine
Auffassung des Staates ist romantisch. Er bekannte sich zum Prinzip

der Legitimität. Auch er empfand das Bedürfnis, das Leben
hierarchisch zu gliedern. Ein aristokratisches Element — mehr
der Gesinnung als des Blutes — schien ihm im Staate
notwendig; denn von der Urteilskraft des Volkes hatte er keine hohe
Meinung.

Romantisch ist auch Möhrs Liebe zur Geschichte. Zwar hatte
auch die Aufklärung historische Studien getrieben. Aber es hatte
ihnen an innerer Anteilnahme gefehlt. Selbstgerecht sah man auf
die Verirrungen der Vergangenheit, die mit dem Glanz der eigenen
Epoche nicht verglichen werden konnte. Das Vergangene war
für sie abgetan; es konnte die Gegenwart nicht beeinflussen,



!25

höchstens ihr Selbstbewußtsein steigern. Als Mohr mit 30 Jahren
die Historie zu seinem Tagewerk machte, war diese
Geschichtsbetrachtung endgültig überwunden. In romantischer Schau stieg
der Wert der versunkenen Jahrhunderte. An die Stelle des schnellen

Urteils trat das geschichtliche Verstehen. In den Romantikern
erwachte das historische Bewußtsein, das Gefühl für den
Zusammenhang der Zeiten, der Sinn für Tradition. Für sie war das
Vergangene nicht vergangen. Immer wieder wirkte es in die
Gegenwart hinein, und diese Gegenwart mußte in der Vergangenheit

verankert werden, wenn man sie verstehen wollte. Die
Aufklärung hatte das Sein gesehen, die Romantik fühlte das Werden.
Aus diesem Gefühl heraus hat Mohr kurz vor seinem Tode noch
die Worte gesprochen, daß nur der ein wahrer Staatsmann sein
könne, der die Geschichte seines Volkes kenne20. Er wollte mit
seinen Forschungen keine Maximen und Rezepte aufstellen, nach
denen dann die politischen Entscheidungen hätten getroffen werden

sollen. Es ging ihm darum, die Vergangenheit zu wecken,
daß man in ihrem Geiste handle. Weil sie nur in der Gegenwart
zu stehen schienen, verwarf er alles, was die Radikalen
unternahmen. Er verachtete sie, weil sie keine Tradition besaßen, und
weil die katholische Kirche an Tradition reich war, bewunderte

er sie.
Der Zufall will es, daß Mohr den romantischsten aller Historiker,

Johann Friedrich Böhmer, kannte, mit ihm gesprochen und
Briefe gewechselt hat. Janssen hat dessen Leben in einer
umfänglichen Biographie dargestellt und durch die Publikation vieler
Briefe ergänzt. Sie haben Ranke zu einer seiner großartigen Reden
angeregt, die auch zum Verständnis seines eigenen Denkens von
großem Wert ist21. Eine Gegenüberstellung Böhmers und Möhrs
ist aufschlußreich. Beide stammen aus strenggläubigen protestantischen

Familien. Beide hatten vorübergehend die Rechte
studiert, der liberalen Bewegung nahe gestanden; beide haben sich
durch die Herausgabe von Quellen und Regesten einen Namen
gemacht, und beide sympathisierten mit der katholischen Kirche.
Mohr hat die Konsequenzen gezogen und ist ihr am Ende seines
Lebens beigetreten. Böhmer dagegen hätte sich nur dann dazu
entschließen können, wenn viele Protestanten sich zu einem
gemeinsamen Ubertritt zusammengetan hätten. Er wollte damit die
schmerzlich empfundene Zersplitterung der Christenheit
aufheben; denn über allen Individualismus hinweg sehnte sich das
romantische Gefühl nach Einheit und Zusammenhang. Als Historiker

war Böhmer einseitig Mediaevist. Das Mittelalter, das nur
eine Kirche und einen Kaiser gekannt, war für ihn die hohe Zeit
des Menschengeschlechts und das 13. das größte allerJahrhunderte.
«Welcher Irrtum, eines von allen gleichsam als bevorzugte Zeit



126

Gottes zu betrachten!» ruft Ranke aus. Über Mohr wäre sein
Urteil vermutlich milder ausgefallen. Das Mittelalter erschien zwar
auch ihm als eine großartige Epoche, von der es über
Reformation und Aufklärung nur noch einen Abstieg geben konnte. Aber
daß der Geist Gottes auch in andern Zeiten lebendig sei, bezweifelte

er nicht, und seine Studien führten ihn von den rätischen
Urzeiten bis an die Schwelle des 19. Jahrhunderts. Seine
Forschungen stehen der Verehrung der allgemeinen Geschichte, wie
sie aus den Briefen Johannes v. Müllers spricht, näher als Böhmers
«exklusiver Wertschätzung der Studien über eine bestimmte
Epoche in einem bestimmten Sinn».

Die Gegenüberstellung von Mohr und Böhmer soll keine
Gleichsetzung der beiden Persönlichkeiten sein. Denn obschon der
Einfluß, den Böhmer ausgeübt, nicht nachhaltend gewirkt hat, ist er
doch viel bedeutender als Mohr und war ihm an Reichtum der
Begabung weit überlegen. Er verkehrte mit den hervorragendsten
Geistern seiner Zeit und zählte Clemens Brentano zu seinen Freunden.

Die eigentliche Romantik, ihre Menschen und Kunstwerke
hat er in viel stärkerem Maße als Mohr erlebt, schon aus dem
einfachen Grunde, weil er ihr räumlich näher war. Die romantische

Literatur dürfte Mohr ganz unbekannt gewesen sein und
würde ihm nicht viel bedeutet haben; denn wer in einem Hochtal
geboren wurde und dort gelebt, empfindet anders als der, der am
Main das Licht der Welt erblickt hat. So kann denn auch seine
Konversion nicht verglichen werden mit denen der romantischen
Dichter. Sie waren übergetreten, als das Katholische Mode war,
mehr um der Kunst als um der Religion willen, und fühlten sich
angezogen durch die Musik und die Pracht des Gottesdienstes22.
Anders Mohr. Er kannte keine katholisierende Ästhetik. Ihm ging
es um das Heil seiner Seele. Sein Entschluß ist von einem Ernst,
dessen jene gar nicht fähig gewesen wären. Als er übertrat, war
die katholische Mode vorbei. Und doch trägt auch seine
Konversion wieder romantische Züge. Aber es war nicht das
Künstlerische, das er suchte; sondern — und dies mag für den Schweizer
typisch sein — das Politische, das entscheidend zu seiner Wandlung

beigetragen hat. Und wenn noch ein Letztes zu seiner
Charakterisierung genannt werden darf, so jene seltsame Unruhe des
Herzens, die auch den großen Romantikern eigen war. Sie fühlten

sich als ruhelose, vom ewigen Heimweh erfüllte Wanderer. —
Auch Mohr hat sich in der Unrast des Lebens nach Stille und
Geborgenheit gesehnt. Aus der Gegenwart flüchtete er sich in die
Zeiten, die Geschichte geworden, in der Unruhe des Alltags
träumte er vom stillen Leben des Klosters, und aus der ewigen
Bewegtheit des Protestantismus trat er in das feste Gebäude der
katholischen Kirche. Als ihm die Glocken zur letzten Ruhe läu-



127

teten, mögen sie von der Kathedrale herab geklungen haben wie
ein ferner, später und herber Nachhall der Romantik.

Es war Mohr nicht vergönnt, das Werk, das er begonnen, zu
vollenden. Als er starb, waren vom Codex diplomaticus nur die
Hälfte und vom Archiv erst zwei Bände erschienen. Sein Sohn,
Peter Conradin v. Moor (1819—1886), hat das Erbe angetreten
und mit großer Sorgfalt verwaltet23. Conradin hatte in seinem
Leben das Unglück, zwiefach im Schatten seines Vaters zu stehen.
Unter Historikern galt er für den Sohn des unermüdlichen Sammlers,

unter seinen Landsleuten als der des Konvertiten. Er hatte
glückliche Jugend- und Studienjahre erlebt, in Wetzlar das
Gymnasium besucht, von dort aus weite Wanderungen und Reisen
unternommen, und war anschließend während zweier Semester an
der Universität Heidelberg, wo er, dem Wunsche seines Vaters
entsprechend, die Rechte hätte studieren sollen24. Das Leben
außerhalb der Hörsäle nahm ihn aber so sehr in Anspruch, daß
ihm für das eigentliche Studium keine Zeit mehr übrig blieb.

Reich an Erinnerungen und Erlebnissen, aberohne irgendwelchen
Abschluß kam er nach Hause. Auch er stand — wie einst sein Vater
— mit zwanzig Jahren ohne richtigen Beruf im Leben. Er arbeitete
unwillig und ohne alle Freude auf dem väterlichen Advokaturbureau.

Auch in ihm erwachte bald die Liebe zur Geschichte,
die sein ganzes Interesse beanspruchte. Da aber seine historischen
Studien nichts eintrugen, mußte er sich nach dem Tode Theodors
mehr und mehr der juristischen Praxis annehmen. Nur schwer
vermochte er sich damit über Wasser zu halten. Die finanzielle Not
wuchs, und in seinem letzten Jahrzehnt konnte er sich kaum mehr
den Luxus geschichtlicher Forschungen leisten. In seiner
Studentenzeit war er von seinem Freunde Johann Andreas v. Sprecher
um den reichen Vater beneidet worden. Jetzt hatte sich das
Blatt gewendet. Das Vermögen der Familie war aufgebraucht. Die
Mohr hatten es der Geschichte geopfert. Weder an Fleiß noch an
Idealismus stand Conradin seinem Vater nach. Den größten Teil
der Druckkosten für das Archiv und den Codex hat er aus eigenen
Mitteln bestritten, und seine große Bündnergeschichte, die er ohne
irgendwelche Beiträge veröffentlichte, hat ihn schweres Geld
gekostet. Noch heute wird erzählt, wie man sich über die Sparsamkeit

Moors lustig gemacht, weil er im Wirtshaus den Zucker, den
andere beim Kaffeetrinken zurückließen, heimlich in die Tasche
steckte und mit nach Hause nahm. Wir haben diese Anekdote
erwähnt, auch auf die Gefahr hin, daß sie das einzige von Conradin
ist, das manchem Leser im Gedächtnis bleiben wird, und fragen,
wer unter den Spöttern seiner Heimat fleißiger und uneigennütziger

gedient als er, und wie viele in unserem Jahrhundert zu



128

ähnlichen Opfern bereit wären. Mit Recht darf man sich fragen,
ob es der alte Freistaat der Drei Bünde hier nicht an Dankbarkeit
und Edelmut habe fehlen lassen. Allerdings ist zu sagen, daß es
nicht Dank und Anerkennung sein können, für die man tätig ist;
denn jede Arbeit, auch die wissenschaftliche, kann uns nur durch
die Freude, die sie selbst uns zu gewähren imstande ist, entschädigen.
Diese Genugtuung hat auch Conradin empfunden, und ohne Bitterkeit,

aber mit leiser Wehmut hat er in den letzten Lebensjahren
die Erinnerungen seiner Jugend in einer Autobiographie erzählt,
aus der einzelne Abschnitte zu veröffentlichen sich lohnen würde.

Was Wunder, wenn die dritte Generation, die diese Bedrängnis
des Gelehrtenlebens am eigenen Leibe gespürt, der Wissenschaft
den Rücken wandte und ihr Leben auf ganz andere Weise lebte
als Vater und Großvater. Keiner der fünf Söhne Conradins —
die aus seiner zweiten Ehe mit Elisabeth Handner aus Wetzlar
stammten — ist in Graubünden geblieben. Am wenigsten
stürmisch hat Maximilian Albert gelebt (1858—1907); er kam nach
Winterthur und wurde Kaufmann. Der älteste, Theodor (1854
bis 1881), arbeitete auf Plantagen in der Malaischen Inselwelt
und liegt in Kairo begraben. Conradin wurde mit fünfzehn Jahren
Schiffsjunge und stieg — was für einen Schweizer eine Seltenheit
bedeutete — zum Seeoffizier beim Norddeutschen Lloyd auf. In
der Nacht vom 7. auf den 8. Dezember 1896 ging er mit seinem
Dampfer vor der spanischen Küste unter, nachdem er die fernsten
Weltmeere durchkreuzt hatte25. Joseph Egon wanderte nach Rußland

aus, verheiratete sich dort und wurde bei seinem Übertritt
zur griechisch-orthodoxen Kirche Georg Petrow getauft. Am
12. Oktober 1906 hat ihn ein Räuber ermordet. Ünd Ludwig
Anselm, der jüngste, arbeitete als Gärtner in Odessa und starb
1931 in Dschankoy, in der «autonomen sozialistischen
Sowjetrepublik der Krim»26. Graubünden die Treue bewahrt hat einzig
Conradins ältestes Kind, Anna, die aus seiner ersten Ehe mit
Elisabeth Albertini stammte (1825—1848). Sie ist das Enkelkind,
von dem Theodor in seinem Briefe an Gall Morel erzählt. Nach
langen Aufenthalten im Ausland kehrte sie in ihre Vaterstadt
zurück, wo sie 1943 im Alter von 96 Jahren gestorben ist. Sie hat
ein kleines literarisches Werk hinterlassen27.

Im Gegensatz zu seinem Vater hat sich Conradin nie am
politischen Leben beteiligt. Es fehlte ihm an Interesse. «Zudem
verstand er es nicht, — wie er von sich selbst, in der dritten
Person redend, sagt — sich mit jener Klasse auf guten Fuß zu
setzen, die in Vorversammlungen Bürgermeister und Rat bestellte.
Ihr galt er für exklusiv und aristokratisch»28. Etwas mag zu dieser
Beurteilung auch die Konversion seines Vaters beigetragen haben;



129

denn seine reifen Jahre fielen in eine Zeit, die in konfessionellen
Fragen härter zu urteilen pflegte.

Die Anerkennung, die die Heimat versagte, zollte ihm die
Fremde. Die Antiquarische Gesellschaft in Zürich ernannte ihn
zu ihrem korrespondierenden, das Germanische Museum in Nürnberg

zum ordentlichen und die Genealogisch-Heraldische Gesellschaft

zu Fermo in Umbrien zum Ehrenmitglied, und als sich die
Allgemeine Geschichtforschende Gesellschaft der Schweiz 1941
zur Feier ihres hundertjährigen Bestehens versammelte, wurde auch
sein Name genannt29. Diese Ehrungen wurden ihm für seine
historischen Studien zuteil, die er mit seiner «Geschichte von
Currätien und der Republik gemeiner drei Bünde» krönte. Der
Sohn wagte das Meisterstück, zu dem der Vater nur Handlangerdienste

hatte leisten wollen. Nachdem Besprechungen mit
deutschen Verlegern zu keinem Ergebnis geführt hatten, ließ er die beiden

Bände in den Jahren 1870—187 4. in Chur erscheinen. Mit Recht
betont er auf der Titelseite, daß sie «zum ersten Male im
Zusammenhange und nach den Quellen bearbeitet» sei. Wohl keiner
seiner Zeitgenossen verfügte über eine ähnliche Kenntnis der Quellen.

Er konnte sein Werk — wenn man von den Hypothesen über
die Rätier in der Einleitung absieht — durchgehend auf sichern
Grund stellen. Dies aber schloß eine Gefahr in sich, der Conradin
nicht entgangen ist. Vieles aus seinen Sammlungen mag ihm
während der Arbeit wichtiger erschienen sein, als es in Wirklichkeit

und im großen Zusammenhang gesehen war. Er häufte
Berichte an, auf die man, ohne daß seine Darstellung darunter leiden
würde, hätte verzichten können. Es fehlte ihm der Mut zum
Hebbelschen «Wirf weg, damit du nicht verlierst!»

Conradins bedeutendster Kritiker war sein Landsmann
Giovanni Andrea Scartazzini, dessen Forschungen über Dante noch
heute Gültigkeit besitzen30. Es ist ein erwähnenswertes Detail, daß
dieser in den Jahren 1867—1870 im gleichen Abläntschen als
Pfarrer amtete, wo ein Menschenalter früher Conradins Großvater
gewirkt hatte31. Bezeichnenderweise — es ist 1873 — fällt Scartaz-
zinis Urteil über die Darstellung der Reformation am ungünstigsten

aus. Wer «die Geschichte jenes Zeitalters zu schreiben
unternimmt, der sollte. eine bestimmte Stellung einnehmen, sie von
einem festen Standpunkt aus beurteilen», meint er. Seine Kritik
besteht zu Recht. Gonradin kann die Zeit der Glaubensspaltung
nicht ohne innere Erregung schreiben. Wie wenn er sich gegen
den Verdacht, er sei im Grunde seines Herzens auch Katholik,
verteidigen wollte, verurteilt er den Geist der Kirche aufs schärfste,
und fühlt sich dann, um der Forderung nach historischer
Unparteilichkeit gerecht zu werden, veranlaßt, nicht weniger hart
von den Protestanten zu sprechen. Trotzdem weiß Scartazzini

0



I3°

das Werk Conradins zu schätzen; es gereiche «der rätischen
Geschichtschreibung nicht zu geringer Ehre».

Gleichzeitig mit Moors Werk besprach Scartazzini die dreier
anderer bündnerischer Historiker. Es waren Johann Andreas
v. Sprechers «Geschichte der Republik der drei Bünde im 18.
Jahrhundert», Wolfgang v. Juvalts «Forschungen über die Feudalzeit
im Curischen Rätien» und Peter Conradin v. Plantas «Das alte
Rätien, staatlich und kulturhistorisch dargestellt». Nachdem während

Jahrzehnten fast ausschließlich gesammelt worden war, setzte
nun eine Epoche der Darstellung ein, die von Vertretern einer
jüngeren Generation getragen war. Moor und Sprecher wurden
1819 geboren, Planta 1814, Juvalt etwas später — 1838, und Alfons
Flugi, der hier auch erwähnt werden muß, 1823. Diese Männer
fanden sich dann in der neuen Historisch-antiquarischen Gesellschaft

zusammen, die seither der Sammelpunkt aller bündner-
geschichtlichen Bestrebungen geblieben ist. Nach dem Tode seines
Vaters hatte Conradin die Geschäfte der Geschichtsforschenden
Gesellschaft geleitet. In den Sechzigerjahren aber trat dann eine
merkliche Ermüdung ein. Die Beteiligung an den Sitzungen war
gering; es waren kaum mehr Referenten zu finden, und man dachte
daran, sich mit der Naturforschenden Gesellschaft zu vereinigen.
1869 entwarf dann Planta den Plan, auf breiterer Grundlage eine
neue Gesellschaft zu bilden. Am 27. Oktober 1870 fand ihre erste
Sitzung statt, in der Peter Conradin v. Moor, der Sohn Theodors,
Peter Conradin v. Planta, dem Sohne Albericas, gegenübersaß
und mitteilte, daß die Geschichtsforschende Gesellschaft ihre
Verschmelzung mit der neuen Gesellschaft beschlossen habe und
Planta deren Präsidentschaft überließ32.

Seit jenen Jahren ist weiterhin unermüdlich an der Erforschung
der bündnerischen Vergangenheit gearbeitet worden33. Wer eine
Geschichte der rätischen Historiographie in der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts schreiben wollte, dürfte neben den Genannten
die Arbeiten Giachen Caspar Muoths, Traugott Schieß', Constanz
und Fritz Jecklins nicht übersehen und müßte sie dann — um nur
einige der heute noch Lebenden zu erwähnen — über Peter Liver,
Iso Müller, Erwin Poeschel und Benedikt Hartmann hinaufführen
bis zur neusten Bündnergeschichte Friedrich Pieths, in der die
Bilanz einer anderthalb Jahrhunderte dauernden Forschungsarbeit
gezogen wird. Sie wird immer einen hervorragenden Markstein,
aber keinen Abschluß bedeuten; denn gerade sie wird die Liebe
zur Geschichte immer wieder beleben. Wie weit aber die Forscher
auch kommen mögen, und welches die Erkenntnisse sein werden,
zu denen sie gelangen, sie werden nie des Mannes vergessen dürfen,
der als einer der ersten das Erdreich gepflügt und eine Saat in die
Furchen gestreut hat, deren Früchte uns heute noch zufallen.



J31

ANMERKUNGEN

EINLEITUNG

1 Michel J., Vom Humanismus und seinen Anfangen in Graubünden. Beilage zum
Kantonsschulprogramm 1929/1930, Seite 38—42. Auch Pieth, Seite 154 ff.

2 Pieth, Seite 235.
3 Bott J., Die ehemalige Herrschaft Haldenstein. Chur 1864, Seite 87 ff.
4 Mayer J. G., Geschichte des Bistums Chur. Stans 1907, 1. Band, Seite IX.
5 Schieß T-, Bullingers Korrespondenz mit den Graubundnern. Basel 1904. I. Band,

Seite V, VI.
Wernle, Der schweizerische Protestantismus im 18. Jahrhundert. Band II, Seite 384/385

6 Pieth, Seite 291.
7 Michel J., Seite 12, 21.
8 Es ist die Sammlung Carisch, die mir Frau E. Mascioni-Janichen, Campascio,

zur Verfügung stellte. Ich möchte ihr an dieser Stelle dafür herzlich danken.
9 Ranke L. v., Samtliche Werke. Leipzig 1888. Band 51/52, Seite 535.

JUGEND UND STUDIENZEIT

1 Familienchronik.
2 Autobiographie.
3 Familienchronik.
4 Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz V/127. Sammelband.
5 Genealogische Skizze C. v. Möhrs in B 2151, 8.
6 Pieth, Seite 318.
7 Familienchronik.
8 Pieth, Seite 321.
8 Pfister, A., Die Patrioten. JHGG 1903.

10 Trepp J. M., Heinrich Bansi. JHGG 1907.
11 Wernle P., Helvetik. Band I., Seite 62.
12 Wernle P., Helvetik. Band I., Seite 497.
13 Pieth, Seite 321.
14 Familienchronik.
15 In B 2151, 8, Kantonsbibliothek Chur.
16 Familienchronik.
17 In B 2151, 8, Kantonsbibliothek Chur.
18 Marti R., Abläntschen. Berner Woche, 7. Juni 1946.
19 St. A. Bern, Manual des Kleinen Rats. 29. IV. 1807.
20 St. A. Bern, Manual des Kleinen Rats. 1. VI. 1807.
21 In B 2151, 8, Kantonsbibliothek Chur.
22 St. A. Bern, Manual des Finanzrats. 14. XII. 1807.
23 St. A. Bern, Manual des Kleinen Rats. 11. IX. 1811.



132

24 Neben Haag Fr., Die hohen Schulen zu Bern, auch Greyerz Otto, v., Geschichte
der Akademie. Berner Taschenbuch 1871.

25 St. A. Bern, Monatszeugnisse des Gymnasiums. Band III, 1073.
26 Haag, Seite 195.
27 Matrikelbucher der Universität Basel. Mitteilung der Universitätsbibliothek Basel.
28 Acta der Curatel. 1. November 1810, Band III, Seite 933.
29 Manual der akademischen Curatel, Prot. Nr. Ill, Band III, Seite 910.
30 Studer B., Aus der Geschichte der hohem Lehranstalten in Beziehung auf die

Naturwissenschaft. Bern 1843, Seite 30.
31 Wernle, Der schweizerische Protestantismus im 18. Jahrhundert. Band III, Seite 164.
32 Hartmann, Cansch, Seite 25.
33 Hartmann, Cansch, Seite 26.
34 Baldenstein an Cansch, 13. Marz 1813 und 28. Dezember 1813.
3" Notiz Carischs in seinem Briefband.
36 Sammlung Bernischer Biographien, Band I, Seite 377—381.
37 Erlach an Mohr, g. Juni 1836, m B 2151, 8.
38 Rytz D. A C. A. R. Baggesen. Bern 1884.
39 Familienchronik.
40 Baggesen an Studer, 11. September 1812.
41 ADB 36, Seite 731—734.
42 Familienchronik.
43 Hunziker Rudolf, Jeremias Gotthelf. Frauenfeld und Leipzig 1927. Seite 14.
44 Muschg W., Gotthelf. München 1931.
45 Baggesen an Studer, 22. Juni 1812.
49 Baggesen an Studer, i.Juli 1812.
47 Baggesen an seinen Vater, 26. Oktober 1812.
48 Studer an Carisch, 19. September 1812.
49 Baggesen an semen Vater, 29. Mai 1812.
50 Baggesen an seinen Vater, 29. Mai 1812.
51 Hartmann, Garisch. Seite 28.
62 Barth, Geschichte der protestantischen Theologie, Seite 387.
53 Baggesen an seinen Vater, 2. Dezember 1812.
54 Baggesen an Studer, 10. Oktober 1812.
55 Mohr an Carisch, 27. August 1814.
66 ADB 8, Seite 73 ff.
57 Gotthelf, Briefe 4. Ergänzungsband, Seite 11.
58 Mohi an Garisch, 2. Marz 1818.
59 Mohr an Carisch, 22. April 1820.
90 Baggesen an Studer, 5. September 1812.
81 Rousseau, Emile ou de l'education. Paris 1874. Seite 371.
62 Barth, Geschichte der protestantischen Theologie. Seite 384.
63 Wernle, 18. Jahrhundert, Band 2, Seite 459.
64 Gotthelf, Briefe. 4. Ergänzungsband, Seite 16.
65 St. A. Bern, Acta der Curatel. Band III, Seite 939.
66 St. A. Bern, Manual der akademischen Curatel. Band III, Seite 912.
67 Mohr an Carisch, 25. Mai 1814.
68 Mohr an Carisch, 29. Mai 1814
69 Mohr an Carisch, 17. Juni 1814.
70 Mohr an Carisch, 6. Juli 1814.
71 Acta der Curatel. Band III, Seite 941.
72 Manual der akademischen Curatel. Band III, Seite 912.
73 Muller Iso, Theodor v. Mohr. Schweizerische Kirchenzeitung 1945, Seite 169/170,

179—181.
74 Haag, Seite 206. Greyerz, Seite 32 ff.
75 Baggesen, Alpenrosen 1821, Seite 47 ff.
76 Familienchronik.



133

JAHRE DER REIFE

1 L'Orsa an Carisch, 16. November 1814.
2 Mohr an Carisch, 27. August 1814.
3 ThomsenJames, DieJahreszeiten, deutsch von D. W. Soltan. Braunschweig 1823, S. 87.
4 Mohr an Carisch, 5. April 1814.
5 Mohr an Carisch, 27. August 1814.
6 Mohr an Carisch, 4. Dezember 1814.
7 Mohr an Carisch, 27. August 1814.
8 Mohr an Carisch, 2. März 1818.
9 Autobiographie.

10 Mohr an Carisch, 25. Januar 1816.
11 Mohr an Carisch, 1. Oktober 1816.
12 Mohr an Carisch, 29. Dezember 1816.
13 Familienchronik.
14 Mohr an Carisch, 2. März 1818.
15 Mohr an Carisch, 21. November und 1. Oktober 1816.
16 Mohr an Carisch, 22. April 1820.
17 Tönjachen R., Bündnerisches Monatsblatt 1941, Seite 348.
18 Las Historias della bibla. Cuoira 1821.
19 Mohr an Carisch, 22. April 1820.
20 Mohr an Carisch, 18. September 1821.
21 Rothpietz E., Bernische Hilfsvereine für die Griechen. Basel 1932, Seite 5.
22 Baggesen an Carisch, 30. September 1821.
23 Rothpietz E., Hilfsvereine, Seite 5.
24 Rothpietz E., Der Schäfflisdorfer Philhellene Johann Jakob Meyer. Basel 1931.
25 Stern A., Der Zürcher Hilfsverein für die Griechen. Neujahrsblatt der Zürcher

Stadtbibliothek 1904, Seite 5, 15.
26 Jenatsch an Orelli, 8. März 1822.
27 Mohr an Orelli, 5. März 1822.
28 Statuts della societad d'ajüt per il Grecs. 1822.
29 Familienchronik.
30 Jenatsch an Orelli, 1. Juli 1822.
31 Intelligenzblatt Nr. 30. 1823, Chur.
32 Churer Griechenverein. Kantonsbibliothek Chur.
33 Mohr an Carisch, 18. September 1821.
34 Rothpietz E., Der Genfer Jean Gabriel Eynard als Philhellene. Zürcher Dissertation

1900, Seite 78, 84.
35 Mohr an Carisch, 21. November 1816.
36 In B 2151, 9, Kantonsbibliothek Chur.
37 Protokolle des Großen Rates. 25. Juni 1823.
38 Planta-Reichenau U., v., Die gewaltsame politische Bewegung vom 4. Januar 1814.

Chur 1858, Seite 14.
39 Mohr an Amrhyn, 10. Januar 1830.
40 In B 2151, 9, Kantonsbibliothek Chur.
41 Mohr an Carisch, 21. Februar 1824.
42 Planta P. C., v., Mein Lebensgang. Chur 1901. Seite 1 ff.

Heer Jakob, Ständerat Peter Conradin v. Planta. Berner Dissertation 1916, Seite 2 ff.
43 Mohr an Carisch, 2t. Februar 1824.
44 Familienchronik.
45 Mohr an Carisch, 24. Februar 1824.
46 Familienchronik.
47 Mohr an Carisch, 24. Februar 1824.
48 Mohr an Carisch, 24. Februar 1824.



134

DER WEG ZUR GESCHICHTE

1 St. A. Bern, Monatszeugnisse des Gymnasiums. B III 1073.
2 Ja§gb Mullers Geschichtsauffassung, Seite 54.
3 Mörikofer, Schweizerische Literatur des 18. Jahrhunderts. 1868, Seite 474.
4 Hunziker R., Gotthelf. Seite 15.
6 Muller Joh., v., Samtliche Werke, Band 6, Seite 45.
6 Muller Joh., v., Samtliche Werke, Band 7, Seite 34.
7 Müller Joh., v., Samtliche Werke, Band 7, Seite 289.
8 Killias an Carisch, 31. Oktober 1812.
9 Baggesen an Studer, 14. Juni 1812.

10 Muller Joh., v., Samtliche Werke, Band 7, Seite 437.
11 Muller Joh., v., Sämtliche Werke, Band 7, Seite 178.
12 Müller Joh., v., Samtliche Werke, Band 5, Seite 117.
13 Muller Joh., v., Samtliche Werke, Band 6, Seite 124.
14 Müller Joh., v., Sämtliche Werke, Band 3, Seite 59.
15 Requadt, Seite 180.
16 Kantonsbibliothek Chur. Widmung im Exemplar He 261.
17 Baggesen an seinen Vater, 26. Oktober 1812.
18 Baggesen an Studer, 14. Juni 1812.
19 Requadt, Seite 46, 192.
20 Baggesen an Studer, 29. Mai 1812.
21 Requadt, Seite 11 o ff.
22 Muller Joh., v., Samtliche Werke. Band 6, Seite 70.
23 Baggesen an Carisch, 14. Oktober 1812.
24 Mohr an Carisch, 25. Januar 1816.
25 Gotthelf, Briefe. 4. Ergänzungsband, Seite 18.
26 Hartmann, Carisch, Seite 114.
27 Studer B., Geschichte der physischen Geographie der Schweiz. 1863, Seite VI ff.
28 Sammlung Bernischer Biographien, Band 1884, Seite 377/381.
29 Mäder, Seite 94 ff., 106 ff.
30 Müller Joh., v., Geschichten schweizerischer Eidgenossenschaft. Leipzig 1825.

I. Teil, Seite XXXII.
31 Salis-Seewis Guido, v., Ein bündnerischer Geschichtsforscher vor 100 Jahren.

Aarau 1926.
32 Dolf, Seite 113.
38 Zinsli Paul, Das Bundnerdeutsche in der schweizerdeutschen Sprachforschung.

Rätia, Jahrgang 1941, Seite 105.
34 Müller Joh., v., Samtliche Werke, Band 7, Seite 363.
35 Müller Joh., v., Samtliche Werke, Band 7, Seite 290 ff.
36 Briefwechsel der Bruder J. Georg Müller und Joh. v. Müller 1789—1809,

herausgegeben von Haug E., Frauenfeld 1899, Seite 108 ff.
37 Müller Joh., v., Sämtliche Werke, Band 7, Seite 399.
38 Müller Joh., v., Sämtliche Werke, Band 7, Seite 395.
39 Müller Joh., v., Sämtliche Werke, Band 7, Seite 399.
40 Ernst Fritz, Essai Band I, Seite 159. Zürich 1946.
41 Salis Joh. Ulr., v., Hinterlassene Schriften. 2. Abteilung, Seite 106.
42 Salis Joh. Ulr., v., Hinterlassene Schriften. 2. Abteilung, Seite 12.
43 Salis an Carisch, 23. August 1813.
44 Mohr an Carisch, 27. August 1814.
45 Salis an Carisch, 23. August 1813.
46 Salis-Seewis G., v., Seite 124—-125.
47 Mohr an Carisch, 25. Januar 1816.
48 Mohr an Carisch, 4. August 1817.
49 St. A. Chur, Dokumentensammlung.
80 Monnard Charles, Biographie de R. Gloutz-Blotzheim.



135

51 Müller Joh., v., Geschichte schweizerischer Eidgenossenschaft. Leipzig 1826.

4. Band, Seite XIII.
52 Glutz-Blotzheim R., Geschichte der Eidgenossen. Zürich 1816, Seite X.
53 Mohr an Carisch, 2. Marz 1818.
54 Familienchronik.
55 In B 1674, Kantonsbibliothek Chur.
56 Planta-Reichenau U., v., Gewaltsame politische Bewegung, Seite 19.
57 Oesch Joh., Dr. Joh. P. Mirer, erster Bischof von St. Gallen. St. Gallen 1909, Seite 34.
58 Planta V., v., Joh. Fr. v. Tscharners Leben und Wirken, Seite 287.
59 Vgl. Dolf.
60 Pieth Friedrich, Übersicht. JHGG 1938, Seite 4.
61 Moor C., v., Die bündnerische GFG und ihre bisherige Wirksamkeit. Rätia Jahrgang

2, 1864, Seite 2—3.
62 Bänziger-La Nicca A., Leben und Wirken des schweizerischen Ingenieurs Richard

La Nicca. Davos 1896, Seite 7.
63 Pieth Friedrich, Übersicht, Seite 4.
64 Arnstein J. R., Bundnerdeutsches Wörterbuch, herausgegeben von Paul Zinsli. Rätia

Jahrgang 1940/1941.
65 Trepp M., Hch. Bansi. JHGG 1907, Seite 209—216.
68 In B 2003, Kantonsbibliothek Chur.
87 In B 2003, Kantonsbibliothek Chur.
88 Statuten und Arbeitsplan der GFG. 1829.
89 Pieth Friedrich, Übersicht, Seite 5.
70 In B 1511, Kantonsbibliothek Chur.
71 Moor C., v., Rätia 2, Jahrgang 1864, Seite 9.
72 Nekrolog im Bündner Monatsblatt 1854, Seite 148 ff.
73 Jecklin Fritz, Aus der Geschichte der Historisch-Antiquarischen, ehemals

Geschichtforschenden Gesellschaft, Seite 7.
74 Verhandlungen des Großen Rates, 19. Juli 1836.
75 Verhandlungen des Großen Rates, 11. Juli 1840.
76 Verhandlungen des Großen Rates, 14. Juli 184t.
77 Katalog der Gesellschaftsbibliothek.
78 B 2003, 9. Januar 1857, Kantonsbibliothek Chur.
79 B 2003, 6. und 14. Februar 1851.
80 His E., Geschichte der Historischen- und Antiquarischen Gesellschaft zu Basel, Seite 14.
81 Wurstemberger L., v., Lebensgeschichte N. Fr. v. Mülinens. Schweiz. Geschichtsforscher,

Band 9, Seite 353.
82 Moor C., v., Rätia 2. Jahrgang 1864, Seite 1.
83 Ulrich v. Planta, Rede, inB 1674, Kantonsbibliothek Chur,

LEBEN IN STAAT UND FAMILIE
1 Autobiographie.
2 Ulrich v. Planta-Reichenau, Gewaltsame politische Bewegung, Seite 15.
3 Familienchronik.
4 Churer Zeitung, 1837, Nr. 41 und 51.
5 Familienchronik und Autobiographie.
8 Moor Anna, von, Kleinstadtleben aus Chur vor 100 Jahren. Neue Zürcher Zeitung

1921, Nr. 296 und 302.
7 Autobiographie. Nichtbürger Steuerbuch C.
8 Über V. v. Planta vgl. Bündnerisches Monatsblatt 1948, Seite 304—305.
9 Ulrich v. Planta-Reichenau, Gewaltsame politische Bewegung, Seite 17.

10 Valär M., Der Anteil Graubündens am Sonderbundskrieg. JHGG 1915, Seite 259.
11 Ulrich v. Planta-Reichenau, Gewaltsame politische Bewegung, Seite 17.
12 Pappa, Seite 97 ff.
13 Basler Zeitung 1848, Nr. 256.



136

11 ADB 34, Seite 64 ff.
16 Seume, Spaziergang nach Syrakus im Jahre 1802. 1803, Seite 359.
16 Instruktion für die Assesoren, 19. Juni 1834, in B 2151,9, Kantonsbibliothek Chur.
17 v. Carl an Mohr, 9. August 1834.
18 Vgl. Candreia Jakob, Das Bündnerische Zeitungswesen im 19. Jahrhundert bis

1870, Chur 1909, Seite 19. Candreia stellt Redaktionswechsel Anfang 1836 und
Ende 1. Semester 1838 fest. Die Schriftleitung sei unbekannt. Die Redaktion Möhrs
aber ist in Briefen bezeugt.

19 Churer Zeitung 1836, Nr. 50.
20 Churer Zeitung 1836, Nr. 84.
21 Churer Zeitung 1836, Nr. 47.
22 Churer Zeitung 1837, Nr. 56.
23 Autobiographie.
24 Planta P. C., v., Verfassungsgeschichte der Stadt Chur im Mittelalter. Chur 1879, S. 4.
25 Die folgende Darstellung stutzt sich auf eine Sammlung von Flugschriften zur

Verfassungsrevision von 1840 in der Kantonsbibliothek Chur unter Bd 1090, 6.
26 Planta P. C., v., Mein Lebensgang, Seite 141.
27 Protokoll der loblichen Zunft von Schuhmachern, 10. Juni 1840.
28 Großratsprotokoll 1840, Seite 197 ff.
29 Protokoll der Burgerversammlung, 1840—1848.
30 Verfassung der Stadt Chur, 10. Juni 1840.
31 Protokoll der Burgerversammlung, 1840—1848.
32 Mohr an Gall Morel, 26. September 1847.
33 Basler Zeitung 1843, Nr. 118. Über Reformverein vgl. Pieth, Seite 438 ff.
34 Familienchronik.
36 Mohr an Gall Morel, 9. Januar 1848.
36 Mohr an Gall Morel, 9. Januar 1848.
37 Familienchronik.
39 Zitiert bei Dierauer Joh., Geschichte der schweizerischen Eidgenossenschaft. Gotha

1932, Band V, Seite 728.
39 Mohr an Meyer v. Knonau, 16. Juni 1846.
40 Siegwart-Muller C., Sieg der Gewalt über das Recht, Seite 351.
41 Briefe Siegwarts an F. v. Hurter, herausgegeben von E. Scherer. Beilage zum Jahresbericht

der kantonalen Lehranstalt Sarnen 1925, Seite 72.
Oechsli W., Die Anfange des Sonderbundes nach österreichischen Gesandtschaftsberichten.

Zurich 1914, Seite 28.
42 Familienchronik.
43 Mohr an Georg v. Wyss, 19. Februar 1845. Herrn G. v. Wyss Zürich, der mir die

Briefe Möhrs an seinen Großvater zur Verfugung gestellt, mochte ich herzlich danken.
44 Mohr an Gall Morel, 26. September 1847 und an G. v. Wyss, 19. Februar 1845.
45 Mohr an Gall Morel, 26. September 1847.
46 Protokoll der Burgerversammlung, 20. August 1848.
47 Familienchronik.
48 Der liberale Alpenbote, Chur 1848, Nr. 68.
49 Mohr an Gall Morel, 21. August 1848.
60 Katalog der Bernischen Akademi".
61 Familienchronik.

DER SAMMLER

1 Kopp an Mohr, 10. Oktober 1849. Vgl. Lutolf, Seite 274 ff.
2 Pupikofer an Mohr, 30. November 1852.
3 Lütolf, Seite 527.
4 Breßlau, Urkundenlehre, 2. Auflage. Leipzig 1912. Band I, Seite 6.
1 Kopp J. E., Auch das gehört zum Geschichtforschen. Geschichtsblätter aus der

Schweiz, Leizpig 1856. 2. Band, Seite 245 ff.



137

6 Ammann H., Die Veröffentlichung mittelalterlicher Quellen in der Zeitschrift
fur Schweizergeschichte 1946, Seite 104.

7 Freundliche Mitteilung von Herrn Battaglia, bischoflicher Archivar, Chur.
8 In B 2151,9, Kantonsbibliothek Chur.
9 St. A. Chur, II. 5 b, 1. Dezember 1829 und 2. Febtuar 1830.

10 Mohr an Zellweger, 20. Januar 1833.
11 Briefe Möhrs an Böhmer sind vorhanden, waren mir aber nicht zuganglich, da sie

sich mit andern Bestanden noch in Schutzraumen befinden. Mitteilung der Stadt-
und Universitätsbibliothek Frankfurt am Main.

12 Mohr an Zellweger, 26. September 1832.
" Janssen, III., Seite 372.
14 Zinsli Paul, Das Bundnerdeutsche in der schweizerdeutschen Sprachforschung.

Rada, Jahrgang 1941, Seite 110.
45 Fur freundliche Hinweise bin ich Frau Dr. E. Meyer-Marthaler und Herrn Lie.

Perret zu Dank verpflichtet.
16 Mohr an G. v. Wyß, 10. Januar 1854.
17 Böhmer an Mohr, 12. Februar 1849.
18 Vorrede Möhrs zu Juvaltas Denkwürdigkeiten. Chur 1848.
19 Feller R., Die schweizerische Geschichtschreibung im 19. Jahrhundert, Seite 144.
20 Ritter K., Seite 135.

Fur das Folgende auch too Jahre Allgemeine Geschichtforschende Gesellschaft
der Schweiz, 1841—1941. Bern 1941.

21 Zellweger an Hottinger. 9. Januar 1841.
22 Hottinger an Zellweger, 17. Januar und 14. Februar 1842.
23 Zellweger an Hottinger, 7. Februar 1842.
24 Zellweger an Hottinger, 26. Januar 1842.
25 Zellweger an Hottinger, 10. Februar 1842.
26 Hottinger an Zellweger, 14. Februar 1842.
27 In der Briefsammlung Zellweger, Anfang Januar 1842.
28 Zellweger an Hottinger, 8. Juni 1842.
29 Schneller an Zellweger, 30. Marz 1842.
30 Mohr an Hottinger, 27. Januar 1843.
31 Mohr an Meyer v. Knonau, 11. Marz 1843.
32 Mohr an Zellweger, 6. April 1842.
33 Böhmer an Mohr, 12. Februar 1849.
34 Über Möhrs Disentiserregesten vgl. P. Iso Muller. Disentis im Lichte der Romantik

(1800—1880). Bundnerisches Monatsblatt 1946, Seite 64 ff.
35 Mader P., Seite 4.
36 His E., Briefwechsel Wyß—Heusler, Seite 76.
37 Georg v. Wyß, Neujahrsblatt zum Besten des Waisenhauses. Zürich 1895. Seite 84.
38 Gall Morel an Mohr, 23. Oktober 1849.
39 Lütolf, Seite 209.
40 Charles Gillard, La societe generale suisse d'histoire, Seite 11. In 100 Jahre

Allgemeine Geschichtforschende Gesellschaft der Schweiz, 1851—1941. Bern 1941.
41 Lütolf, Seite 517.
42 Kopp an Mohr, 10. Marz 1853.
43 Schneller an Mohr, 13. Juni 185t.
44 Protokoll des Funfortigen Vereins, 27. Mai 1851 und 20. August 1851.
45 Familienchronik.
46 Meyer v. Knonau an Archivar Meyer, 2. März 1854 (Repertorium).
47 Mohr an Meyer v. Knonau, 6. November 185t (Theodor v. Mohr).
48 Meyer v. Knonau an Mohr, 28. Januar 1852.
49 Meyer v. Knonau an Archivar Meyer, 20. Juni 1852 (Repertorium).
50 Meyer v. Knonau an Archivar Meyer, 24. Juni 1852 (Repertorium).
61 Meyer v. Knonau an Archivar Meyer, 31. Dezember 1852 (Repertorium).
52 Franscini an Meyer v. Knonau. 14. Februar 1852 (Repertorium).



138

53 Mohr an G. v. Wyß, 9. September 1849.
64 Notiz in der Sammlung Carisch.
66 Meyer v. Knonau an Mohr, 28. Januar 1852.
66 Meyer v. Knonau an Mohr, 20. Januar 1854.
67 Meyer v. Knonau an Archivar Mever, 6. Juni 1854 (Repertoriuml.
58 Meyer v. Knonau an Archivar Meyer, 5. Juni 1854 (Repertorium).
69 Vorwort in den Abschieden 152t—1528.
60 Feller, Geschichtschreibung, Seite 134.

ENDE UND ERBE

1 Dieses Tagebuch existiert nur in einer Kopie, die Conradin in die Familienchronik
eingetragen. Es reicht vom 1. Januar—12. Mai 1854. Die lateinischen Verse stammen
aus dem «Stabat mater dolorosa» des Jacopone da Todi ^1306.

2 Mohr an Carisch, 1. Oktober 1816.
3 Mohr an Carisch, 5. April 1814.
4 Familienchronik.
6 Mohr an Heusler, 29. Dezember 1844.
6 Janssen, I., Seite 249 ff.
7 Meyer v. Knonau an Mohr, 27. Dezember 1853.
8 Maria v. Mohr an Meyer v. Knonau, 25. Februar 1854.
9 In B 2151, 8, Kantonsbibliothek Chur.

10 Hartmann, Carisch, Seite 104.
11 Rosenthal, Convertitenbilder, Seite 363.
12 Vgl. Käthe Friedemann, Die Religion der Romantik. Philosoph. Jahrbuch 1925,

Seite 267.
13 Sammelband.
14 Siegwart an Leodegard Kretz, in Festgabe Muri-Gries. Sarnen 1927, Seite 241 ff.
16 Nekrolog im Biindnerischen Monatsblatt 1854, Seite 147.
16 Müller P. Iso, Geistesgeschichtliche Studie über Peter Kaiser. Jahrbuch des

historischen Vereins für das Fürstentum Liechtenstein, Band 44, Seite 69—-91.
17 Churer Zeitung 1854, Nr. 67.
18 Bündner Zeitung 1854, Nr. 67.
19 Koeberle, Romantik als religiöse Bewegung. In Romantik, herausgegeben von

Steinbüchel, Seite 68.
20 Vorwort zu den Disentiserregesten.
21 Ranke, Samtliche Werke, herausgegeben von Dove und Wiedemann. Leipzig 1888,

Band 51/52, Seite 534—544.
22 Eichendorff J., Autobiographische Schriften, Seite 786 ff.
23 Er änderte in den Sechzigerjahren die Schreibweise seines Namens in Moor.
24 Über Conradins Studienjahre vgl. Hartmann B., Die Wanderjahre des Dichters der

Donna Ottaviajoh. Andr. v. Sprecher. Bündnerisches Monatsblatt 1932,Nr. 6 und 7
Graß Hans, Johann Andreas v. Sprecher. Berner Dissertation 1945.

25 Der freie Rätier 1896, Nr. 304.
26 Bürgerregister, Zivilstandsamt der Stadt Chur.
27 Mitteilung von Herrn Stadtpräsident Dr. G. R. Mohr, Chur.

Anna v. Moor, Aus bewegten Tagen. Eine Alt-Churer-Geschichte aus dem Süßen
Winkel.

28 Sammelband.
29 Feller R., Hundert Jahre schweizerischer Geschichtforschung, Seite 13.
30 Rezension in der Allgemeinen Ausgburger Zeitung 1879, Nr. 231.
31 Mitteilung von Herrn Dr. Marti-Wehren, Bern.
32 In B 2004, Kantonsbibliothek Chur.
33 Hartmann B., Die Brüder Constanz und Fritz v. Jecklin Ratia, Jahrgang 1938/1939,

Seite 133—139-



z39

QUELLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS

QUELLEN

Ungedruckte Quellen

Bundesarchiv Bern
Theodor v. Mohr.
Korrespondenzen des eidgenössischen Archivariats (Repertorium älterer Abschiede).

Staatsarchiv Bern
Manuale der akademischen Curatel B III gio, 912.
Acta der Curatel B III 933, 939, 941.
Monatszeugnisse des Gymnasiums B III 1073.
Katalog der Bernerischen Akademie.
Manual des Kleinen Rates 1807, 1811.
Manual des Finanzrats 1807.

Stadt-Hochschulbibliothek Bern
Briefe an C. Baggesen und Baggesens an seinen Vater. Mss. Hist. Helv. XXII., 149.
Briefe Baggesens an Bernhard Studer. Mss. Hist. Helv. XXIX., 80.
Brief Möhrs an B. Hldber, 26. Juni 1842. Mss. Hist. Helv. XXVI., 103.

Staatsarchiv Basel-Stadt
Brief Möhrs an Heusler, 29. Dezember 1844.
Nachlaß A. Heusler-Rhyner.

Staatsarchiv Chur
Protokolle des Großen Rates II., 5b.
Mohrsche Dokumentensammlung.

Kantonsbibliothek Chur
Briefe schweizerischer und auswärtiger Historiker an Th. und P. C. v. Mohr

1832—1876. B 1151.
Amtliche Schreiben an Theodor v. Mohr. B 2151, 8.
Dokumente und Briefe der Familie Mohr. B 2151, 9.
Sammelband von historischen Notizen über die Familie v. Mohr, B 1146 (Zit.

Sammelband).
Materialien zu einem Historisch-biographischen Lexikon für Graubünden.
Autobiographie Conradin v. Möhrs. B 757 (Zit. Autobiographie).
Korrespondenzen der Geschichtforschenden Gesellschaft 1826—1857, B 2003.
Protokoll der Historisch-antiquarischen Gesellschaft. B 2004.
Akten der Bibliothek der Historisch-antiquarischen Gesellschaft, B 1674.
Urkundensammlung der Geschiehtsforschenden Gesellschaft, B 1510/1511.

Archiv der Stadt Chur
Protokoll der löblichen Zunft von Schuhmachern 1832—1840.
Protokoll der Bürgerversammlung 1840—1848.
Nichtbürger Steuerbuch C 1835—1841.
Bürger Einkaufsbuch der Stadt Chur 1524—1845.

Stiftsarchiv Einsiedeln
Briefe Möhrs an P. Gall Morel. GM 57.



140

Kantonsbibliothek Luzern
Briefe Möhrs an Kanzler Amrhyn. Amrhyn-Archiv IV., E. 34.

Burgerbibliothek Luzern
Briefe Möhrs an Kopp.
Protokolle des Funfortigen Vereins 1849—1852.

Kantonsbibliothek Trogen
Briefsammlung J. C. Zellwegers.

Zentralbibliothek Zurich
Briefe Möhrs an G. Meyer v. Knonau. FA. M. v. K. 32 ab.
Briefe Möhrs an J.J. Hottinger. Ms. M. 21. 190.
Briefe Zellwegers an J.J. Hottinger, Ms. M. 21. 345.
Briefe von Bündnern an J. C. v. Orelli. F. A. Orelli, 4.
Akten des Griechenvereins, W 174.

Frau E. Mascioni-Janichen, Campascio
Briefsammlung Otto Carisch.

Herr Dr. G. v. Wyß, Zurich
Briefe Möhrs an Gg. v. Wyß.

Gedruckte Quellen

Mohr Th., v., II stadi da noss antenats avant la Reforma. Lavin 1820.

— Bericht über Stand und Gang der Geschichtsforschenden Gesellschaft in Grau¬
bunden. Chur 1829.

— Rede bei Eröffnung der Synode. Chur 1834.
•— Die Regesten der Archive in der schweizerischen Eidgenossenschaft 1848—1853.
— Archiv fur die Geschichte der Republik Graubunden. Chur 1848—1858.
— Der Zustand unserer Vorfahren vor der Reformation. Chur 1854. (Anonyme Über¬

setzung der Rede von 1820.)
— Las Historias della bibla per adoever dellas scolas romanschas. Vertidas our

dal tudaisc seguond J. A. C. Lohr. Cuoira 1821.

Mohr, Th. und C. v., Codex diplomaticus, Sammlung der Urkunden zur Geschichte
Curratiens und der Republik Graubunden. Chur 1848—1863.

Moor C. v., Die bundnerische geschichtforschende Gesellschaft und ihre bisherige
Wirksamkeit. Raetia, 2. Jahrgang. Chur 1864.

— Geschichte von Curratien und der Republik «gemeiner drei Bunde». 3 Bände.
Chur 1870—1874.

Archiv fur schweizerische Geschichte. Herausgegeben auf Veranstaltung der Allge¬
meinen Geschichtforschenden Gesellschaft der Schweiz. Band I—X, 1843—1855.

Böhmer J. F., Regesta chronologico-diplomatica regum atque imperatorum Romanorum

inde an Conrado I. usque ad Heinricum VII. Frankfurt am Main 183t.
— Regesta chronologico-diplomatica Karolorum. Frankfurt am Main 1833.
Fries J. F., Julius und Evagoras. Philosophischer Roman. 1811.

GotthelfJeremias, Samtliche Werke, herausgegeben von Hunziker, Bioesch und Loosli.
Zürich 1911 ff.

Haug Eduard, Briefwechsel der Bruder J. Georg Müller und Joh. v. Muller. Heraus¬
gegeben von Haug. Frauenfeld 1891/1893.

His E., Briefwechsel zwischen Philipp Anton Segesser und Andreas Heusler-Ryhiner.
1842—1867. Basler Zeitschrift fur Geschichte und Altertumskunde 31.. Band.
Basel 1932.

— Briefwechsel zwischen Georg v. Wyß und Andreas Heusler-Ryhiner 1843—1867.
Basler Zeitschrift fur Geschichte und Altertumskunde. 32. Band. Basel 1933.

Muller Joh., v., Samtliche Werke. 18 Bande. Tubingen 1810—1814.
Salis-Seewis Joh. U., v., Hinterlassene Schriften. Chur 1826.



i4i
Seume J. G., Spaziergang nach Syrakus im Jahre 1802. 1803.

Spescha P. Placidus, Sein Leben und seine Schriften. Herausgegeben \on F. Pieth,
K. Hager und M. Carnot. Bumpliz-Bern 1913.

Statuts della societad d'ajut per ils Grecs in Engadma. 1822.

LITERATUR

Barth Karl, Die protestantische Theologie im ig. Jahrhundert. Ihre Vorgeschichte
und ihre Geschichte. Zollikon-Zurich 1947.

Bonjour Edgar, Das Schicksal des Sonderbundes in zeitgenossischer Darstellung.
Aarau 1947.

— Die Gründung des schweizerischen Bundesstaates. Basel 1948.
Breßlau Harry, Handbuch der Urkundenlehre fur Deutschland und Italien. 2 Bande.

2. Auflage. Leipzig 1912 und 1931.
Bündner Monatsblatt, herausgegeben von Friedrich Pieth. Verschiedene Jahrgange.
Dolf W., Die okonomische-patriotische Bewegung m Bunden. Schweiz. Beitrage zur

Wirtschafts- und Sozialwissenschaft. Aarau 1943.
Eichendorff J., v., Werke. Inselverlag Leipzig 1941.
Feller R., Die Schweizerische Geschichtschreibung im 19. Jahrhundert. Zurich und

Leipzig 1938.

— Hundert Jahre Schweizerischer Geschichtforschung. Festbericht über die Jahr¬
hundertfeier der Allgemeinen Geschichtforschenden Gesellschaft der Schweiz.
Bern 1941.

Gadient Veit, Der Charitasapostel Theodosius Florentini. Luzern 1944.
Graß Hans, Johann Andreas v. Sprecher. Leben und Wirken. Berner Dissertation 1945.

Haag Fr., Die hohen Schulen zu Bern in ihrer geschichtlichen Entwicklung von 1528
bis 1834. Bern 1903.

Hartmann B., Professor Otto Carisch. Jahresbericht der Historisch-antiquarischen
Gesellschaft Graubunden. Jahrgang 1947. Chur 1948. (Jahresberichte zit. JHGG)

Heinsius W., Krisen katholischer Frömmigkeit. Berlin 1925.
His E., Ratsherr Andreas Heusler und seine Politik in der Basler Zeitung. Basler Zeit¬

schrift fur Geschichte und Altertumskunde. 28. Band. Basel 1939.
— Geschichte der Historischen und Antiquarischen Gesellschaft zu Basel im ersten

Jahrhundert ihres Bestehens. 1836—1936. Basler Zeitschrift fur Geschichte und
Altertumskunde. 35. Band. Basel 1936.

Jaggi Arnold, Uber Joh. v. Mullers Geschichtsauffassung. Berner Dissertation 1922.
Janssen J., J. F. Böhmers Leben, Briefe und kleine Schriften. 3 Bande. 1868.

Lagiader Anton, Hundert Jahre Antiquarische Gesellschaft in Zurich 1832—1932.
Zurich 1932.

Lutolf Alois, Joseph Eutych Kopp. Luzern 1868.

Mader Paul, Gotthelfs historische Novellistik und ihre Quellen. Berner Dissertation 1932.
Muschg W., Gotthelf. München 1931.
Neeser Maurice, Du Protestantisme au Catholicisme. Neuchätel 1926.
Oechsli W., Geschichte der Schweiz im 19. Jahrhundert. 2 Bande. Leipzig 1903 u. 1913.

Pappa C., Die Entstehung des schweizerischen Nationalbewußtseins in Graubunden.
Zürcher Dissertation 1944.

Pieth Friedrich, Bundnergeschichte. Chur 1945. (zit. Pieth).
— Ubersicht über die Geschichte der Geschichtsforschenden und der Historisch¬

antiquarischen Gesellschaft von Graubunden 1826—1938. JHGG 1938.
Planta P.C., v., Mem Lebensgang. Chur 1901.



142

Planta V., v., Johann Friedrich v. Tscharners Leben und Wirken. Chur 1848.

Requadt Paul, Johannes v. Müller und der Frühhistorismus. München 1929.
Ritter Karl, Johann Caspar Zellweger und die Gründung der Schweizerischen

Geschichtforschenden Gesellschaft. Jahrbuch für Schweizerische Geschichte, Band 15,
Zurich 1890.

Rosenthal D. A., Convertitenbilder aus dem 19. Jahrhundert. Schaffhausen 1866—1870.
Salis-Seewis G. v., Ein bündnerischer Geschichtsforscher vor 100 Jahren. Johann

Ulrich v. Salis-Seewis. 1777—1817. Aarau 1926.

Siegwart-Muller C., Der Sieg der Gewalt über das Recht. Altdorf 1866.

Steinbüchel Th., Romantik. Ein Zyklus Tübinger Vorlesungen, herausgegeben von
Steinbüchel. Tübingen und Stuttgart 1948.

Stockar Willi, Johannes v. Muller. Zurich 1938.
Valer M., Der Anteil Graubundens am Sonderbundskrieg. JHGG 1915.
Wernle Paul, Der Schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert.

Tübingen 1923—1925.
— Der Schweizerische Protestantismus in der Zeit der Helvetik. Zurich und Leipzig

1938—1942-
Wyß G. v., Geschichte der Historiographie in der Schweiz. Zürich 1895.

Dazu in Text und Anmerkungen erwähnte Literatur.


	Theodor von Mohr und die bündnerische Geschichtsforschung in der I. Hälfte des 19. Jahrhunderts

