
Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 74 (1944)

Artikel: Beiträge zur Geschichte und Kulturgeschichte aus den Churer
Totenbüchern

Autor: Staubli, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595789

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beiträge

zur Geschichte und Kulturgeschichte

aus den Churer Totenbüchern

von

R. Staubli, Prof., Chur





Der bekannte moderne Philosoph Martin Heidegger hat die
Angst vor dem Untergang in das Nichts als die Grundbefindlichkeit

des Menschen bezeichnet1. Sie hat jene Angst vor dem
Vergessenwerden geboren, die aus zahlreichen Grabinschriften
der Spätantike spricht, nachdem der Glaube an das Jenseits
Problem, Frage, Zweifel und oft Verneinung geworden war2.

„Wandrer, verweile, einen Augenblick meiner gedenkend; denn
fortleben in deiner Erinnerung ist mir Unsterblichkeit", lesen
wir an der römischen Via Appia3. Der Christ dagegen war von
einem starken Unsterblichkeitsglauben getragen. Aber
vergessen werden wollte auch er nicht. „Glaubensgenosse, bete für
Aberkios", fleht am Anfang des 3. Jahrhunderts der Vielgereiste
die Besucher seines Grabes an4.. „Begrabet meinen Leib, wo ihr
wollt; nur um eines bitte ich euch: gedenket meiner am Altare
Gottes", mahnt fern der Heimat die sterbende Monika ihren
Sohn Augustinus5. In der Überzeugung, daß die Toten am Beten
und Opfern der Kirche Anteil haben können, ritzte man ihre
Namen auf die mit Wachs überzogenen Elfenbeinplättchen der
Diptychen und las sie beim Gottesdienste vor. Die Klöster
und Stifte legten später die Nekrologien, die Totenlisten
an, um Ordensmitglieder, Stifter, Verbrüderte oder Wohltäter
am Gedenktage ihres Hinschiedes im Chor dem gemeinsamen
Gebete zu empfehlen. Zuerst wurden die Namen der Verstorbenen

an den Rand des Martyrologiums geschrieben; später
wurden in den Klöstern für die Totenlisten eigene Spalten im
Liber capitularis reserviert, der auch das Martyrologium und
die Regel enthielt. Als man für die Toten alljährlich einen eigenen

Gedächtnisgottesdienst, eine Jahrzeit, zu halten begann und
dafür Stiftungen gemacht Wurden, entstanden die Anniversar-,

Jahrzeit- oder Seelbücher. Nekrologium und
Anniversarbuch werden oft, obwohl sie im strengen Sinne
verschieden sind, gleichbedeutend gebraJucht6.



42

Den Rahmen für die Eintrüge in unserem Nekrologium
bildet der doppelte Kalender: der römische, angeordnet nach
Kaienden, Nonen und Iden, und der kirchliche Kalender mit
den auf die einzelnen Tage fallenden Festen. Inhaltlich sind
die'Einträge sehr uneinheitlich. Immerhin zeichnen sich zwei

Hauptgruppen ab:
1. die n e k r o 1 o g i s c h e n Einträge im strengen Sinne: da

finden sich1 vielfach bloße Vornamen von Verstorbenen, die, weil
sie völlig losgelöst von Zeit und Raum erscheinen, meistens nicht
eingeordnet werden können7. Deutlicher werden schon jene
Angaben, welche Herkunft und Familie, Amt oder Stellung, das

Todesjahr, oft auch eine Vergabung erwähnen8.
2. die Anniversar -Einträge. Gegenüber der lakonischen

Kürze der nekrologischen Einträge zeichnen sich die eigentlichen

Jahrzeitstiftungen häufig durch formelhafte, wortreiche
Breite aus: Art der Schenkung, Wert, Grenzbestimmungen von
Grundstücken, Ertrag, die für den jährlichen Gedächtnisgottesdienst

aufzuwendende Geldsumme, Verteilung derselben unter
die Geistlichen, Vorschriften über die Feier der Jahrzeit, Ruhestätte

des Stifters und anderes mehr wird erwähnt9.
Viele Zwischenformen leiten von der ersten zur zweiten

Gruppe über. Wer ein wenig im Nekrologium blättert, erkennt
mühelos den verschiedenen Charakter und die Entwicklungsstufen

von der elementaren Urform, in welcher sich der Eintrag

auf einen Namen beschränkt, bis zu der oft eine halbe
Druckseite umfassenden Jahrzeitstiftung. Daneben enthalten die
Totenbücher Hinweise auf Abgaben und Einkünfte10, kurze
historische Bemerkungen11, Notizen über Bischofsweihen12, über
Altar- und Kirchweihen oder deren Gedenktage13, astronomische
und kalendarische Angaben11 usw.

Der älteste heute noch vorliegende Codex (C) stammt
ungefähr aus der Zeit von 1140 bis 1150. Er enthält jedoch als
Aufnahmen aus 'den verlorenen Codices A und B manche
Angaben aus früherer Zeit und war bis zum Ende des 13.
Jahrhunderts in Gebrauch. Die zweite Handschrift (D), die
reichhaltigste, entstand am Ende des 12. Jahrhunderts und wurde
bis in die zweite Hälfte des 14. Jahrhunderts verwendet. Der
dritte Codex (E), der im wesentlichen nur eine Kopie des zwei-



43

ten darstellt, wurde am Ende des 13. Jahrhunderts angelegt;
der vierte (G) entstand am Ende des 14. Jahrhunderts und
enthält Aufzeichnungen bis in die zweite Hälfte des 15. Jahrhunderts.

Codex F, der die Lücke zwischen E und G überbrückte,
ist heute im bischöflichen Archiv nicht mehr auffindbar16. Schon
das höhere Alter erweist die Bedeutung unserer Totenbücher
gegenüber den andern Jahrzeitbüchern Graubündens: die
Totenbücher der Domkirche hören ungefähr da auf, wo die übrigen
Jahrzeitbücher erst einsetzen. Zudem beschränken sich die
gewöhnlichen Jahrzeitbücher in ihren Angaben meistens auf die
betreffende Pfarrei, mitunter auf eine Talschaft; sie haben
ausgesprochen lokales Interesse. Die Totenbücher der Domkirche,
als der Mutter- und Hauptkirche des Bistums, reichen bedeutend
weiter16. Auch die Nekrologien der Stifte in unserem Bistum,
soweit sie uns noch vorliegen, halten einen Vergleich mit unsern
Totenbüchern nicht aus17. Am nächsten kommt ihnen vielleicht
an Wert das gewöhnlich als verloren gemeldete18, aber im
Stiftsarchiv von St. Gallen aufbewahrte Jahrzeitbuch von Pfäfers19.

Im Necrologium Curiense, wie es 1867 von Wolfgang v. Ju-
valt nach Vorarbeiten von Dömsextar P. Zarn20 und Conradin
v. Moor herausgegeben wurde, liegt eine nach bestimmten
Editionsgrundsätzen hergestellte Zusammenfassung der vier
Handschriften vor. F. L. Baumann, ein Forscher, der sich wie selten
jemand in Nekrologien und Jahrzeitbüchern auskannte, hat der
Ausgabe von Juvalt nach1 eingehender Prüfung volle Anerkennung

gezollt, und hat dieselbe ohne wesentliche Verbesserungen,
jedoch stark gekürzt, in die Necrologia Germaniae der bekannten

Geschichtsquellensammlung der Monumenta Germaniae Hi-
storica übernommen21.

Unsere Totenbücher sind weder Chronik noch An-
nalen. Wir können darauf kein Geschichtsbild aufbauen. Sie
wollten in erster Linie einem praktischen Zwecke dienen: den
Todestag und die Stiftungen der Verstorbenen festhalten, um
ihnen alljährlich ein Gedenken im Gebete oder einen eigenen
Gedächtnisgottesdienst zu sichern. Im allgemeinen ist das Ne-
krologium sehr zuverlässig und bietet wertvolles geschichtliches
Material22. Historische Nachrichtenübermittlung ist zwar selten
beabsichtigt; aber in zahlreichen Fällen haben die Schreiber



44

interessante Bemerkungen als Zugabe miteinfließen lassen. So

liegen im Nekrologium manche Bausteine vor, bunt durcheinander

gewürfelt, gleichsam unbedacht hingeworfen, die sich
jedoch bald da, bald dort nützlich einbauen lassen; ein paar
Worte, die den Blick vom kleinen Geschehen in Rätien hinweg
auf die große Weltgeschichte lenken; unscheinbare Notizen,
welche hier und dort etwas vervollständigen, eine Lücke
ausfüllen, einen Irrtum berichtigen können und in der engen Stube
ein Fenster öffnen in die weite Welt hinaus.

I« Geschichtliches

1. Ausblicke auf die Weh- und allgemeine
Kirchengeschichte

Ganz unmittelbar erleben wir die Majestät des allgewaltigen
Todes, der jegliche irdische Größe in ein Häuflein Staub und
Asche wandelt, wenn wir mit dem Nekrologium in das
fröstelnde, dämmerige Halbdunkel der Kaisergrüfte hinuntersteigen.

„Obiit": er starb! Es ist das gleiche kurze Wort, das
im Nekrologium unter das Leben aller, der Bekannten und der
Unbekannten, der Großen und der Kleinen, den Schlußstrich
setzt. Obiit... Hat es nicht einen eigentümlichen, wehmütigen
Klang, als ob eine Krone zerbreche, wenn es jene Menschen
angeht, die einst hoch1 über den andern Sterblichen im Zenit der
Welt und der Macht gestanden sind

Manch großen Namen nennt unser Totenbuch, wenn es uns
an die Kaisergrüfte führt. Der Eintrag zum 7. Mai: „Otto im-
perator obiit" weist auf Otto I., den die Nachwelt mit dem
Beinamen des Großen ehrte, und dessen Kaiserkrönung am
Lichtmeßtage (2. Februar) 962 als das „säkulare Ereignis" des
10. Jahrhunderts das Kaisertum Karls des Großen erneuerte und
das „Heilige Römische Reich Deutscher Nation" begründete23.
Den Beweis für unsere Deutung der Stelle im Totenbuch liefert
die Übereinstimmung des Datums: der Kaiser starb tatsächlich
am 7. M ai 973 zu Memieben. Daß man den Toten in unserem



45

Nekrologium mit einem Gedenken ehrte, begreift sich bei den
mannigfaltigen Beziehungen zwischen dem Sachsenkaiser [und

Chur. Ganz besonders mußte die königliche Freigebigkeit und
die großzügige Hilfe, welche das Bistum nach den Verwüstungen
durch die Sarazenen von Otto erfahren durfte, die Churer
Geistlichen zu einem dankbaren Gebet für den großen Toten
verpflichten. Im Codex diplomaticus von Th. v. Mohr und in den

Diplomata der Monumenta Germaniae Historica sind für das
Bistum Chur nicht weniger als zwölf Urkunden von Otto I.
enthalten24. Schon unter Bischof Waldo wurde das Bistum Chur
im Jahre 940 von Otto mit Gütern beschenkt25. In besonders

enger Verbindung mit Otto stand Waldos Nachfolger, Bischof
Hartbert, früher Kaplan des Schwabenherzogs und Pfarrer von
Remüs. Bereits vor seiner Erhebung auf den bischöflichen Stuhl
hatte er 937 und 948 die Huld Ottos erfahren26. Mit Ulrich von
Augsburg trat er nach seiner Ernennung zum Bischof seinem
Gönner als vertrauter Freund, Ratgeber, häufiger Begleiter,
Gast am königlichen Hoflager und Träger wichtiger politischer
Missionen noch näher2?. Im Jahre 951 nahm Hartbert am
Italienzuge Ottos teil und sah in Pavia dessen Vermählung mit
der schönen, jungen Adelheid, der Tochter des Königs Rudolf II.
von Hochburgund und Witwe des Königs Lothar II. von Italien.
Zusammen mit seinem Metropoliten, dem Erzbischof von Mainz,
bildete er die Gesandtschaft Ottos an Papst Agapet II., um
— allerdings ohne Erfolg — über die Kaiserkrönung seines Herrn
zu verhandeln28. Als 952 die Lage in Deutschland die unverzügliche

Heimkehr Ottos aus Italien erforderte, zog der König in
winterlicher Kälte im Februar durch den Sprengel Hartberts
über Chur und Zürich nach dem Norden. Bei seinem bischöflichen

Freunde wird er gastliche Aufnahme gefunden haben29.

Auf diesem Zuge, den Otto selbst zweimal, 955 und 972, erwähnt,
konnte er persönlich in die um 940 von den Sarazenen
verursachten Verwüstungen im Bistum Chur Einblick1 nehmen30. An
der Augsburger Synode von 952, an der Versammlung von
Reichsgroßen im Jahre 953 zu Erstem, südlich von Straßburg,
erscheint Hartbert wiederum an der Seite des Königs31. Im
Gegensatz zu den meisten Großen Alemanniens, welche bei der
Erhebung des Sohnes Ottos, des Herzogs Liudolf von Schwaben,



46

gegen seinen königlichen Vater für den Empörer Partei
ergriffen, standen die Bischöfe Hartbert von Chur und Ulrich
von Augsburg treu zum König. Unmittelbar vor der drohenden
Schlacht sprengten sie, hoch zu Roß, zwischen die kampfbereiten
Heere von Vater und Sohn, und durch ihre Mahnungen
vermochten sie die beiden zu versöhnen und ein Blutvergießen zu
verhindern: der Sohn bat reuig um Gnade, der Vater gewährte
großmütig Verzeihung32. Im Jahre 958 weilte Hartbert im
königlichen Hoflager zu Fritzlar, 960 in der Nähe von Mannheim

; im gleichen Jahre feierte er mit dem König das
Weihnachtsfest in Regensburg, run ihn 961 nach der Teilnahme am
Reichstag von Worms zum Empfang der Langobardenkrone
nach Pavia und 962 zur denkwürdigen Kaiserkrönung nach Rom
zu begleiten33. An dritter Stelle, unmittelbar nach dem Erz-
bischof von Hamburg, unterzeichnete damals Hartbert das
berühmte Pactum oder Privilegium Ottonianum für die römische
Kirche, worin der Kaiser die karolingischen Schenkungen
bestätigte und erweiterte34. Zweifellos nahm Hartbert in Treue
zu seinem kaiserlichen Herrn auch an der römischen Synode
von 963 teil, an welcher Otto I. den Papst Johann XII. wegen
treuloser Beziehungen zu den Feinden des Kaisers und wegen
unwürdigen Lebenswandels absetzte und an seine Stelle einen
Gegenpapst, Leo VIII., erhob35. Im Jahre 965 durfte Hartbert
seinen Gönner und Freund wiederum, diesmal mit der Kaiserwürde

geschmückt, in seiner Bischofsstadt empfangen. Die
Einsiedler Annales Heremi zum Jahre 965 bezeugen uns, daß der
Kaiser damals auf der Rückkehr aus Italien den Lukmanier
überschritt und am 13. Januar nach Chur gelangte36. In seinem

Gefolge befand sich, aber als Gefangener und auf dem Wege
in das Exil nach Deutschland, der von den Römern nach dem
Tode Johanns XII. auf den Stuhl Petri erhobene würdige und
gelehrte Papst Benedikt V., welchen der Kaiser zugunsten seines
eigenen Gegenpapstes Leo VIII. 964 vor dem Wegzug aus
Italien abgesetzt und zur Verbannung verurteilt hatte37. Hartbert
ist in diesem päpstlich-kaiserlichen Zuge auch in St. Gallen und
auf der Reichenau noch nachweisbar, und 966 scheint er sich
bei Otto in Quedlinburg aufgehalten zu haben38.

Auch der Churer Bischof Hiltibald, seit 972 als Hartberts



47

Nachfolger bezeugt, stand mit Otto in Beziehungen. Er wurde
von ihm zusammen mit andern Prälaten mit der Visitation des
Klosters St. Gallen betraut39. Auf seinem dritten Italienzug (966
bis 972) nahm Otto ebenfalls wiederum den Weg über Chur10.

Kurz nachdem der Kaiser die ihm lieb gewordene Stadt am
Abend seines Lebens zum letzten Mal betreten hatte, entschied
er im August 972 auf einem Gericht zu Konstanz einen zwischen
Bischof Hiltibald und dem Grafen Arnold von Lenzburg als
Schirmherrn des Stiftes Schännis ausgebrochenen Streit
zugunsten. der Kirche von Chur und erneuerte eine frühere
Schenkung4!. Nicht einem Fremdling oder Unbekannten, sondern
einem großzügigen Wohltäter und durch mannigfache Bande
mit Chur verknüpften Gönner haben also die Domherren mit
ihrem Eintrag zum 7. Mai in ihrem Totenbuch Aufnahme
gewährt. Noch heute erinnert in Chur der Otto-Platz und die
Hartbert-Straße an diese längst entschwundenen Tage.

Ein zweiter, der würdig die Krone des Heiligen Römischen
Reiches Deutscher Nation getragen, begegnet uns am 5.
Oktober: „Heinricus imperator obiit." Der Todestag weist auf
Heinrich III., gestorben am 5. Oktober 1056 zu Bod-
feld am Harz, beigesetzt in der berühmten Kaisergruft im Dom
zu Speyer. Durchdrungen von dem wieder lebendig gewordenen
Kaisergedanken Karls des Großen, entschiedener Anhänger des

Gottesfriedens, Wegbereiter der kluniazensischen Reformbestrebungen,

verkörpert Heinrich III. in der glücklichen Harmonisierung

der staatlichen und kirchlichen Interessen die
mittelalterliche Kaisermacht in selten erreichter Größe und stellt den
Idealtypus des mittelalterlichen Herrschers dar. Das Gedenken
im Churer Totenbuch erklären uns drei Diplomata Heinrichs

III., welche dem Hochstift den kaiserlichen Schutz sichern,
Rechte und Privilegien bestätigen und Besitzungen vergaben42.
Zudem erscheint der damalige Churer Bischof Tietmar öfters
in der Umgebung des Herrschers43. Die Stadt Chur hat er
jedoch nie betreten; seine Züge nach Italien erfolgten über den
Brenner44.

Der Wellenschlag des gewaltigen Ringens zwischen Papsttum

und Kaisertum im Investiturstreit hat auch unsere
Gegenden berührt. Wohl fließen die Quellen darüber recht dürf-



48

tig. Sie gleichen manchmal einem weitmaschigen, allzu groben
N etz, in dem sich die mannigfaltige, so reich differenzierte
Wirklichkeit schwer einfangen läßt. Um den Rahmen zu geben,
mögen einige Stichworte die Hauptpersonen und die wichtigsten
Ereignisse in Erinnerung rufen. Im Vordergrund steht der
ehemalige Kluniazensermönch Hildebrand als Gregor VII. (zum
Papst gewählt 1073), selbstlos in seinem Eifer und lauter in
seinem Streben, von stürmischem Temperament und gewaltiger
Willenskraft, mitunter schroff in seinem Vorgehen, glühend
durchdrungen von dem Ideal der Reinigung der verweltlichten
Kirche und der Aufrichtung des Reiches Gottes auf Erden. Ihm
tritt als Gegner in den Wpg Kaiser Heinrich IV., der nach
einer widerspruchsvollen Erziehung, hochbegabt und trefflich
gebildet, schon als junger Herrscher große innenpolitische
Aufgaben meistert, durch welche die Macht der Krone, aber auch
sein ungestümes Selbstbewußtsein gesteigert wird. Das Verbot
der Laieninvestitur46, welches den Plänen des Papstes
dienen sollte, verlangte den schmerzlichen Bruch mit einer in
die Struktur des Reiches hineingewachsenen Tradition und
mußte daher zum Widerspruche herausfordern. Die Reform-
dekrete trieben jenen Teil des Klerus, welcher den
geforderten Verzicht nicht leisten mochte, in die Arme des Kaisers.
Der historische Gang nach Canossa und die Aufstellung
von Gegenkönig und Gegenpapst verschärften den

Kampf zwischen Freunden und Feinden Heinrichs und Gregors
noch1 mehr. Einige Spuren dieses weltgeschichtlichen
Ringens zwischen Sacerdotium und Imperium lassen sich auch in
unsernTotenbüchern entdecken. Gerade die Obituseinträge
von Kaiser Heinrich IV. am 7. August und von Bischof
Norbert am 26. Januar beweisen uns, daß die kaiser -

freund liehe Partei auch im Churer Domkapitel über
stärkere Kräfte verfügen mußte, als man vielleicht vermuten
möchte46.

Wenn man sagt, daß die große Auseinandersetzung Gregors

VII. mit Heinrich1 IV. das Abendland wie eine gesprungene
Tafel auseinanderbrach, gilt das auch für Rätien17. Der Graf
von Oberrätien, Otto von Buchhorn, hielt es mit dem Kaiser.
Die Folge war, daß Herzog Weif von Bayern, der auf seiten des



49

Gegenkönigs, des Rudolf von Schwaben stand, mit starker
Streitmacht im Jahre 1079 in die Raetia Curiensis einfiel, die
Besitzungen der Kaiserlichen verheerte, und den Sohn des Grafen

Otto und andere Edle zur Anerkennung des Gegenkönigs
zwang48. Offenbar wurde damals die kaiserfreundliche Partei
in Oberrätien hart mitgenommen. Im gleichen Jahre konnte
dem verstorbenen papsttreuen Bischof Heinrich der papsttreue
Bischof Ulrich nachfolgen49. Berthold von Reichenau, oder wer
der Verfasser jener Abschnitte in den Annalen Bertholds sein

mag, berichtet uns jedoch, daß Kaiser Heinrich an Stelle von
Bischof Ulrich den ihm blindlings ergebenen Norbert von
H ohenwart setzte. Wohl erklärt uns der Annalist, der sich
in diesem Teil seines Werkes als leidenschaftlicher Gegner des
Kaisers verrät, daß der papsttreue Bischof Ulrich die Gesamtheit

des Klerus, des Adels und des Volkes hinter sich gehabt
habe, und daß der vom Kaiser aufgezwungene Eindringling
Norbert von Hohenwart allgemein abgelehnt worden sei50.

Aber es lassen sich auch andere Stimmen
erlauschen. Am 8. Dezember 1084 weiht der dem Kaiser
ergebene Bischof die Kirche von Lüen im Schanfigg. Er nimmt
also, zweifellos von den Kirchgenossen eingeladen und berufen,
unter Anteilnahme von Klerus und Volk bischöfliche
Funktionen vor. Ihm übergeben die Gemeindegenossen von Lüen
ihre Kirche und die für ihr Gotteshaus aus ihrem freien Eigen
gestiftete Pfründe. Norbert, nicht der papsttreue Bischof
Ulrich, übt also offenbar als Haupt der Diözese die kirchliche
Regierungsgewalt aus, wenn sich die Leute von Lüen an ihn
wenden. Auch in Chur war Norbert sicher anerkannt, da sich
die Eintragung über die Kirchenstiftung und die Widmung an
den Bischof in einer beinahe gleichzeitigen Niederschrift auf
der vordem Seite des ersten Blattes eines Churer Missale aus
dem Ii. Jahrhundert befindet51. Im Jahre 1085 sprach die
Synode von Quedlinburg über Bischof Norbert den Bann aus
und erklärte ihn als unrechtmäßigen Inhaber des Bischofsstuhles52.

Die Absetzung scheint in Chur keine großen
Wirkungen gezeitigt zu haben. Die Behauptungen von A.
Eichhorn53, P. Kaiser54, J. B. Büchel55, daß Norbert nach der Synode

von Quedlinburg sein Amt nicht mehr ausüben konnte,
4



50

lassen sich nicht aufrechterhalten. Im Jahre 1087 konnte Norbert

die Kirche des Klosters Münster einweihen56. Noch
deutlicher wird die Gegenströmung im Nekrologium sichtbar. Wenn
im Jahre 1088 der gebannte und als unrechtmäßiger Inhaber
seines Amtes von der Quedlinburger Synode gebrandmarkte
kaiserliche Bischof unterschiedslos wie die andern Bischöfe als

„Norpertus Curiensis episcopus" verzeichnet wird,
um sein Andenken festzuhalten, und wenn er dem Kapitel eine

Schenkung macht, welche dankbar entgegengenommen wird,
hatte sich die kaiserfreundliche Partei offenbar selbst im
Domkapitel noch behaupten können57.

Erst nach dem Tode von Norbert konnte der papsttreue
Bischof Ulrich endlich unter großen Schwierigkeiten seinen
Hirtenstab führen58. Von 1096—1122 finden wir in Chur den
eifrig papsttreuen Bischof Wido5». Aber gerade unter seine
Regierungszeit fällt ein Eintrag im Totenbuch, der uns die
zwiespältige Haltung in Chur schlaglichtartig beleuchtet. Am
7. August finden wir verzeichnet: „Heinricus imperator obiit."
Damit kann kein anderer gemeint sein als Heinrich IV.,
der Gegenspieler des Papstes Gregor VII. und seiner
Nachfolger, der vor der Entscheidungsschlacht im Bürgerkrieg,
den die Empörung seines Sohnes heraufbeschworen hatte, am
7. August 1106 seinen letzten Tag erlebte. Das Gedenken,
welches ihm das Churer Totenbuch einräumt, bekommt in
unserer Frage über die kaiserfreundüche Strömung in Chur zur
Zeit des Investiturstreites erst dann das volle Relief, wenn wir
uns erinnern, daß der Kaiser von der Kirche verfemt und mit
dem Banne beladen aus der Welt schied, so daß ihm fünf Jahre
lang das Begräbnis in geweihter Erde versagt blieb, bis er endlich

1111 nach erhaltener Absolution in der Kaisergruft von
Speyer beigesetzt werden konnte60.

Aus der Erwähnung des Kaisers Heinrich IV. im Totenbuch
darf um so mehr auf eine kaiserfreundliche Partei in Chur
geschlossen werden, als in diesem Fall nicht etwa das Andenken
an einen Kaiserbesuch in Chur den Eintrag veranlaßt haben
kann. Wie die salischen Kaiser überhaupt, hat nämlich Heinrich

IV. nie, soweit sich nachweisen oder auch nur vermuten
läßt, die Bündner Pässe überstiegen61.



51

Auch den sagenumwobenen Kaiser Friedrich Barbarossa

nennen unsere Totenbücher. Am i i. Juni lesen wir:
„Fridericus imperator obiit." Auf der Kreuzfahrt, welche der
greise Herrscher in jugendlicher religiöser Begeisterung auf
sich genommen hatte, und die ihn nochmals als Schirmherrn der
abendländischen Christenheit erscheinen ließ, fand er nach dem
Siege bei Ikonium im Flusse Saleph in Kilikien am i o. Juni
1190 den Tod. Seine Regierung, welche der Wiederherstellung
der alten kaiserlichen Machtfülle zustrebte und das Kaisertum
nach dem justinianischen Gesetzbuch gestalten wollte, bedeutet
den Höhepunkt der deutschen Kaiserzeit. Beziehungen zu Chur
sind mehrfach nachweisbar. Schon die Nachbarschaft seiner
schwäbischen Heimat mit Rätien und die Paßpolitik mußte den
Hohenstaufen zu engerer Fühlung mit Chur veranlassen62. Bei
seiner Rückkehr aus Italien benützte Friedrich 1164 und 1186
einen Bündner Paß und nahm seinen Weg durch Chur66. Bei
einer dieser Reisen durch unser Gebiet fand im Kloster St. Luzi
in Gegenwart des Kaisers ein Gericht statt, welches eine Klage
der Domherren bezüglich des Meieramtes von Remüs schützte64.

Die Bischöfe Egino und Heinrich II. erfreuten sich seiner
besondern Gunst. Mehrmals erscheinen Churer Oberhirten in
seiner Umgebung, so Adalgott, Egino und Heinrich II.®«. Schon
1170 hatte Egino dem Herzog Friedrich von Schwaben, dem
Sohne Barbarossas, die Vogtei des Hochstiftes übertragen, während

er dafür von allem Hof- und Reichsdienst befreit wurde.
Barbarossa hebt bei dieser Gelegenheit lobend die Ergebenheit
und die vielen Dienste hervor, deren sich Egino ihm gegenüber
beflissen hatte. Zum erstenmal wird damals einem Churer
Bischof der Titel eines Fürsten des Heiligen Römischen Reiches
Deutscher Nation beigelegt66. Die Erinnerung an jahrzehntelange

gute Beziehungen, verstärkt durch die menschliche
Anteilnahme am jähen Ende des Kaisers, wird somit Friedrich
das Gedenken im Churer Totenbuch eingetragen haben.

Nur sieben Jahre später schloß sich in Palermo die Gruft
über einem zweiten Staufenkaiser, den unser Totenbuch am
29. September nennt: „H einricus imperator Romanus obiit.''
Wir erkennen in ihm den ältesten Sohn Barbarossas, Heinrich

VI., dem der Tod am 28. September 1197 im Alter



52

von erst 32 Jahren das Zepter entriß. Trotz des jugendlichen
Alters erscheint er bei seinem Tode merkwürdig finster,
unjugendlich, greisenhaft; die heitere, leichte Sinnesart, das

Angebinde der Staufer, fehlte ihm: nie soll er gelacht haben. Um
so mehr eignete ihm gefühllose, granitene Härte, eiskalte
Leidenschaft, eine traumhaft sichere Klugheit, die mit adler-
scharfem Auge die Situationen zu erfassen und sofort zu
meistern wußte. Eben reckte er seine mächtigen Schwingen zur
Verwirklichung weitgreifender, weltumfassender Zukunftspläne.
Die halbe Zeile im Nekrologium läßt uns nicht ahnen, welch
kühne Hoffnungen und Wünsche der zielbewußte Herrscher
unerfüllt mit sich ins Grab nahm: er trug sich mit dem Gedanken
eines staufischen Erbkaisertums und bereitete einen großen
Kreuzzug vor, welcher den Widerstand des Papstes und der
deutschen Fürsten brechen und zugleich im Mittelmeer
weltpolitische Absichten verwirklichen sollte67. Urkunden für das
Hochstift sind aus seiner Regierungszeit keine erhalten, müssen
aber wohl bestanden haben68. Neben der Erinnerung an seinen

Vater, Kaiser Barbarossa, und der Tragik eines hochgespannten,
jäh' zerbrochenen Lebens erklärt sich sein Name im Totenbuch
wohl aus der Tatsache, daß der Herrscher auch Inhaber der
Advocatia Curiensis war69, und aus seinen persönlichen
Beziehungen zu Chur. Dreimal kam Heinrich VI. auf seinen Zügen
nach Chur: im Jahre 1191 auf der Rückkehr von der
Kaiserkrönung, und auf dem zweiten Römerzug (1194/95) auf dem
Hin- und wohl auch auf dem Rückweg76. Im Jahre 1194 stellte
der Kaiser am 22. Mai bei Chur eine Urkunde für das Kloster
St. Luzi aus77. Im Jahre 1195 bestätigt er in Como dem Churer
Domkapitel den seinerzeit in Gegenwart seines Vaters Friedrich

I. vom Gericht in Chur gefällten Urteilsspruch über das
Meieramt in Remüs72.

An weltgeschichtliche Zusammenhänge rührt wiederum eine
unscheinbare Notiz zum 18. März: „Hac die data est civitas
Jerusalem in manus gloriosissimi Imperatoris Friderici."73 In
unser Blickfeld tritt der 18. März 1229, an dem sich der
Staufenkaiser F riedrich II. die Königskrone von Jerusalem

aufsetzte. Man möchte in den Worten des Totenbuches,
für sich allein gelesen, das Echo einer allgemeinen Siegesfreude



53

vermuten, welche die Christenheit bei der Kunde vom Wiedergewinn

der so heiß umkämpften heiligen Stätten empfinden
mußte. In Wirklichkeit spricht hier die Stimme einer Partei.
Sie läßt keinen Zweifel mehr aufkommen, wem damals im
erbitterten Ringen zwischen Friedrich II. und Papst Gregor

I X. die Sympathien von Chur zugefallen waren. Die guten
Beziehungen zwischen Chur und Friedrich II. waren schon
angebahnt worden, als der junge Friedrich, das „apulische Kind",
wie die Zeitgenossen ihn nannten, im Jahre 1212 nach der
Absetzung des Weifenkaisers Otto IV. zum Empfang der
deutschen Krone nach dem Norden zog. Umlauert von seinen
Gegnern, die ihm den Weg über den Brenner versperrten, konnte
er seinem Rivalen Otto, der ebenfalls nach Deutschland eilte,
zuvorkommen und von Trient nach1 Chur ausbiegen, wo er zum
erstenmal fest deutschen Boden unter seinen Füßen spürte und
in Bischof Arnold und andern Herren, die ihm schützendes
Geleite gaben, die ersten Freunde fand7*. Die Dienste des Churer
Bischofs blieben nicht vergessen. Friedrich, der wie schon sein
Vater Inhaber der Churer Schirmvogtei war, bestätigte und
erweiterte im Jahre 1213 die Privilegien des Hochstiftes75. Im
Jahre 1226 begab sich Bischof Rudolf zu Friedrich nach
Oberitalien und unterstützte ihn während mehrerer Monate bei der
Unterwerfung der Lombarden76. Allenfalls könnte auch die
heimliche Reise Friedrichs von Italien nach Deutschland und
wieder zurück im Jahre 1242 über Chur erfolgt sein77.

Im Jahre 1227 sollte endlich nach achtmaligem Aufschub
der schon 1215 bei der Krönung zu Aachen gelobte Kreuzzug
angetreten werden78. Die einzige Hoffnung auf Hilfe für das

Heilige Land ruhte auf dem Kaiser. Aber eine Seuche trieb das
Heer in Brindisi wieder auseinander. Viele starben, viele kehrten

heim, nur ein Rest schiffte sich ein. Bald ging der Kaiser
wegen Krankheit wieder an Land. Gregor IX., der unbeugsam
Strenge, hatte nicht die Geduld seines nachgiebigen Vorgängers.
Da er nicht an die Krankheit des Kaisers glauben wollte,
verhängte er über ihn wegen Bruch des Kreuzzugsgelübdes den
Bann. Alle Einigungsversuche scheiterten. Selbstherrlich trat
Friedrich mit einem kleinen Heere im Juni 1228 gegen das
ausdrückliche Verbot des Papstes seine eigene Kreuzfahrt an.



54

Zu kriegerischen Taten kam es nicht. Friedrich schloß mit dem
Sultan Al-Kamil von Ägypten einen Vertrag, durch welchen
Jerusalem79, Nazareth, Bethlehem, einige andere Städte und die
Pilgerstraße nach Akkon — wir würden sagen: ein enger
Korridor — für zehn Jahre dem Kaiser überlassen wurde. Am
i 8. März 1229 — es ist der Tag, den unser Nekrologium
erwähnt — zog Friedrich als erster und einziger deutscher Kaiser
in der Morgenfrühe im großen Kaiserornat zur Grabeskirche.
Wegen des päpstlichen Bannes, der auf ihm lastete, konnte kein
Hochamt gefeiert werden. Keiner der zur Krönung befugten
Prälaten war anwesend. Wo einst Gottfried von Bouillon,
Jerusalems erster König, in demütiger Ergriffenheit den Goldreif
nicht tragen wollte, weil hier der Erlöser die Dornenkrone trug,
ging nun der Kaiser festen Schrittes zum Altare und setzte sich
selbst, ohne Vermittlung der Kirche, ohne Bischof, „zu Ehren
und zur Verherrlichung des ewigen Königs" die Krone des
heiligen Jerusalem auf80. — Nur mit Widerstreben wollen die
Geschichtschreiber den Namen „Kreuzzug" für die Orientfahrt
Friedrichs gelten lassen. Es war eine dürch militärische
Demonstrationen unterstützte diplomatische Unterhandlung. Die
reügiöse Begeisterung fehlte81. Indessen geht es hier nicht darum,

das Unternehmen Friedrichs in sich selbst zu
bewerten. Die beiden Lager bildeten sich' nach dem Urteil,
welches die beiden Parteien von ihrem Gesichtspunkte aus
darüber fällten82.

Am allgemeinen grollten die kirchlichen, oder genauer
gesagt die päpstlich gesinnten Kreise dem Kaiser wegen
seines unrühmlichen Vertrages. Manche verurteilten denselben
mit einer geradezu fanatischen Schärfe. Der Patriarch Gerold
hielt sich von der Feier der Besitzergreifung von Jerusalem
fern. Über die Vereinbarung mit dem Sultan äußerte er sich
bitter dahin, „daß bettelhaft Weniges durch elende Demütigungen

erkauft sei". Am folgenden Tage ließ er durch den
Erzbischof von Cäsarea die heiligen Stätten mit dem Interdikt
belegen. Die Angriffe des Papstes auf den Vertrag waren noch
heftiger. Bei der Rückkehr des Kaisers nach Italien erneuerte
Gregor IX. den Bann gegen den Herrscher. Wohl versöhnten
sich Papst und Kaiser im Jahre 1230 im Frieden von San Ger-



55

mano; aber Gregor hatte nie ein Wort der Anerkennung oder
Billigung für dieses Abkommen, welches Friedrich als seine

große Leistung betrachtet wissen wollte. Als der Kampf später
wieder aufflackerte, wurde der Vertrag mit dem Sultan von der
Kurie wiederum als Anklagepunkt gegen den Kaiser angeführt83.
Noch mehr mußte die Selbstkrönung des Kaisers als
Herausforderung erscheinen8*.

F riedrich dagegen trug nach seiner Besitzergreifung von
Jerusalem, wie ein am gleichen Tage geschriebener Brief
beweist, das Bewußtsein eines überwältigenden Sieges in sich. Ein
unblutiger und rascher Kreuzzug hatte ihm einen Erfolg
gebracht, welchen die frühern Kreuzheere selbst durch die
gewaltigsten Opfer an Gut und Blut nicht erreicht hatten. „Denn
in diesen wenigen Tagen," schreibt der Kaiser, „durch Wunderkraft

mehr denn durch Tapferkeit, ist jenes Werk glückhaft
vollbracht, das seit langen rückliegenden Zeiten viele Fürsten
und mancherlei Gewaltige des Erdenrundes nicht in der Menge
der Völker und nicht durch Furcht noch durch anderes zu leisten
vermochten."85 Es genügt, neben diesem Brief den Eintrag im
Churer Nekrologium zu lesen, um zu sehen, daß daraus Geist
vom Geiste Friedrichs spricht. Nur F r eunde Friedrichs konnten

in dieser von der päpstlichen Partei als schmachvoll
empfundenen Tat des gebannten und gegen das Verbot des Papstes
ausgezogenen Kaisers ein denk- und preiswürdiges Ereignis
sehen, das in einem Kirchenbuche Erwähnung verdient86.

J. G. Mayer glaubte im Nekrologium Andeutungen zu
finden, daß der damalige Churer Bischof Berthold I. im Streit
zwischen Kaiser Friedrich und Gregor IX. auf Seiten des Papstes

gestanden habe87. Im Jahre 1229 macht der Bischof dem

Kapitel eine am 25. August 1233 nochmals erwähnte
Bücherschenkung88. Daß der Bischof den Domherren die Dekretalen
schenke, welche Gregor IX. gegen das Gesetzbuch Friedrichs II.
herausgegeben habe, spreche für seine päpstliche Einstellung.
J. G. Mayer ist hier einem Anachronismus zum Opfer gefallen.
Im Jahre 1230, also ein Jahr nach der im Nekrologium
erwähnten Bücherschenkung, erhielt der Dominikaner Raimund
von Penafort von Gregor IX. erst den Auftrag zur Herausgabe
dieser Dekretalensammlung89; die Veröffentlichung derselben



56

erfolgte X 23490, fünf Jahre nach der Schenkung, des Bischofs
Berthold, und zu einer Zeit, als Berthold (fi233) bereits tot
war9i. Somit kann es sich bei der Schenkung Bertholds nur um
eine frühere Dekretalensammlung handeln, nicht um
diejenige Gregors IX.92, und die freigebige Spende kann nicht
als Ausdruck der Parteinahme des Bischofs für Gregor IX.
gewertet werden. Im Gegenteil zeigt die Notiz über die
Besitzergreifung von Jerusalem, daß um 1229 die Stimmung in Chur
für Friedrich II. war93.

Im Jahre 1250 starb Friedrich II., nachdem er 1239 wiederum

gebannt und 1245 vom Konzil von Lyon als abgesetzt
erklärt worden war. Im gleichen Nekrologium, das den
glorreichen 18. März 1229 erwähnt, fehlt der Todestag des Kaisers,
wohl ein Zeichen, daß auch im Churer Domkapitel, wie anderswo,

die Sympathie für diese umstrittene, rätselhafte Persönlichkeit

am Schwinden war. In dem Maße, als der oft grausame
Mann, dem Ideale nicht viel und eine rücksichtslose Realpolitik
alles bedeutete, sich mehr und mehr von mittelalterlicher
Gläubigkeit und Sitte entfernte, entfremdete er sich viele seiner
einstigen Freunde94. Unsere Deutung, daß es auch in Chur der
Fall war, dürfte berechtigt sein, wenn wir in Betracht ziehen,
daß dagegen unser Nekrologium den Todestag des Sohnes
Friedrichs II., des deutschen Königs Heinrich VII.
aufgenommen hat, der sich gegen seinen Vater empört hatte, 1235
der Regierung entsetzt und gefangen nach Apulien geführt
wurde. Die echt staufische weit- und lebensfrohe Sangesfreudigkeit

war nunmehr der einzige Sonnenschein dieses unglücklichen
Königs, der „morgens sang und abends weinte", auch als über
ihm schon sichtbar das Verhängnis wirkte, und der, wie die
Troubadours erzählen, auch im väterlichen Kerker den Minnesang

nicht abbrach, als ihn die Kämmerer der verscherzten
Königszeichen entkleideten. Aber als sein Lied, freiheitsdurstig
und hoffend, Monde und Jahre an harten Mauern verhallen
mußte, stürzte sich der lebensüberdrüssig gewordene Gefangene,
als man ihn zu einem neuen Verlies führen wollte, mit seinem
Reittier im Jahre 1242 in die Tiefe93. Angetan mit gold- und
silberdurchwirktem Gewand, in welches Adlerfittiche einge-
woben waren, wurde der Dreißigjährige in der Kirche von Co-



57

senza beigesetzt, unweit vom Busento, wo einst zur
Völkerwanderungszeit die Goten den Heldenkönig Alarich, ihres Volkes
größten Toten, zur Ruhe gebettet hatten. Was mögen sich dort
die zwei Könige, deren hochgemutes Streben das Schicksal jäh
zerstört hatte, in nächtlicher Zwiesprache zuraunen? „Nächtlich

am Busento lispeln bei Cosenza dumpfe Lieder..dieses
wehmütige Lied könnte der Dichter ebensogut wie dem
Andenken des Goten Alarich auch dem unglücklichen Stauferkönig
singen, den unser Nekrologium betrauerte96.

Die Annahme, daß im Zusammenhang mit den Beziehungen
zwischen Chur und Friedrich II., dem ausgeprägtesten Vertreter
der lateinisch - arabischen Mischkultur, die maurisch - sarazenischen

Stilelemente an der Kathedrale und mehrere Stücke des
Domschatzes über das sizilianisch-unteritalienische Königreich
zu uns gekommen seien, hat bereits E. Poeschel vertreten97.

Nicht den Todestag, sondern die Romfahrt eines
deutschen Kaisers, bei der auch ein tapferes rätisches Schwert den
Weg bahnen half, erwähnt ein nekrologischer Eintrag zum
27. Mai96. Johann von Belmont stiftet eine Jahrzeit für seinen
Vater und für seinen Bruder Rudolf, der am 1. September 1311
bei Brescia im Dienste des Kaisers Heinrich den Tod fand.
Wir erkennen darin die von Dante und den Ghibellinen
Oberitaliens, welche nach Rettung und Rache riefen, so stürmisch
begrüßte Romfahrt des ritterlichen, aber wenig realpolitischen
Heinrich VI I.99, der sich in Mailand zum König von Italien
krönen ließ. Bald empörten sich die meisten Städte wieder.
Besonders Brescia, wo unser Belmonter fiel, trotzte einer langen
Belagerung, und erst nach blutigen Kämpfen konnte Heinrich
1312 in der Laterankirche die Kaiserkrone empfangen. Rudolf
von Belmont befand sich offenbar im Gefolge des Churer
Bischofs Siegfried von Gelnhausen, der ebenfalls mit dem Kaiser
nach Italien zog100.

Ganz nebenbei erwähnt unser Nekrologium auch den aus der
Schweizer Geschichte wohlbekannten König Albrecht von
Österreich; am 28. Juli wird der Todestag des Churer
Domherrn Konrad von Herblingen verzeichnet, als „notarius sere-
nissimi principis domini Alberti Rom. regis".



58

2. Beiträge der Totenbücher zur Bistumsgeschichte

a) Die Bischöfe

Begreiflicherweise nehmen die Einträge über Churer
Bischöfe im Nekrologium der Domkirche einen beträchtlichen
Platz ein. Das Totenbuch erwähnt Bischöfe vom Ende des

7. Jahrhunderts bis zum Jahre 1440. Als erster erscheint Bischof
Paschalis, dessen Todestag auf einen 22. November des

ausgehenden 7. Jahrhunderts fällt. Als letzten verzeichnet das

Nekrologium den Bischof Konrad von Rechberg von Hohenrech-
berg, der seinem am 24. Januar 1440 verstorbenen Vorgänger
Johannes Naso eine Jahrzeit stiftet. Die Angaben sind
allerdings für die' Frühzeit so wortkarg wie nur möglich. Es läßt
sich nicht einmal eine volle Bischofsliste daraus gewinnen, weil
nicht alle Inhaber des bischöflichen Stuhles verzeichnet sind101,

und weil das Todesjahr fehlt. In der gleichen schablonenhaften
Weise folgen sich Einträge wie: „Tello Curiensis episcopus
obiit"102, „Remedius episcopus obiit"103 usw. Die einzige frühe
Nachricht mit etwas Relief erwähnt den Bischof Victor im
Zusammenhang mit der Gründung des Klosters Kazis104. Seit der
zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts geben die Einträge über
die Bischöfe meistens das Todesjahr und gewöhnlich auch
Schenkungen an105. Es wird langsam möglich, die Regierungszeiten

der einzelnen Bischöfe gegeneinander abzugrenzen. So

verhilft uns das Nekrologium unter Beiziehung anderer Quellen
wenigstens zu einem chronologischen Gerippe, zu einem Rahmen
für die Bistumsgeschichte. Die Bedeutung des Totenbuches als
Quelle wird uns klar, wenn wir etwa bei J. G. Mayer vergleichen,
welche Beiträge und Berichtigungen das Nekrologium zur
Geschichte der Bischöfe liefert. Für manche Ereignisse ist es

überhaupt die einzige oder wenigstens die erste und zeitgenössische
Quelle. Nur auf einige Beispiele sei im folgenden hingewiesen.

Wenn das Nekrologium über Bischof Heinrich II. (f 1193/94)
bemerkt, daß er das Bistum an den Rand des Abgrundes
gebracht habe, können wir von seinem Nachfolger, Bischof Rein-
her, ein lichteres Bild mitnehmen. Mit Geschick und Klugheit
suchte er wieder gutzumachen, was sein Vorgänger gefehlt hatte.



59

Er erwarb dem Hochstift u. a. durch Kauf von Albert von Frik-
kingen ("f 1209) dessen ganzen Besitz mit Rittern und Bauern
von Pontalt (unterhalb Cinuskel im Engadin) bis zur Eisack
bei Bozen und die Burg Steinsberg (Gemeinde Ardez), welche
damit erstmals urkundlich als Mittelpunkt einer Herrschaft
erscheint106. Dieser Kauf der Frickinger Herrschaft ist bei der
Frage nach dem Ursprung des bischöflichen Besitzes im Unter-
engadin in Rechnung zu stellen. Das gilt noch in vermehrtem
Maße für das sonst ziemlich1 unklare Problem der Herkunft der
bischöflichen Güter im Vintschgau; der Frickinger Kauf wurde
in diesem Zusammenhang oft gänzlich übersehen oder
unterschätzt107. Da urkundliche Belege nicht mehr auffindbar scheinen,

stellt die Notiz im Nekrologium überhaupt die einzige
diesbezügliche Quelle dar108.

Nach dem Tode von Kaiser Friedrich II. brach die „schreckliche,

die kaiserlose Zeit" an, gekennzeichnet durch allgemeine
Rechtsunsicherheit und zahllose Fehden großer und kleiner
streitsüchtiger Herren. Damals führte der ritterliche Graf
Heinrich von Montfort, der Dominikanermönch, den
Churer Hirtenstab. Nur zu bald bekam auch er die Härte der
Zeit zu spüren. Rätische Adelige besetzten in notorischem
Vertragsbruch mehrere Burgen des Hochstiftes und suchten vom
Bischof 300 Mark zu erpressen. Eine im Namen des päpstlichen
Nuntius durchgeführte Untersuchung wies die Ansprüche der
Herren als unberechtigt ab. So wird uns die Lage in einer
Urkunde vom 14. Juni 1255 geschildert109. Für die weitere
Entwicklung des Konfliktes sind wir auf den Schlachtbericht im
Nekrologium angewiesen110. Die Herren versuchten es mit Faust
und Schwert. Heinrich von Räzüns, Heinrich von Belmont,
Friedrich von Fryberg, Konrad von Rialt und mehrere ober-
italienische Herren, die „Feinde der heiligen Mutter von Chur"
(„inimici sancte matris matrone Curiensis"), zogen mit ihren
Mannen gegen die Residenz. Ihnen stellten sich bei Ems Bischof
Heinrich und sein Bruder, Graf Hugo von Montfort, entgegen.
Das Treffen endigte mit einem überlegenen Siege des Bischofs.
Einige der oberitalienischen Herren und über hundert Kriegsleute

werden gefangen genommen; viele fallen oder werden
verwundet. Ein fernes Echo vom Hochgefühl des Sieges und von



60

der dankbaren, mittelalterlich frommen Gesinnung, die im glücklichen

Ausgang die wunderbare Hilfe der himmlischen Schutzfrau

des Domes erblickte, klingt noch heute an, wenn wir im
Nekrologium den Schluß des kurzen Schlachtberichtes lesen:

„Et hoc nobis b. Marie virginis auxilio peractum est anno
Domini millesimo ducentesimo quinquagesimo quinto." Vielleicht
hat gerade die Verpflichtung gegenüber der starken Helferin,
welcher sich der Bischof und seine Getreuen durch dieses
Ereignis in Dankbarkeit neu verbunden wußten, dem Willen zum
Ausbau und zur Vollendung des Domes einen kräftigern
Auftrieb gegeben. Auf jeden Fall konnte Bischof Heinrich vier
Jahre nach dem Siege von Ems (1259) durch den Bischof
Ludolf von Halberstadt den Jakobusaltar an der Ostwand des
nördlichen Seitenschiffes einweihen lassen111. Im Jahre 1271
weihte Bischof Heinrich den vom Abte Konrad von Disentis
schön vor 1247 erbauten Placidus- und Sigisbertaltar an der
Ostwand des südlichen Seitenschiffes112, und am 19. Juni 1272,
einige Monate vor seinem Tode, erlebte er noch die Freude, die
Gesamtweihe der Kirche vornehmen zu können113.

Ein Beispiel, wie oft das Nekrologium die Chronisten und
die ältern Geschichtschreiber berichtigen kann, bildet die
Bemerkung über den Tod des Bischofs Konrad von Belmont
am 25. September 1282. J. Guler v. Weineck114 und A.
Eichhorn115 behaupten, der Bischof sei in Fürstenburg gestorben und
in der St. Florinskirche bei Marienberg begraben worden. Das
Nekrologium dagegen berichtet uns eindeutig, daß er fern der
Heimat, auf dem Wege zum Provinzialbonzil, zu dem er sich
als Suffraganbischof des Metropoliten von Mainz zu begeben
hätte, in der Stadt Dieburg in Hessen aus dem Leben schied.

„Viam universae carnis est ingressus", bemerkt der Schreiber
nicht ohne einen Anflug von Pessimismus über die Nichtigkeit
und Hinfälligkeit alles Irdischen. Seine Begleiter brachten den
Toten in seine Bischofskirche zurück, und vor dem Konradsaltar,

den Heinrich von Belmont zum Andenken an seinen
bischöflichen Bruder und zu Ehren des heiligen Konstanzer
Bischofs Konrad erbaute, fand er seine letzte Ruhestätte116.

Nach dem Tode von Bischof Konrad bestieg wiederum ein
Graf von Montfort, Friedrich I., den Churer Bischofsstuhl.



61

Ihm lächelte das Waffenglück nicht mehr wie seinerzeit seinem
Verwandten, Bischof Heinrich III., im Treffen bei Ems. Durch
seinen Bruder, den Abt Wilhelm von St. Gallen, wurde er mit
Rudolf von Habsburg (seit 1273 deutscher König) in eine Fehde
verwickelt. Gegen den König standen die geistlichen und
weltlichen Gebrüder von Montfort, während ihre Verwandten, die
Grafen von Werdenberg, der Fahne des Königs folgten. In
einem Waffengang im Rheintal maßen die Gegner ihre
Kräfte117. Bischof Friedrich verlor Sieg und Freiheit an seinen

Verwandten, den Grafen Hugo von Werdenberg. Mehrere seiner
Dienstleute gerieten mit ihm in Gefangenschaft11«. Der 30. Juni
1290 brachte dem unglücklichen Kirchenfürsten das tragische
Ende: bei einem Fluchtversuch aus dem festen Turm von
Werdenberg riß das aus den Bettüchern geknüpfte Seil, und der
Bischof stürzte in die Tiefe zu Tode11«.

Nach dem Tode von Bischof Berthold von Heiligenberg
(1298) stritten sich in einer zwiespältigen Wahl die Domherren
Wolfhard von Veringen und Graf Hugo, wiederum ein Mont-
forter, um Amt und Würde eines Bischofs von Chur. Die beiden
Rivalen trugen ihren Zank nach Rom. Am 3. August 1298 starb
jedoch Hugo von Montfort an der päpstlichen Kurie. Für
seinen Gegenspieler, Wolfhard von Veringen, war damit nichts
gewonnen. Bonifaz VIII. vergab die Churer Mitra von sich aus
an Siegfried von Gelnhausen (bei Mainz). Und es war gut so.
Wenn nach der päpstlichen Ernennungsbulle für Siegfried die
beiden frühern Kandidaten Wolfhard und Hugo zwar
Stimmengleichheit erzielt haben sollen120, dürfen wir darin wohl eine
kuriale diplomatische Höflichkeit gegenüber dem überlebenden,
aber bei der Besetzung des Churer Stuhles nun endgültig
übergangenen Wolfhard von Veringen sehen; das Nekrologium zeigt
uns deutlich, daß die Wähler von Chur ihre Sympathien sogar
mit einer Zweidrittelsmehrheit dem Montforter Hugo zugewandt
hatten121. Die Kurie hatte offenbar in Anbetracht dieses
Sachverhaltes erkannt, daß Wolfhard, der Gegenspieler des
verstorbenen Montforters, vom Kapitel mit geringer Begeisterung
aufgenommen worden wäre, und ließ ihn daher fallen, um einen
am Streite Unbeteiligten zu erheben.

Nicht völlig, aber ein wenig lichtet sich das Dunkel, welches



62

den Tod des Bischofs Johann I. aus dem bekannten
Konstanzer Geschlechte der Pfefferhard überschattet, wenn wir die
Forschungen von J. E. Kopp122 und A. Plüß123 heranziehen,
welche J. G. Mayer nicht verwertet hat. Das Nekrologium meldet,

daß der Bischof am 23. Mai 1331 auf der Burg „Tüfels-
ruggen", in welcher ihn die Edlen von Grünenberg gefangen
hielten, gestorben sei, und daß er in „Binzhain" im Bistum Basel
begraben wurde. J. G. Mayer begnügt sich damit, eine
Übersetzung des lateinischen Textes zu geben124. Wer waren diese

Herren, welche den Bischof gefangen hielten, und welche
Gründe konnten sie dazu veranlaßt haben Es gab damals
mehrere edle Geschlechter von Grünenberg: wir kennen eine

Burg Grünenberg bei Radolfszell, nach der sich ein Ministerialengeschlecht

der Kirche von Konstanz benannte125, und Edle von
Grünenberg in Hessen. W. v. Juvalt schreibt die Tat, allerdings
zaghaft, den letztern zu126. In beiden Fällen besteht aber die
unlösbare Schwierigkeit, warum der Bischof, wenn er bei
Radolfszell oder gar in Hessen starb, zu „Binzhain" im Bistum
Basel begraben sein soll. Wir kennen jedoch zu dieser Zeit auch
ein Geschlecht von Grünenberg im Gebiete der heutigen
Schweiz. Ihre Stammburg lag bei Melchnau in der Gegend
von Aarwangen im Kanton Bern. Die Herren waren besonders
im Oberaargau, im untern Emmental und im angrenzenden
Gebiet des Kantons Luzern reich begütert. Auch in andern Gegenden

nannten sie ausgedehnten Streubesitz ihr eigen127. Durch die
Vermählung mit Adelheid von Ramstein konnte Konrad von
Grünenberg bald nach 1286 die Herrschaft Binzen nordöstlich
von Basel an sich bringen128. Das Erbe des Vaters ging an die
beiden Söhne Johann den Grimmen I. und Arnold I. über. Im
Jahre 1295 werden sie anläßlich der Dotierung eines Altars in
der Kirche Binzen durch Berthold von Ramstein erwähnt, der
ihnen seinen Anteil am Kollaturrecht der Kirche übertrug. 1298
erscheinen sie vor dem bischöflichen Offizial in Basel im
Zusammenhang mit einem Zehntstreit129. Die beiden Brüder teilten
sich in der Folgezeit sowohl in die väterliche Herrschaft
Grünenberg in der Schweiz als in die badischen Güter, welche ihnen
von der Mutter her zufielen. Diese beiden Grünenberger müssen
es gewesen sein, welche den Bischof gefangen nahmen und ihn



63

in der Kirche ihrer Herrschaft Binzen beisetzen ließen. Binzen
war der gewöhnliche Wohnsitz Arnolds130. Sein Bruder Johann
war im entscheidenden Jahre 1331 ebenfalls in der Gegend, da er
zu Basel einem Schiedsgericht angehörte131. Die im Nekro-
logium erwähnte Burg „Tüfelsruggen" konnte allerdings schon
J. E. Kopp nicht mehr nachweisen; auch seine Anfragen bei
badischen Gelehrten blieben erfolglos. Trotzdem wird man die
Täterschaft des schweizerischen Geschlechtes der Grünenberg
nicht in Zweifel ziehen können. Grünenberger Edle werden
vom Nekrologium ausdrücklich als Täter angeführt; als Begräbnisort

wird „Binzhain" in der Diözese Basel genannt, und
anderseits erscheinen gerade die aus Melchnau stammenden
Grünenberger als Inhaber der Herrschaft Binzen bei Basel. Bei
dieser Annahme erklärt sich auch ungezwungen, daß die
oberrheinische Chronik sich veranlaßt sah, die Gefangennahme des

Inhabers eines so weit entfernten Bischofsstuhles zu verzeichnen

: „Gen Kur gap der habest ein bischof, den fiengen die von
Grünenberg, und starb in gefangnischen."132

Warum die Grünenberger den Bischof Pfefferhard ergriffen
und gefangensetzten, ist noch ungeklärt. Wir werden uns
einstweilen mit der negativen Feststellung begnügen müssen, daß
der von A. Eichhorn angeführte133 und auch von J. G. Mayer
vermutete Grund nicht in Frage kommt134. Darnach hätten die
Grünenberger als fanatische Anhänger Ludwigs des Bayern und
seines Gegenpapstes Nikolaus den Bischof wegen seiner Parteinahme

für Papst Johann XXII. und für Friedrich den Schönen
von Österreich gefangen genommen. Nun hatten sich aber
unsere Grünenberger schon 1313 in den Dienst Österreichs
begeben136, und von dieser Zeit an verfocht das ganze Geschlecht
in Krieg und Frieden stets treu die Interessen Österreichs138. Für
die Grünenberger, welche den Bischof aufgriffen, vor allem für
Johann von Grünenberg, läßt sich urkundlich nachweisen, daß
sie auf Seiten Friedrichs des Schönen von Österreich gegen Ludwig

den Bayern standen137. Somit waren in diesem Kampfe der
Bischof und die Grünenberger im gleichen Lager. Die Feindschaft

zwischen ihnen und dem Bischof muß irgendeinem
andern, uns vorläufig unbekannten Grunde entsprungen sein.

Als unruhig und fehdenreich charakterisiert das Nekro-



64

logium die Regierungszeit des Bischofs Hartmann (1388—

1416) aus dem Geschlechte der Grafen von Werdenberg-Sargans133.

„Rixae et gwerrae", Streit und Krieg erwähnt leider
das Nekrologium mit Recht, wenn wir uns an die wiederholten
Fehden mit den Herren von Matsch, mit Brun von Räzüns,
mit den Grafen von Werdenberg, mit den Herzogen von Österreich

erinnern. Dem Lob „strenue rexit ecclesiam" wird man
nur mit Vorbehalt zustimmen dürfen. Daß dem Schreiber des

Nekrologiums die rauhe Wirklichkeit in rosigem Farben
vorkommen mußte, versteht sich, wenn man die reiche Jahrzeit -

stifung des Bischofs durchliest139. An geistigen Fähigkeiten zur
Durchführung seines Planes, den alten Glanz des Hochstiftes
wieder herzustellen, entfremdete Rechte und Besitzungen
zurückzugewinnen, der Umklammerung durch einen mächtigen
Adel zu trotzen, hätte es Bischof Hartmann nicht gefehlt; aber
er überschätzte seine Kräfte und Mittel, verkannte seine Zeit
und seine Umgebung, und diejenigen, deren Glanz er wieder
herstellen wollte, brachte er dem Verderben nahe: das Hochstift,

seine Freunde, seine Verwandten140. Trotz der gegenteiligen
Angabe von J. G. Mayer141 scheint die Annahme wahrscheinlicher,

daß der kriegerische Hartmann die Bischofsweihe nicht
empfing. Das Nekrologium bezeichnet ihn ausdrücklich nur als

„electus et confirmatus in episcopum Curiensem"142, desgleichen
die von J. G. Mayer erwähnte, offenbar vom Nekrologium
abhängige „alte Handschrift"143. Die von J. G. Mayer angeführten

Zeugnisse144 dürfen wohl gegenüber dem klaren Wortlaut
des Nekrologiums nicht in einem zu engen Sinne gedeutet werden.

Ort und Tag einer Bischofsweihe werden zudem nirgends
erwähnt. Die bischöflichen Funktionen konnten durch die für
seine Zeit bezeugten Weihbischöfe besorgt werden: Theodori-
cus, Berchtoldus, Vitalis, Conradus145.

b) Das Domkapitel

Im Nekrologium finden wir den ältesten Hinweis auf das
Churer Domkapitel. Durch die Schenkung, welche der Bischof
Hiltibald (bezeugt von 972—988) an die „fratres Curiensis con-



65

gregationis" machte, erfahren wir nämlich zum erstenmal, daß
sich die in der nächsten Umgebung des Bischofs an der Kathedrale

tätigen Geistlichen zu einer Gemeinschaft zusammengeschlossen

hatten146. Ungefähr um die gleiche Zeit treten die
Churer Kanoniker auch im St. Galler Verbrüderungsbuch auf:
„Conspectus ooenobiorum quae cum Monasterio S. Galli frater-
nitate coniuncta erant: Patribus in Curia."147 Als Mitglieder
einer Gemeinschaft, eines Stiftes, das nach bestimmten Regeln
lebt, erscheinen die Domherren in der Schenkung Hiltibalds
im 10. Jahrhundert als „fratres", während vom 12. Jahrhundert
an unterschiedslos die Ausdrücke „fratres" und „canonici"
verwendet werden, bis im Laufe der Zeit der letztere der allein
herrschende wird148. Manche Mitglieder des Domkapitels sind
Priester und werden im Totenbuch ausdrücklich als solche
genannt149. Viele Domherren dagegen waren nur Diakone oder
Subdiakone150. Eberhardus ist noch 1273 Dekan und Scholasti-
kus, hat aber nur' die Weihe des Subdiakonates empfangen151.
Kanonikus Burchardus hatte überhaupt nur niedere Weihen152.

Bei einer Anzahl von Mitgliedern des Domkapitels läßt sich
auf Grund des Magistertitels Hochschulbildung feststellen.
Akademische Bildung konnten aufweisen die aus Konstanz
stammenden Kanoniker Magister Heinrich Pfefferhard153, Magister
Konrad Pfefferhard154 und Magister Johannes Pfefferhard155.
Aus dem Bistum Konstanz kamen ebenfalls die Magistri und
Churer Domherren Johannes de Tonsei156, Rudolf Stucki157,
Rudolf von Lindau158, Johannes de Luzeria dictus Kotman, der
sich in Chur als geistlicher Richter betätigte159, Waltherus Koth-
mann160, Heinrich' Huber161 und Heinrich Sur von Meersburg162.
Als aus dem Bistum selber stammend lassen sich aus dem Ne-
k'rologium nur zwei Vorarlberger feststellen. Aus dem 13.
Jahrhundert kennen wir Magister Ulricus de Monteforti163 und aus
dem Anfang des 14. Jahrhunderts den Magister Ulrich von
Feldkirch164.

Über die Entstehung einiger Ämter des Kapitels sind wir
nicht genauer unterrichtet. Als erster Propst ist 1065 Egil
nachweisbar165. Als erster Dekan erscheint 1063 Victor166. Den ersten
Scholastikus, Egino, nennt das Nekrologium zum 6. Mai 1173167.

Als erster Kustos wird Siso erwähnt168. Einzig über die Kantorei
5



66

erfahren wir, daß sie zwischen 1233 und 1237 vom Churer
Bischof Ulrich von Kiburg gestiftet wurde1«-1.

Bei den Jahrzeiten werden die Domherren gewöhnlich mit
jenen Erträgnissen der Stiftung bedacht, welche nach
Auszahlung der vom Stifter festgesetzten Beträge für die Kosten
der Jahrzeit oder den andern Zuwendungen noch übrig bleiben.
Jedoch erhalten nur diejenigen daran Anteil, welche dem
Gedächtnisgottesdienst beiwohnen. Wer bei der Totenvesper oder
der Messe fehlt, bezieht nur die Hälfte; wer überhaupt
fernbleibt, geht völlig leer aus17».

3. Adels« und Familiengeschichte

Von Bedeutung ist weiterhin unser Nekrologium für die
Geschichte der rätischen Adelsgeschlechter. Neben
Bischöfen und Domherren sind es vor allem die Adeligen, welche
Vergabungen und Stiftungen für die Jahrtage machen. Die
bürgerlichen Familien von Chur bleiben verhältnismäßig im
Rückstand171. Den ersten Platz nehmen begreiflicherweise die
Adelsgeschlechter im Gebiet des heutigen Kantons Graubünden ein.
Von ennetbirgischen Namen begegnen wir etwa denen von
Matsch, Reichenberg, Mals und Wangen172; aus dem ehemals
zum Bistum gehörigen Teil des heutigen Kantons St. Gallen
treffen wir die Grafen von Werdenberg, die Herren von Flums
und die Schorand, ein altes Ministerialengeschlecht des Klosters
Pfäfers. Aus dem Vorarlberg nennen wir die Montforter und
Herren von Nenzingen. Mit erdrückender Überlegenheit stellt
sich die Phalanx der Herren von oder in Bünden vor: viele
von Aspermont, Belmont, Canova, Castelmur, Cästris, Juvalt,
Marmels, Neuenburg oder Neuburg, Räzüns, Schauenstein, Sig-
berg, Unterwegen usw. Weniger zahlreich sind die Herren von
Lumarins, Frauenberg, Haldenstein, Lichtenstein, Grünenfels,
Rialt, Rietberg, Salux, Straßberg, Vaz usw.173. Oft treten uns
die Ersterwähnungen einer Herrenfamilie im Nekrologium und
im urkundlichen Material des Codex diplomaticus ziemlich
gleichzeitig entgegen, so daß der Entscheid, wem die Priorität
zufällt, schwer wird. Manchmal dagegen haben wir im Nekro-



67

logium die ersten Glieder eines Geschlechtes vor uns, z. B. mit
Dominica de Caminata, welche nach der Mitte des 12.
Jahrhunderts starb, hören wir diesen Namen erstmals174. So erscheint
mit Fridericus de Friberc zum erstenmal das edle Geschlecht
der Herren von Friberg175. Von den Herren von Stürvis („Ru-
dolfus de Stürvis") hören wir zum erstenmal durch einen Eintrag

im Totenbuch zum 18. Februar 1312. Mit dem am 26. Juni
1180 verstorbenen Henricus de Lichtenstein stellt sich eine in
der Folgezeit im Totenbuch und in Urkunden öfters genannte
Familie vor; der Letzte des Geschlechtes begegnet uns wiederum

im Nekrologium176. Bei Benützung von Stammtafeln und
familiengeschichtlicher Literatur wird man sich mit Nutzen
überzeugen, ob das Nekrologium dabei verwertet wurde. Das
möchte uns als selbstverständlich erscheinen, ist aber auch in
neuern Arbeiten und sogar in manchen Artikeln des Historisch-
Biographischen Lexikons der Schweiz nicht immer geschehen.
Das war überhaupt der methodische Grundsatz des Herausgebers

des Nekrologiums, Wolfgang v. Juvalt, daß man sich
nie ausschließlich auf eine der drei Quellenpublikationen:
Nekrologium, Codex diplomaticus und Urbarien des Domkapitels
verlassen dürfe, sondern daß sie ständig nebeneinander benützt
werden müssen177, weil sie wegen ihrer organischen Zusammengehörigkeit

einander bereichern, stützen oder berichtigen können,

ein Grundsatz, der nicht nur für die Familiengeschichte,
sondern überhaupt allgemein für den in Frage kommenden
Zeitraum Beachtung verdient. Eine Reihe rätischer Adelsgeschlechter

hatten ihre wappengeschmückten Grabstätten im oder beim
Dom: so die Herren von Aspermont178, die Tumb von
Neuburg178, die Räzünser186, die Herren von Castelmur181,
Belmont182, Lumbrein183, Marmels184, Straßberg185, Schauenstein186,

Unterwegen187, Montfort188.
Auf die einzelnen Stiftungen einzugehen, ist Sache der

Familiengeschichte. Nur zwei Grafen j ah rzeiten seien
erwähnt. Im Jahre 1396 stiftet Graf Heinrich von Wer-
denberg-Sargans, Herr zu Vaduz, in der Kathedrale zu
Chur für sich und seine Gemahlin, die Gräfin Katharina von
Werdenberg, ein Anniversarium. Ein Teil der dafür aufzuwendenden

Geldsumme muß von der gräflichen Zollstätte in Vaduz



68

entrichtet werden; den Rest hat das Kapitel zu tragen, weil der
Graf den Domherren für den Transport der Erträgnisse ihrer
Pfründen von Feldkirch in Vaduz Zollfreiheit gewährt hatte189.

Die andere Grafenjahrzeit war eine Stiftung der auch in Rätien
reich begüterten Toggenburger. Schon 1387 verordnete
Graf Donat von Toggenburg (f 1400) für sich1 und seinen Bruder

Diethelm (f 1385) und die ganze gräfliche Familie eine Jahrzeit

am Kreuzaltar der Churer Domkirche199. Um das Andenken
des Hauses wachzuhalten, stiftete der letzte Toggenburger, Graf
Friedrich VlI., 1428 vor dem Erlöschen des Geschlechtes für
sich, seine Gemahlin Elisabeth von Matsch, seinen Neffen Wal-
raf von Tierstein und alle frühern Grafen von Toggenburg nochmals

einen Jahrtag191. Der Schild des letzten Toggenburgers,
der 1436 an seinem Grabe zerschlagen wurde, nahm sich wie
ein böses Vorzeichen für die gefährdete Einheit der Eidgenossenschaft

aus, welche im alten Zürichkrieg, der um das Erbe des
Grafen entbrannte, zu zerbrechen drohte.

IL Kulturgeschichtliches

Gerade in den Jahrzeitbüchern findet sich „manch
zerstreutes kulturhistorisches Körnlein"192.

1. Dombibliothek

' Wertvolle Aufschlüsse über die Geschichte der Dombibliothek,

die nur trümmerhaft auf uns gekommen ist, vermitteln uns
die im Nekrologium verzeichneten Bücherschenkungen193. Sie
beziehen sich fast ohne Ausnahme auf Bücher zu gottesdienstlichen

Zwecken, wie Gradualien, Antiphonarien, Psalterien,
Missalien, oder auf kirchenrechtliche Werke, wie das Decretum Gra-
tiani, Dekretalensammlungen und Glossen derselben194. Gerade
die kanonistiscben Werke lassen auf reges Interesse an Kirchen-
recht schließen, wie es durch die praktischen Bedürfnisse
nahegelegt wurde195.



69

In der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts schenkt der Domherr

und Priester Otto einen Liber matutinalis samt Psalte-
rium196. „Mehrere Bücher" verdankte das Kapitel dem im Jahre
1179 verstorbenen Diakon und Domherrn Sicherus de Mide-
zins197. Bischof Berthold I. vergabte zum Gedächtnis für Hain-
ricus de Vurstinberch Fürstenberg) im Jahre 1239 „tria paria
librorum videlicet decreta, decretales et rationes super
hiis"198. Ebenfalls in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts
hinterließ der Domherr und Priester Henricus einen „Liber de-
cretorum"199. Im 13. Jahrhundert schenkt der Priester und
Domherr Heinrich von Gretschins (Gemeinde Wartau, St. Gallen)

zwei Bücher, nämlich ein Graduale und ein Werk des
berühmten Huguccio2"0. Aus der von Ulricus de Clariadelh
in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts gemachten Stiftung
wurde ein Antiphonar gekauft201. Der im Jahre 1245 verstorbene

Domherr Dietmar erhält eine Jahrzeit in der Kathedrale,
weil von ihm oder seinen Erben zwei Gradualien gestiftet
werden202. Der Pfarrer Conradus von Valendas verdiente sich im
14. Jahrhundert den Eintrag ins Nekrologium, indem er zwei

große Gradualien für die Domkirche schrieb203. Am Ende des

14. Jahrhunderts versah der Subdiakon und Domherr Albero
von Montfort das Decretum Gratiani des Kapitels auf eigene
Kosten mit Glossen204. Im Jahre 1307 wird ein Missale erwähnt,
welches zu dem nach 1282 von Heinrich von Belmont zum
Andenken an seinen bischöflichen Bruder Konrad gestifteten
St. Konrads-Altar gehörte200. Beachtung verdient die zweimalige
Erwähnung von Kettenbüchern206.

2. Die Domschule

In die Geschichte des Bildungswesens sind die Notizen des

Nekrologiums über die Domschule einzuordnen. Die ersten
Hinweise begegnen uns im 12. Jahrhundert. Domschüler
werden zum erstenmal im Jahre 1142 erwähnt, indem sie mit
einer Schenkung bedacht werden207. Der erste nachweisbare
Inhaber des Amtes des D omscholastikus, der Schulherr, der
die Leitung der Schule innehatte und ursprünglich sicher auch



70

den Unterricht erteilte, war nach dem Nekrologium ein Domherr

namens Egino208. Die enge Verbundenheit von Kirche und
Schule äußert sich sichtbar darin, daß die Domschüler und ihr
Magister, der Schulmeister, durch ihren Gesang bei den
Jahrzeitgottesdiensten mitzuwirken haben und dafür auch an den
Erträgnissen der Stiftung Anteil erhalten209. Die erste Zuwendung
sichert ihnen der Domherr Egino im Jahre 1142210. An der Jahrzeit

der Grafen Donat und Wilhelm von Toggenburg erhält z. B.

jeder Priester, welcher die Messe liest, 6 Schilling mailisch; die
Assistenten beim Amt werden mit 6 Bilian, und Schulmeister
und Schüler mit 6 Schilling mailisch bedacht211. Ebenso werden
die Schüler an den Jahrzeiten des Domherrn Heinrich von
Nenzingen, des Kanonikus Friedrich von Bludenz, der Domherren
Ulrich Trisner und Swiglin Tumb, des Grafen Heinrich von
Werdenberg-Sargans und des Bischofs Hartmann, Grafen von
Werdenberg-Sargans, mit einem Anteil erwähnt212. Nicht immer
herrschte bei der Verteilung Friede und Eintracht; so erfahren
wir von einem Streit, der zwischen den Pfründnern des Kreuzaltars

einerseits, und dem Schulmeister und den Schülern anderseits

wegen der Jahrzeit des frühern Schulmeisters Heinrich Mel
ausgebrochen war. Schließlich entschieden die Domherren und
legten die jeder Partei zukommende Summe genau fest213.

Bedingung für den Bezug der Zuwendung aus der Stiftung war,
wie auch für die Domherren, die Teilnahme am Gottesdienst211.

13'n stiftete der Priester Conradus Phenning für alle Samstage

während der Fastenzeit ein feierliches Amt mit Diakon
und Subdiakon zu Ehren der Gottesmutter, an welchem neben
den Kanonikern auch die Domschüler teilzunehmen hatten und
dafür Einkünfte bezogen215. An den Prozessionen nach St. Hila-
rien in der Bittwoche tragen sie die Fahnen216. 1433 verbindet
Dietegen von Marmels mit der Jahrzeitstiftung noch die
besondere Auflage an das Kapitel, dafür zu sorgen, daß die
Domschüler in den letzten Kartagen bis Ostern vor dem Heiligen
Grab das Psalterium beten217. Die Domschule befand sich nach
Ausweis des Nekrolpgiums in einem rechts an die Kathedrale
anstoßenden Gebäude218.

Als Schulmeister wird aus dem Nekrologium bekannt
Magister Henricus Mel219. Magister an der Domschule war zu-



71

erst ebenfalls Johannes Preconiis (=Weibel) von Moringen220.
Im Nekrologium, das seine Stiftung und seinen Todestag
erwähnt, erscheint er später als Kanonikus221. An der Domschule
war auch tätig der am 19. Dezember 1397 im Nekrologium
genannte Jodok Schmalenberg222. Das Nekrologium kennt ihn als
Notar des Kapitels223. Ein ehemaliger Lehrer der Domschule
begegnet uns weiter in Magister Heinrich Huber von St. Gallen,
der 1396 „doctor puerorum" war224, dann im Nekrologium seit
dem 27. September 1411 als Domherr bezeugt ist und als Scho-
lastikus am 31. Oktober 1428 starb225. Wahrscheinlich haben
wir auch in Magister Johannes Saxo einen Lehrer der
Domschule vor uns, der aber sonst nicht nachweisbar scheint22®.

Über die Schüler sind nur spärliche Kenntnisse auf uns
gekommen. Die Domschule wollte in erster Linie den Bedürfnissen

der heimatlichen Diözese genügen und Domherren und.

Bistumsgeistliche heranbilden227. Wir kennen kaum einige
Namen. Am 5. Oktober verzeichnet das Nekrologium aus der
zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts den Tod des „Symon scho-
laris". In der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts nennt es einen

„Johannes Scolaris de Molinas, filius domine Gille de Ponte228.

W. v. Juvalt vermutet, seine Heimat sei Mühlen im Oberhalbstein229.

In andern Einträgen erscheinen „Jacobus Scolaris",
„Hainricus Scolaris, filius Ite de Scherns", und „Redolfus Broco,
Scolaris" aus dem Churer Geschlecht der Brogg230. Der Schüler
Wecilo von Zizers wollte sich offenbar nach Besuch der
Domschule an einer italienischen Universität höhere Bildung holen,
fand aber in Ravenna einen frühen Tod231. Daß neben den
Einheimischen auch Auswärtige die Domschule besucht haben müssen,

beweist das Beispiel eines Johannes von Zofingen, der es

später zum Magister brachte232.

3. Die Churer Gebetsverbrüderung

Im Mittelalter bestand zwischen vielen Klöstern und Stiften
eine Gebetsverbrüderung (fraternitas, confraternitas, familiari-
tas). Klöster oder Stifte schlössen sich zum Zwecke gemeinsamer

geistlicher Hilfe zu einer Vereinigung zusammen, indem



72

sich ihre Mitglieder gegenseitig durch eine vertragsmäßige
Vereinbarung im Leben und im Tode Anteil an ihren Gebeten,
Meßopfern und guten Werken versprachen233. So standen die Churer
Domherren in Gebetsverbrüderung mit dem Kloster St. Gallen234.

Jedoch konnten auch Einzelpersonen an die Gebetsverbrüderung
angeschlossen werden, indem ein Kloster oder ein Stift vor allem
hohe kirchliche oder weltliche Personen, Fürsten, Bischöfe,
Wohltäter, Stifter, am Segen seiner Gebete und Opfer
teilnehmen lassen wollte235. Auch eine Reihe von Churer Bischöfen
waren in die Gebetsverbrüderung auswärtiger Klöster
aufgenommen worden: in Pfäfers die Bischöfe Tello, Constantius,
Remedius, Victor, Verendarius, Esso, Thiotolphus, Odalricus,
Hartmann I.; in St. Gallen Remedius, Esso, Thietmar; in
Reichenau Ursicin, Hartbert, Hiltibald, Thietmar236. Das Nekro-
logium beweist uns jedoch eindeutig, daß auch das Churer Domstift

geistlichen und weltlichen Einzelpersonen Aufnahme in
seine Gebetsverbrüderung gewährte. So ist wohl die „com-
memoratio fratrum", das „Gedächtnis der Brüder", welches
nach einem Eintrag gegen die Mitte des 12. Jahrhunderts auf
den 22. Februar fiel, nicht nur als Gedächtnisgottesdienst für
die Domherren zu fassen, welche zwar sehr häufig als „fratres"
bezeichnet werden, sondern auch als Gedenktag aller mit den
Domherren Verbrüderten237. Nach einer Bemerkung zum 27.
Oktober 1375 wurde vom Domkapitel und vom Dekan Rudolf von
Feldkirch bestimmt, daß an diesem Tage die Jahrzeit aller in
die Verbrüderung der Mutterkirche von Chur Eingetragenen
gefeiert werden238. Sehr klar ergibt sich die Gebetsverbrüderung
aus dem Umstand, daß die Kanoniker die Berthrada, welche
ihnen die Kapelle und den Hof zu St. Regula schenkte und deren
Gedächtnis am 10. August gefeiert wurde, als „soror nostra"
bezeichnen239. In ähnlicher Weise erwähnen andere Einträge
Mitglieder der Gebetsverbrüderung: Richenza soror nostra,
Bertha soror nostra, Imiza soror nostra, Maria soror nostra,
Geba soror nostra240. Einen eindeutigen Beleg für das Bestehen
der Gebetsverbrüderung bietet der Eintrag zum 11. Februar:
der Priester Teodoricus, der als „frater noster" bezeichnet wird,
kann nicht so genannt sein, weil er Domherr gewesen wäre;
denn er war Mönch241. Ein Verbrüderungsbuch oder auch nur



73

eine Verbrüderungsliste aus dem Churer Domstift ist nicht
erhalten; jedoch bietet uns das Nekrologium einen teilweisen
Ersatz, indem viele im Totenbuch genannte und nicht näher
bestimmte Personen offenbar auf Grund ihrer Zugehörigkeit zur
Gebetsverbrüderung in das Nekrologium eingetragen wurden242.

4. Liturgie und Hagiographie

Wertvolle Beiträge liefert uns das Totenbuch zur Geschichte
der Verehrung der verschiedenen Heiligen in unserem Bistum.
Durch Vergleichung der vier Heiligenkalender in den
Handschriften läßt sich für einzelne Feste, die erst im Laufe der
Jahrhunderte aufkamen, ungefähr die Zeit ihrer Einführung im Bistum

feststellen. Allerdings ist unter diesem Gesichtspunkt die
sonst vorzügliche Ausgabe von W. v. Juvalt unzureichend. Manches

fehlt. So könnte man auf Grund der Ausgabe von Juvalt
glauben, das Fest der „Conceptio S. Marie" (8. Dezember) sei

in Chur im Mittelalter unbekannt gewesen. Es findet sich
jedoch sowohl in der Handschrift E (Ende des 13. Jahrhunderts),
als auch in G aus dem Ende des 14. Jahrhunderts243. Oft läßt
sich an Hand der Ausgabe von Juvalt kein richtiges Bild
gewinnen, in welcher Handschrift ein bestimmter Heiliger
vorkommt, und in welcher er fehlt, so z. B. für die im Spätmittelalter

sehr verehrte heilige Anna244. Ortsnamen sind von Juvalt
irrigerweise zu Heiligennamen gemacht worden245. Für solche
und ähnliche Fragen ist eine Überprüfung an Hand der
Originalen unumgänglich.

Zum Problem der hl. E m e r i t a läßt sich gegenüber der
Behandlung durch O. Scheiwiller aus dem Nekrologium auch noch
etwas mehr herausholen246. Die ältesten Zeugnisse für ihren
Märtyrertitel sind nicht die Bulle des Papstes Pius II. aus dem
Jahre 1459 und das Jahrzeitbuch von Maienfeld von 1475247.

Schon bei der Weihe des Kreuzaltars in der Kathedrale Chur
im Jahre 1208 erscheint sie als Nebenpatronin mit dem Titel
„virgo et martyr"248. In den zwei ältesten Kaiendarien (Cod. C

(gegen die Mitte des 12. Jahrhunderts, Cod. D am Ende des

12. Jahrhunderts) wird sie an ihrem Festtag nicht ausdrücklich



74

Märtyrin genannt; aber der folgende Cod. E am Ende des

13. Jahrhunderts bezeichnet sie unter dem 4. Dezember
eindeutig als „virgo et martyr"249. Wenn gut ein halbes
Jahrhundert nach der ersten Erwähnung der Emerita und wiederum
am Ende des 13. Jahrhunderts ihre Verehrung als Blutzeugin
deutlich gesichert ist, gewinnt die Annahme von O..Scheiwiller,
daß der Märtyrertitel nicht eine spätere Zutat sei, sondern von
jeher mit dieser Heiligen verbunden war, eine viel kräftigere
Stütze. An diesem Punkte wird die Untersuchung übef die Echtheit

der Überlieferung einzusetzen haben250.

O. Farner hat in seinen Untersuchungen über die Kirchen-
patrozinien des Kantons Graubünden die Auffassung vertreten,
daß in unserer Gegend zwei oder drei Luziuslegenden
ineinander geflossen seien251. Die Verehrung in der Luziuskirche
auf der Luziensteig galt nach O. Farner ursprünglich einem
aus dem Süden eingewanderten Heiligen, dem Papste Lucius
(f 5. März 254; Lucius I.). Der Mittelpunkt des Luciuskultes in
der Bischofsstadt dagegen war ein Einsiedler oder Waldbruder
gleichen Namens, der mit der westlich-fränkischen Missionswelle
ins Land kam, und dem nach einem frommen Leben die Ehre der
Altäre zuteil wurde : Lucius II.252. Einen Beweis für die ursprüngliche

Zwiespältigkeit der Luziusverehrung glaubt O. Farner u. a.
darin zu erblicken, daß nach dem Kalendarium von Maienfeld
1475 das Fest der Übertragung des hl. Lucius am 9. Oktober
gefeiert werde, während dieses Fest dem Churer Kalender nicht
bekannt sei259. Jedoch ist bei genauerem Zusehen das für Maienfeld

1475 bezeugte Fest für Chur auf den gleichen Tag schon
früher, nämlich schon 1430 gesichert: „ipsa die Dionisii et soc.
eius scilicet in translatione S. Lucii."254 Somit gilt das Maienfelder

Translationsfest keinem andern als dem in Chur verehrten
Lucius, was sich zudem schon daraus ergibt, daß das an beiden
Orten für das gleiche Datum gesicherte Fest der Erinnerungstag

an die am 9. Oktober 1252 erfolgte Übertragung des

(Churer) Lucius war255. Lucius von Rom hat aus der Luciusfrage

sicher auszuscheiden.
Wohl zuviel Bedeutung mißt O. Farner dem Umstand bei,

daß in Cod. C das Gallusfest herausgeschnitten und in Cod. D
ausgewischt ist. O. Farner glaubt daraus schließen zu dürfen,



75

daß man sich in klösterlichen Kreisen Graubündens der Konkurrenz

des heiligen Gallus erwehren wollte und daher die Tendenz

bestand, den Galluskult seiner frühern Bedeutung zu
entkleiden266. Es läßt sich jedoch einmal gar nicht feststellen, ob
diese Beschädigungen der Codices noch im Mittelalter
vorgekommen sind. Möglicherweise gehören sie einer sehr späten
Zeit an. In den Kaiendarien der Codices E und G (Ende des 13.
und Ende des 14. Jahrhunderts) ist das Gallusfest völlig normal
eingetragen. Nach den Statuten des Domkapitels von 1273
beginnt der von Kanonikern gewählte Kapit'elsammann am Gallus-
feste seine Tätigkeit267. Der St. Galler Abt Ulrich von Täger-
felden ist 1171 —1179 Bischof von Chur, um sich dann wieder
in seine Abtei zurückzuziehen. Aber auch dann vergißt er Chur
nicht, indem er dem Domkapitel eine Schenkung macht, was
auf gute Beziehungen zwischen Chur und St. Gallen hindeutet.
Das von ihm gestiftete Mahl findet gerade am 16. Oktober statt,
setzt also zweifellos das Gallusfest voraus268. Im gleichen Cod. D,
in welchem O. Farner das Fest ausgewischt findet, und der bis
nach der Mitte des 14. Jahrhunderts in Gebrauch war, findet sich
zum 19. Juni der Eintrag: „de eodem predio datur proxima die
post octavam S. Galli mensura vini", wiederum ein deutliches
Zeichen für das Gallusfest259. Wenn in Cod. C der Name des

Heiligen herausgeschnitten wurde, so wird in einem ebenfalls
aus Cod. C stammenden Urbarb ruchstück vermutlich aus dem
Ende des 12. Jahrhunderts als Tag einer Brotverteilung an die
Domherren auch das Gallusfest genannt266. Alle diese Zeugnisse
gestatten kaum, die von O. Farner angeführte Beschädigung der
Codices als bewußte und feindselige Ausmerzung des Gallusfestes

und als Konkurrenzkampf zwischen Chur und.St. Gallen
zu deuten, sondern sie lassen vielmehr auf lückenlose Kontinuität
der Verehrung des ersten Bewohners der Steinachzelle schließen.

Unter dem 10. April lesen wir: „Geroldus ooriversus obiit."
Nach dem Datum haben wir darin jenen frommen Mann zu
sehen, nach welchem sich 1340 erstmals die dem Kloster
Einsiedeln gehörige Propstei St. Gerold im Vorarlberg benennt, und
der noch heute in Einsiedeln verehrt wird261. Mag Gerold die
gleiche Persönlichkeit gewesen sein wie der rätische Edelmann
Adam, der sich gegen Kaiser Otto I. auflehnte, bestraft und



76

dann als Büßer begnadigt wurde, oder mag man die Identität
verneinen, aus dem Totenbuch ergibt sich jedenfalls, daß in
nicht allzu weiter Entfernung von Chur ein frommer Mann
namens Gerold in Entsagung und Gebet ein gottgeweihtes
Leben führte262. Die halbe Zeile in einer zuverlässigen Quelle,
mag sie auch noch so knapp und dürftig sein, bedeutet uns viel
mehr als das üppigwuchernde Rankenwerk späterer, fragwürdiger

Legenden263.

5. Die Stiftungen

Die Einträge der ältesten Zeit nennen nur die Namen der
Toten, ohne auf eine Schenkung oder auf einen jährlichen
Gedächtnisgottesdienst Bezug zu nehmen264. Auch viele spätere
Einträge, welche bereits Vergabungen erwähnen, lassen die
Frage noch offen, ob dieselben einfachhin als Wohltaten an die
Kirche aufzufassen sind oder ob sie im Hinblick auf einen eigenen

jährlichen Gedächtnisgottesdienst erfolgten. Als
Schenkungen mit Stiftungscharakter und zum Zweck der Feier eines

Jahrtages sind aber zweifellos jene zu betrachten, welche ein
Mahl oder sonstwie eine Abgabe von Lebensmitteln verzeichnen,
wenn auch der Gedächtnisgottesdienst nicht ausdrücklich
erwähnt wird265. Sehr viele Einträge indessen geben sich
eindeutig als Jahrzeitstiftungen zu erkennen, welche die durch die
Schenkung bedingte Gegenleistung der Kirche genau festlegen.
Die Kirche verpflichtet sich durch die Annahme der Schenkung
zur jährlichen Feier des Gedächtnisgottesdienstes, gewöhnlich
als „anniversarium", bisweilen auch als „memoria" oder
„agenda" bezeichnet266. Manche Stifter verlangen einen
feierlichen Seelengottesdienst mit Gesang und unter Mitwirkung von
Diakon und Subdiakon, sowie eine große Zahl von Messen267.

1321 bestimmt der Domherr, Friedrich von Bludenz, daß zur
Feier seiner Jahrzeit neben den Geistlichen des Domes noch
zwei Prämonstratenser von St. Luzi und zwei Dominikaner von
St. Nikolai herbeigezogen werden268. Einzelne begnügen sich
nicht mit einem einmaligen Jahresgedächtnis. Zwei Jahrzeiten
stiftet Heinricus dictus Richel, Bürger von Chur269. Die Herren



77

von Räzüns lassen viermal im Jahre, immer in der Quatember-
woche, der Verstorbenen ihres Geschlechtes gedenken270. Sogar
fünfmal ist der Gedächtnisgottesdienst für Johann Ort von
Maienfeld und seine Tochter Anna zu begehen271. Manche Stifter

bestimmen, daß nicht nur nach ihrem Tode ein Seelengottesdienst,

sondern schon zu ihren Lebzeiten eine sogenannte
Lebendjahrzeit gehalten werde272. F. L. Baumann hat diesen
Gebrauch in seinem Untersuchungsgebiet ziemlich häufig
feststellen können273. Schon zur Zeit des heiligen Augustinus ist die
Sitte nachweisbar, jährlich für den regierenden Bischof am
Gedenktage seiner Konsekration einen Gottesdienst zu feiern27*.

Für Chur wird uns aus dem Nekrologium eine Stiftung bekannt,
durch welche Bischof Egino nach seiner Weihe 1167 verordnet,
daß zu seinen Lebzeiten jährlich das Gedächtnis seiner
Konsekration mit -einem Gottesdienst zu begehen sei275. Aus
Dankbarkeit gegen den Churer Bischof Petrus von Ungarn halten
die Kanoniker bereits zu seinen Lebzeiten für ihn einen
Jahrtag276.

Anteil an den Erträgnissen der Stiftung bekommen in der
Regel die Domherren, der oder die Pfründner des Kreuzaltars,
die messelesenden Priester, die Assistenten, Schulmeister und
Domschüler und die beiden Dommesner277. Weiter als die
gewöhnlichen Stiftungen spannt den Rahmen der Kanonikus Swig-
lin Tumb, der an seiner Jahrzeit immer auch den Klöstern von
St. Luzi und St. Nikolai, den Nonnen von St. Hilarien und sogar
beiden Klöstern von Churwalden, sowohl den Mönchen als den
Schwestern, eine Gabe ausrichten läßt278. Die Verteilung der
Beträge unter die Bezugsberechtigten erfolgt durch den „minister"
oder „syndicus canonicorum"270.

Wirtschaftsgeschichtlich gesehen bietet uns das Nekrologium
in seinen Stiftungen einen Einblick in die damalige
Naturalwirtschaft. Für die Jahrzeiten werden gewöhnlich Grundstücke,

Häuser, Mühlen, Gärten, Eigenleute, sehr häufig
Weinberge, aber auch jährliche Zehnten, Zinsen und Erträgnisse
vergabt280. Eine bedeutende Schenkung macht der Ritter Heinrich
von Flums, welcher die Burg Flums mit allem Zubehör
übergibt281. Ella, die Mutter des Ammanns Gaudentius von Plantair,
stiftet Veltliner Wein282. Egino von Matsch und Egino von Castiel



78

schenken ihren Anteil an den Kirchen von Ardez und Castiel
und an den Zehnten283. Auf die Naturalwirtschaft weisen ebenfalls

jene Einträge hin, welche Zahlungen im Wertfuß erwähnen.
Wenn ein Betrag nicht in Geld, sondern in Ware geleistet wird,
wird der Wertbemessung der Ausdruck „Ware" beigefügt284.
Als Ware galten vorzüglich jene Dinge, welche zum Unterhalt
des Menschen dienten, als Nahrung, Kleidung, Korn, Käse,
Fleisch, Vieh wie Ochsen, Kühe, Schafe, Schweine, und Tuch286.

Etwas seltener wird Bargeld (prompta pecunia, oder numerata
pecunia) genannt286. Gerade das Nekrolpgium zeigt uns am
besten, wie der Bilian oder Imperial im allgemeinen als die
kleinste Münze im Gebrauch war: die Verteilung der Stiftungszinsen

an die Geistlichen ist fast immer in Bilian angegeben.
Gleiche Münzsorten, die verschiedenen Wert haben, werden
durch die Angabe der Münzstätte näherhin unterschieden: Chur,
Konstanz, z. B. mailisch1 Churer Münze, Heller Churer Münze,
Konstanzer Heller und Pfennig287. Wenn die Prägungen einer
und derselben Münzstätte ungleich sind, werden in der
Übergangszeit alte und neue Münze (moneta nova, moneta antiqua)
unterschieden288. Das Verhältnis der auswärtigen, an Gehalt
abweichenden Münzsorten zu den einheimischen wird durch den
Beisatz „Curer Werschaft, Churer Währung, Curiensis aestima-
tionis" ausgedrückt289. Als Einheitsmünze für größere Zahlungen

erscheint im 13. und 14. Jahrhundert die Churwälsche
Mark: marca Curiensis aestimationis290.

In der Regel werden mit dem Bargeld Grundstücke, Häuser
oder jährliche Zinsen und Abgaben gekauft291. Aus dem Geld
einer Stiftung erwirbt sich das Kapitel das Amt des Ammanns
der Stadt Chur292.

Die Domherren wenden für eine Jahrzeitstiftung gewöhnlich
die Einkünfte ihrer Pfründe während eines Jahres auf293. Hie
und da mußten zuerst noch Gläubiger befriedigt werden, und
die Stiftung mußte sich' mit dem Rest begnügen294. Johannes
Lupfensack, Domherr von Chur, stiftet seinem am 23. Oktober
1424 verstorbenen Onkel Burkhard Aldrian eine Jahrzeit, weil
dieser zu seinen Gunsten auf die Domherrenpfründe resigniert
hatte295. Bischöfe verpflichten sich die Kanoniker zu einem
dankbaren Gedenken und zu einer Jahrzeit, indem sie dem Ka-



79

pitel Kirchen mit ihren Einkünften inkorporieren296. Bisweilen
schenkt man gottesdienstliche Gewänder oder ein gutes Kleid,
welches die Domherren zur Errichtung der Jahrtagstiftung
verkaufen oder sonstwie verwerten297. Andere vergaben für ihr
Anniversarium kirchliche Gefäße, z. B. Kelche298. Auch durch
Bücherschenkungen kann man sich eine Jahrzeit sichern299. Einer
gibt Bett und Bettzeug und seinen ganzen Hausrat hin300. Auch
Vieh wird geschenkt301.

Echt mittelalterlicher Frömmigkeit stehen wir gegenüber,
wenn viele rätische Herren nach des Lebens Streit ihr Pferd,
Wehr und Waffen der Kirche hinterlassen, um sich damit ein
Gebet für den Frieden ihrer Seele zu sichern302. Die Kriegsausrüstung

wird vom Kapitel jeweilen veräußert, und der Erlös
dient als Stiftungskapital. Auch andere Leistungen werden vom
Kapitel zur Stiftung eines Anniversariums entgegengenommen.
Der Propst Burkard de Witimberch Heß auf seine Kosten zum
Heil seiner Seele die Kelleranlagen in Fürstenau bauen303. Der
Geistliche von Seewis im Prätigau bekommt eine Jahrzeit, weil
er die Auslagen für die Erweiterung des Pfrundhauses
übernahm301. Für die Jahrzeit des Kanonikus Gunthelmus Schorandi
wird dem Stifter angerechnet, daß er ein Haus des Kapitels beim
Marsöl auf eigene Kosten ausbessern und vergrößern ließ und
in einem Acker des Kapitels einen Weinberg anlegte303. Auch
durch Vergabungen von Wachszinsen und durch Lichtstiftungen
kann man ein Anniversar errichten306.

Ein Eintrag in den Totenbüchern der Kathedrale bedeutet
nicht, daß die Stifter dort begraben wurden. Einzelne derselben
ruhen auf dem Friedhof von St. Martin307. Andere wählten sich
in St. Luzi oder bei den Predigerbrüdern ihre letzte Ruhestätte308.
Manche waren überhaupt nicht in Chur beigesetzt, sondern in
verschiedenen Bündner Gemeinden, andere in Feldkirch,
Konstanz usw.309.

Die Stiftungen betreffen nicht bloß Jahrzeiten. Bereits
erwähnt wurde eine Schenkung für das Beten des Psalteriums vor
dem heiligen Grab310. Simon von Morissen stiftet den Wein,
der am Johannesfest in der Krypta gesegnet und ausgeteilt
wird311. Conradus Phenning stiftet das Amt zu Ehren der
Gottesmutter an den Samstagen in der Fastenzeit312. Auch der



80

Propst Ulrich von Sax will das Marienlob fördern. Er verordnet

für die Samstage das Absingen einer Marienantiphon und
vermacht dafür von einem Weinberg in Jenins Wein zu einem
Trunk in der Sakristei nach der Komplet313.

Die Verbindung der „Spend" an die Armen mit ihrer
Wurzel, der Jahrzeitstiftung, ist im Nekrologium noch sehr deutlich

sichtbar. Bei vielen Vergabungen wird genau bestimmt, wieviel

für die Feier der Jahrzeit und für die Geistlichen
aufzuwenden ist, und wieviel den Armen zukommen muß314. Antonius
Tumb, der Pfarrer von Schnifis, will neben der gewöhnlichen
Almosenverteilung die Leprosen im Siechenhaus von Masans an
seiner Jahrzeit noch besonders mit einem Viertel Wein
erfreuen315. Durch die Spend sollen die Armen zum Gebete für
ihren Wohltäter ermahnt werden; sie bildet zugleich eine Ga-
rähtie für die getreue Beobachtung der Jahrzeit, indem die mit
einer Gabe Bedachten dafür sorgen, daß die Stiftung nicht in
Vergessenheit geraten kann316.

6. Kunstgeschichte

Was für die Kunstgeschichte aus dem Nekrologium zu
verwerten war, hat Erwin Poeschel beinahe vollständig
ausgeschöpft. Wenn die B augeschichte der Kathedrale in
groben Runen in die architektonischen Formen selber
eingegraben ist, bietet uns das Nekrologium dazu durch die
Weihenotizen willkommene nähere Bestimmungen. Baubefund und
Einträge im Totenbuch lassen uns in gegenseitiger Ergänzung
das Entstehen des Domes in seinem langsamen Fortschreiten
von Osten nach Westen deutlich nachfühlen317. Ein Eintrag aus
der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts erwähnt die Weihe der
Krypta und eines dort befindlichen Altars zu Ehren der Heiligen
Petrus, Johannes Evangelist, Jakobus, Adalbert usw.318. In die
gleiche Richtung weist ein Eintrag zum 16. April: in der zweiten
Hälfte des 12. Jahrhunderts muß die Krypta bereits in
gottesdienstlichem Gebrauch gestanden haben319. Am 2. Juni 1178
erfolgte die Weihe des Chores und des Hochaltares durch Bischof
Berno: „Dedicatio chori et altaris S.Marie a Bernone episcopo



81

consecrati Anno MCLXXVIII incarn. dorn." Welchem Bistum
Berno als Oberhirte vorstand, gibt das Totenbuch nicht an320.

Erst E. Poeschel kam auf den genialen Gedanken, den in Chur
bei der Weihe von 1178 genannten Bischof Berno mit dem

tatkräftigen, durch1 keine Mißerfolge zu entmutigenden
Zisterzienserbischof und Wendenapostel Bero oder Berno zu
identifizieren, der seit ungefähr 1158 als Bischof von Mecklenburg,
dann nach Verlegung des Sitzes als solcher von Schwerin
bezeugt ist, und der auf der Rückreise von Rom, wo er am dritten
Laterankonzil teilgenommen hatte, im Jahre 1179 das Münster
des Zisterzienserklosters Salem weihte321. Auf der Heimkehr
von seinem ersten Besuche in der Ewigen Stadt, wo er sich im
März 1178 die Bestätigung für seinen Sprengel geholt hatte,
muß er die Chor- und Altarweihe in Chur vorgenommen
haben322. Durch einen glücklichen Fund von Dr. Chr. Caminada,
Bischof von Chur, im Reliquiengrab des Hochaltares in der
Kathedrale hat die These von E. Poeschel eine glänzende
Bestätigung erhalten. Dort wurde nämlich 1943 ein Siegel
entdeckt mit der Umschrift: „Berno Dei Gra(tia) Magnopolitanus
Ep(iscopu)s."323 Die häufigere Bezeichnung für den Bischof
von Mecklenburg ist allerdings „episcopus Megalopolitanus"32'1.
Jedoch kommt auch das Adjektiv „Magnopolensis" vor, und
gerade für Bischof Berno von Mecklenburg-Schwerin ist aus dem
Jahre 1173 ein Siegel bekannt, das genau die gleiche Umschrift
trägt wie das in Chur aufgefundene: „Berno Dei Gratia
Magnopolitanus Episcopus."325 Der Umstand, daßidie Weihe von 1178
nicht durch den Diözesanbischof, sondern durch einen Fremden
vorgenommen wurde, erklärt sich daraus, daß der damalige
Churer Bischof Ulrich von Tägerfelden (1171—79) die Bischofsweihe

nicht empfangen hat326.

Nach der Weihe des Chores ging die Bautätigkeit im Langhaus

weiter327. Im Jahre 1208 wurde dort von Bischof Reinher
der Kreuzaltar in der Mitte des Hauptschiffes vor der Krypta
konsekriert328. 1247 muß bereits der Plazidus- und Sigisbertaltar

an der Ostmauer im südlichen Seitenschiff bestanden
haben329. 1259 wird an der Ostmauer des nördlichen Seitenschiffes
der Johannes- und Jakobusaltar geweiht330. Spätestens 1272 war
die Kathedrale soweit vollendet, daß nach Ausweis der neu auf-

6



82

gefundenen Konsekrationsurkunde am 19. Juni durch Bischof
Heinrich die Gesamtweihe vorgenommen werden konnte331. Von
der Bautätigkeit im Laufe des 13. Jahrhunderts berichtet auch
der Eintrag zum 2. Juni 1263 : „Obiit Wilfilda filia Keronis que
libr. mez. dedit in aedific(atione) monasterii."332 Die Vermutung
von W. v. Juvalt, welche J. Schmucki zu einer feststehenden
Wahrheit erheben möchte, daß die Kathedrale im Jahre 1208

(Weihe des Kreuzaltares) im wesentlichen bereits vollendet
gewesen sei und nur die Konsekration aus irgendeinem Grunde
hinausgeschoben wurde, kann im Lichte dieses Textes nicht
richtig sein333.

E. Poeschel hat auch erstmals auf das Amt des Dombaumeisters

im Churer Kapitel hingewiesen334. Am 27. Oktober
1357 nennt uns das Nekrologium als Inhaber desselben Rudolf
von Feldkirch, der zugleich Dekan war333. Daß es sich dabei
um ein ständiges geistliches Amt im Kapitel handelte, das im
Rang zwischen Scholastikat und Kantorei stand, zeigt eine Stelle
aus den Ämterbüchern: „Das Capitel hat ze setzen ain buw-
maister.. ."336 wie am Beispiele des Rudolf von Feldkirch aus
dem Nekrologium sichtbar wird, war wohl in der Regel das
Amt des Dombaumeisters mit einem andern Amte verbunden.
Ergänzend zu den Stellen, die E. Poeschel aus einer Zeit
anführt, in der am Dom nicht gebaut wurde, sei auf einen Eintrag
zum 25. Oktober verwiesen, der in das 13. Jahrhundert gehört
und uns das Amt des Dombaumeisters auch für die Bauzeit
ausdrücklich sichert, wie man rückschließend aus den spätem Stellen

bereits vermuten konnte337. Ebenfalls noch vor Rudolf von
Feldkirch (1375) ist einzuordnen der am 19. Juni 1332 genannte
„Ulricus de Tulein, quondam Werkmaister", falls es sich nicht
um den Werkmeister der Stadt Chür handelt338.

Die Einträge im Nekrologium lösen auch die oft behandelte
Frage nach1 dem ursprünglichen Standort der Apostelsäulen,

die sich heute vor der Krypta befinden339. Sie müssen,
entgegen den verschiedenen frühern Hypothesen, einem
Portalvorbau angehört haben340. In oder bei dieser Vorhalle tagte das
bischöfliche Vogteigericht341.

Zahlreiche Stellen des Nekrologiums weisen auf einen heute
spurlos verschwundenen Kreuzgang (ambitus) hin, der sich



83

an der Nordseite der Kirche hinzog. Als Zugang diente von der
Kirche aus eine Nebentüre (parvum ostium) im nördlichen
Seitenschiff zwischen dem Jakobusaltar und der Zisterne312.

Wie in und vor dem Dom, befanden sich auch im Kreuzgang
nach dem Zeugnis des Nekrologiums viele Grabstätten313.

Auch über die Ausstattung des Domes bietet uns das
N ekrologium einige Anhaltspunkte. Leider ist der Aufbau der
heute noch vorhandenen und um die Zeit der Chorweihe (i 178)
entstandenen Altarmensa verschwunden311. Urkundlich haben
wir jedoch davon Kenntnis durch einen Eintrag aus dem Jahre
1195, worin der Todestag des Stifters einer Altartafel verzeichnet

wird: „Genzo presbyter et decanus huius eccl. obiit 1195 qui
tabulam supra aram fieri fecit."315 Ungefähr um die gleiche
Zeit erfolgt eine andere Stiftung zugunsten der Altartafel durch1

die Gattin des Ulrich von Rietberg: „Ulricus de Rieperch ob.,
cuius uxor in remedium anime sue dedit ad tabulam S. Marie
XX hb. mez."316 Wie J. R. Rahn, J. Zemp und E. Poeschel

vermuten, haben wir uns das Johannes relief in Münster als
Mensaaufsatz des Hochaltares vorzustellen317. Ähnlich, wenn
auch in größern Dimensionen, müssen wir uns wohl den jm
Nekrologium genannten Altaraufsatz der Domkirche denken,
und wahrscheinlich war, da die Kathedrale Maria als Patronin
verehrt, die Madonna darauf dargesteht. Dem Schmucke des

Altars diente auch eine gestickte Decke, welche beim Tode einer
gewissen Ella der Kirche geschenkt wurde: „Ella ob., pro cuius
memoria habenda supremum velum acupictum in altare S. Marie
datum est,"313

Von einem verlorenen Werk der Glasmalerei, dem großen

Fenster über dem Haupteingang, erfahren wir durch die
Stiftung des 1312 vefstorbenen Ritters Ulrich von Flums: „fe-
nestram magnam ultra portam magnam parari iussit de bonis
suis."319

In der Domkirche muß auch einmal ein „H eiligesGrab",
eine Darstellung der Grablegung Christi bestanden haben.
Wahrscheinlich handelte es sich um eine plastische Gruppe. Im Jahre
1417 wird von Kanonikus Johannes Annhuser berichtet: „re-
quiescit in ecclesia Curiensi prope sepulchium Domini."350 1447
wird für „Hainricus Sur de Merspurg olim scholasticus et can.



84

Cur." als Begräbnisstätte angeführt: „requiescit ante sepul-
chrum Christi in ecclesia Curiensi."351 Nach der am 23. Juni
1433 gemachten Stiftung des Dietegen von Marmels müssen die
Domschüler von Karfreitag bis Ostern „vor dem heiigen Grab
im Münster ainen Salter" lesen3®2. Zu den gestifteten vier Pfund
soll das Kapitel noch ebensoviel legen, damit die Jahrzeit „und
och das hailig Grab järlichen dester bas begangen werd mit
acht pfund mailesch an allen abgang"353. Dort wird vom
Karfreitag bis ztnn Ostertag das Allerheiligste aufbewahrt354. Wenn
man den letzten Eintrag aus dem Nekrologium und die Parallelstelle

aus der Stiftungsurkunde dahin deuten wollte, daß es sich
um ein zerlegbares Heiliggrab handelte, das nur für die letzten
Tage der Karwoche aufgerichtet worden wäre, würde man den
andern Zeugnissen nicht gerecht. In den Einträgen vom 24.
März 1417 und vom 8. Dezember 1447 wird gerade die Lage
von Gräbern, und in einer Urkunde von 1494 der Standort eines
Altares mit Rücksicht auf das Heiliggrab bestimmt, was offenbar

voraussetzt, daß sich das letztere dauernd in der Kirche
befand355. Am 18. März 1494 erwarb nämlich Heinrich Ammann
von Grüningen durch Kauf der Herrschaft Haldenstein auch
„dazu alle die recht und gerechtigkeiten des altars zu Chur in
unser Lieben Frauen Münster der da stat zu der gerechten
Hand an der Mur hinter dem heiligen Grab, genambt sant
Oswalds Altar..."35®. Der genannte Oswaldaltar befand sich am
Westende des südlichen Seitenschiffes an der Mauer357. In seiner
unmittelbaren Nähe muß nach der angegebenen Lagebestimmung

auch das Heiliggrab gesucht werden. Wir haben uns
dieses offenbar ähnlich wie dasjenige in Ems, aber vielleicht
reicher vorzustellen358.

Ein Eintrag vom 23. August 1371 erwähnt als Schmuck des

Kreuzganges ein Kruzifix 359.

Hinter dem Kreuzaltar mußte entweder ein sogenannter
Palmesel nach Gebrauch am Palmsonntag wieder geduldig auf
seine nächstjährige Ausfahrt nach St. Martin harren, oder dann
hätte dort eine ähnliche, Christus beim Einzug in Jerusalem
darstellende Plastik ihren Standort360.

Namen von Künstlern begegnen uns wenige. Mit dem unter
dem 24. Juni genannten „Lopicinus pictor" möchte E. Poeschel



85

die Deckenmalereien in Zillis in Verbindung bringen361. Die
Vermutung ist sehr ansprechend, durchschlagende Gründe werden
kaum beizubringen sein. Unter dem 25. August gegen Ende des

13. Jahrhunderts erfahren wir von einer „domus sita in civitatie
Curiensi que quondam fuit Berchtoldi pictoris". Noch 1331
wird „Bertold des Malers hus" genannt362. Bestimmte Werke
können wir ihm jedoch nicht zuweisen. Sowohl Lopicinus als
Berchtold dürfen wir aber als Vertreter einer einheimischen
Malerwerkstätte betrachten. Nach Einträgen zum 13. und 16.

Januar war ein aus Zürich stammender Goldschmied in Chur
ansässig363. E. Poeschel möchte die Heimat des noch' erhaltenen
Luziusschreins von 1252 und des nach Ausweis des Totenbuches
von Bischof Volkard (f 1251) gestifteten Kronleuchters mit
Statuen der Madonna, und des heiligen Luzius in dieser Werkstätte
erblicken364.

7. Naivität und Aberglaube

Echt mittelalterliche N aivität begegnet uns im Versuche,
gewisse Ereignisse der Bibel auf bestimmte Tage festzulegen. Sie
sind im Kalender sogar ausgezeichnet, indem sie mit roter Tinte
eingetragen sind. So weiß unser Totenbuch, daß am 13. Februar
die Hölle entstand365 und daß der 18. März der erste Tag der
Welt war366. Am 18. Februar aß unser Stammvater den
verhängnisvollen Apfel367. Am 12. April öffneten sich die Schleusen
des Himmels zur Sintflut368 ; an einem 27. April konnte Noe die
Arche wieder heil verlassen369. Aus dem Neuen Testament weiß
uns das Nekrologium zu berichten, daß es der 15. Februar war,
an dem Christus durch sein gebieterisches „Satan, weiche von
mir 1" den Versucher von sich wies376. Daß diese in vielen alten
Kaiendarien abgeschriebenen chronologischen Angaben kein
Vertrauen verdienen, liegt auf der Hand. Sie sind jedoch für
uns insofern von Interesse, als wir darin eine Äußerung jenes
unwiderstehlichen Hanges des Volkes zum Konkreten und den
Ausdruck jener primitiven Geisteshaltung erkennen, worauf
Wilhelm Wundt in seiner Völkerpsychologie und H. Del'ehaye in
seinen Legendenstudien hingewiesen hat371. Der naive Mensch1

ist so sehr an die Kategorien von Raum und Zeit verhaftet, daß



86

er sich nicht damit begnügt, ein Ereignis als geschehen
hinzunehmen; er möchte auch das „Wann" erfahren, und wenn die
Quellen über die zeitliche Bestimmung schweigen, sucht man
dieselbe irgendwie zu errechnen, wobei es oft nicht ohne
tollkühne Spekulation abgeht. In den meisten Fällen vermögen wir
die verschlungenen Wege, auf welchen der Rechenkünstler
zu diesen chronologischen Angaben gekommen ist, nicht mehr
zu erkennen. Irgendwelche, häufig mystische Gründe, die
Ereignisse gerade auf diese bestimmten Tage, und nicht auf
andere zu verlegen, müssen vorhanden gewesen sein, mögen sie
auch noch so schwach sein.

Dem Glauben haftet sich gern, fast wie ein Schatten, sein
mißgestalteter Zwillingsbruder, der Aberglaube, an die Fersen.
So auch in unsern Totenbüchern. In jedem Monat begegnen
wir den zwei bekannten ägyptischen Tagen, den Unglückstagen.
Durch einen Vers werden sie am Anfang des Monats angekündigt

; unter den betreffenden Daten werden sie von neuem
vermerkt372. Einer fällt auf den Anfang, der andere an das Ende
des Monats373. Gerade der Neujahrstag, an dem wir uns Glück
wünschen, ist nach dem Nekrologium ein Unglückstag374.
Bereits Augustinus bekämpfte den Aberglauben der Unglückstage;
die Theologen und Bußprediger des Mittelalters eiferten
dagegen ; die Sammlungen des Kirchenrechtes enthielten Verbote
gegen die Tagewählerei375. Sie war unausrottbar. Die Kalen-
darien hielten sich nicht an die Verbote und verzeichneten die
Unglückstage weiterhin wie früher, und Merkverse erleichterten
die Beobachtung derselben. Die letzte Ausgestaltung dieses
Aberglaubens, für jeden Unglückstag auch noch die unglücklichste
Stunde anzugeben, in der man unabwendbar dem Verhängnis
verfällt, machen unsere Churer Kaiendarien indessen nicht mehr
mit376.

8. Verschiedenes

Eine sympathische Gestalt begegnet uns am 24. September
in Hermann dem Lahmen von Reichenau377. Der Eintrag ist
übrigens nicht zeitgenössisch, sondern stammt aus der Mitte des

14. Jahrhunderts. Nicht wegen persönlicher Beziehungen wer-



87

den also die Churer den seit frühester Jugend gelähmten,
gemütstiefen und hebenswürdigen Benediktiner, der als Wunder
seines Zeitalters bezeichnet wurde, in das Totenbuch aufgenommen

haben. Was aber dieser reiche, reife Geist trotz körperlicher

Armseligkeit schuf, wird bald auch1 in Rätien bekannt
geworden sein, und sein Ruhm als Gelehrter, Dichter, Chronist
und Komponist und vor allem als Verfasser der beiden ältesten,
heute noch lebendigen Marienlieder des „Salve Regina" und des

„Alma Redemptoris Mater" wird ihm das Gedenken im Churer
Totenbuch eingetragen haben378.

Als eine harte Zeit erscheint uns das Mittelalter, wenn wir
die vielen Einträge überblicken, die von einem gewaltsamen Tod
berichten. Was mag sich oft hinter den so häufig vorkommenden
Worten „occisus est" verbergen — Mord, Krieg, eine Fehde?
Nur selten verrät uns der Schreiber, ob der Mann im Dienste
der Kirche und seiner Waffenehre fiel, oder ob ein Verbrechen
vorlag379. Schon damals forderte der Rhein seine Opfer380. Im
Jahre 1350 wütete die Pest381. Am 18. Februar 1258, als man
in der Kathedrale die Komplet sang, schreckte ein Erdbeben
die fromm psallierenden Beter auf382. Ein Eintrag zum 13. Juli
berichtet uns von einer zweimaligen Heuschreckenplage (1364
und 1389). In Ursula von Schauenstein haben wir wohl im Jahre
1430 den ersten namentlich bekannten Bündner Badegast im
H eilbad von Pfäfers vor uns383. Am Silvestertag scheint auf dem
Hof eine fröhliche Schweineschlachtung stattgefunden zu haben,
und den Domherren wurden gewisse Fleischstücbe sofort zu
einem leckeren Braten abgegeben384.

Wichtige Beiträge liefert uns das Nekrologium zur
Geschichte unserer Bündner Kirchen und Kapellen und ihrer
Schützheiligen. Die Angaben von A. Nüscheler und O. Farner
lassen sich an Hand des Totenbuches in vielen Punkten
ergänzen und berichtigen385. Ebenso kann das Verzeichnis der
katholischen Weltgeistlichen Graubündens von J. J. Simonet
aus dem Totenbuch noch um manchen interessanten Namen
bereichert werden386. Wer sich um das erstmalige Vorkommen
eines bündnerischen Gemeindenamens oder um die verschiedenen

Entwicklungsformen derselben im Laufe der Geschichte



88

interessiert, wird neben der Arbeit von J. Robbi über die bünd-
nerischen Gemeindenamen unbedingt auch das Nekrologium
heranziehen müssen, weil dasselbe für diese Zusammenstellung
gar nicht benützt wurdet.

Für die Familien- und Lokalgeschichte wird uns das Churer
Totenbuch einmal noch mehr Dienste leisten, wenn wir das
Bündner Urkundenbuch besitzen. In manchen Einträgen des

Nekrologiums wird ausdrücklich auf Stiftungs-, Kauf- oder
Lebenbriefe Bezug genommen388. Sie sinid zum Teil sicher noch
vorhanden. Sie werden die Angaben des Totenbuches ergänzen,
und umgekehrt werden mit Hilfe des Totenbuches auch
(Beziehungen sichtbar werden, welche uns die parallelen
Privaturkunden nicht verraten. Manche Stiftungseinträge, vor allem
die längern, nehmen sich wie eine Kopie oder ein Regest von
Stiftungs-, Verkaufs- oder Lehenurkunden aus389. Wienn das
Original verschollen ist, bietet uns das Totenbuch mit seinem regest-
artigen Eintrag einigen Ersatz und hilft eine Lücke im urkundlichen

Material ausfüllen390.

Wer sich' mit irgendeiner Frage der mittelalterlichen
Geschichte Rätiens befaßt, darf am Totenbuch nicht achtlos
vorübergehen.



89

Anmerkungen

1 Der Aufsatz gibt in erweiterter Form den am 9. Februar 1943
im Schöße der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden

gehaltenen Vortrag wieder.
2 Vgl. C. M. Kaufmann, Die Jenseitshoffnungen der Griechen und

Römer nach den Sepulcral-Inschriften, Freiburg i. B. (1897).
3 Vgl. J. B. Weiß, Weltgeschichte, 3. Aufl., II. Bd., Graz-Leipzig

(1890) S. 822.
4 Vgl. M. J. Rouet de Journel, Enchiridion Patristicum, Freiburg

i. B. (1937) n. 187; Lexikon für Theologie und Kirche I (1930) Sp.24f.
5 Vgl. S. Augustinus, Confessiones lib. IX, cap. 32 Migne, Pa-

trologia latina T. 32, col. 777; Acta Sanctorum Maii T. I, Antwerpen
(1680) S. 479.

6 Zum Gebet für die Verstorbenen vgl. F. Cabrol-H. Leclercq, Dic-
tionnaire d'archeologie chretienne et de liturgie IV 427 ff (art. De-
funts), vor allem 441 ff (mit vielen Inschriften, Zeugnissen aus alt-
christlichen Schriftstellern, z.B. Tertullian, Cyprian usw., und mit
reichen bibliographischen Angaben); IV 1045 ff (art. Diptyques); XII
27 ff (art. Mort); R. Henggeier, Die Jahrzeitbücher der fünf Orte,
Der Geschichtsfreund Bd. 93 (1938) S. Iff; F. L. Baumann, Bericht
über schwäbische Todtenbücher, Neues Archiv der Gesellschaft für
ältere deutsche Geschichtskunde, Bd. VII (1882) S. 21 ff; F. L.
Baumann, Über die Todtenbücher der Bisthümer Augsburg, Constanz
und Chur, ebd. Bd. XIII (1888) S. 411 ff; J. P. Kirsch, Die Acclama-
tionen und Gebete der altchristlichen Grabschriften, Vereinsschrift
der Görres-Gesellschaft, Köln (1897) S. Iff, 29 ff, 37 ff, 46 ff; K. J.
Merk, die Totenmesse, Stuttgart (1924); A. Molien, La Priöre de
l'Eglise, Paris (1924), I 352ff; Rouet de Journel, Enchiridion
Patristicum (vgl. Index S. 783); R. Aigrain, Liturgia, Paris (1935) S. 651 ff;
L. Eisenhofer, Handbuch der katholischen Liturgik, II, Freiburg i. B.
(1933) S. 189 f, 434 f; Lexikon für Theologie und Kirche VII (1935)
481 ff; VIII (1936) 832 ff; I. Müller, Zeitschrift für Schweiz.
Geschichte (1933) S. 440 f.

7 Z.B. „Otto obiit" (11. Jan.); „Wecil obiit" (15. Jan.); „Agnesa
obiit" (17. Jan.); „Dominicus presbyter obiit" (29. Nov.) usw.

8 Z. B.: „Arnoldus de Rezunnes ob. anno domini MCLI" (2. Jan.);
„Geppa uxor Burchardi de Malles obiit" (2. Jan.); „Dom. Albero Stra-
siber dictus, miles obiit" (5. Jan.); „Harpertus Curiensis episcopus
obiit" (6. Jan.); „Anno Domini MCCCXXXVI ob. C. sacerdos dictus
de Lindaugia vicarius altaris S. Crucis" (7. Jan.); „Henricus de Juvalt
canonicus ob. anno MCLXXXXII qui nobis X libras ad servitium
fratrum dedit" (17. Jan.), usw.

9 Man vergleiche etwa: „Anno dni MCCCLXXXI undecima die
mensis Januarii obiit honorabilis in Christo dorn. Hainricus de Nen-



90

tzingen, decanus eccl. Cur., qui pro remedio anime sue reliquit capi-
tulo ecclesie Curiensis totam prebendam suam anni gratie tam in
grossa quam in cottidiana ad anniversarium suum annuatim peragen-
dum, de qua capituhim eccl. Cur. predictum dare debet annuatium
ad anniversarium suum peragendum octo lib. m. que per ministrum
canonicorum debent distribui in hunc modum, scilicet ut cuilibet sacer-
doti missam ibi celebranti dentur IUI sol. m., magistro et scolaribus
simul VIII sol. m., ministrantibus ad publicum missam utrique sex
imperiales. Et edituis utriqüe sex imperiales. Residuum vero inter
canonicos in ambabus exequiis presentes more solito dividatur. Re-
quiescit ante altare S. Mauritii in cripta" (11. Jan.); oder: „Anno dorn.
MCCCLXXXXVIIII Symon Mairugg alio nomine Nitt, vicedominus
Cur. sanus mente et corpore sponte et libere pro se suisque heredibus
reliquit capitulo Cur. pro remedio anime sue et fratris sui Johannis
Nitt saoerdotis, rectoris ecclesie in Vico suprano quatuor libr. mez.
perpetui et annui census de prato suo proprio sito in undern Scaletta,
habens octo seccatas, confinat superiori parte versus civitatem Cu-
riensem prato Petri dicti Gaisser, ab inferiori parte prato olim Augu-
stini dicti Kotz, a tertia parte Johannis dicti Quartan fabri. Anniversarium

suum et fratris sui predicti cum predictis quatuor libr. mez.
perpetuis temporibus singulis annis hac die celebrandum tali con-
dicione adjecta, quod ipsa die tres misse in ecclesia Curiensi habeantur
etc. Voluit etiam predictus vicedominus quod die obitus sui in tumba
patris sui in ecclesia Curiensi sepeliatur. Requiescit in Vico suprano"
(16. Febr.); über die Art der Begehung der Jahrzeit und Verteilung
der Zinsen vgl. auch z. B. den Eintrag zum 1. Juli. — Nach F. L.
Baumann (Neues Archiv für ältere deutsche Geschichtskunde XIII,
1888, S. 423) ist im Vergleich mit den Jahrzeitbüchern von Augsburg
und Konstanz dasjenige von Chur an formelhaften Wiederholungen
und weitläufigen, breitspurigen Phrasen besonders reich. Ein schönes
Beispiel bietet die Stiftung des Werner Kilchmatter (17. März):

sanus corpore et compos mente matura et sufficienti delibera-
tione prehabita pro salute et remedio anime sue libere ac solute
dedit, tradidit et donavit atque legavit capitulo Curiensi ."; vgl.
auch Appendix S. 128 (Peter von Greifensee).

10 Z.B.: „Scolasticus II oves, modium frumenti, mensuram vini"
(26. Jan.), „Gal. de orto de Canals. Symon et frater suus, filii Johannis
Fugin persolvunt, que datur in festo Theodori" (28. Juni).

11 Z. B.: „Facte apud Emides per vcncrabilem Hainricum electum
Cur. et fratrem eius Hügonem comitem Montisfortis contra inimicos
sancte matris matrone Curiensis in cuius conflictu victorie captivati
sunt Simon de Lucarno nobilis, Matheus et Wido ...", usw. (über das
Emser Treffen; vgl. 26. August).

12 Z.B. 4. Februar: Weihe von Bischof Adalgott.
13 Z.B.: „Dedicatio eccl. S. Johannis ad Asiere" (22. Mai); „De-



91

dicatio chori et altaris S. Marie a Bernone episcopo consecrati Anno
MCLXXVIII incarn. dom." (2. Juni); „Anno Dni MCCLXXI prox.
dominica post Florini dedicatum est Altäre SS. Placidi et Sigisbert!

per ven. dorn. Henricum Dei gratia episcopum Cur." (22.
November).

14 So werden z. B. angegeben die Monatsverse, die Anzahl der
Tage und Monde eines Monats, die Zahl der Tages- und
Nachtstunden, der Eintritt der Sonne in ein anderes Zeichen des
Tierkreises, die äußersten Grenzen der beweglichen Feste, der Beginn
der Jahreszeiten, die Unglückstage, Regeln für kalendarische Berechnungen

(meist in der seit Beda dem Ehrwürdigen gebräuchlichen
Form), usw.

15 Über das Alter der einzelnen Handschriften und die Anlage
der Jahrzeitbücher vgl. die Ausgabe von W. v. Juvalt, Necrologium
Curiense, das ist die Jahrzeitbücher der Kirche zu Cur (Chur 1867),
Vorbericht S. III ff; Monumenta Germaniae Historica (=MGH): Ne-
crologia Germaniae T. I (1888) 619 ff; A. Bruckner, Scriptoria medii
aevi Helvetica I (Genf 1935) S. 64. — Eine Abschrift des vermißten
Cod. F liegt möglicherweise im Stiftsarchiv St. Gallen. (Frdl.
Mitteilung von J. Battaglia, bischöflicher Archivar, Chur.) Leider ist der
in Frage kommende Sammelband zurzeit evakuiert, so daß genauere
Untersuchungen nicht möglich sind.

16 Einzelne bündnerische Jahrzeitbücher sind herausgegeben in
den Jahresberichten der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden (=JHGG): Jahrgang 1912 (Maienfeld), 1918 (Langwies),
1927 (Ruschein), 1942 (Luvis).

17 Vgl. MGH: Necrologia Germaniae T. I (1888) S. 648 f (Münster),

S. 650 ff (Marienberg).
18 Vgl. F. L. Baumann, Archiv der Gesellschaft für ältere deutsche

Geschichtskunde VIII (1883) S. 439, und MGH, Necr. Germaniae
I, 646; A. Brackmann, Germania Pontificia, Vol. II, Pars II:
Helvetia Pontificia, Berlin (1927) S. 110.

19 R. Henggeier, Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte (1928)
S. 55.

20 Die Zusammenstellung von P. Zarn (Handschrift) befindet sich,
wie die vier noch erhaltenen Anniversar-Codices, im Bischöflichen
Archiv in Chur.

21 MGH: Necrologiae Germaniae T. I, ed F. L. Baumann, Berlin
(1888), S. 619 f; das Urteil von F, L. Baumann über die Ausgabe von
Juvalt vgl. S. 619. Juvalt erkannte nicht nur als erster die richtige
chronologische Reihenfolge der Codices, sondern bestimmte auf Grund
langwieriger Untersuchungen in diesem „Labyrinth von Handschriften"

nach Möglichkeit auch das Alter jedes einzelnen Eintrages. Für
den Lokalhistoriker empfiehlt sich schon aus diesem Grunde immer
noch die Benützung des Nekrologiums in der Ausgabe von Juvalt;



92

sie ist zudem im Vergleiche zu derjenigen in den Monumenta
vollständiger und enthält -ein gutes Register und manche wertvolle
Anmerkung. Manche der von F. L. Baumann vorgenommenen Kürzungen

sind zwar auch für die Lokalgeschichte belanglos, aber bei weitem
nicht alle. Zur Ausgabe von Juvalt sind noch heranzuziehen die aus
dem Jahrzeitbuch übernommenen Stiftungsürkunden für 1200, 1259
und 1287 bei C. v. Moor, Die Urbarien des Domkapitels zu Chur,
Chur (1869), nn. VI, XV, XIX. Über die in der Ausgabe von F. L.
Baumann befolgten Grundsätze vgl. Neues Archiv, XIII (1888) S. 421,
und MGH, Necr. Genm. I 619 ff. Bedauerlich ist nur, daß Juvalt
durch Anwendung von Reagentien eine Reihe von Stellen gänzlich
verdorben hat und dadurch eine Überprüfung seiner Lesarten und
eine allfällige Verbesserung verunmöglicht hat.

22 Vgl. I. Müller, Zeitschrift für Schweiz. Geschichte (1933) S.442.
23 Vgl. über Otto I.: K. Bihlmeyer, Kirchengeschichte, 10. und

11. Aufl. (Paderborn 1940) II. Bd. S. 62 ff; Literaturhinweise: S. 62
Anm. 1; Lexikon für Theologie und Kirche VII (1935) Sp. 838 f.

24< Vgl. Th. v. Mohr, Codex diplomaticus Cod. dipl.), Chur
(1848—52), Bd. I, nn. 44, 48, 49, 50, 51, 52, 53, 56, 57, 61, 62, 64. Die
Urkunde n. 62 erscheint bei Mohr als Diplom Ottos II. zum Jahre
966, sie gehört jedoch Otto I. und dem Jahre 956 an; vgl. MGH, Di-
plomata Regumet Imperatorum Germaniae, T. I, Hannover (1879-84),
n. 182 S. 265; ebd. die andern ottonischen Diplomata: nn. 26, 139,
148, 157, 163, 175, 191, 209, 224 225), 326, 419,. Eine weitere Schenkung,

Mohr, Cod. dipl. I, n. 63, betrifft nicht unmittelbar die Kirche
von Chur, sondern den Erzpriester Victor von Chur. Es handelt sich
gewöhnlich um Schenkungen von Besitz und Einkünften, bzw.
Bestätigungen, um Tauschgeschäfte oder Bestätigung derselben, oder
um Verfügungen, daß unrechtmäßig entfremdeter Besitz dem Bistum

zurückzugeben sei. Vgl. J. G. Mayer, Geschichte des Bistums
Chur I, Stans (1907), S. 137 f; P. Kaiser, Geschichte des Fürstentums

Liechtenstein, Chur (1847) S. 45 ff; 2. Aufl., besorgt von J. B.
Büchel, Vaduz (1923) S. 7 5ff. — Die Schenkungen Ottos sind nicht
nur als Wohltaten zugunsten der Kirche zu werten, sondern stehen
auch mit der Paßpolitik des Kaisers in Zusammenhang. Vgl. I. Müller,
Klostergeschichte I, Einsiedeln (1942) S. 70 f; I. Müller, Die Anfänge
des Klosters Disentis, JHGG Jahrg. 1931, Chur (1932) S. 136—151.

25 Vgl. Mohr, Cod. dipl. I, n. 44; J. G. Mayer I, S. 124.
26 Vgl. Mohr, Cod. dipl. I, nn. 43, 46; MGH Dipl. Reg. et Imp.

I, nn. 8, 99; J. G. Mayer I, S. 130 f.
27 Vgl. E. Poeschel, Das Burgenbuch von Graubünden, Zürich

(,1930) S. 39; I. Müller, Die Anfänge des Kloster Disentis, JHGG 1931
S. 146; P. Kaiser, I.e., S. 45 ff; Kaiser-Büchel, I.e., S. 75 ff; A.Eich¬
horn, Episcopatus Curiensis, St. Blasien (1797) S. 49 ff. Ausscheiden
muß als Beweis für den Aufenthalt Hartberts am Hofe und für seinen



93

Einfluß beim Kaiser die von J. G. Mayer I, S. 138 f verwertete
Urkunde vom 26. November 958 für das Kloster Pfäfers (Mohr, Cod.
dipl. I, n. 54; MGH Diplomata I n. 1882: „cum consultu dilectissi-
morum nostrorum Odalrici Augustensis et Hartberti Curiensis eccle-
siae venerabilium episooporum..."), da es sich um eine Fälschung
des Pfäferser Konventualen P. Karl Widmer im Transsumpt vori 1656
handelt: vgl. H. Mendelsohn, Die Urkundenfälschungen des Pfäferser
Konventualen P. Karl Widmer, Zeitschr. f. Schweiz. Gesch. 1934,
S. 179 ff, 267 f, 279; A. Helbok, Regesten von Vorarlberg und
Liechtenstein bis zum Jahre 1260, Bregenz-Innsbruck (1920—25), Regest
n. 139: 26. Nov. 957 (Mohr, Cod. dipl. und J. G. Mayer geben irrig
958 an).

28 Vgl. J. G. Mayer I, S. 133; P. Kaiser 1. c. S. 45 f; Kaiser-Büchel
I.e. S. 75 f.

29 Vgl. J. G. Mayer I, S. 133; P. Kaiser I.e. S. 46; Kaiser-Büchel
1. c. S. 76; I. Müller 1. c. S. 110; R. Holtzmann, Kaiser Otto der
Große, Berlin (1936) S. 53; E. Oehlmann, Die Alpenpässe im Mittelalter,

Jahrbuch für Schweiz. Gesch. III, Zürich (1878) S. 220; IV
(1879) S. 194, 308; A. Schulte, Geschichte des mittelalterlichen
Handels und Verkehrs, Bd. I, Leipzig (1900) S. 62.

30 Vgl. Mohr, Cod. dipl. I, nn. 52, 64; M'GH Dipl. I, nn. 175, 419 :

loca ad eandem aecclesiam pertinentia ab Italia redeundo in-
vasione Sarazenorum destrueta ipsi experimento didieimus ipsiusque
aecclesiae paupertati compatiendo votumque in ipsa peractum sol-
vendo ..." Vgl. über die Verwüstungen der Sarazenen auch Mohr,
Cod. dipl. I, n. 44; J. G. Mayer I, S. 125; I. Müller, Die Anfänge des
Klosters Disentis S. 75—98, vor allem S. 82, 89 ff; I. Müller, Di-
sentiser Klostergeschichte I, S. 61 ff, 68; P. E. Martin, Zeitschr. für
Schweiz. Geschichte (1932) S. 500 f; P. Rousset, Zeitschr. f. Schweiz.
Geschichte (1938) S. 254—259; P. Kaiser I.e. S. 43 f; Kaiser-Büchel
I.e. S. 73 ff.

31 Vgl. Mayer I, S. 133 ; P. Kaiser 1. c. S. 46 ; Kaiser-Büchel 1. c. S.76.
32 Das Ereignis fällt in das Jahr 954; vgl. J. G. Mayer I, S. 134 f.:

P. Kaiser I.e. S. 46; Kaiser-Büchel I.e. S. 76.
33 Vgl. J. G. Mayer I, S. 134; P. Kaiser I.e. S. 47; Kaiser-Büchel

I.e. S. 77 f.
31 Vgl. MGH Leg. s. IV, I 24 ff und MGH Dipl. I 322—327;

Mohr, Cod. dipl. I, n. 59; J. G. Mayer I, S. 135; P. Kaiser I.e. S. 47;
Kaiser-Büchel 1. c. S. 78. Zur Echtheit dieser früher umstrittenen
Urkunde vgl. Lexikon für*Theologie und Kirche V (1933) Sp. 470;
VII (1935) Sp. 838; K. Bihlmeyer, Kirchengeschichte II, S. 64 f;
Literaturangaben: S. 62, Anm. 2.

33 Vgl. J. G. Mayer I, S. 135 ff; K. Bihlmeyer I.e. II, S. 65;
J. G.' Mayer 1. c. S. 136.

3G Vgl.: „Otto cesar natalem domini Papiae, indeque per montem



94

Cenerum et Luggm iter dirigens, Curiam venit in octava epiphaniae";
Annales Heremi, MGH, Script. Ill, 142 f; Hist.-Biograph. Lexikon der
Schweiz IV (1927) 730; A. Schulte I, 62; W. Giesebrecht, Geschichte
der deutschen Kaiserzeit, Braunschweig (1855 ff) I, 448; R. Holtz-
mann I.e. S. 112; I. Müller, Die Anfänge des Klosters Disentis 136 f;
id., Disentiser Klostergeschichte I, S. 72 f; id., Der Lukmanier als Di-
sentiser Klosterpaß im 12./13. Jahrhundert, Bündn. Monatsbl. 1934,
S. 10 f. Die richtige Deutung von Luggm als Lukmanier gab erstmals
G. v. Wyß, Anzeiger für Schweiz. Geschichte (1884) 292 f. P.Kaiser
1. c. S. 47 gibt die Ankunft des Kaisers in Chur zu früh an (auf das
Dreikönigsfest). Der Zweifel, welchen P. C. v. Planta, Die curräti-
schen Herrschaften der Feudalzeit, Bern (1881) S. 200 gegenüber
dieser Nachricht äußert, ist nicht berechtigt; Planta stand ihr offenbar

deshalb skeptisch gegenüber, weil er sie nur aus der nicht immer
zuverlässigen Synopsis annalium monasterii Desertinensis kannte.
Über die Disentiser Klosterchronik (Synopsis) vom Jahre 1696 vgl.
I. Müller, Zeitschrift für Schweiz. Geschichte 1933, S. 417—482. —
Von A. Eichhorn (Episcopatus Curiensis S. 55; ihm folgend P. Kaiser
1. c. S. 47) wird als Beweis für den Churer Aufenthalt des Kaisers
auch eine bei Tr. Neugart, Codex diplomaticus Alemanniae, St. Blasien

(1791) T. I S. 610 n. 754 abgedruckte Urkunde Kaiser Ottos
vom 13. Januar 965 aus Chur angeführt (Bestätigung der vom
Grafen Konrad gestifteten Kirche von Öhningen bei Stein am Rhein).
Sie ist jedoch eine Fälschung des 12. Jahrhunderts; vgl. K. Fr. Stumpf,
Die Küiserurkunden des X., XI. und XII. Jahrhunderts, Innsbruck
(1865—1883) n. 347; R. Köpke-E. Dümmler, Kaiser Otto der Große,
Jahrbücher der deutschen Geschichte, Leipzig (1876) S. 369, Anm. 2;
MGH Dipl. Reg. et Imp. Germ. I n. 445 S. 601 f; G. Meyer v. Knonau,
Anzeiger f. Schweiz. Gesch. (1870) S. 3 ff; id., Forschungen z.
deutschen Geschichte XIII (1873) S. 79.

s7 Vgl. K. Bihlmeyer 1. c. II, S. 65 ; J. G. Mayer I, S. 136 ; I. Müller,
Die Anfänge des Klosters Disentis S. 138. Benedikt V. starb 966 in
der Verbannung zu Hamburg.

38 Vgl. J. G. Mayer I, S. 136, 140; Mohr, Cod. dipl. I, n. 61.
38 Vgl. J. G. Mayer I, S. 141.
40 Vgl. K. Bihlmeyer I.e. II, S. 65. Die Hinreise über Chur ist

gesichert durch die Fortsetzung der Chronik des Regino von Prüm
zum Jahre 966 (MGH Script. I, 628): „Imperator iterum in Italiam
ire disponens, per Alsatiam et Curiam Alpes transcendens in
Italiam intravit." Vgl. auch R. Köpke-E. Dümmler, Kaiser Otto der
Große, S. 410; E. Oehlmann III, 220; IV, 194, 308; A. Schulte
l'.c. S. 62; P. Kaiser I.e. S. 48; W. Giesebrecht I.e. I, 465; R. Holtz-
mann 1. c. S. 113. Entgegen der frühern Annahme von Th. Sickel
erfolgte auch der Rückweg, zusammen mit dem unterdessen ebenfalls
zum Kaiser gekrönten Sohne Otto II. im Jahre 972, nach dem Itine-



95

rarium zu schließen, wieder über Chur. Vgl. R. Köpke-E. Dümmler
I.e. 488; E. Oehlmann I.e. IV, 194 ff; IV, 308; A. Schulte I, S. 62;
P. Kaiser I.e. S. 49; Kaiser-Büchel S. 79; R. Holtzmann I.e. S. 120;
J. O. Plaßmann, Das Leben.Kaiser Ottos des Großen, Jena (1928)
S. 65; in diesem Sinne berichtigte auch Th. Sickel seine frühere
Meinung; vgl. Beiträge zur Diplomatik VIII, Sitzungsberichte der Kaiserlichen

Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse
Bd. 101, Wien (1882) S. 118 Anm. 3.

41 Vgl. Mohr, Cod. dipl. I, n. 64; J. G. Mayer I, S. 142; P. Kaiser
I.e. S. 49; Kaiser-Büchel I.e. S. 79; Graf Arnold focht die
Rechtmäßigkeit der Schenkung Ottos I. von 955 und Ottos II. von 966
(Cod. dipl. I, nn. 52, 62) mit der Begründung an, daß der Hof Zizers
damals nicht im Besitze des Kaisers gewesen sei, sondern ihm
gehört habe und daher dem Kloster Schännis zuzusprechen sei1.

42 Mohr, Cod. dipl. I, nn. 88, 92, 93.
48 J. G. Mayer I, 151 ff.
44 E. Oehlmann I.e. IV, 309.
45 Auf den Synoden von 1075, 1078 und 1080.
46 Auf frühere Beziehungen zwischen Chur und Kaiser Heinrich

IV. weist ein Diplom aus dem Jahre 1061, welches dem Hochstift

den königlichen Schutz sichert und Rechte bestätigt: Mohr, Cod.
dipl. I, n. 05.

47 E. Poeschel, Das Burgenbuch von Graubünden, Zürich (1930)
S. 47.

48 Bertboldi Annales, MGH Script. V (1844) S. 316. Aus dieser
Quelle stammen offenbar mittelbar oder unmittelbar die Angaben von
J. Guler, Rätische Geschichte S. 30, über den Einfall in Oberrätien,
welche P. C. v. Planta, Die currätischen Herrschaften S. 12 Anm. 7
als einer ihm unbekannten Quelle entnommen bezeichnet.

49 J. G. Mayer I, 159.
50 MGH Script. V, 323.
51 Vgl. A. v. Castelmur, Eine rätische Kirchenstiftung vom Jahre

1084, Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 1929, S. 300: „quod
nos de Leune vicini construximus eclesiam in onore saneti Zenonis
aliorumque sanctorum quorum reliquie hic sunt et ordinaviumus earn
dedicatam ad venerabilem episcopum Liorprectum"; vgl. dazu 1. c.
S. 300 Anm. 5 und S. 304; B. Hidber, Schweizerisches Urkundenregister

II, Bern (1877), Reg. n. 2855 (das Datum ist dort aus
Versehen mit 1048 statt mit 1084 angegeben); B. Hidber, Diplomata
Helvetica varia (Bern 1873, als Beilage zum Schweiz. Urkundep-
register) n. 28 S. 36 f. Die Angabe von F. Perret, Bündn. Monatsblatt

1936, S. 118 Anm. 83, daß die Urkunde gedruckt nicht vorliege,
ist somit irrig.

52 Mohr, Cod. dipl. I, n. 98; MGH, Constitutiones et acta publica
imperatorum et regum I, 652 f. — Bischof Norbert hatte seinerseits



96

1080 an der Synode von Brixen teilgenommen, welche Gregor VII.
abgesetzt und einen Gegenpapst aufgestellt hatte. Vgl. MGH 1. c. S: 118.

63 A. Eichhorn, Episcopatus Curiensis S. 69: „Verum existimem
Nortbertum anathemate Quedlinburgi perculsum a clero Curiensi re-
ceptum amplius non fuisse ..."

54 P. Kaiser I.e. S. 59.
55 Kaiser-Büchel I.e. S. 91.
56 J. G. Mayer I, 160; B. Hidber, Schweiz. Urkundenregister II,

S. XXXV; B. Hidber, Diplomata Helvetica varia n. 42 S. 51 Anm. 11;
E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden V, Basel
(1943) S. 296 f.

57 „Norpertus Curiensis episcopus obiit, qui VIII servitia fratribus
constituit, anno d. i. dominicae incarnationis) MLXXXVIII" : Necr.
Cur. 26. Januar. Die Bemerkung von E. Poeschel 1. c. S. 297, Bischof
Norbert sei in Chur nicht anerkannt worden, wird in dieser
allgemeinen Fassung der Lage in Chur kaum gerecht.

58 J. G. Mayer I, 161.
59 J. G. Mayer I, 162 ff.
60 Vielleicht — mehr als eine Vermutung soll nicht ausgesprochen

sein — dürfen wir noch einen andern Eintrag im Totenbuch als
Beweis für die kaiserfreundliche Einstellung gewisser Kreise in Chur
auswerten. Am 14. Oktober lesen wir: „Otto comes occisus est."
Abgesehen vom Grafen Albert von Tirol (Necr. Cur. 24. Februar) bietet
daneben das Nekrologium aus der ältern Zeit nur noch einen Eintrag,
der einen Comes erwähnt: „Heberhardus comes occisus est" (20. Juli).
Die letztere Stelle deutet zweifellos auf den von 1040—1067
nachgewiesenen Grafen Eberhard von Unterrätien (vgl. die Zusammenstellung

der auf Eberhard weisenden Zeugnisse bei P. C. v. Planta,
Die currätischen Herrschaften S. 7). Der Graf Otto (im Necr. Cur.
14. Oktober) ist somit vermutlich auch in Rätien zu suchen. In
Unterrätien kommt der Name um diese Zeit nicht vor. Dagegen ist
ein Graf Otto für Oberrätien bezeugt. Im Chronicon des Bernold
von Konstanz, eines fanatischen Gegners des Kaisers, begegnen wir
nun zum Jahre 1089 der Angabe, daß Graf Otto wegen eines
Ehebruches vom Bischof von Konstanz gebannt wurde („impudentissimus
adulter"), und daß ihm die Leute, welche die verletzte Hausehre ihres
Herrn, eines Grafen Ludwig, zu rächen hatten, einen schimpflichen
Tod bereiteten. Auf Befehl des Bischofs wurde die Leiche wieder
ausgegraben und in ungeweihter Erde bestattet. Daß der im Jahre
1089 getötete Graf Otto mit dem im Jahre 1079 genannten Otto
von Buchhorn identisch ist, wird kaum zu bezweifeln sein: das
sichtliche Wohlgefallen, mit welchem der päpstlich gesinnte Bernold
von Konstanz das schmachvolle Ende (1089) des Grafen Otto erzählt,
versteht sich sehr gut, wenn es sich um den 1079 und auch sonst im
Kampfe gegen den Papst als sehr regsam tätig bekannten Grafen



97

Otto von Oberrätien handelt. Auch J. G. Mayer (I, S. 158 Anm. 1)
tritt unbedenklich für die Identität ein. Dieser 1079 und 1089
erwähnte antipäpstliche Graf Otto könnte nun sehr -vtmhl jener „Otto
comes" sein, den unser Nekrologium zum 14. Oktober erwähnt. Ber-
nold reiht den Tod des Otto eine gewisse Zeit, aber nicht allzu lange
nach dem 4. September ein (vgl. MGH, Script. V, 449: nach einem
Ereignis zum 4. September 1089 folgt ohne nähere Angabe ein Eintrag

über Bischof Bonizo von Sutri und anschließend der Bericht
über den Tod des Grafen Otto). Der zum Jahre 1089 im Herbst
erwähnte Graf Otto erleidet einen gewaltsamen Tod; ebenso unser
„Otto comes" im Nekrologium: „occisus est." Wenn wir in dem am
14. Oktober im Totenbuch genannten Grafen Otto wirklich den so

eifrig antipäpstlich tätigen Otto von Buchhorn, den Grafen von
Oberrätien, erblicken dürfen, wäre damit für die kaiserfreundliche,
antipäpstliche Stimmung in Chur ein neuer Beweis gewonnen. W.v. Ju-
valt (Forschungen über die Feudalzeit im Curischen Raetien, II. Heft,
Zürich 1871, S. 99) deutet den Eintrag zum 14. Oktober auf den 1020
und 1050 (Mohr, Cod. dipl. nn. 78 und 92) genannten Grafen Otto
von Oberrätien; die Stellen von 1079 und 1089 waren ihm jedoch
anscheinend nicht bekannt. P. C. v. Planta (Die currätischen
Herrschaften S. 12 f) nimmt, wie es die lange Zeitspanne erfordert (statt
1079 wird S. 12 aus Versehen 1097 angegeben) zwei Träger des
Namens Otto an (Otto I. und Otto II.), welche sich in die Zeit von
1020 bis 1089 zu teilen haben. Der Eintrag im Nekrologium scheint
nach Obigem, entgegen Juvalt, nicht auf den 1020 und 1050
genannten Otto (I.), sondern auf den 1079 und 1089 erwähnten Otto
(II.) zu deuten; jedoch soll zugegeben werden, daß die Erwähnung
von 1050 sowohl auf Otto I. als auf Otto II. passen könnte, was aber
in diesem Zusammenhange belanglos ist. An der in einer Urkunde
Kaiser Heinrichs II. vom 24. April 1020 (Mohr, Cod. dipl. I, n. 78)
vorkommenden Erwähnung des oberrätischen Grafen Otto ist nicht
zu zweifeln, da gegen B. Hidber, Schweizerisches Urkundenregister,
Bern (1863—77), I, n. 1261 und II, S. L, die Urkunde echt ist (vgl.
R. Thommen, Urkunden zur Schweizer Geschichte aus österreichischen

Archiven, Bd. I, Basel (1899) n. 4; I. Müller, Disentiser
Klostergeschichte, Einsiedeln (1942) S. 84 ff.

61 Vgl. A. Schulte I, S. 87; G. Bener, Studie zur Geschichte der
Transitwege durch Graubünden, Chur (1908) S. 18. — Nach Canossa
(1077) ging Heinrich über den Mont Cenis; die Rückkehr erfolgte,
weil die andern Pässe von seinen Gegnern besetzt waren, von Aquileja
aus über Kärnten. Anläßlich der Synode von Brixen (1080), welche
Gregor VII. absetzte und einen Gegenpapst erhob, zog Heinrich auf
dem Hin- und Rückweg über den Brenner. Auch 1081, 1084 und
1090 benützte er wiederum den gleichen Paß. Für die letzte Rückkehr

von Italien (1097) kommt ein Bündner Paß jedenfalls auch nicht

7



98

in Frage, sondern entweder Kärnten oder der Brenner. Vgl. E. Oehl-
mann III, 180, 225; IV, 227, 274, 276, 310; G. Meyer v. Knonau,
Jahrbücher des deutschen Reiches unter Heinrich IV. und Heinrich V.,
Leipzig (1890 ff) III, S. 19, 21 Anm. 26; III, S. 284 ff, 296, 353,
568; IV, S. 278; V, S. 1. — Die Angabe des Hist.-Biogr. Lexikons
der Schweiz, III (1926) 682, worin ein dreimaliger Zug Heinrichs IV.
über Chur in den Jahren 1174—1195 erwähnt wird, beruht, wie schon
die Daten zeigen, auf einer Verwechslung mit Heinrich VI.; denn
1174—1195 war Heinrich IV. längst tot.

62 Zur Paßpolitik der Hohenstaufen vgl. Hist.-Biogr. Lexikon der
Schweiz IV (1927) 271 ff; E. Poeschel, Das Burgenbuch von
Graubünden, Zürich (1930) S. 77, 91 f; I. Müller, Disentiser
Klostergeschichte 1, 89 ff, 92 ff.

63 J. G. Mayer I, S. 183, 220; A. Schulte I, S. 90; E. Oehlmann
III, S. 277; IV, S. 311 f, 317; Annales Mediolanenses MGH Script.
XVIII, 376; Annales Marbacenses MGH Script. XVII, 163; K. Fr.
Stumpf, Die Kaiserurkunden des 10., 11. und 12. Jahrhunderts chronologisch

verzeichnet, Innsbruck (1865—83) nn. 4034, 4460, 4461; W.
Giesebrecht V, 414; G. Bener 1. c. S. 19 ; I. Müller, Disentiser
Klostergeschichte I, 98, 100. Frühere Autoren, z. B. A. Schulte (1. c. I,
90) und J. G. Mayer (I, 183) hielten den Lukmanierübergang von
1164 nicht fyr völlig gesichert, da die am 9. Oktober 1164 vom Kaiser
,,in abbatia Dysertinensi" ausgestellte Urkunde nicht als einwandfrei
galt; vgl. aber jetzt K. Meyer, Die Capitanei von Locarno im Mittelalter,

Zürich (1916) S. 465 f; Exkurs über die Echtheit S. 271 f;
I. Müller, Der Lukmanier als Disentiser Klosterpaß, Bündn. Monatsblatt

(1934) S. 47. Andere Angaben, welche Barbarossa bei andern
Gelegenheiten nach Chur kommen lassen, bedürfen der Berichtigung.
So läßt P. C. v. Planta (Die Bündner Alpenstraßen, St. Gallen 1866,
S. 11) den Kaiser im Jahre 1166 einen Bündner Paß übersteigen,
während für 1166 der Brenner gesichert ist (vgl. E. Oehlmann 1. c.
IV, 311); S. Bavier (Die Straßen'der Schweiz, Zürich 1878, S. 23)
führt zwischen 1158—1166 mehrere Alpenübergänge Friedrichs durch
Graubünden an, während nur 1164 in Frage kommen kann; J.Leng-
genhager (Beitrag zur Verkehrsgeschichte Graubündens, Thusisl911,
S. 30) läßt Barbarossa im Jahre 1160 durch Graubünden ziehen, während

damals gar "kein Alpenübergang des Kaisers stattfand.
64 wir erfahren davon nur mittelbar aus der Bestätigung dieses

Urteils durch Kaiser Heinrich VI. im Jahre 1195. Die Bestätigungsurkunde,

deren Original nicht auffindbar war, erscheint erstmals, ohne
Quellenangabe, bei J. Hormayr, Sämtliche Werke, 3 Bde., Stuttgart
und Tübingen (1820—1822) Anhang S. 55; vgl. F. Huter, Tiroler
Urkundenbuch, Bd. I, Innsbruck (1937) n. 491; B. Hidber, Schweizerisches

Urkundenregister II, Bern (1877) n. 2684; H. Toeche,
Jahrbücher der deutschen Geschichte unter Heinrich VI., Leipzig (1867)
n. 362.



99

65 J. G. Mayer I, S. 212, 214, 220.
66 Mohr, Cod. dipl. I, n. 142; J. G. Mayer I, 214 f, 308; P.Kaiser

I.e. S. 85; Kaiser-Büchel I.e. S. 112.
67 Vgl. E. Kantorowicz, Kaiser Friedrich II., Berlin (1927) S.

12 ff. (Die 4. Auflage von 1936 stand mir nicht zur Verfügung.) —
Über Heinrich VI. im allgemeinen sei verwiesen auf Th. Toeche,
Jahrbücher Heinrichs VI., Leipzig (1867); J. Haller, Historische Zeitschrift
1914, S. 473 ff, und Mitteilungen des Institutes für österreichische
Geschichtsforschung (1914) S. 385 ff, 545 ff; K. Hampe, Deutsche
Kaisergeschichte in der Zeit der Salier und Staufer, 5. Aufl., Leipzig
(1923) S. 183 ff. Zu den Plänen des Kaisers (Weltherrschaft, Kreuzzug,

Erbimperium) vgl. die Literaturhinweise bei E. Kantorowicz,
Ergänzungsband, Berlin (1931) S. 12.

68 Zu erschließen aus Mohr, Cod. dipl. I, nn. 173, 179.
69 Mohr, Cod. dipl. I, nn. 142, 173, 179.
70 J. G. Mayer I, S. 183; G. Bener I.e. S. 19; J. Lenggenhager

I.e. S. 30; P. Kaiser I.e. S. 98 f; Kaiser-Büchel I.e. S. 124; E. Oehl-
mann I.e. III, 181; IV, 200, 201, 312; Otto von Freising, Cont. San-
blasiana MGH Script. XX, 323, 324; Armales Marbacenses MGH
Script. XVII, 166; K. Stumpf I.e. nn. 4862, 4863, 4951; A. Schulte
I.e. I, S. 91; H. Toeche I.e. n. 362. — Nicht zu bestimmen ist die
Route des Italienzuges von 1185. Vgl. E. Oehlmann 1. c. IV, 312, 317.

71 Mohr, Cod. dipl. I, n. 163.
72 F. Huter, Tiroler Urkundenbuch I.e. n. 491; J. Hormayr I.e.

Anhang S. 55; B. Hidber II, n. 2684; H. Toeche I.e. n. 362; vgl.
dazu Anm. 64.

73 „An diesem Tage wurde die Stadt Jerusalem dem glorreichsten
Kaiser Friedrich übergeben."

74 Über den wie ein Abenteuer anmutenden Zug nach dem Norden
vgl. E. Kantorowicz S. 54 ff, oder kurz zusammenfassend E. Poeschel,
Das Burgenbuch von Graubünden, Zürich (1930) S. 91 f; Sicardi epi-
scopi chron. (Muratori VII, 623): „per Curiam intravit Alamanniam" ;

Chron. Ursperg. (Burchard von Ursberg) MGH Script. XXIII, 322:
„de valle Tridentina per asperrima loca Alpium et iuga montium emi-
nentissima obliquando iter suum, venit in Raetiam Curiensem"; Con-
radus de Fabaria, Continuatio casuum saneti Galli III, MGH Script.
II, 171: „Veniens igitur primo a Curiense episcopo, postmodum a
nostro suseipitur abbate Uodalrico." Vgl. auch Kaiser I.e. S. 102;
Kaiser-Büchel S. 128; I. Müller, Zeitschrift für Schweiz. Geschichte
(1933) S. 464; P.C. Planta S. 11 f; S. Bavier S. 23 ; J. Lenggenhager,
S. 30; J. G. Mayer I, 227; A. Schulte I, 91; E. Oehlmann IV, 189, 313.

75 Mohr, Cod. dipl. I, n. 179.
73 J. G. Mayer I, S. 230 f.
77 J. G. Mayer I, 183; A. Schulte I, S. 92; E. Oehlmann I.e. IV,

313, 317. — Für andere Züge dagegen kommt der Weg über



100

Chur nicht in Frage, da die Route einwandfrei feststeht: vgl. E. Oehl-
mann IV, S. 313.

78 Zur „Kreuzfahrt" Friedrichs vgl. E. Kantorowicz S. 70, 90 ff,
127 ff, vor allem 154 ff, 165, 167 ; R. Röhricht, Beiträge zur Geschichte
der Kreuzzüge, Bd. I, Berlin (1874). Zur gerechten Beurteilung muß
der Kreuzzug im Zusammenhang mit dem ganzen Spiel der päpstlichen

und kaiserlichen Politik um die lombardischen Städte und um
das Königreich Sizilien betrachtet werden.

79 Mit Ausnahme der Omarmoschee und des Tempelberges.
80 Über diese wohl bis auf Napoleon denkwürdigste Selbstkrönung

eines Kaisers vgl. E. Kantorowicz S. 183; die Quellenangaben zum
Vertrag, zu den Berichten des Patriarchen und des Papstes, und zu
den Ereignissen in Jerusalem vgl. bei E. Kantorowicz, Ergänzungsband

S. 67, 71.
81 Wolfram von den Steinen bezeichnete in einem Vortrag diesen

Kreuzzug als eine „Komödie". Nach arabischen Quellen sagte Friedrich

selbst: „Mein Zweck war nicht, die Heilige Stadt zu befreien
oder etwas dergleichen; ich wollte einzig die Achtung der Franken
mir erhalten." Vgl. J. Marx, Lehrbuch der Kirchengeschichte, 8. Aufl.,
Trier (1922) S. 381 Anm. 1.

82 Die Spaltung hatte sogar auf das Heer der Kreuzfahrer und auf
das Heilige Land übergegriffen: vgl. Kantorowicz S. 167 f, 172, 189 f.

83 Vgl. E. Kantorowicz S. 454; R. Röhricht S. 83 Anm. 270.
84 Vgl. einige Äußerungen der Päpstlichen über die Selbstkrönung

Friedrichs bei E. Kantorowicz, Ergänzungsband S. 71; der Patriarch
Gerold schrieb: ,,satis inordinate satisque confuse excommunicatus
in praeiudicium honoris et excellentiae imperialis manifestum suo ca-
piti imposuit diadema"; ähnlich der Papst: „se sollempniter vel po-
tius inaniter coronavit." Andere sahen im Verhalten Friedrichs in
Jerusalem die Erfüllung der Weissagung über das gotteslästerliche
Betreten des Tempels durch den Antichrist. Die Veranlassung, daß
Friedrich als Antichrist aufgefaßt wurde, gab Papst Gregor IX. in
seiner Bannbulle 1239. Vgl. R. Röhricht S. 87.

85 Vgl. E. Kantorowicz S. 184.
86 In Deutschland wurde übrigens der Erfolg des Kaisers im Osten

weitgehend mit Genugtuung, ja mit Freude aufgenommen, z.B. von
Herzog Albrecht von Sachsen. Als Parallele zur„Erwähnung der
Befreiung Jerusalems im Churer Nekrologium sei auf Urkunden
verwiesen, welche Graf Adolf von Holstein mit Bezugnahme auf dieses
Ereignis datieren ließ : „Im Jahre der Rückerstattung des Heiligen
Landes an Friedrich, den unbesiegtesten Kaiser der Römer." Auch
in England galt Friedrich bei vielen als der Befreier des Heiligen
Grabes; vgl. E. Kantorowicz, S. 188, 457. Lobend äußern sich
auch Flugschriften, der Troubador Guillaume Figueira, Mathäus Pa-
risiensis (MGH Script. XXVIII S. 180), die Acta Aragonensia (ed.



101

H. Finke, Berlin-Leipzig 1908 f) I, 735: „plus fecit (für das Heilige
Land) quam alius princeps, qui fuerit a tempore Justiniani impera-
toris citra"; vgl. E. Kantorowicz, Ergänzungsband S. 199. Ähnliche
Äußerungen bringt R. Röhricht bei I.e. S. 79; Friedrich habe
Jerusalem gewonnen: „cooperante dementia divina"; „cooperante mira-
biliter et misericorditer Deo". Marquard von Padua vergleicht den
Kaiser mit dem Heiland.

st J. G. Mayer I, 233.
88 Necr. Cur. 23. Febr.: „Hainricus de Vurstinberch ob. anno ab

incarnatiqne dorn. MCCXXVIII, pro cuius anima venerabilis Cur.
episcopus B.(ertholdus) tradidit S. Marie tria paria librorum uidelicet1
Decreta, decretales et rationes super hiis"; 25. Augüst: „Bertoldus
Cur. episcopus occisus est anno dni MCCXXXIII qui tria paria
librorum tradidit S. Marie videlicet decreta, decretales et rationes
super hiis."

89 Unrichtig ist die Angabe von E. Kantorowicz S. 208, daß diese
Sammlung schon von Innozenz III. begonnen worden sei. Offenbar
denkt Kantorowicz dabei an die zwei Sammlungen (compilatio tertia
und quarta), welche Dekretalen Innozenz' III. enthalten (von 1198
—121Ö und von 1210—1216). Die erste Sammlung wurde von Innozenz

mit amtlichem Charakter ausgestattet.
90 Vgl. E. Kantorowicz S. 208; Lexikon für Theologie und Kirche

III (1931) Sp. 190; Ch. Berutti, Institutiones iuris canonici vol. I,
Turin (1936) S. 19; Card. P. Gasparri, Praefatio zu Codex iuris
canonici, im 1917 veröffentlichten Codex iuris canonici; J. B.
Sägmüller, Lehrbuch des katholischen Kirchenrechtes, 4. Aufl., Freiburg

i. Br. (1926) Bd. I, S. 242 ff. Dekretalen (=epistulae decretales)
sind päpstliche Erlasse, welche gewöhnlich, im Gegensatz zu
Entscheidungen für Einzelfälle, allgemeine Kirchengesetze enthalten. Vgl.
Lexikon für Theologie und Kirche III (1931) Sp. 189.

91 Er wurde 1233 im Schlosse Reams ermordet. Vgl. Necr. Cur.
25. August; J. G. Mayer I, 234 f.

92 Schon im 9. Jahrhundert war die bekannte Dekretalensamm-
lung des Pseudo-Isidor entstanden, und einzig in der Zeit zwischen
dem Decretum Gratiani (um 1150) und den Dekretalen Gregors IX.
waren, abgesehen von den über 20 privaten Sammlungen fünf von den
Rechtslehrern und Schulen anerkannte Dekretalensammlungen (die
sog. Compilationes antiquae) angelegt worden. Vgl. Lexikon für
Theologie und Kirche III (1931) Sp. 23, 190; J. B. Sägmüller I.e.
S. 239 ff; P. Gasparri 1. c. — Es ist zudem unrichtig, wenn J. G,
Mayer in den Dekretalen Gregors IX. eine gegen das Gesetzbuch
Friedrichs II. gerichtete Rechtssammlung sieht. Die beiden Gesetzbücher

lagen auf ganz verschiedenen Ebenen. Die Sammlung Friedrichs

II. (die sog. Konstitutionen von Melfi, erschienen 1231) waren
nicht für das ganze Imperium, sondern nur für das unteritalienische



102

Königreich bestimmt; die Dekretalensammlung des Papstes sollte
für die ganze Kirche Geltung haben. Die Zeitgenossen sahen in den
Dekretalen Gregors keineswegs ein Kampfmittel oder einen Schlag
gegen den Kaiser; vielmehr finden wir die Auffassung, daß Friedrich
hinsichtlich der Kodifikation des Rechtes gegenüber dem Papst in
Rückstand gekommen sei. Daher wurden Stimmen laut, welche dem
Kaiser als einzigartige Gelegenheit, seinen Ruhm zu mehren, gerade
die Schaffung eines einheitlichen Reichsgesetzbuches vorschlugen,
welches dem neuen kanonischen Recht Gregors IX. ebenbürtig an die
Seite treten könnte. Vgl. E. Kantorowicz S. 203, 377. — Unter den
vom Bischof Berthold geschenkten „decreta" ist zweifellos das
berühmte, um 1150 vom italienischen Kamaldulensermönch und Magister
Johannes Gratian in Bologna nach der scholastischen Methode
verfaßte erste Lehrbuch des Kirchenrechtes zu verstehen. Es bildet den
ersten Teil des Corpus iuris canonici (vgl. die Ausgabe von E. A.
Friedberg, Leipzig 1879 ff). Wegen seines Werkes gilt Gratian als
der Vater der kirchlichen Rechtswissenschaft. Der gewöhnliche Name
ist „Decretum Gratiani"; neben den Bezeichnungen „Concordia",
„Concordantia discordantium canonum", „Corpus decretorum" ist
jedoch auch der im Nekrologium gebrauchte Ausdruck „Decreta"
hinreichend belegt (vgl. J. B. Sägmüller I.e. S. 234f; Lexikon für Theologie

und Kirche IV, 1932, Sp. 651). Unter den im Nekrologium
genannten „decretales" muß nach dem Gesagten eine nicht näher
bestimmte Dekretalensammlung nach Gratian, aber vor Gregor IX.
(1234) verstanden werden. Wahrscheinlich bezieht sich die Stelle auf
eine der fünf compilationes antiquae, um so mehr als nach dem von
A. v. Castelmur entdeckten Katalog der Dombibliothek von 1457 eine
solche „compilatio antiqua decretalium" und drei Bücher mit
„Decreta antiqua" vorhanden waren. Vgl. P. Lehmann, Ein Bücherverzeichnis

der Dombibliothek von Chur aus dem' Jahre 1457, Sitzungsberichte

der Bayerischen Akademie der Wissenschaften,
philosophisch-philologische und historische Klasse, München (1920) 4. Abh.
S. 6 A n. 25 ; 21—23. Die „rationes super hiis" bezeichnen Erklärungen
zu Gratian und zu den Dekretalen; wie das Dekretum Gratians von
den Dekretisten, wurden die Dekretalen von den Dekretalisten in den
Schulen wissenschaftlich behandelt und erklärt. Vgl. J. B. Sägmüller
1. c. S. 237, 240; J. G. Mayer I, 235. Vielleicht entsprechen die
„rationes super hiis" dem Buch, das im Katalog von 1457 unter dem
Titel „Super decreto" erscheint. Vgl. P. Lehmann I.e. S. 5 A n. 19.

93 Die Stellung der Churer Bischöfe zu Friedrich II. hat im
wesentlichen keine Wandlungen durchgemacht. Die Annahme, daß
Bischof Berthold ein Parteigänger des Papstes war, beruht nach dem
Gesagten auf einem Irrtum; seine beiden Vorgänger, die Bischöfe
Arnold (1210—1221) und Rudolf I. (1223—1226), sowie seine beiden
Nachfolger Ulrich IV. (1233—1237) und Volkard (1237—1251) standen



103

zu Friedrich: vgl. J. G. Mayer I, 227 ff, 231 f, 236, 237 ff. Bischof
Ulrich war überdies mit dem Kaiser verwandt: vgl. J. G. Mayer I,
S. 235 f.

94 Wenn auch der damalige Churer Bischof Volkard von Neuenburg

ein entschiedener Parteigänger Friedrichs war (vgl. Anm. 93),
bestand doch" im Domkapitel neben kaiserfreundlichen Kanonikern
eine sehr rührige papsttreue Partei: vgl. J. G. Mayer I, 238 ff. Ein
Graf von Montfort, ein Anhänger Friedrichs, erscheint in einem päpstlichen

Schreiben Innozenz' IV. von 1247 als Verfolger der Kirche
von Chur, was ebenfalls auf päpstlich gesinnte Kreise hinweist: vgl.
J. G. Mayer I, S. 240; J. G. Mayer, Vaticano-Curiensia, Ungedruckte
päpstliche Urkunden, die Diözese Chur betreffend, aus dem 13., 14.
und 15. Jahrhundert, JHGG Jahrg. 1887 S. 29 (28. Sept. 1247, Lyon,
Innozenz IV.): „Cum nobilis vir comes de Monteforti a Curiensi et
S. Galli ecclesiis quedam feuda obtinere dicatur, idem Fr.(iderico)
quondam imperatori damnabiliter adherendo Romanam et per con-
sequens illas ecclesias persequi non desistat..

95 Necr. Cur. 22. Febr.: „Heinricus princeps obiit." Die kleine
Verschiedenheit mit dem wirklichen Todesdatum (12. Februar 1242)
kann die Deutung auf Heinrich VII. nicht ernstlich in Frage stellen.
Gerade in Jahrzeitbüchern kommen häufig Abweichungen vom
wirklichen Todestage vor; sie weisen nicht bloß Verschiebungen um einen
Tag zu früh oder zu spät auf; manchmal sind die Einträge um eine
Woche, einen Monat verschoben, oder auch ganz willkürlich
angesetzt; vgl. F. L. Baumann, Neues Archiv XIII (1888) S. 419 f;
I. Müller, Zeitschrift für Schweiz. Geschichte (1933) S. 441. Die Un-
genauigkeit unseres Nekrologiums versteht sich bei Heinrich VII.,
einem abgesetzten König, der nicht mehr im Brennpunkte des Interesses

stand, sehr wohl.
96 Vgl. über Heinrich VII.: E. Kantorowicz S. 371 f; P. Reinhold,

Die Empörung König Heinrichs VII. gegen seinen Vater, Leipziger
hist. Abhandl. Heft 35, 1911; E. Franzel, König Heinrich VII. von
Hohenstaufen, Prag (1929) bes. S. 168 f. Als Heinrich VII. während
der Abwesenheit seines Vaters in Italien die Regierung in Deutschland

führte, hielt sich Bischof Berthold I. 1228 in der Umgebung des
Königs auf; er scheint öfters mit ihm in Verkehr getreten zu sein;
vgl. J. G. Mayer I, S. 232; Mohr, Cod. dipl. I, nn. 197, 198- — Bischof
Ulrich war 1231 von Heinrich VII. als Propst von Beromünster
bestätigt worden und hatte von ihm den Titel eines königlichen
Hofkaplans erhalten. Vgl. J. G. Mayer I, S. 236.

97 E. Poeschel, Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde 1930, S. 183.
Über einen allfälligen Hinweis auf Friedrichs Kreuzzug im
kreuztragenden Engel eines Kapitäls im Altarhaus vgl. ebd. 184.

98 Die Stiftung ist in Cod. D zum 27. Mai eingetragen, worauf
unter dem 1. September als dem Todestag Rudolfs verwiesen wird;
in Cod. G ist sie zum 1. September verzeichnet.



104

99 Nicht zu verwechseln mit dem eben genannten deutschen König
Heinrich VII. von Hohenstaufen!

100 J. G. Mayer I, 332.
101 So fehlt z. B. Bischof Constantius (ca. 773): vgl. I. Müller,

Zeitschrift für Schweiz. Geschichte (1933) S. 442; W. v. Juvalt, Necr.
Cur. S. 149.

102 Necr. Cur. 24. September.
103 Necr. Cur. 27. Juni.
104 „Victor Cur. episc. ob., qui Cacias construxit": Necr. Cur.

21. Nov. — Über die Bedeutung dieser Notiz für die Gründungsgeschichte

von Kazis vgl. E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons

Graubünden Bd. III, Basel (1940) S. 178; E. Meyer-Marthaler,
Zur Frühgeschichte der Frauenklöster im Bistum Chur, Sonderdruck
aus der Festgabe für H. Nabholz (1944) S. 2 ff.

i°ö Unter dem Todestag des Bischofs Waldo (Necr. Cur. 17. Mai;
um die Mitte des 10. Jahrhunderts) erfahren wir, daß der Verstorbene
die Kirchen St. Laurentius in Bludenz, St. Martin in Bürs, St. Michael
in Schlins und eine Marienkapelle in der gleichen Gegend dem
Domkapitel geschenkt hatte. Die Notiz ist von Bedeutung für die
Kirchengeschichte des Vorarlbergs, indem diese Gotteshäuser hier überhaupt
erstmals ans Licht der Geschichte treten oder wenigstens zum ersten
Male mit ihren Schutzheiligen genannt werden. J. G. Mayer (I, 173)
schreibt diese Schenkung irrigerweise dem im Jahre 1122 verstorbenen
Bischof Wido zu. — Bischof Hiltibald (f 8. Oktober; Ende 10. Jahrh.)
vergabt dem Kapitel Besitzungen im Unterengadin und im Vintsch-
gau. Bischof Tietmar (f 29. Okt. 1070) übergibt dem Hospiz St. Martin

in Chur (hier erstmals genannt) einen halben Weinberg jenseits
der Plessurbrücke. — Bischof Wido (f 17. Mai 1122) ist mit seiner
Schenkung des Hofes in Schiers in die Geschichte des Chorherrengerichtes

Schiers einzureihen (vgl. C. v. Jecklin, Das Chorherrengericht

zu Schiers, JHGG 1919; P. C. v. Planta, Die currätischen
Herrschaften S. 158 ff). Die Stelle „Et unum hospitale in honorem
S. Petri in Septimo monte construxit" rief bekanntlich der Kontroverse,

ob Wido nur als Wiederhersteller oder als erster Gründer des
Septimerhospizes anzusprechen sei, und wo im letztern Falle das 831
und 849 genannte „xenodochium sancti Petri" (Mohr, Cod. dipl. nn. 19
und 28) zu suchen sei (vgl. die Literatur bei E. Poeschel, Die
Kunstdenkmäler III, 236 f, oder bei E. Meyer-Marthaler I.e. S. 20 f). Nicht
unwillkommen wird den Domherren der Veltlinerwein gewesen sein,
den ihnen die vom gleichen Bischof vergabte „vinea de Clavenna"
lieferte. Auch ein Haus und einen Wald im Veltlin verdankten die
Domherren der Freigebigkeit ihres Gönners. J. G. Mayer (I, 173)
scheint die Stelle völlig mißverstanden zu haben, wenn er von einem
„Walde St. Maria" spricht. Nicht der Wald war „St. Maria"
benannt, sondern die hl. Maria als Schutzpatronin des Domes wird auch



105

hier, wie so häufig im Nekrologium, gleichsam als Empfängerin der
Schenkung gedacht; es handelt sich um die fast auf allen Seiten des
Nekrologiums vorkommende Traditionsformel: „S. Mariae ad servi-
tium fratrum dedit." — Weitere Schenkungen und Stiftungen machten

z. B. die Bischöfe Komrad (nach Necr. Cur. f 2. März 1142, was
wohl in 1145 zu verbessern ist: vgl. J. G. Mayer I, 206), Egino (6. April
1167), Reinher (f 9. Nov. 1208), Volkard (f 16. Okt. 1251), Ulrich von
Kiburg (f 17. Juni 1237), Siegfried von Gelnhausen (f 19. Juli 1321),
Ulrich von Lenzburg (+ 24. März 1355), Petrus von Ungarn (28. Jan.
1357), Johann von Ehingen (11. Nov. 1385; f 30. Juni 1388), Hartmann

von Werdenberg-Sargans (f 6. Sept. 1416), Konrad von Rechberg

(24- Jan. 1440). — In den Rahmen der Bistumsgeschichte könnten

auch die Ausführungen über den Investiturstreit und über den
Kampf zwischen Friedrich II. und Gregor IX. einbezogen werden.
Wir verweisen, um Wiederholungen zu vermeiden, auf Kapitel 1.

106 Necr. Cur. 2. Febr. „Punt ota", die „Hohe Brücke", hier als
Altabruk bezeichnet, zwischen Cinuskel und Brail („in ponte alta" :

Mohr, Cod. dipl. I n. 117 von 1139) ist die Grenze zwischen Ober-
und Unterengadin: vgl. E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons

Graubünden III, Basel (1940) S. 314; W. v. Juvalt, Necr. Cur.
S. 139; E. Poeschel, Das Burgenbuch von Graubünden, Zürich (1930)
S. 285 (dort versehentlich Montalt statt Pontalt).

107 So wird z.B. der Frickinger Kauf in diesem Zusammenhang
neuestens von E. Marthaler, Untersuchungen zur Verfassungs- und
Rechtsgeschichte der Grafschaft Vintschgau im Mittelalter, JHGG
1940 S. 79, gar nicht erwähnt.

i°8 Mohr, Cod. dipl. I, S. 245.
109 Mohr, Cod. dipl. II, n. 77.
110 Necr. Cur. 26. August.
m Necr. Cur. 8. Februar.
112 Necr. Cur. 9. November und 22. November.
113 J. R. Rahn, Geschichte der bildenden Künste in der Schweiz,

Zürich (1876) S. 272, S. Plattner, Graubündens Altertümer und
Kunstschätze, Chur (1878) S. 14 und H. Jenny, Kunstführer der
Schweiz, 3. Aufl., Bern (1940) S. 25 geben für die Schlußweihe das

Jahr 1282 an; nach dem Necr. Cur. zum 4. Juni erfolgte jedoch die
Weihe durch Bischof Heinrich von Chur, welcher am 14- November
1272 starb (vgl. Necr. Cur. 14. Nov.). Gestützt auf die Notiz im
gedruckten Necr. Cur. zum 4. Juni: „Anno dorn. MCCLXV consecrata
est eccl. et altare b. Marie Curiensis per venerabilem Hainricum Dei
gratia episcopum Cur. cuius ecclesie dedicatio semper in octava Pente-
costes est celebranda" wird daher gewöhnlich in der Literatur der
4- Juni 1265 als Datum der Gesamtweihe der Kathedrale angegeben.
Vgl. z. B. E. Poeschel, Zur Baugeschichte der Kathedrale und der
Kirche St. Luzius in Chur, Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde



106

(1930) S. 180; E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons
Graubünden I, Basel (1937) S. 40; J. G. Mayer I, 280; J. Schmucki, Die
Kathedrale von Chur, Augsburg (1928) S. 10. Bereits P. Zarn in
seiner handschriftlichen Zusammenstellung der verschiedenen Codices
(im bischöflichen Archiv) und W. v. Juvalt und F. L. Baumann (MGH)
in ihren Ausgaben des Nekrologiums lasen 1265. Auch Chr. L. v. Mont,
Der Dom von Chur, war kein anderes Datum bekannt (vgl. seine
handschriftliche Abhandlung im bischöflichen Archiv, entstanden vor
1856, S. 40). Im Original (Cod. D) ist der Eintrag zu keinem
bestimmten Tage eingereiht, sondern er befindet sich oben rechts in
die Ecke der Seite hingeschrieben; deutlich ist noch MCC zu lesen,
der Rest ist völlig zerrieben. Nach der im Jahre 1943 von Dr.
Christianus Caminada, Bischof von Chur, im Reliquiengrab des
Hochaltares der Kathedrale gefundenen Weiheurkunde fällt jedoch die
Gesamtweihe der Kathedrale auf den 19. Juni 1272: „Anno millesimo
CC°LXXII°, in octava pentecostes indictione XVa consecrata est ec-
clesia et altare beate Marie virginis per venerabilem dominum Hen-
ricum dei gratia episcopum Curiensem in quo altari hec reliquie re-
quiescunt • videlicet beate Marie virginis et multorum aliorum
sanctorum" — Zur Auflösung des Datums vgl. H. Grotefend, Zeitrechnung

des deutschen Mittelalters und der Neuzeit, Hannover (1891).
Bd. I, S. (101).

ni J. Guler v. Weineck, Rätia, Zürich (1616) S. 142.
115 A. Eichhorn, Episcopatus Curiensis, St. Blasien (1797) S. 98.
iig Necr. Cur. 19. Mai und 25. September.
117 Der Name der Ortschaft ist nicht zu entziffern.
118 Necr. Cur. 5. Januar 1289; die Mutmaßungen von J.E.Kopp,

P. Kaiser (vgl. Th. v. Mohr II, S. 59) und J. G. Mayer (I, S. 257),
welche das Ereignis in den Spätherbst 1288 verlegen, sind an Hand
des Nekrologiums richtigzustellen; vgl. auch MGH Script. XVII,
S. 127.

119 J. G. Mayer I, 258.
12° J. G. Mayer I, 263, 325.
121 Necr. Cur. 3. August.
122 J. E. Kopp, Geschichte der eidgenössischen Bünde, V. Bd.,

2. Abt., Basel (1882) S. 216 f.
X23 A. Plüß, Die Freiherren von Grünenberg in Kleinburgund,

Archiv des Histor. Vereins des Kts. Bern (1902) S. 43 und bes. 144 ff.
12t J. G. Mayer I, 345.
123 A. Plüß 1. c. S. 44, 144.
126 w, v_ juvalt, Necr. Cur. S. 192.
127 Über die Besitzverhältnisse der Grünenberger vgl. Hist.-Biogr.

Lexikon der Schweiz III (1926) 774.
128 A. Plüß I.e. S. 132. Die Herrschaft blieb bis zum Aussterben

des Geschlechtes im Besitze der Grünenberger.



107

129 A. Plüß S. 133.
is« A. Plüß S. 141.
131 A. Plüß S. 145.
132 A. Plüß S. 145. — Die Angabe von A. Eichhorn (Episcopatus

Curiensis S. 106), daß die Grünenberger den Bischof getötet hätten,
widerspricht sowohl dem Nekrologium als der Chronik.

133 A. Eichhorn 1. c. S. 106.
131 J. G. Mayer I, 345.
135 A. Plüß S. 81 ff.
136 Ein Ritter Rudolf von Grünenberg kämpfte im November 1315

im Heere von Herzog Leopold am Morgarten und fand dort den Tod:
A. Plüß S. 88.

131 A. Plüß S. 136, 145.
138 Necr. Cur. 6. Sept.: „qui annis XXVIII sub multis rixis atque

gwerris eandem strenue rexit ecclesiam." Ähnlich lautet die Stelle
in einer „alten Handschrift": vgl. J. G. Mayer I, 424.

139 Vgl. Necr. Cur. 6. Sept.
no J. G. Mayer I, 306 ff.
in J. G. Mayer 1, 421.
U2 Necr. Cur. 6. Sept.
U3 J. G. Mayer I, 424.
in J. G. Mayer I, 421. Mayer verweist auf das bischöfliche Siegel

und auf die bloße Bezeichnung als „episcopus" in den Urkunden.
115 Vgl. J. G. Mayer I, 421; II, 719)
no Necr. Cur. 8. Okt.: „Hiltipaldus Cur. ep. ob. Commemoratio

rerum pertinentium ad fratres Curiensis congregationis... (folgt
Aufzählung der Güter). Hec omnia dedit episcopus Hiltipaldus fratribus
Curiensibus pro anima sua." Erster und letzter urkundlicher Nachweis
für Hiltibald: für 972 vgl. Mohr, Cod. dipl. I, n. 64; für 988 vgl. Cod.
dipl. I, 69. Als Todesjahr geben 995 an: Chur-Tiroler Archiv Bd. A
7 b, der Katalog des Bischofs Flugi, A. Eichhorn, Episcopatus
Curiensis S. 56, 58 (vgl. dazu Mayer I, 143 Anm. 2) und W. v. Juvalt,
Necr. Cur. S. 148. Regest der Schenkung, offenbar aus dem Nekrologium

geschöpft, im Chur-Tiroler Archiv Bd. A 7 b. Vgl. zur Schenkung

: O. Vasella, Untersuchungen über die Bildungsverhältnisse im
Bistum Chur mit besonderer Berücksichtigung des Klerus, JHGG
Jahrg. 1932, Chur (1933) S. 24 Anm. 1; I. Müller, Disentiser
Klostergeschichte S. 44 Anm. 57. — H. Schäfer, Pfarrkirche und Stift im
deutschen Mittelalter (Kirchenrechtliche Abhandlungen, herausgeg.
von U. Stutz, Heft 3), Stuttgart (1903) S. 4 Anm. 1 scheint die Churer
Kathedrale schon für 766 als Stiftskirche mit einem Kapitel zu
betrachten. Die angeführte Stelle: „monasterium sanctae Mariae" aus
der Schenkung des Bischofs Tello von 765 bezieht sich jedoch nicht
auf Chur, sondern auf Disentis. Vgl. zum sog. Tellotestament und
zur Datierung auf 765: I. Müller, Die Schenkung des Bischofs Tello



108

an das Kloster Disentis, JHGG 1939. Ebenfalls unrichtig auf Chur
bezogen wird die Stelle bei H. Glättli, Probleme der kirchlichen
Toponomastik der Westschweiz und Ostfrankreichs, Romanica Helvetica
V, S. 144.

147 MGH Libri confraternitatum, ed. P. Piper (1884) S. 144. Die
Liste ist nicht vor 934 entstanden (vgl. I.e. S. 8; I. Müller, Disentiser
Klostergeschichte S. 44 Anm. 57). Die Auffassung von Ch. Kind, Die
Stadt Chur in ihrer ältesten Geschichte, Chur (1859) S. 25, daß das
Domkapitel von Bischof Hartbert (erwähnt von 952—970) errichtet
worden sei, möchte daher richtig sein. Möglicherweise ist allerdings
die Entstehung des Domkapitels in die Zeit des Bischofs Chrode-
gang von Metz (zweite Hälfte des 8. Jahrh.) oder an den Anfang des
9. Jahrhunderts zu setzen. Bekanntlich fand gerade durch die Regel
Chrodegangs und die Unterstützung Karls des Großen das gemeinsame

Leben der Kleriker an sehr vielen Kirchen Eingang, und Ludwig

der Fromme forderte 816 auf der Synode von Aachen geradezu
die Einführung desselben: vgl. J. B. Sägmüller, Lehrbuch des kath.
Kirchenrechtes, 3. Aufl., Freiburg i. Br. I (1914) S. 449; Lexikon für
Theologie und Kirche III (1931) Sp. 401; I (1930) Sp. 3. — Ohne
Verwertung der ältesten urkundlichen Zeugnisse und auf teilweise
falschen Voraussetzungen aufbauend: J. G. Mayer I, S. 109; ebenfalls

mit Übergehung der ältesten Belege und unter Verwertung
zweifellos gefälschten Materials: Chr. M. Tuor, Reihenfolge der
residierenden Domherren in Chur, JHGG 1904, Chur (1905) S. 7 f.

148 Vgl. zu Hiltibald: Necr. Cur. 8. Oktober; ferner im Necr.
1. Jan.: „Victor presbyter et canonicus qui predium ad servitium
fratrum dedit"; 4-/Jan.: ,,C. de Clavuz sacerdos et canonicus qui
reliquit fratribus"; dantes canonicis in anniversario". Vgl. auch
die Statuten des Domkapitels, Mohr, Cod. dipl. n. 270 aus dem Jahre
1273 S. 400: „Curienses canonici"; S. 403: „in usus fratrum distri-
buantur."

149 Z.B. Necr. Cur. 1. Jan. 1183: Victor presbyter et canonicus;
4. Jan.: C. de Clavuz sacerdos et canonicus; 8. Jan. 1137: Henricus
presbyter et canonicus; 23. Jan. 1179: Conradus presbyter canonicus
et decanus. Weitere zahlreiche Beispiele im Nekrologium.

150 Vgl. zu den Diakonen: 24. Jan. 1114: Martinus diaconus et
canonicus; 14. März: Walterus de Sillaunis diaconus et can. Cur.;
17. März 1237: Chonradus de Schellinberch diaconus et custos huius
ecclesie. Vgl. auch 1. Mai, 25. Juli, 5. Aug., 8., 12., 14. Sept. Als
Subdiakone: 31. Jan. 1127: Odalricus Subdiaconus et can. huius eccl.;
vgl. ferner 22. Febr. 1159; 6. März 1232; 27. April 1161; 16. Mai
1147; 3. Juni, 28. Juni 1298; 6. Juli, 1. August 1349; 4., 11., 13. Sept.;
18. Sept. 1174; 29. Nov. 1273; 12. Dez. 1142. — Beispiele dazu von
andern Stiftskirchen bei H. Schäfer I.e. S. 110 f.

151 Necr. Cur. 29. Nov. 1273.



109

152 Necr. Cur. 7. Dez. 1155: Burchardus acolitus et canonicus
huius ecclesie. Vgl. dazu die Statuten des Domkapitels von 1273:
Mohr, Cod. dipl. I, n. 270 S. 404: „quilibet canonicorum, sive sit in
sacris oonstitutus, sive non ..."

163 Necr. Cur. 16. Jan. 1313; O.Vasella I.e. S. 82.
164 Necr. Cur. 20. Juli 1317: O. Vasella S. 82, 86.
155 Necr. Cur. 17. August; O. Vas-ella S. 82, 86; S. 126 n. 8 Anm.
166 Necr. Cur. 26. Febr. 1394; Johannes de Tonsei ist Johannes

Landoldi von Tunsei. Vgl. O. Vasella S. 56 Anm. 31; S. 82, 86.
157 Necr. Cur. 1. April 1389; aus Meßkirch; vgl. O.Vasella S.79,

86; S. 128 n. 31 Anm.
158 Necr. Cur. 1. Juni, erste Hälfte 14. Jahrh.; O. Vasella S. 82,86.
159 Necr. Cur. 3. April 1343: Johann Kotmann von Luzern; vgl.

O. Vasella S. 82, 86. Er erscheint im Nekrologium als „iudex istius
ecclesie". Dazu ergänzend: Ordinatio canonicor. Cur. 1329; vgl. C.v.
Moor, Die Urbarien S. 32.

160 Necr. Cur. 25. Nov. 1369; O. Vasella S. 79, 86. Dazu ergänzend:

Ordinatio can. Cur. 1329 vgl. C. v. Moor I.e. S. 32, und ein
Spruchbrief über die Pflichten der Kustorei 1351 vgl. C. v. Moor 1. c.
S. 35 ff.

161 Necr. Cur. 27. Sept. 1411; gest. 31. Okt. 1428; aus St. Gallen;
zuerst als Schulmeister nachweisbar (1396), wurde er später Kanonikus

und Scholastikus. Vgl. O. Vasella S. 27, 37 n. 17; 40 n. 3; 79,87.
162 Necr. Cur. 8. Dez. 1447. Während die andern im Nekrologium

einfachhin als magistri ohne nähere Angabe erwähnt werden,
erfahren wir über ihn, daß er kirchenrechtliche Studien betrieben hatte:
„licentiatus in decretis." Sonst ist er nicht nachweisbar. Vgl. O.
Vasella S. 38 n. 20; S. 82, 87.

163 Necr. Cur. 12. Nov. W. v. Juvalt S. 172 identifiziert ihn mit
dem am 7. Juli und 24- Jan. genannten Domdekan Ulrich von Mont-
fort. Vgl. O. Vasella S. 78, S. 86 Anm. 119.

164 Necr. Cur. 2. Juli 1319; 20. Mai 1326; vgl.. O. Vasella S. 78, 86.
165 Necr. Cur. 5. Juli. Allenfalls ist Suluanus (Necr. Cur. 10. Jan.)

früher anzusetzen. Über seine Lebenszeit ist jedoch nichts bekannt.
166 Necr. Cur. 12. Sept.
167 Durch Mohr Cod. dipl. I, n. 128 bereits für 1145 bezeugt.
168 Necr. Cur. 25. Nov. 1151.
169 Necr. Cur. 17. Juni 1237: Ulricus de Chiburch ep. Cur.

qui officium cantoris instituit certos ad ipsum reditus consignando.
Vgl. A. E. Cherbuliez, JHGG 1937, Chur (1938) S. 71. Als erster Beleg

wäre an Stelle des Katalogs des Bischofs Flugi das Nekrologium
zu nennen. Der Text schließt die von Cherbuliez erwähnte Möglichkeit,

daß es sich allenfalls nicht um eine neue Stiftung, sondern nur
um die Wiederaufrichtung einer früher schon bestehenden handle,
völlig aus. — Die Errichtung der Sextarie fällt erst in das 17. Jahrh.



110

— Für die Zusammenstellung der Inhaber der einzelnen Kanonikate,
wie sie im Nekrologium vorkommen, vgl. W. v. Juvalt S. 149 ff. Mit
Heranziehung anderer Quellen, jedoch nicht immer zuverlässig: Chr.
M. Tuor, Die Reihenfolge der residierenden Domherren, JHGG 1904,
Chur (1905) S. 1 ff. Für die Scholastici ist heute zu vergleichen:
0. Vasella, Untersuchungen über die Bildungsverhältnisse, S. 35 ff.
Über die Bedeutung der aus dem Necr. Cur. zusammengestellten
Verzeichnisse der Würdenträger des Domkapitels als Hilfsmittel zur
Bestimmung von zweifelhaften oder nicht datierten Urkunden vgl. W. v.
Juvalt, Necr. Cur. S. 151.

170 Necr. Cur. 11. Jan.: Reliquum vero inter canonicos in ambabus
exequiis presentes more solito dividatur. Die „ambae exequiae" sind
Vesper und Messe; vgl. Necr. Cur. 2. Juli 1319. Bisweilen werden sie
auch als „missa et placebo" bezeichnet, letzteres nach den Anfangsworten

der Totenvesper : vgl. Necr. Cur. 6. Sept. 1416. — Besonders
ausdrücklich über die zum Bezug des Stiftungsanteils erforderte Gegenwart
beim Gottesdienst Necr. Cur. 1. Juli: „Residuum vero inter canonicos

in utrisque exequiis presentes distribuatur. Si qui vero tarn
dorn, canonicorum quam ceterorum forent absentes, eisdem iuxta suam
absentiam si in alterutra exequiarum fuerint absentes medietas, si

vero in ambabus, totalitas defalcetur." Vgl. ferner 17. Jan., 5. Juni,
1. Juli, 6., 13. Sept., 7., 18. Dez. Zur Kürzung des Einkommens bei
schlechtem Gottesdienstbesuch vgl. auch die Statuten des Domkapitels,

Mohr Cod. dipl. I,-270 aus dem Jahre 1273 (S.401, bes. S.405):
„Minister ^. de portione negligentium praesentibus deputata ra-
tionem reddere tenetur."

171 Bürgergeschlechter von Chur kommen z.B. vor: 10., 15., 19.
März, 20-, 29. April, 22. Juni, 14., 16., 18., 23. August, 21. Dez.

172 Für die Jahrzeitstiftung des Berall von Wangen (11. Okt. 1259),
die nicht in das gedruckte Necr. Cur. aufgenommen wurde, vgl. C.
v. Moor, Die Urbarien des Domkapitels zu Cur, Chur (1869) S. 27 f,
nicht den Codex dipl., wie das Necr. Cur. S. 101 Anm. 2 angibt.
Auch die zum 30. Sept. und 30. Nov. erwähnten Stiftungen sind
nicht, wie das Necr. Cur. ankündigt, in den Cod. dipl., sondern in
die Urbarien (ed. C. v. Moor) aufgenommen worden, S. 30 f, S. 28 f.

173 Vgl. für diese Herrengeschlechter W. v. Juvalt, Necr. S. 138 ff.
174 Necr. Cur. 24. April.
176 Necr. Cur. 29. August 1255.
176 „Ruodolphus de Lichtenstain can. Cur. ob.": 12. Okt. Ende

13. Jahrh.
177 W. v. Juvalt, Forschungen über die Feudalzeit im Curischen

Rätien, Zürich (1871), passim.
178 Necr. Cur. 13. März.
179 Necr. Cur. 8. Febr., 25. Juni, 12. Okt. Vgl. dazu Chr. Cami-

nada, Die Tumb de Nünburg in der Kathedrale zu Chur, Schweiz.
Archiv für Heraldik, 48 (1934) S. 41 f.



Ill
180 Necr. Cur. 3. April.
181 Necr. ,Cur. 15. Jan., 4. April, 18. Aug.
182 Necr. Cur. 7. August.
183 Necr. Cur. 7., 25. Aug., 30. Sept., 2. Nov., 30. Jan.
184 Necr. Cur. 26. Jan., 9. Febr., 2. Mai.
185 Necr. Cur. 30. Januar.
186 Necr. Cur. Vgl. besonders: 20. März: „sub lapide cum tri-

bus piscibus"; 31. März: „cum tribus piscibus in lapide sculptis";
11. April: „sub lapide cum tribus piscibus designato"; ähnlich 13.
Oktober; 9. Oktober: „tumba de Schowenstain sub lapide cum tribus
piscibus"; vgl. auch 8. Mai und 25. August.

187 Necr. Cur. 2. März, 9. Dez.
188 Necr. Cur. 24. Jan.
189 Necr. Cur. 23. Jan.
190 Necr. Cur. 18. Dez.
191 Necr. Cur. 12. März. — Über Friedrich VII. vgl. P. Bütler,

Friedrich VII., der letzte Graf von Toggenburg, Mitteilungen zur
vaterländischen Geschichte von St. Gallen, Bd. 22 (1891) 1—108 und
Bd. 25 (1894) 1—102.

192 F. L. Baumann, Neues Archiv für ältere deutsche Geschichtskunde

XIII (1888) S. 429.
193 Die Anfänge der Churer Dombibliothek liegen im Dunkeln.

Die ältesten Handschriften in Chur, Itala- und Vulgatafragmente,
palimpsestiert unter jüngern Handschriften, gehen in das 5. bis 6.

Jahrhundert zurück, wobei aber Chur als Entstehungsort keineswegs
gesichert ist. Vgl. A. Bruckner, Scriptoria medii aevi Helvetica, Bd. I:
Schreibschulen der Diözese Chur, Genf (1935) S. 36. Um die Wende
des 8-/9. Jahrhunderts entstand die älteste Vita Lucii confessoris (cod.
Sangallensis n. 567), die Lex Romana Curiensis mit den Capitula des
Churer Bischofs Remedius (cod. Sangallensis n. 722) und das Gelasia-
nische Sakramentar des Remedius (cod. Sangallensis n. 348).
Bezüglich der Schriftheimat der drei Codd. Sangallenses 348, 567 und
722 vgl. zu Bruckner jedoch: I. Müller, Bündn. Monatsblatt 1942,
S. 250 f. — Dem 9. bis 10. Jahrhundert gehört der cod. Sangallensis
n. 878 an (vgl. A. Bruckner 1. c. S. 36 und 89 f), während der Parisinus
latinus 2443 aus dem 9. Jahrhundert, welchen J. G. Mayer (I, 154)
mit dem Churer Bischof Thietmar in Verbindung brachte, nicht nach
Chur, sondern nach Mainz gehört (vgl. A. Bruckner 1 .c. S. 37;
P. Lehmann, Ein Bücherverzeichnis der Dombibliothek von Chur aus
dem Jahre 1457, Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, philosophisch-philologische und historische Klasse,
München 1920, 4. Abh. S. 21). Aus dem 11. Jahrhundert sind
Fragmente eines Churer Missale und anderer liturgischer Bücher erhalten
(vgl. A. v. Castelmur, Fragmente eines Churer Missale aus der Mitte
des XI. Jahrhunderts, Zeitschr. für Schweiz. Kirchengeschichte, 1928,



112

S. 187 ff, A.Bruckner I.e. S. 69 f). Aus dem 14. und 15. Jahrhundert
liegen eine große Zahl von archivalischen Handschriften vor, wie
Chartulare, Urbare, Rechnungs- und Ämterbücher (vgl. Bruckner 1. c.
S. 38 und S. 63 ff). Für die Geschichte der Dombibliothek sind ferner
die verschiedenen Bücherverzeichnisse heranzuziehen. Ein Inventar
des Domschatzes aus dem 9./10. Jahrhundert erwähnt „VIII Evan-
gelia parata" (vgl. A. v. Castelmur, Die ältesten Verzeichnisse des
Churer Domschatzes, Zeitschr. für Schweiz. Kirchengeschichte 1927
S. 154; A. Bruckner I.e. S. 37). Ein von A. Bruckner übersehenes
Inventar aus dem Jahre 1240 erwähnt „VII plenaria" (plenarius sc.

liber; vgl. A. v. Castelmur, Die ältesten Verzeichnisse I.e. S. 154).
Es kann sich dabei um Evangeliaria plenaria handeln, enthaltend die
vier Evangelien, oder um Lectionaria plenaria (mit allen gottesdienstlichen

Lesestücken) oder um Missalia plenaria (mit allen für die Meßfeier

verwendeten Texten): vgl. Lexikon für Theologie und Kirche
VIII (1936) S. 328. Einen großen Zuwachs brachte der Bibliothek
im Jahre 1388 ein auf 1000 Gulden geschätztes Bücherlegat des
Bischofs Johann II. (vgl. J. G. Mayer I, 395; A. Bruckner S. 38;
P. Lehmann, Ein Bücherverzeichnis S. 20; „libri sacrae theologiae et
utriusque juris ac de aliis facultatibus diversis"). Der Katalog von
1457 führt die stattliche Zahl von etwa 300 Bänden an, von denen
nur mehr cod. Sangallensis 878 sicher nachweisbar ist: vgl. P.
Lehmann 1. c. S. 20 f; A. Bruckner S. 33, 38. Endlich liegen noch in
einem Inventar von 1589 einige Angaben vor: vgl. A. v. Castelmur,
Ein Inventar der Kathedrale von Chur vom Jahre 1589, Zeitschr. für
Schweiz. Kirchengeschichte 1929, S. 143 ff. — Zum heutigen Bestand
vgl. das Handschriftenverzeichnis bei A. Bruckner S. 63 ff.

194 Das einzige nicht unter diese beiden Kategorien fallende Buch
ist ein Werk etymologischen Inhaltes von Huguccio. Vgl. Anm. 200.

195 Vgl. dazu die nach dem Verzeichnis von 1457 in der
Dombibliothek befindlichen kirchenrechtlichen Werke: P. Lehmann 1. c.
S. 5 f A nn. 1—25.

196 Necr. Cur. 14. April; A. Bruckner S. 37: „zu unbestimmter
Zeit."

197 Necr. Cur. 28. Juni; Midezins Masein im Domlcschg; vgl.
W. v. Juvalt, Necr. Cur. S. 170.

198 Necr. Cur. 23. Febr., 25. August. — Über die Bedeutung dieser
Bücherschenkung vgl. oben Anm. 88, 90, 92.

199 Necr. Cur. 21. April. Mit dem „Liber decretorum" ist offenbar

wiederum das Decretum Gratiani gemeint, für welches auch dieser
Name bezeugt ist: vgl. F. Heyer, Der Titel der Kanonensammlung
Gratians, Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgesch. XXXIII,
Kanonistische Abteilung II (1912) S. 342; id., Namen und Titel des
Gratianischen Dekretes, Archiv für katholisches Kirchenrecht 24,
Mainz (1914) S. 502. Vgl. auch unmittelbar vorangehende Anmerkung
und oben Anm. 92.



113

200 Necr. Cur. 19. Nov.: Henricus de Crazins sac. et can. Curiensis
ob., qui dedit choro Curiensi duos libros, unum graduale et unum
Hugucionem pro remedio anime sue. Cod. D, 13. Jahrhundert.
Als „Hugucionem" ist nach dem Original ganz eindeutig das von
W. v. Juvalt mit „Hugrioom ?" wiedergegebene Wort zu lesen. Die
Form „Huguconem", welche der Text tatsächlich gibt, ist offenbar
Schreibfehler. F. L. Baumann (MGH Necr. Germaniae I 644) und
P. Lehmann S. 19 lassen das Wort überhaupt weg; A. Bruckner S. 37
kennt den genauen Wortlaut ebenfalls nicht: „Bücher, darunter ein
Graduale." Huguccio, Hugvitio, oder Hugo von Pisa (f 1210),
Professor des Kirchenrechtes in Bologna und Lehrer des Papstes Innozenz

III., verfaßte frühestens 1188 eine noch ungedruckte ausführliche
Summe oder Darstellung des Inhalts des Decretum Gratiani. Vgl. F.
Gillmann, Die Abfassungszeit der Dekretensumme Huguccios, Archiv
f. kath. Kirchenrecht 1914, 233 ff; J. B. Sägmüller, Lehrbuch des kath.
Kirchenrechtes I, 238; Lexikon für Theologie und Kirche V (1933)
Sp. 187. Obwohl dieses kirchenrechtliche Werk die Hauptleistung
Huguccios ist und im Necr. Cur. mehrmals kirchenrechtliche Werke
genannt sind, ist unter der zum 19. November verzeichneten Schenkung

offenbar das ebenfalls noch ungedruckte, weniger bekannte
etymologische Werk Huguccios „Liber derivationum" (um 1200) zu
verstehen, da im Bibliothekskatalog von 1457 die Dekretsumme nicht
vorkommt, wohl aber das andere Werk Huguccios vorzuliegen schien:
„Hugwicio de interpretatione vocabulorum" (vgl. P. Lehmann I.e.
S. 13 G n. 1). Vgl. auch Lexikon für Theologie und Kirche V, 187;
M. Manitius, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters
III. Bd., München (1931) S. 191—193. Das Buch will nach den
Worten des Verfassers darlegen „vocabulorum significationum distinc-
tiones, derivationum origines, interpretationum expositio-
nes" (vgl. den Anklang an den Titel des Werkes im Katalog von 1457).
Das Werk war in mittelalterlichen Bibliotheken sehr verbreitet und
wird oft in den Katalogen genannt: vgl. M. Manitius I.e. S. 192 f.

201 Necr. Cur. 6. Aug.: „... empt antifenarius anno dorn.
MCC ..." P. Lehmann und A. Bruckner haben die Stelle nicht
verwertet; sie fehlt ebenfalls in der Ausgabe des Necr. Cur. in den
MGH. Leider ist sie im Original kaum mehr erkennbar.

202 Necr. Cur. 13. Mai: „Dietmarus canonicus Curiensis ob. 1245,
pro cuius anniversario celebrando duo gradualia S. Marie scripta sunt
in pulpitis concatenata." S. Maria die Domkirche. M. E. deutet
O. Vasella, Die Bildungsverhältnisse S. 29, die Stelle nicht im
richtigen Sinne, wenn er damit die Pflege der Schreibkunst in der
Domschule belegen will: „Noch im 13. Jahrhundert wurden für die Feier
der Jahrzeiten eigens Gradualia, die im Chor auflagen, geschrieben."
Es handelt sich vielmehr um eine Bücherschenkung des betreffenden
Kanonikus, oder eine Bücherbeschaffung aus einer, sei es von ihm

8



114

oder seinen Erben, gemachten Stiftung. A. Bruckner S. 37 bringt
den Eintrag mit Bischof Thietmar in Zusammenhang; vgl. jedoch
ausdrücklich im Text: „Dietmarus canonicus Curiensis obiit
MCCXLV"; Bischof Thietmar dagegen starb schon 1070. Vgl. Necr.
Cur. 29. Januar.

2°3 Necr. Cur. 13. Mai. Obwohl die Bezeichnung „Conradus de
Valencias plebanus" nicht eindeutig ist, scheint es naheliegender,
Valendas als Wirkungsfeld, nicht als Herkunftsbezeichnung des Pfarrers
Konrad zu betrachten. Schwierigkeiten bestehen keine, da Valendas
1384 als Pfarrei urkundlich bezeugt ist (vgl. E. Poeschel, Die Kunst-
denkmäler des Kantons Graubünden IV (1942) S.- 122; Mohr, Cod.
dipl. IV, n. 71). Ausgeschlossen ist es allerdings nicht, daß ,,de
Valendas" als Herkunftsbezeichnung zu fassen ist und Konrad dem
Geschlechte der Herren von Valendas angehörte. Vgl. über die Familie:
E. Poeschel, Das Burgenbuch S. 224; W. v. Juvalt, Necr. Cur. S. 194;
L. Joos, Die Herrschaft Valendas, JHGG (1915).

204 Necr. Cur. 3. Juni: „Obiit Albero subdiaconus et can. Cur. de
Monteforti qui glossavit decretum capituli propriis expensis."
A. Bruckner 1. c. S. 37 hat den Sinn der Stelle m. E. nicht getroffen,
wenn er übersetzt: „Albero de Montfort glossierte auf Kosten des

Kapitels das Decretum Gratiani." Gerade weil Albero die Kosten für
die Glossierung des Decretum Gratiani, welches dem Kapitel gehörte,
selbst trägt, wird er ins Totenbuch aufgenommen. Unter „decretum"
ist wiederum das Decretum Gratians zu verstehen. Vgl. Anm. 90 und
A. Bruckner S. 37. Ob Albero dabei eigene wissenschaftliche Arbeit
leistete, oder die Erklärungen eines der zahlreichen Dekretisten oder
Glossatoren abschrieb, ist nicht festzustellen. Die berühmtesten
Erklärer des Decretums Gratiani waren dessen Schüler Paucapalea und
der Magister Rolandus Bandinelli, der spätere Papst Alexander III.;
ferner Omnibonus von Bologna, Johannes von Faenza, Albertus von
Benevent Gregor VIII), Rufinus, Stephan von Tournay, Hugo von
Pisa oder Huguccio, Sikard von Cremona, Johannes Teutonicus,
Bartholomäus von Brescia, Vinzenz von Beauvais, Wilhelm Duranti. Vgl.
über Glossen und Glossatoren: J. B. Sägmüller I, 233 Anm. 1; I, 237 f;
Lexikon für Theologie und Kirche IV (1932) Sp. 540. Vielleicht ist
das mit Glossen versehene Dekret wieder zu erkennen in einem der
drei Bücher, die im Katalog von 1457 als „Decretum cum apparatu"
erscheinen; vgl. P. Lehmann S. 5, A n. 1—3; apparatus fortlaufende
Erklärung des ganzen Textes: vgl. J. B. Sägmüller I, 237.

205 Necr. Cur. 19. Mai; 25. Sept. Vgl. auch Anm. 116. — Das
Missale gehörte, wenigstens nach dem Nekrologium, zur Ausstattung
des St. Konradsaltars, nicht auch zum Magdalenenaltar, wie A. Bruckner

S. 37 ungenau bemerkt; vgl. Necr. Cur. 19. Mai: „prout in libro
missali pertinente ad predictum S. Conradi altare continetur." Ein
zu beiden Altären, St. Konrad und St. Maria Magdalena, gehöriges



115

Missale wird 1498 als verloren gemeldet: „Item habuerunt altaria
unum vetus librum missalis in pergameno scriptum quod est de-
perditum" (vgl. O. Vasella, Die Bildungsverhältnisse S. 29 Anm. 30).

2°6 Necr. Cur. 13. Mai (Stiftung des Domherrn Dietmar): „duo
gradualia in pulpitis concatenata" ; unter dem gleichen Datum werden
die „gradualia concatenata in pulpitis super chorum" erwähnt, welche
Pfarrer Konrad von Valendas schrieb. — Über die im Mittelalter
sehr verbreiteten Kettenbücher vgl. Lexikon des gesamten
Buchwesens, ed. K. Löffler, J. Kirchner, W. Olbrich II. Bd., Leipzig
(1936) S. 224. Wegen des großen Gewichtes ließ man die Bücher
gewöhnlich auf den Pulttischen liegen, befestigte sie aber, um sie
als Wertobjekte vor Diebstahl zu schützen, mit einer Kette, die an
einer Stange lief. Für alte Bücher hat sich diese Sitte in einigen
modernen Bibliotheken bis heute erhalten, ebenso für die liturgischen
Bücher im Chor des Klosters St. Bonaventura auf dem Palatin in
Rom. Vgl. M. Besson, L'Eglise et la Bible, Genf (1927) S. 37 f;
Abbildung von Kettenbüchern ebd., PI. 26.

207 Necr. Cur. 18. Dez.: Egino presbyter et can. ob. 1142 qui
dimisit scholaribus unum modium siguli et unum caseum in orto de
Plattes. Über die Domschule vgl. O. Vasella, Die Bildungsverhältnisse

S. 24 ff.
208 Necr. Cur. 6. Mai 1173: Egino presbiter can. scholasticus et

decanus obiit. Er ist auch sonst, noch etwas früher, bezeugt: Mohr,
Cod. dipl. I, n. 128 (1154): Egino decanus et scholasticus. Vgl. O.
Vasella S. 35. Dort S. 35 ff auch über die folgenden Scholastici. Bereits
1165 (Mohr, Cod. dipl. I, 131) erscheint ein vom Dekan (und
Scholasticus) verschiedener Egino als „scholarum magister" oder
Schulmeister: „Egino praepositus, Egino decanus, Egino scholarum
magister" (vgl. Mohr, Cod. dipl. I.e.). Im Anfange war das Amt des
Scholastikers nicht notwendig mit einer Domherrenstelle verbunden.
Vgl. O. Vasella 1. c. S. 25.

209 Gegenüber dem Scholastikus oder Schulherrn erscheint der
Schulmeister im Nekrologium als Magister (vgl. z.B. 14. Nov. 1275),
sonst häufig als doctor oder rector puerorum bezeichnet: vgl. O.Va¬
sella S. 25.

210 Necr. Cur. 18. Dez. — O. Vasella S. 26 glaubt solche
Stiftungen erst seit der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts nachweisen
zu können.

211 Necr. Cur. 18. Dez. 1387.
212 Necr. Cur. 11. Jan. 1381; 1. Juli 1321; 7. Dez. 1303; 13. Sept.;

23. Jan. 1396; 6. Sept. 1416. — Vgl. weitere Beispiele: 5. Juni 1311;
2. Juli 1319: „dominis canonicis et scolaribus"; 4. Juli 1323: ,,de-
reliquit sacerdotibus et scolaribus ." Unter den ausführlichen
Jahrzeitstiftungen des cod. G dürfte sich kaum eine finden, welche nicht
in den stereotyp wiederkehrenden Formeln die Verteilung der Er-



116

trägnisse der Stiftung bis ins einzelne regelt und dabei auch einen
Betrag für die Schüler aussetzt. Stiftungen aus andern Quellen als
aus dem Nekrologium vgl. bei O. Vasella S. 26 Anm. 15.

213 Necr. Cur. 14. Nov. 1275.
214 Necr. Cur. 5. Juni und besonders ausdrücklich 1. Juli; vgl.

Anm. 170 bei den Ausführungen über das Domkapitel im I. Teil.
215 Necr. Cur. 5. Juni: „que distribui debent per quadragesimam

canonicis presentibus et scholaribus in sabbatis ut officium de b. v.
in eisdem sabbatis oelebretur ita scilicet ut cuilibet Scolari detur
1 imper., magistro VI imp." Das „officium b. v." ist nicht etwa das
Offizium im heutigen Sinne des kirchlichen Stundengebetes, sondern
die Messe, oft im Mittelalter als officium missae (vgl. Necr. Cur.
19. Febr.), oder Amt der heiligen Messe bezeichnet. Vgl. die
Vorschriften über die Verteilung der Stiftung des Phenning, die nur
diesen Sinn zulassen: „item sacerdoti dicenti missam, diacono,

subdiacono."
216 Vgl. Rechnungsablage des Domkapitels 29. Nov. 1510: O.

Vasella S. 26 Anm. 14; über die Verteilung der Kerzen an Mariä Licht-
Imeß : C. v. Moor, Die Urbarien S. 113 : „Item scolaribus una can-
dela..."

217 Vgl. „und besunderlich das sy och ordnen und schaffen sond,
daß die Schuler vor dem haiigen Grab im Münster ainen Salter an
dem Stillen fritag lesint untz uff den haiigen Ostertag" : vgl.
Staatsarchiv Graubünden, Dokumentensammlung Mohr 15. Jahrh.
III. Bd. n. 722: 1433 Juni 23. Inhaltlich gleich, aber kürzer und ohne
ausdrückliche Erwähnung der Domschüler ist der entsprechende Eintrag

im Nekrologium zum 26. Januar (Todestag des Stifters): „Theo-
doricus de Marmorea qui dereliquit pro remedio anime sue et
fratris sui Johannis quatuor lib. mez. annuo censu pro psal-
lendo psalterium iuxta S. sepulchrum Domini situm in ecclesia Cu-
riensi in parasceue usque in diem Pasee..." Dietegen von Marmels
und Theodorich von Marmels, welche W. v. Juvalt S. 169 als zwei
Personen auffaßt, sind identisch. Die Stiftungsurkunde des Dietegen
von Marmels vom 23. Juni 1433 deckt sich, von unwesentlichen Einzelheiten

abgesehen, völlig mit dem Eintrag im Nekrologium zum 26.
Januar 1439, wo der Stifter als Theodoricus de Marmorea erscheint. Auf
diesen Eintrag bezieht sich daher auch der Hinweis zum 13. Nov.:
„Hic peragitur agenda strenui militis dorn. Dietegani de Marmorea
prout in fine libri conscriptum est." Dort findet er sich allerdings,
wie W. v. Juvalt S. 113 Anm. 1 bemerkt, nicht; wohl aber ist die
Stiftung unter dem 26. Januar eingetragen, was W. v. Juvalt übersah
und daher (S. 169) zwei verschiedene Personen annahm, während nur
zwei verschiedene Namensformen, die deutsche und die gräko-latei-
nische vorliegen.

218 Necr. Cur. z.B.: 30. Mai: ante monasterium sub porticu prope



in
scolam; beinahe gleich: 12. Nov.; 25. Juli: requiescit ante scolas;
21. August: ante monasterium ante Scholas juxta statuam; 13. Okt.:
ante monasterium versus scolas; 14. Okt.: ante scolas prope statuam;
12. Nov. 1391: sub porticu prope scolam.

219 Necr. Cur. 14. Nov. 1275. Wegen seiner Stiftung brach ein
ein Rechtsstreit aus. Vgl. oben. Das Nähere über Mel bei O. Vasella
5. 36, n. 8. Zuerst (1258) Schulmeister, wurde er später (1266) Scho-
lastikus (vgl. O.Vasella I.e. S. 25).

220 Vgl. O. Vasella S. 40, n. 1; Meringen in der Diözese Konstanz.
221 Nekr. Cur. 6. Mai 1396; gest. 17. Sept. 1399 (vgl. Necr. zu

6. Mai), nicht am 6. Mai, wie O. Vasella S. 40 n. 1 irrigerweise angibt.
222 Vgl. O. Vasella S. 40 n. 2.
223 Necr. Cur. 19. Dez. — Die meisten Lehrer der Domschule

sind auch als Notare und Schreiber des Kapitels tätig. O. Vasella S. 27.
224 Vgl. O. Vasella S. 37 n. 17.
225 Necr. Cur. 31. Okt.; O.Vasella S. 27; S. 37 n. 17.
226 Necr. Cur. 4. Juli, 13. Jahrh.
22" Vgl. O. Vasella S. 24, 31.
228 Necr. Cur. 20. Aug.
229 w v. Juvalt, Necr. Cur. S. 171.
230 Necr. Cur. 18. März, 24. Dez., 2. Okt. Der letztere Eintrag

ist nach dem Original in D und nach W. v. Juvalt, Necr. Cur. S. 143
als „Redolfus sccolaris" zu lesen (nicht „secolaris", wie W. v. Juvalt
S. 99 angibt) und deutet sicher auf einen Domschüler, nicht auf einen
„saecularis".

231 Necr. Cur. 11. April 1216; vgl. O. Vasella S. 32.
232 Necr. Cur. 12. Juni: Magister Johannes Scolaris Cur. de Zo-

uingen. — Vgl. O. Vasella S. 31.
233 Vgl. A. Ebner, Die klösterlichen Gebetsverbrüderungen bis

zum Ausgang des karolingischen Zeitalters, Regensburg (1890); Lexikon

für ^Theologie und Kirche IV (1932) Sp. 318; I. Müller, Die
Anfänge des Klosters Disentis, JHGG 1931, S. 11 f (dort weitere
Literatur) ; E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler V, 294 f. Die Namen der
Verbrüderten wurden in Listen eingetragen, welche zusammen das
Verbrüderungsbuch oder das Buch des Lebens ergaben (Liber vitae
oder viventium).

234 Vgl MGH Libri confraternitatum, ed. P. Piper (1884) S. 144,
2 : „Conspectus coenobiorum quae cum monasterio S. Galli fraternitate
coniuncta erant Patribus in Curia." Die Domherren von Chur
stehen an zweiter Stelle, nach denen von Basel.

235 Das Verbrüderungsbuch von Reichenau zählt 40 000 Namen,
von Königen und Kaisern bis zum Klosterknecht, vgl. I. Müller I.e.
S. 12.

236 Vgl. für Pfäfers: MGH Libr. confraternitatum S. 360 Sp. 9:
1, 2, 5, 6, 7, 8, 9, 10; S. 373 Sp. 67, 2; für St. Gallen: S. 35 Sp. 75,



118

2 und 5; S. 10 Sp. 5, 1; für Reichenau: S. 173 Sp. 60, 3; S. 178
Sp. 77, 14; S. 214 Sp. 195, 1; S. 263 Sp. 384, 7; S. 326 Sp. 586, 22.
Zu Ursicinus episcopus vgl. I. Müller, Die Anfänge des Klosters
Disentis S. 16 f.

237 Necr. Cur. 22. Febr.
238 Necr. Cur. 27. Okt.: „anniversarium et memoria omnium in-

scriptorum fraternitati matricis ecclesiae Curiensis." E. Poeschel, Zur
Baugeschichte der Kathedrale und der Kirche St. Lucius in Chur,
Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde 1930, S. 167, scheint, nach
Ablehnung der Deutung der fraternitas auf eine Gemeinschaft von
Werkleuten, dieselbe nur auf die Domherren zu beziehen; es handelt sich
jedoch bei diesen „in die fraternitas der Mutterkirche Eingeschriebenen"

wohl um einen weitern Kreis als das Domkapitel, um die
Verbrüderten in ihrer Gesamtheit, da gerade die Gebetsverbrüderung
als „fraternitas" bezeichnet wird.

239 Necr. Cur. 10. Aug.; Cod. C, Schreiber b, gegen die Mitte des
12. Jährh. Vgl. W. v. Juvalt S. XI. Die falsche Deutung von „soror
nostra" als Nonne führte zu der Auffassung, daß St. Regula einmal
ein Kloster gewesen sei: so A. Nüscheler, Die Gotteshäuser der
Schweiz, I. Heft: Bistum Chur (Zürich 1864) S. 50 (nach Chr. L.
V. Mont); J.-R. Rahn, Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde (1872)
S. 282; G. Meier, Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte (1915),
S. 129. Berthrada wird als „soror nostra" bezeichnet, nicht weil sie
einem Klosterverband angehörte, sondern weil sie auf Grund ihrer
Schenkung in die Gebetsverbrüderung mit den Domherren
aufgenommen wurde. So auch E. Poeschel (Bündnerisches Monatsblatt
1945, S. 21). — Ein ähnlicher Irrtum führte zur Annahme eines
Doppelklosters in Münster, indem aus zu Münster gehörigen
Frauennamen im Pfäferser Verbrüderungsbuch auf einen Frauenkonvent

geschlossen wurde, während es sich nicht um
Angehörige des Klosters, sondern nur um Mitglieder der Gebetsgemeinschaft

handelt: vgl. E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler V, 294f. —
In diesem Eintrag des Nekrologiums gegen die Mitte des 12. Jahrh.
liegt übrigens die erste urkundliche Erwähnung der Churer Regulakirche

vor, nicht erst 1365, wie A. Nüscheler (I.e. S. 50), O. Farner,
Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubünden (JHGG 1924) S. 94,
A. v. Castelmur (Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 1928
S. 197) und O. Scheiwiller (Bündn. Monatsblatt 1941 S. 315)
behaupten.

24° Ygi Necr. Cur. 26. Jan., 23. Juli, 25. Aug., 2. Okt., 16. Dez.
Die Zugehörigkeit zur GebetsVerbrüderung ist besonders klar bei
Imiza, da sie als Wohltäterin des Kapitels erscheint: vgl. Necr. Cur.
25. Aug. Wohl auch als Mitglieder der Verbrüderung sind zu betrachten:

Oliva soror (9. März); Judinta soror (22. Juli); Adletta soror
(1. Aug.); ebenfalls wohl die Nonnen Judintta sanctimonialis de Ca-



119

zias, Gota sanctimonialis, Salerna monialis, Patrisa monacha, da ihre
Erwähnung im Nekrologium sich am besten aus der Gebetsverbrüderung

erklärt (vgl. 23. Febr., 4. April, 33.. Juli, 29. Okt.).
241 Necr. Cur.: 11. Febr.: „T.eodericus presbyter et monachus,

frater noster." Vielleicht sind auch Sigefridus monachus (13. Juni),
Wernherus monachus (29. Dez.), Martinus subdiaconus in monte
S. Marie (18. Jan.; Kloster Marienberg im Südtirol) und. Wipertus
monachus S. Blasii (11. Okt.) als Verbrüderte zu betrachten. W. v. Ju-
valt S. 102 betrachtet irrigerweise ,,S. Blasii" als Tagesheiligen zum
11. Oktober; der Originaleintrag zeigt jedoch, daß ,,S. Blasii" als
Ortbestimmung zur nekrologischen Notiz über Wipertus monachus zu
ziehen ist, also: Wipertus monachus ob. S. Blasii. In dieser Weise ist
auch die Angabe in den MGH Necr. Germ. I, 641 zu ergänzen. —
Zweifelhaft, ob es sich um einen „frater" als Mitglied des Kapitels
oder um einen Verbrüderten handelt, sind Einträge wie: Genzo frater
noster (11. März); Vuecel frater noster (1. Nov.).

242 Z. B. etwa: Otto conversus (31. Juli); Rudolfus conversus
(4. Okt.), usw.

243 Nach einer Notiz aus dem Chur-Tiroler Archiv wurde das Fest
von Bischof Hartmann, Graf von Werdenberg-Sargans, nach 1405 zum
Danke für seine Befreiung aus der Gefangenschaft eingeführt: vgl.
J. G. Mayer I, 411, 432.

244 Fest am 26. Juli. — Erst die Untersuchung der Originalien
zeigt, daß das Fest am Ende des 13. Jahrh. in Chur noch nicht
bekannt war: es fehlt in C (gegen die Mitte des 12. Jahrh.), unter den
Einträgen der ersten Hand in D (Ende 12. Jahrh.) und in E (Ende
des 13. Jahrh.). Sicher feierte man aber den Tag am Ende des
14. Jahrh. (Cod. G). Die Verehrung dürfte, wie ein wohl ins 14. Jahrh.
gehöriger Nachtrag in D zeigt, im Laufe dieses Jahrhunderts
Eingang gefunden haben.

245 So entsteht aus der Ortsangabe „Mediolani" (zu Mailand) in
Verbindung mit dem hl. Simplizian (16. August) ein hl. Confessor
Mediolanus, der gar nicht existierte (vgl. W. v. Juvalt S. 135). In
den ältern Martyrologien sind oft unverstandene Ortsbezeichnungen
zu Heiligen geworden. Ebenfalls aus einer unverstandenen
Ortsbezeichnung ist zum 11. Oktober der Tagesheilige St. Blasius entstanden
(W. v. Juvalt S. 102), den man trotz alles verzweifelten Nachsuchens
in keinem Martyrologium und keinem Verzeichnis entdecken wird;
richtig: Wipertus monachus obiit S. Blasii; vgl. Anm. 241.

246 O. Scheiwiller, Die heilige Emerita in Geschichte und Legende,
Bündn. Monatsblatt 1942, S. 289 ff.

247 So O. Scheiwiller I.e. Zur Bulle Pius' II. vgl. J. G. Mayer I,
19 Anm. 1; Jahrzeitbuch von Maienfeld ed. F. Jecklin JHGG (1912)
zum 4. Dez.

248 Necr. Cur. 26. Mai 1208: „dedicatum est altare in medio ec-
clesie in honorem s.crucis Emerite virg. et mart. ..."



120

249 Diese ältesten Belege für das Martyrium übersah O. Schei-
willer 1. c.

260 Erste Erwähnung des Emeritafestes überhaupt, diesmal noch
ohne nähere Bestimmung, gegen die Mitte des 12. Jahrh. in Necr.
Cur. Cod. C zum 4. Dez.

251 O. Farner, Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubünden,
JHGG (1924), S. 97 ff. — Zur Luziusfrage überhaupt vgl.: V. Berther,
Der hl. Lucius, Zeitschr. für Schweiz. Kirchengeschichte 1938, S.
20 ff, 103 ff; I. Müller, Der hl. Lucius, Bündn. Monatsblatt 1938,
S. 289 ff; id., Das Grab des hl. Lucius in der Churer Stephanskirche,
ebd. 1939, S. 370 ff; E. Poeschel, Wann hat der hl. Lucius gelebt?
ebd. 1938, S. 341 ff.

252 O. Farner I.e. S. 104. — Vgl. gegen seine Ausführungen:
V. Berther I.e. S. 23 ff.

253 Vgl. O. Farner I.e. S. 104; F. Jecklin, Jahrzeitbuch der St.
Amanduskirche Maienfeld, JHGG (1912), zum 9. Oktober: „Elevatio
(Translacio) saneti Lucy.

254 Vgl. Necr. Cur. 9. Oktober. — V. Berther I.e. und I. Müller,
Bündn. Monatsblatt 1939, S. 373 Anm. 11, scheinen diesen Eintrag
übersehen zu haben.

256 Das Datum ist gesichert durch die Inschrift auf dem Reliquienschrein:

„Anno 1252 VII Idus oct. 9. Okt.) translate sunt reliquie
S. Lucii a venerabili Hainrico cur. epo..." Vgl. J. G. Mayer I, 18,
Anm. 3.

256 O. Farner I.e. S. 96. — Das Nekrologium gehört zudem gar
nicht in klösterliche Kreise.

237 Statuten des Domkapitels von 1273, Mohr Cod. dipl. I, n. 270
S. 403: „Statuimus ut minister qui pro tempore fuerit electus a capi-
tulo et preposito annuatim in festo S. Galli per circulum anni ineipiat
distribuere vinum et panem ..." Dazu vgl.: Bischof Ulrich bestätigt
1332 einen Indulgenzbrief für Disentis „feria quarta ante festum beati
Galli": Mohr I, 222 S. 297. Eine Schenkung aus der ersten Hälfte
des 14. Jahrhunderts verlegt eine Jahrzeit auf das Gallusfest: „in festo
beati Galli"; vgl. C. v. Moor, Die Urbarien S. 33. —• Der Bücherkatalog

aus dem Jahre 1457 ist abgefaßt „circa festum saneti Galli";
vgl. P. Lehmann, Ein Bücherverzeichnis der Dombibliothek I.e. S. 5.
Selbstredend kommt das Gallusfest in allen gedruckten liturgischen
Büchern des Bistums vor.

258 Necr. Cur. 12. April; 16. Oktober.
239 Necr. Cur. 19. Juli.
260 C. v. Moor, Die Urbarien S. 15.
261 Vgl. O. Ringholz, Geschichte des fürstlichen Benediktinerstiftes

U. L. F. von Einsiedeln (1904), S. 39 f, 217, 549, 661 ff. Gerold
starb wahrscheinlich 978; vgl. O. Ringholz S. 667. Vgl. über Gerold
auch: J. G. Mayer I, 193 ff; A. Eichhorn S. 54; P. Kaiser I.e. S. 48;
P. Kaiser-Büchel S. 74 f.



121

262 O. Ringholz 1. c. S. 665 f tritt für die Identität ein.
263 Die erste Legende wurde von Albrecht von Bonstetten, Dekan

von Einsiedeln, um 1484 verfaßt; vgl. O. Ringholz S. 498, 550, 662 ff.
Über ihren historischen Kern und ihre wertlosen Zugaben: O. Ringholz

S. 665 ff, S. 39. Ältere ausführliche Nachrichten besitzen wir
keine. O. Ringholz (S. 39, 667) betrachtet gerade das Datum des
10. April nach unserem Necr. Cur. gegenüber andern Angaben
(16. oder 19. April) als den richtigen Todestag. Von einer Verehrung
Gerolds dagegen zeigt das Nekrologium noch keine Spur. Die ältesten
Zeugnisse für eine solche : O.Ringholz S. 549f. Im Laufe der Zeit wurde
der Geroldus conversus unseres Totenbuches zum hl. Gerold, ähnlich
wie die Ida conversa des Fischinger Nekrologs im Laufe der Zeit zur
hl. Ida von Toggenburg wurde. Vgl. L. M. Kern, Die Ida von
Toggenburg-Legende, Diss. phil. Freiburg (Schweiz), Thurgauische Beiträge
Heft 64/65, Frauenfeld (1928); Zeitschrift für Schweiz. Kirchengesch.
(1929) S. 77.

264 Z. B. Necr. Cur. 12. Jan.: Victor presbyter ob.
265 Vgl. z. B. 26. Jan.: qui octo servitia fratribus constituit; oder

16. Febr.: predium suum ad servitium fratrum dedit dantur tres
panes tritici pro anima sua et patris et matris suae; 24. März: que
duos modios tritici ad servitium fratrum dedit; 17. Mai: Wido
plenum servitium eisdem fratribus per singulos annos dare instituit;
25. Juli: qui XX siliquas ad servitium fratrum dedit; 12. Nov.: plenum
servitium de predio eius. Sehr deutlich: 7. März: Hainricus prebyter
et plebanus de Zizure qui servitium in anniversario suo de predio
suo fratribus constituit, oder auch 16. April: ad servitium fratrum
dedit, ut eius memoria habeatur. Die Formel „ad servitium fratrum"
oder inhaltlich gleichwertige finden sich häufig in unserem Totenbuch:

vgl. z.B. 1., 6., 8., 17., 23., 24., 31. Jan.; 16. Febr.; 3-, 15-März;
6. Mai, 20. Juli, 12., 27. Nov. usw. Um die Feier eines Jahrtages zu
sichern und das Interesse an der Beibehaltung zu fördern, trafen die
Schenkenden oft die Anordnung, daß den Mitgliedern des betreffenden

Klosters oder Kapitels ein besseres Mahl, servitium oder
servitium plenum, oder sonstwie Lebensmittel gegeben werden. Diesem
Zwecke, obwohl nicht ausschließlich, diente auch die Verteilung an
die Sakristane und Domschüler sowie die Spend an die Armen.
Bisweilen wird in den Jahrzeitbüchern ohne Nennung der Jahrzeit nur
das Mahl oder die Abgabe eingetragen, woraus jedoch auf die Jahrzeit
geschlossen werden kann. Vgl. F. L. Baumann, Neues Archiv für
ältere deutsche Geschichtskunde, XIII (1888) S. 415 f. — Zu
servitium vgl. Du Cange, Glossarium mediae et infimae latinitatisT.VII,
5. 450 : servitium plenum convivium plenarium quod monachis statis
diebus ex fundatione praebetur. Nach dem Nekrologium gehört zum
servitium gewöhnlich Wein, Getreide, Kleinvieh, auch Gemüse. Vgl.
6. Jan.: 2 oves, 6 gallete vini, modius siguli; ähnlich 20. Juli; das



122

vom Abt Ulrich von St. Gallen gestiftete servitium beträgt: 2 oves,
modius frumenti, mensura vini (vgl. 12. April, 16. Okt.); 9. August:
servitium: 1 modius siguli, legumina et milum, mensura vini; 12. Nov.:
servitium plenum 2 oves, unus porcus, mensura frumenti, mensura
vini. Vgl. auch 15. März, 24. April, 6. Mai. In einem Lehenbrief des

Kapitels von 1263 (C. v. Moor, Die Urbarien S. 28) wird als zu einem
servitium gehörig bezeichnet: porcus unius solidi, 4 oves, mensura vini,
modius tritici; vgl. auch C. v. Moor I.e. S. 27. Burchardus, Casuum
s. Galli continuatio erwähnt bei einem servitium: „vinum, frumentum,
usuarii fruetus"; eine Stiftung des Jahres 1279: „servitium cum vino
vel medone aut cerevisia Lukowiensi, cum triticeo pane, cum recenti
butiro, cum ovis, cum piseibus: vgl. Du Cange I.e. S. 450. Für das
von Bischof Wido den Kanonikern gestiftete servitium hat das damit
belastete Hospiz St. Peter auf dem Septimer einen Saum guten Velt-
liner Wein zu geben: Necr. Cur. 17. Mai, 23. Juni.

266 Necr. Cur.: agenda: 20. Jan., 10., 22. April, 23. Mai, 13. Nov.
— Memoria: 11., 13. April, 26. Mai.

267 Vgl. z. B.: 11., 23. Jan. Bis zu zwölf Messen werden gefordert;
vgl. z.B. die Stiftung von Bischof Hartmann (6. Sept. 1416), des
Grafen Heinrich von Werdenberg-Sargans (23. Jan.) oder für Bischof
Johann Naso (24. Jan.).

268 Necr. Cur. 1. Juli 1321.
269 Necr. Cur. 21. Dez.
27° Necr. Cur.: 1. März, 15. Mai, 14. Sept., 14. Dez.
271 25. März 1428; dazu W. v. Juvalt S. 30 Anm. 7.
272 Z. B. 2. April: ut celebrentur tres misse de beata virgine

dum ipsa supervixerit, et post mortem ipsius pro defunetis
celebrentur; 28. Sept.: in anniversario suo quod peragi debet tempore
vitae suae in vigilia Michaelis, post mortem vero in die obitus sui;
18. Nov.: quod agenda sua in ecclesia Cur. ipso vivente more
solito solempniter celebretur Ähnlich auch 6. Sept., 10., 11., 17.,
26. Nov., Necr. Cur. Appendix S. 128. Zum Unterschied von anni-
versarium nach dem Tod wird die Lebendjahrzeit oft als Agenda
bezeichnet: 6., 28. Sept., 10., 18., 26. Nov., Necr. S. 128. — Vgl. auch:
Mohr, Dokumentensammlung XV. Jahrb. III. Bd. n. 722, 23. Juni 1433,
Stiftung des Dietegen von Marmels: „das sy mir und des egenanten
Hansen von Marmels mines bruoders seligen Jarzit die wyl ich
in lib und leben bin, began sond mit sechs priestern, die ain gesungen
mäß von Unser lieben frowen und die andern gesprochen, und nach
minem tod aber mit ainer gesungnen und gesprochnen selmessen ..."

273 F. L. Baumann, Neues Archiv XIII (1888) S. 415.
274 Vgl. Augustinus in einer Predigt: „Morgen ist der Jahrestag

der Ordination des alten Bischofs Aurelius. Er bittet euch durch
meine Wenigkeit, daß ihr in aller Andacht in der Basilika des Faustus
zusammenkommen möget"; vgl. L. Eisenhofer, Handbuch der kath.
Liturgik II (1933) S. 120.



123

275 Necr. Cur. 16. April: „Ordinatio dorn. Eginonis Cur. episcopi
1167 qui decimam ad serv. fr. dedit, ut eius memoria in ordi-
natione et post- obitum eius habeatur." W. v. Juvalt S. 38 und die
Ausgabe der MGH Necr. Germ. I, 628 lösen das abgekürzte Wort
„ordinat." irrig in „ordinatum" auf. Über Bischof Egino: J.G.Mayer
I, 213 f. — Eine ähnliche Stiftung von Bischof Heinrich, dieimNekro-
logium fehlt, erwähnt Mohr, Cod. dipl. I, nr. 97 (1070) S. 137: „ut
quamdio praesentem duxerimus vitam, in nostrae ordinationis die,
finita pro nobis oratione ac missae celebratione ad convivium an-
nuatim conveniant post obitum autem nostrum, in anniversarii
nostri diem, itidem memoriam nostri agendo

276 Necr. Cur. 28. Jan.: ut ex tunc in antea celebretur pro ipsius
salute, quam diu ipse vixerit, in die B. Briccii episcopi officium: Salus
populi ego sum usque ad obitus sui diem, et ex tunc post obitus
ipsius anniversarius eius dies perpetuo celebretur ..." Über Bischof
Petrus vgl. J. G. Mayer I, 364 ff.

277 Vgl. z.B. Necr. Cur. 1. Juli.
278 Necr. Cur. 13. Sept.
279 Necr. Cur. 11., 26. Jan., 1. Juli, 17. Nov. Minister canoni-

corum sive syndicus: 22. Juni 1422; custos: 13. März 1333; magister
fabrice: 9. Aug. Über den minister canonicorum oder capituli vgl.
Statuten des Kapitels 1273: Mohr, Cod. dipl. I, 270 S. 401 f, bes. 403.

280 Vgl. Necr. Cur.: 1., 2., 5., 6., 7., 8., 10., 14„ 24., 25., 26.,
28. Jan., 2., 7., 8., 16. Febr., 2., 3., 13-, 15. März, 19-, 28. April, 1. Aug.,
30. Okt., 5., 6. Nov., 19. Dez. Über Eigenleute z.B.: 2. März: vineam
in uico Gininnes cum familia; 30. Okt.: predium suum et familiam
de Castello; Jahrzeitstiftung des Berall von Wangen am 10. Okt.
1259 (C. v. Moor, Urbarien S. 27); Necr. Cur. 5. Nov.

281 Necr. Cur. 4. Mai 1242.
'282 Necr. Cur. 7. Januar.
283 Necr. Cur. 26. März; 18. April.
284 Necr. Cur. 22. Jan.: reliquit XIII sol. mercedis; 9. Nov.:

X sol. mercedis et X den. mercedis. Vgl. auch 23. Jan.; 17. Dez.
285 Necr. Cur. 2. Dez.: V sol. mere, ad serv. fratrum deputavit:

unum in porco, duos in grano, et duos in caseo; 25. Sept.: XXIV sol.
mere, in grano, caseo et panno; vgl. auch 19 .Juli, 24. Aug. Das Dom-
leschg besaß einen eigenen Wertfuß: 19. Jan.: 5 sol. merz, in grano
in villa Sarns de mercede vallis que dicitur Tumilascha.

286 Necr. Cur.: 4., 8., 11., 12., 17. Jan.; 31. März; 1., 2., 5., 15.,
19. April; 4., 7., 11., 12., 16., 30. Mai; 5. Juni; 2., 6. Sept. Über die
verschiedenen Münzsorten vgl. W. v. Juvalt, Forschungen über die
Feudalzeit im curischen Rätien, Zürich (1871), Heft I, S. 3, 7 ff. Im
Nekrologium kommen vor: Goldgulden (23. Aug.), rheinischer Gulden
(9., 12. Oktober), Mark (vgl. Anm. 290), Pfennig (sehr häufig),
mailisch (sehr häufig: mediolanensium mailändisch, oder mezzanrtrum,



124

von mezzo halb), Heller (vgl. Anm. 287), Bilian oder Imperial
(z. B. 6. Jan.), Dukaten (2., 6. Sept.).

287 Necr. Cur. 27. August, 10. Sept.: lib. mez. Cur. monete;
5. April, 10. Sept., 6. Nov.: Heller, Churer Münze; 22. März, 2. April,
4., 5. Juli, 7. Sept., 28. Sept., 12. Dez.: Konstanzer Heller und Pfennig.

288 Necr. Cur. 10. Sept.; 6. Nov.
289 Z.B. 31. August: X lib. den. Constant. Curiensis estimationis

10 Pfund Konstanzer Pfennig nach Churer Währung. Gleichbedeutend

mit der Bezeichnung „Curiensis aestimationis" war offenbar die
andere (7. Sept.): sex lib. mez. Cur. gwarandie.

290 Necr. Cur. z. B. 27. Mai, 13. Juni, 17. Juli.
291 Necr. Cur. 4., 16., 17. Jan., 5. Juni.
292 Necr. Cur. 12. Jan.
293 Vgl.: totam prebendam suam anni gratie tarn in grossa quam

in cottidiana; vgl. etwa: 11., 16., 19. Jan.; 3., 13. Febr., 22. März,
4. April, 21. Juni usw. Kanonikus Ulrich von Feldkirch gibt jedoch
bloß die Hälfte: 21. Mai. Andere geben bloß die cottidiana: 24. März,
2. Juli. Unter der praebenda in grossa ist der Ertrag der Pfründe zu
verstehen, welche der betreffende Domherr besaß; unter dem
Ausdruck „in cottidiana" dagegen sind die „distributiones" gemeint, also
die- Sonderbezüge, welche aus dem Ertrag mancher Stiftungen den
beim Gottesdienst Anwesenden zufielen. Vgl. 9. März: prebendam
anni gratie sue cum cottidianis distributionibus; ähnlich 25. April,
5. Juli, 8. Dez. Ein Domherr konnte testamentarisch über den Ertrag
seiner Pfründe nach dem Tod bis zur ersten Jahrzeit verfügen (daher:
annus gratie) und denselben zur Stiftung einer Jahrzeit verwenden;
vgl. C. v. Moor, Die Urbarien S. 22 (1232); dazu Necr. Cur. 9. Juli
1411: Elias Knörr verspricht III libr. mez. de bursa sua quamdiu
vixerit, ipso autem defuncto prefate III libre de fructibus prebende
sue anni gratie a capitulo recipiantur; 22. Juli 1420 (Rudolf von
Trostberg): de cuius anni sui gratie fructibus certa pars atque
fructus ad capitulum pervenerunt, reliqua pars per suos heredes re-
cepta; 18. August: Hartmann von Castelmur verpflichtet sich, bei
Lebzeiten „VI lib. mez." zu bezahlen; „et post obitum suum obligabit
prebendam suam mortuariam"; 23. Okt. 1424: „VII libr. mez. eo
vivente ex bursa sua, post mortem vero ex redditibus anni gratie
dandas ..." Sowohl das Gnadenjahr (annus gratiae) als die
„distributiones" bestehen heute nicht mehr.

294 Necr. Cur. 6. Nov. 1411: Kanonikus Johannes Guderscher, de
cuius anni gratie fructibus aere alieno multum oneratis, apud
capitulum de eiusdem fructibus solutis aliis suis debitis X libr. hall. Cur.
monete antique dumtaxat remanserunt; vgl. auch 24. März 1417:
Kanonikus Johannes Annhuser: de fructibus anni sui gratie in grossa
qui partim suis creditoribus sunt dati et persoluti.

295 Necr. Cur. 23. Okt.
296 Necr. Cur. 28. Jan., 24. März, 6. Sept.



125

297 Necr. Cur. 9., 15. März, 8., 15. April, 1., 3. Mai, 14. Juni,
21. Sept., 6., 28., 29. Nov., 1., 11. Dez.; es kommen vor: tunica superior

et inferior, toga, pallium et tunica de bianco, mantellum, tunicale,
pellicium. Vgl. auch 13. April 1223: Chunradus de Aspirmunt
qui ad reparationem vestium ecclesie dedit pratum Davozeme.

298 Necr. Cur. 2. April, 25. Nov.
299 Vgl. Ausführungen über die Dombibliothek.
300 Necr. Cur. 22. März: „ob. dominus Philippus de Höst can.

eccl. Cur. qui reliquit totam prebendam suaxn ac lectos et
lectisternia et utensilia sua et omnes res suas

301 Necr. Cur. 16. April, 16. August, 16. Nov.
302 Vgl Andreas minister de Planther (1. April 1331), Hartmann

Ampseler, armiger (5. April 1454), Hainricus dictus Surio et Rudolfus
patruus suus (19. Juni 1332), Johannes de Rietberg (5. Sept. 1349),
Gottfridus de Schowenstain (23. Sept. 1349); Johannes dictus Ganser
(26. Sept. 1342), Burchardus dictus de Maunes (27. Sept.); Ulrich
v. Marmels (30. Sept.). Dahin gehört auch die Stiftung des Johannes
von Belmont auf den 27. Mai für seinen Vater und seinen bei Brescia
1311 gefallenen Bruder Rudolf: „Johannes de Belmonte donavit
capitulo Cur. unum dextrarium, qui venditus fuit pro XXXII marcis
ponderis Cur...." Bei Juvalt S. 53 findet sich nach cod. G das
unverständliche und sinnlose „detrarium"; im Original in cod. D jedoch:
dextrarium, so auch MGH Necr. Germ. I, 638 Anm. 6. Dextrarius
Handpferd, Schlachtroß. Vgl. Du Cange, Glossarium mediae et infimae
latinitatis III, 92: „equo eius militari quem dextrarium vocant"; ,,ha-
bebant dextrarios id est equos rruagnos qui inter equos communes quasi
Bucephalus Alexandri inter alios eminebant"; „Otho imperator
suum dextrarium mirae probitatis magnique precii equum, occisum
reliquit in acie"; S.93: Dextrarius dicitur, quia per dextram ducitur.
Vgl. auch Du Cange X, S. 150; L. Dieffenbach, Glossarium latino-ger-
manicum, Frankfurt a. M. (1857) S. 178; E. Habel, Mittellateinisches
Glossar, Paderborn (1931) Sp. 108.

303 Vgl. Necr. Cur. 9. Aug.
30t Vgl. Necr. Cur. 6. Nov.
305 Necr. Cur. 28. Sept.
306 Necr. Cur. 7. Febr.: IV libr. cere; 21. Febr.: galetta olei olive

de bonis suis m Dingzun, quod ardere debet in lampade appensa in
medio eccl. maioris Cur. ad honorem S. Marie et omnium sanctorum.
Vgl. auch 22. Juni, 12, Nov., 21. Dez.

307 Necr. Cur. 8. März; 19. März.
308 St. Luzi: 15. März; 6. Nov. Dort waren Grabstätten im Kreuz-

gang: vgl. 6. Nov. Bei den Predigern: 7. März, 23. Juli, 1. August,
19. September.

309 Z.B. in Feldkirch: 28. Aug., 28. Sept., 17. Nov.; Konstanz:
5., 20., 30. Juli, 3., 27. Sept., 17. Okt.



126

310 Necr. Cur. 26. Jan. Vgl. Abschnitt Domschule.
311 Necr. Cur. 16. Febr.: galetta vini ad bibendum de calice in

nativitate S. Johannis Evangeliste in cripta.
312 Necr. Cur. 5. Juni. Vgl. Abschnitt Domschule.
313 Necr. Cur. 30. Mai 1227.
314 Vgl. Necr. Cur. 28. Jan. 1461: Leopold Stöckli von Feldkirch,

Diakon und Kanzler von Chur: „unam libram pauperibus ad largam" ;

28. April 1440: Antonius Tumb, Pfarrer in Schnifis, Vorarlberg:
„Item capitulum XV solidos denariorum pro una larga pauperibus
expedire tenetur"; 30. August: Ulrich Walch, Notar: „et VI libr.
mez. ad unam largam pro pauperibus expendantur"; 16. Okt. 1411:
Jodocus Mayer von Altstätten: ,,VIII lib. mez. pro pane pauperibus
ad largam"; 21. Okt. 1429: Domherr Ludwig von Hornstein: „VIII
lib. mez. ad largam pauperibus"; 21. Nov. 1443: Margaretha Trys-
nerin: „ad unam largam pro pauperibus annnuatim distribuendam";
10. Dez. 1433: Johannes Stampfer und seine Ehefrau Katharina de
Gadezora: „Insuper etiam reliquerunt capitulo eccl. Cur. VIII libr.
mez. ad largam pauperibus post anniversarium eorum distribuendas."
Über den Zusammenhang der Spend und der Jahrzeiten und ihre
Bedeutung für die Armenpflege vgl. B. Mathieu, Zur Geschichte der
Armenpflege in Graubünden im Mittelalter und zu Beginn der
Reformationszeit, JHGG Jahrg. 1927, Chur (1928) S. 139 ff.

315 Necr. Cur. 28. April 1440.
316 Vgl. F. L. Baumann, Neues Archiv XIII (1888) S. 415.
317 Vgl. E. Poeschel, Zur Baugeschichte der Kathedrale und der

Kirche St.Lucius in Chur, Anzeiger für Schweiz.Altertumskunde (1930),
S. 165 ff, vor allem S. 168, S. 171 f, 180 f. — Vgl. auch K. Escher,
Die Münster von Schaffhausen, Chur und St. Gallen (1932), S. 7 ff,
S. 42 ff.

318 Necr. Cur. 9. Sept.
319 Necr. Cur. 16. April: Otto presbiter et can. ob. Curiensis,

qui librum matutinalem et psalterium in uno volumine dedit in Cryp-
tam." Offenbar fand also dort das Chorgebet statt.

320 In einem Verzeichnis der Altäre aus dem Jahre 1639 im bisch.
Archiv wird Berno als „episcopus Curiensis" bezeichnet. Einen Bischof
Berno von Chur gab es jedoch nie, und für das fragliche Jahr 1178
ist Ulrich von Tägerfelden als Bischof von Chur bezeugt. Der Titel
der Handschrift, in welcher sich das Verzeichnis befindet („Nomina
quorundam episcoporum, canonicorum Ex anniversariorum libris
pleraque deprompta") und die Notiz selbst zeigen, daß sie aus dem
Nekrologium geschöpft ist, mit eigenmächtiger Beifügung des Wortes
„Curiensis" zu Bischof Berno. Eine Bemerkung zum 2. Juni 1178
im Chur-Tiroler Archiv Bd. II f. 24, welche ebenfalls das Nekrologium
als Quelle benutzte, sieht in Berno einen Weihbischof von Chur:
„Suffraganeus des Bischofs von Chur." Ch. v. Mont, Der Dom von



127

Chur S. 40, will diese Auffassung wenigstens als Hypothese gelten
lassen. Jedoch auch ein Weihbischof Berno ist für Chur nicht
nachzuweisen. Die Hypothese entsprang der Ratlosigkeit, in welcher man
sich gegenüber der Angabe des Nekrologiums befand. J.G.Mayer I,
217 Anm. 5 verzichtet daher darauf, die Herkunft Bernos zu
bestimmen.

321 E. Poeschel, Zur Baugeschichte 1. c. S. 171 f. Über die Weihe
in Salem vgl. eine Salemer Chronik aus dem Anfang des 13.
Jahrhunderts, wornach die dortige Konsekration vorgenommen wurde „a
venerabili episcopo ordinis nostri nomine Berone": vgl. Poeschel I.e.

322 E. Poeschel I.e. 172.
323 Das Siegel stammt zweifellos von der 1178 von Berno

ausgestellten, jedoch verlorenen Konsekrationsurkunde.
324 B. Gams, Series episcoporum, Regensburg (1873) S. 310, und

Mitteilung von D. L. Galbreath, Baugy s. Ciarens, an das bischöfliche
Archiv vom 22. Nov. 1943.

325 Vgl. Mecklenburger Siegel I, Heft 1, Schwerin (1867) S. 6

n. 14; Mitt. Galbreath. Der von E. Poeschel I.e. S. 172 angeführte
Grund, daß Berno im Totenbuch und in der Chronik von Salem ohne
Diözese erwähnt sei, weil er als Missionsbischof keinen festen Sprengel

besessen habe, ist angesichts der Siegelumschrift und seiner
Unterschrift in den Akten des Laterankonzils hinfällig. Vgl. zur
letztern: J. D. Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio,
Neudruck und Fortsetzung von L. Petit-J. B. Martin, Paris (1899 ff)
Bd. 22, Sp. 217: Provinciae Bremensis: Bernoz Virrensis episcopus;
Sp. 467: Berno Virinensis episcopus (Virrensis oder Virinensis Sue-
rinensis, von Schwerin). Über Berno vgl. Lexikon für Theologie und
Kirche II, Sp. 219; VII, Sp. 37; IX, Sp. 383; A. Hauck,
Kirchengeschichte Deutschlands, 4. Teil, Leipzig (1903) S. 622 ff; Allgemeine
deutsche Biographie, Leipzig (1875) II, 467 f. Über die Einordnung
der Weihe durch einen Zisterzienserbischof in die sonstigen' in Chur
sichtbaren Zisterziensereinflüsse vgl. E. Poeschel I.e. S. 171 f.

326 Vgl. Casuum saneti Galli continuatio II, MGH Script. II,
162; Mitteilungen zur vaterländischen Geschichte (St. Gallen) N. F.
VII, 11: „Oudalricus in episcopatum Curiensem promotus est.
Quem cum 8 annis per electionem tantum tenuisset, in concilio Alex-
andri pape (1179) abbatiam elegit episcopatum vero refutavit";
A. Brackmann, Germania Pontificia Vol. II, Pars II, Helvetia Ponti-
ficia, Berlin (1927) S. 95 n. 34: 1179 Ulricus electus Curiensis; J. G.
Mayer I, 218.

327 Vgl. Poeschel 1. c. S. 180 f.
328 Necr. Cur. 26. Mai.
329 Necr. Cur. 9. Nov.; Anm. 112.
330 Necr. Cur. 8. Febr.; Anm. 111.
331 Vgl. Anm. 113.



128

332 Auflösung der Kürzung nach MGH Necr. Germ. I 631 Anm. 10.
333 W. v. Juvalt, Necr. Cur. S. 167; J. Schmucki, Die Kathedrale

von Chur, Augsburg (1928) S. 10. — Weitere Gründe gegen diese
Auffassung bei E. Poeschel S. 180 f.

334 E. Poeschel S. 166.
335 Vgl. Necr. Cur. 27. Okt.: Rudolfus de Velkilch, decanus et

magister operis.
336 Vgl. J. C. Muoth, Zwei sog. Ämterbücher, JHGG 1897 S. 19.

Über die Datierung der Stelle vgl. Muoth, S. 6: Ende des 14. oder
Anfang des 15. Jahrhunderts, unter der Herrschaft von Bischof
Hartmann. Irreführend scheint mir die Formulierung von E. Poeschel
S. 166: ,,Unter der Herrschaft des Bischofs Johann von Ehingen um
1390"; denn seit 1388 war Bischof Johann tot. Näheres über das
Amt des Dombaumeisters bei E. Poeschel 1. c.

337 Vgl. Necr. Cur. 25. Okt.: ,,solamen de Umbiichs magister
operis tenetur locare predictum solamen."

338 Vgl. Necr. Cur. 19. Juni. Gegen eine falsche Deutung der 1357
19. Okt. genannten „fraternitas matricis ecclesie Curiensis" etwa im
Sinne einer halbweltlichen Bruderschaft oder Gemeinschaft von Werkleuten

vgl. E. Poeschel S. 167.
339 Vgl. dazu E. Poeschel S. 174 f; K. Escher S. 48.
340 J. Burckhardt (und auch J. R. Rahn, Geschichte der bildenden

Künste in der Schweiz S. 273) vermutete in den Säulen die Träger
der alten Kanzel; A. Lindner und J. Schmucki nahmen eine Sängertribüne,

einen sog. Pontile vor dem Chor an (vgl. E. Poeschel S. 174).
Chr. Kind und O. Farner möchten als ursprünglichen Standort die
ehemalige Laurentiuskapelle auf dem Hof betrachten (vgl. O. Farner,
Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubünden, JHGG 1924 S. 34).
Für die statuengeschmückte Vorhalle vgl. Necr. Cur. 10., 20., 30. Mai;
21., 25. Juni; 18. Juli; 21., 30. August; 9. Sept.; 4., 14. Okt.; 12. Nov.;
einige Stellen im Wortlaut bei E. Poeschel S. 174. Auf eine Statue zur
linken Seite der Vorhalle weist Necr. Cur. 20. Mai 1303: „ante
monasterium ad dexteram manum prope statuam exeundo de monasterio" ;

ferner 10. Mai 1388 (bei E. Poeschel irrig : 1358): „ante vestibulum mo-
nasterii iuxta statuam ubi itur per cymiterium super curiam usque ad
Castrum"; auf eine solche zur rechten Seite deutet Necr. Cur. 12. Nov.
1413: „ante monasterium sub porticu iuxta statuam prope scolas."
Wie in diesem Eintrag, wird auch unter dem 30. Mai die Vorhalle
ausdrücklich als Porticus bezeichnet: „ante monasterium sub porticu
prope scolam"; ähnlich 9. Sept. und 4. Oktober. Zwei Einträge
erwähnen ein Gewölbe: 26. Juni 1370: „ante monasterium vor dem
Gewölb", ebenso 21. Juli 1380.

341 Vgl. Necr. Cur. 18. Juli: „prope statuam vestibuli ubi iura
redduntur pro tribunali." Näheres über die Vorhalle bei E. Poeschel
I.e. S. 175.



129

342 Vgl. 8. Febr. 1259: „Dedicatio altaris iuxta hostium claustri
dedicati ad honorem sanctorum Johannis ewang., Jacobi apostoli..
13. Juli 1380: „prope altare S. Jacobi ad manum sinistram quo itur ad
ambitum"; 13. Juni 1416: ,,in ambitu ecclesie Curiensis prope murum
ambitus ubi itur per parvum ostium prope fontem ad ambitum"; vgl.
auch 31. Juli, 27. Sept., 3., 15. Nov. Vgl. zum Kreuzgang E. Poeschel
S.174; K. Escher S.48. Die Türe wurde bei der Renovation
festgestellt.

343 Zu den Grabstätten im Dom vgl. die Ausführungen über die
rätischen Adelsgeschlechter. Über Gräber im Kreuzgang vgl.: 6. Mai:
Requiescit in ambitu eccl. Cur. in tumba Ungarii; 18. Juli: Requiescit
in ambitu prope ianuam quo itur ad domum scholastici; 21. Juli:
Requiescit in ambitu ante monasterium sub lapide quo itur ad domum
cantoris; vgl. ferner 19., 24., 30. Mai, 13. Juni, 23. Aug. Für Gräber
in der Vorhalle: 12. Nov.: Requiescit ante monasterium sub po'rticu.
Daß auch vor der Kathedrale und auf dem Hofplatz Gräber waren:
10. Mai 1388 (vgl. Anm. 340); 26. März 1439: „in medio cimiterii quo
itur extra monasterium versus Castrum Curie Curiensis"; 9. Sept.:
„Requiescit extra porticum monasterii in introitu ecclesiae versus
sinistram, ubi itur super Curiam." Ähnlich 4. Okt. Vgl. auch Chr. Ca-
minada, Die Bündner Friedhöfe, Zürich (1918) S. 168.

344 Er kam offenbar 1492, als der reiche, von J. Ruß geschaffene
spätgotische Altar vollendet war, außer Gebrauch. Damals oder nicht
viel später wird er verschwunden sein.

345 Necr. Cur. 11. März.
346 Necr. Cur. 25. August.
347 Vgl. E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons

Graubünden, Bd. I (1937) S. 48; V (1943) S. 311.
343 Necr. Cur. 13. April 1247.
349 Necr. Cur. 24. Febr.; vgl. E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler I,

S. 84; id., Zur Baugeschichte S.181. — A. Müller im Hist.-Biograph.
Lexikon der Schweiz III, 185 möchte die Stiftung des Fensters mit
einem Sifrid (1157—70) und einem Kanonikus Ulrich von Flums (1270
—75) in Zusammenhang bringen. Nach dem Nekrologium handelt
es sich aber um den 1312 verstorbenen „miles" Ulrich von Flums.

350 Necr. Cur. 24. März.
351 Necr. Cur. 8. Dezember.
352 Vgl. Staatsarchiv Graubünden, Dokumentensammlung Mohr,

XV. Jahrh., III. Bd. n. 722. Dazu den entsprechenden ähnlichen Eintrag

im Nekrologium zum 26. Januar 1439 (Todestag des Stifters):
„Theodoricus de Marmorea pro psallendo psalterium iuxta S. se-
pulchrum Domini situm in ecclesia Curiensi in parasceue usque in
diem Pasee." Über Dietegen oder Theodorich von Marmels als eine
und dieselbe Person vgl. Anm. 217.

353 23. Juni 1433, Mohr, Dokumentensammlung I.e.
9



180

354 Vgl, 23. Juni 1433: ,,an dem stillen fritag so man das Sacrament

hin In tut untz uff den haiigen ostertag, als man das Sacrament

wider dannen tuot." Vgl. Mohr, Dokumentensammlung 1. c.
355 Vgl. Anm. 350 und 351.
356 Vgl. Staatsarchiv Graubünden, Mappe A 1/2, Haldensteiner

Chronik und Urkundenkopien S. 85 f; dazu die Angaben bei F. Jecklin,
Aus der altern Geschichte der Herrschaft Haldenstein, JHGG Jahrg.
1917, S. 24. Im Nordschiff, der Zisterne gegenüber, beim Beichtstuhl,

befand sich bis 1926 eine Pietägruppe, welche damals durch
Arbeiter zerstört wurde (frdl. Mitteilung von Dr. Chr. Caminada,
Bischof von Chur). Ob diese vielleicht einmal zum Heiliggrab gehört
hatte

357 Zur Lage des Oswaldaltars vgl. W. v. Juvalt S. 68; A. Nü-
scheler, Die Gotteshäuser der Schweiz, I. Heft, Zürich (1864) S. 47.

358 Über das Heiliggrab in Ems vgl. E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler

I, S. 68 f; III, S. 30.
359 Necr. Cur. 23. Aug. 1371: ,,requiescit in ambitu ante cruci-

fixum quo itur ad domum cantoris."
360 Necr. Cur. 3. Nov. wird eine Stiftung gemacht „ad lumen, quod

ardet retro altare s. crucis ante ipsam dominicam personam que in
pullo asinc consedet." Über die Palmprozession nach dem Directorium
des Bischofs Ortlieb von Brandis 1490 vgl. J. G. Mayer I, 523.

361 Necr. Cur. 24. Juni; E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler I, 53;
V, 243.

362 Mohr, Cod. dipl. II, n. 233.
363 Necr. Cur. 13 und 16. Jan. „de predio Eginonis Grossi, aurifex

Turicensis persolvit".
364 E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler I, 56; zur Stiftung von

Bischof Volkard vgl. Necr. Cur. 16. Okt. 1251: „Volchardus episc. Cu-
riensis ob., qui dedit X marcas argenti, ut in honorem S. Marie
Matrone Curiensis rota fieret in cuius medio ymago predicte S. Marie
virginis elevetur, in dextero latere S. Lucii, in sinistro latere S. Florini
ymagines conficiantur." Davon ist nichts mehr vorhanden. Es ist
ganz unmöglich, in dem bekannten Brustreliquiar des hl. Florin im
Domschatz einen Bestandteil des von Volkard in Auftrag gegebenen
Kunstwerkes zu sehen, wie J. G. Mayer I, 78 und 241 will. Die Florinsbüste

weist in den Anfang des 14. Jahrhunderts (vgl. E. Poeschel,
Die Kunstdenkmäler I, 86) und gehörte zweifellos nie einem
Kronleuchter an.

365 Necr. Cur. 13. Febr.: Infernus hic factus est. Nach Piper, Mar-
tyrologium der Herrad von Landsberg (vgl. H. Grotefend, Zeitrechnung

des deutschen Mittelalters und der Neuzeit I, Hannover 1891,
S. 95), scheint diese Notiz gewöhnlich mit dem 12. Februar verbunden
zu sein.

366 Necr. Cur. 18. März: Primus dies saeculi. Nach dem Chronicon



131

des Ado von Vienne (vgl. Migne, Patrologia Latina 123, col. 23) ist
der 21. März der erste Tag der Welt; die 243 verfaßte Schrift De
Pascha computus betrachtet den 25. März Tag- und Nachtgleiche
des Frühlings) als ersten Schöpfungstag (vgl. Lexikon für Theologie
und Kirche X, Sp. 776). Dazu die Literaturangaben zum „Geburtstag

der Welt" bei H. Grotefend I.e. S. 38.
367 Necr. Cur. 18. Febr.: Adam hic peccavit. Das gleiche Datum

verzeichnet ein Kalendar von 931, während das Nekrologium des
Erintrudisklosters zu Salzburg den 16. Februar angibt: vgl. H. Grotefend

I.e. S. 3. Nach dem Chronicon des Ado von Vienne hat Adam
am 23. März gesündigt (vgl. Migne, PL 123, col. 24). Nach einem
syrischen Kalendar fällt die Sünde Adams auf einen nicht näher
bestimmten Freitag (vgl. Patrologia orientalis, ed. R. Graffin-F. Nau,
Paris (1903 ff) Bd. X, 92.

363 Necr. Cur. 12. April: Rupti sunt fontes abyssi et factum est
diluvium; vgl. Genesis 7, 11: rupti sunt omnes fontes abyssi magnae...
Der Eintrag findet sich zu diesem Datum öfters in den alten Kalen-
darien, aber auch der 17. April kommt vor; vgl. H. Grotefend I, 40.
Koptische Kaiendarien verzeichnen zum 1. August: Ingressus Noe in
arcam (Patrologia orientalis X, 209).

369 Necr. Cur. 27. April: Noe in archam intravit in prineipio anni.
Schon W. v. Juvalt (v. Corrigenda) betrachtete „intravit" als Schreibfehler.

Daß tatsächlich die „egressio" gemeint ist, zeigt das Beispiel
aus andern Kaiendarien, welche, gegenüber unserem Eintrag nur um
einen Tag verschoben, den Austritt aus der Arche auf den 28. April
verzeichnen. Auch der 27. Mai ist belegt: vgl. H. Grotefend 1. c. I, 49.
Koptische Kaiendarien geben auch den 7. Sept.: vgl. Patrologia orientalis

X, 188.
370 Necr. Cur. 15. Febr.: Diabolus a Domino recessit. Vgl. Lukas

4-, 13: Et consummata omni tentatione, diabolus recessit ab illo. Wie
die Parallele zeigt, ist der Eintrag auf dieses neutestamentliche
Ereignis zu beziehen, nicht etwa auf den Abfall und Sturz der Engel.
Die Wahl des 15. Februar, der auch im Martyrologium der Herrad
von Landsberg mit dieser Begebenheit in Verbindung gebracht wird
(vgl. H. Grotefend I, 34) erklärt sich wohl daraus, daß die betreffende
Parallelstelle in der sehr wenig abweichenden Fassung nach
Matthäus (4, 11) im Evangelium des ersten Fastensonntags gelesen wird,
der ungefähr in diese Zeit fällt. Auch die Chronologie des Lebens
Jesu setzt das Ereignis in das Frühjahr, der Tag jedoch ist nicht
bestimmbar.

371 Vgl. H. Delehaye, Les Legendes hagiographiques, 3. Aufl.,
Brüssel (1927) S. 15 ff, 38 ff. Germain Morin vermutet, daß diese
chronologischen Bestimmungen in der spätem Merowingerzeit im
Frankenreich entstanden seien. Teilweise sind sie jedoch sicher älter:
vgl. die 243 verfaßte Schrift De Pascha computus (s. Anm. 366).



132

372 Vgl. z.B. für den Januar: Jani prima dies et septima (a) fine
timetur; für den Februar: Ast februi quarta est praecedit tertia
finem; März: Martis prima necat, cuius sub cuspide quarta est; Mai:
Tertius est Maio lupus, est et septimus anguis; usw. — Der zweite
am Anfang jedes Monats stehende Vers bezieht sich nicht auf die
Unglückstage, sondern gibt das Zeichen des Tierkreises an, in
welchem die Sonne am Anfang des Monats steht.

373 Z.B. 1. und 25. Jan.; 4. und 26. Febr.; 1. und 28. März usw.
374 Daß der erste Januar seit alter Zeit in abergläubischen

Vorstellungen des Volkes eine Rolle spielte, zeigt sich z.B. sehr gut an
den von Caesarius von Arles (f 542) in seinen Predigten getadelten
Bräuchen: vgl. Caesarii Arelatensis Sermones ed. G. Morin, Mared-
sous (1937) I, 738 ff, 743 ff.

375 Vgl. H. Grotefend I, S. 36. Über kirchliche Verbote vgl. mit
Berufung auf Augustinus das Decretum Gratiani, Causa 26, qu. 7,
c. 16: Dies aegyptiaci et Januarii Calendae non sunt observandae.
Non observetis dies qui dicuntur aegyptiaci aut Calendas Januarii.. .;
c. 17: Grave peccatum est dies observare vel menses vel annos. Quis
aestimaret quam magnum peccatum sit dies .observare et menses et
ännos et tempora, sicut observant qui certis diebus sive mensibus sive
annis volunt et nolunt aliquid inchoare, eo quod fausta vel in-
fausta existiment tempora.

376 Den Namen der ägyptischen Tage deutet der mittelalterliche
Liturgiker Durandus dahin, daß die Tage von ägyptischen Astrologen
errechnet wurden; nach andern sollen es die Tage sein, an welchen
Gott die Ägypter mit seinen Plagen schlug. Wahrscheinlicher kommt
der Name davon, daß man Ägypten überhaupt als die Heimat des
Sternglaubens und der Zahlenmystik betrachtete und daher die Ägypter

für alle derartigen Dinge verantwortlich machte. Daß in unsern
ägyptischen Tagen ein Stück heidnischen, uralten Astralglaubens
weiterlebte, ist unleugbar. Die Urheimat scheint jedoch Babylonien
gewesen zu sein. Dort kannte man den Einfluß der Gestirne auf das
Geschick der Menschen in dem Sinne, daß bei gewisser Stellung der
Himmelskörper die Dämonen mit Erlaubnis der Götter den Menschen
schaden können. Bei den Griechen sollten an gewissen Tagen keine
Ratsversammlungen stattfinden. In Rom durften an den staatlichen
Unglückstagen keine Akte sakraler und religiöser Natur oder keine
folgenschweren Handlungen vorgenommen werden. Die ägyptischen
Tage des Volksglaubens, wie sie in Rom in der spätem Kaiserzeit
nachweisbar sind, offenbaren ähnliche Gedanken. Von dort drangen
sie in die christliche Bevölkerung ein. Neben den ägyptischen Tagen
gibt es andere Zusammenstellungen von Unglückstagen. Sie
beeinflussen sich gegenseitig, und wie bei allen mit dem Volksglauben
verhafteten Dingen kommen viele Abweichungen zwischen den
einzelnen Listen vor. Der Grundgedanke war mehr oder weniger bei den



133

ägyptischen und den verlorenen oder verworfenen Tagen der gleiche:
feindliche -Mächte lauern dem Menschen besonders hartnäckig auf.
Darum meide den Aderlaß, beginne nicht einen Neubau oder das Aussäen

und Anpflanzen; Ehepaare, die an diesen Tagen heiraten, trennen

sich bald wieder oder leben in Streit und Armut; das Kind, das
geboren wird, lebt nicht lange oder wird armselig und elend; wer
eine Reise antritt, kommt krank nach Hause oder leidet Schaden an
Leib, Seele oder Gut. Vgl. H. Bächtold-Stäubli, Handwörterbuch des
deutschen Aberglaubens, Berlin und Leipzig (1927 ff) Bd. I, 223 ff;
III, 899 ff; VIII, 650 ff; VIII, 1427 ff.

377 Necr. Cur. 24. Sept.: „Hermannus Contractus presbyter, filius
Wolfradi comitis der Veringen ob., qui in monasterio Aishusen re-
quiescit, cuius proprietas ad ipsurh pertinebat. Et obiit sub anno 1054."
Aishusen ist Altshausen in Württemberg, nicht wie W. v. Juvalt S. 139
fälschlich vermutet, in Braunschweig. Hermann der Lahme wurde
tatsächlich dort, nicht etwa in Reichenau begraben, wie man glauben
möchte. Vgl. Bertholdi, Annales MGH Script. V, 269: „Felix ille et
incomparabilis homo Dei 8. Kai. octobris feliciter omnino exspiravit,
et suis omnibus planctum relinquens non modicum, in praedio suo
apud Alleshusan officiose lamentabilibus exequiis tumulatus, in pace
requiescit."

378 Vgl. zu Hermannus Contractus: Lexikon für Theologie und
Kirche, IV (1932) Sp. 982 f. Zwar ist Hermannus Contractus als
Verfasser der beiden genannten Marianischen Antiphonen nicht völlig
gesichert, aber nach der neuern Forschung wenigstens sehr
wahrscheinlich.

379 Um Mordfälle handelt es sich in folgenden Einträgen: 4. Juli
1430 : „Ob. honorabilis et circumspectus vir dns Petrus Schüchler scho-
lasticus ecc. Cur. qui tempore matutinarum ante capellam S. Lau-
rentii in curia Curiensi crudeliter interemptus est;" 5. April 1424:

dorn. Rudolfus Bellezun dec. eccl. Cur. exivit de Curia Romana et
prope civitatem Papie circa Padum gladiis impiorum occubuit." Mehrere

Einträge berichten von Tod im Dienste der Kirche. Im Kampfe
des Churer Bischofs Friedrich von Montfort und der ganzen Familie
der Montforter gegen König Rudolf von Habsburg und die Grafen
von Werdenberg fiel am 5. Januar 1289 Heinrich Carammamma: ,,oc-
cisus est Henricus dictus Carammamma in conflictu subtus villa
ex una parte exulente Frid. de Monteforti episc. Curiensi." Mit dieser
Fehde zwischen Freunden und Feinden des Königs Rudolf, die mehrere

Jahre dauerte, steht vielleicht auch der Tod des Walter
Carammamma in Zusammenhang: Necr. Cur. 19. Jan. 1287: „occisus est
apud Beifort dominus Walterus Carammamma in servicio ecclesie
Curiensis." Vgl. zu dieser Fehde Mohr, Cod. dipl. II n. 45 und J.G.
Mayer I, 255 ff. Vgl. ferner: 12. Mai 1324: Jacobus de Marmorea
miles ob. qui occisus est ante castum Marzhenins in servitio ecclesie ;

28. Nov. 1323: occisus est Jacobus de Scrotenstein Kropfenstein,



134

vgl. E. Poeschel, Burgenbuch S. 235) in vila Ruwans in servitio ec-
clesie. Die Einträge verweisen offenbar auf die Vazer Fehde; vielleicht
auch 25. Juli 1328: ob. dorn. Arnoldus Sassin sacerdos qui occisus
erat ante Castrum Ruchenberg; 19. Juni 1332: obierunt et occisi erant
in Castro Valendaus Hainricus dictus Surio et Rudolfus patruus suus.
Die Folgen der Vazer Fehde werden auch sonst im Nekrologium
erwähnt (21. Mai 1326 und 7. Sept., bez. 16. Aug. 1325): die Churer
Domherren Magister Ulrich von Feldkirch und Sigfried von
Gelnhausen hatten dem Kapitel für Jahrzeitstiftungen die Erträgnisse ihrer
Pfründen hinterlassen; „propter guerram" erhielt jedoch das Kapitel
nicht den vollen Betrag.

380 Necr. Cur. 28. März 1332: Submersus est Wilhelmus pellifex
in Reno; 31. März 1437: submersus est Rudolfus Plant armiger tunc
temporus advocatus civitatis Cur. in Reno sub Castro Wartenstein;
20. Juni 1429: discretus Nicolaus Karletti qui submersus est in Reno
iuxta Castrum Furstno.

381 Necr. Cur. 11. Juni.
382 Necr. Cur. 18. Febr.
383 Necr. Cur. 9. Okt.
384 Necr. Cur. 31. Dez.
385 A. Nüscheler, Die Gotteshäuser der Schweiz, I. Heft, Bistum

Chur, Zürich (1864); O. Farner, Die Kirchenpatrozinien des Kantons
Graubünden, JHGG Jahrg. 1924, Chur (1925). E. Poeschel hat in den
Kunstdenkmälern des Kantons Graubünden, soweit sie bereits
erschienen sind (Basel 1937 ff), das Nekrologium überall herangezogen
und die frühern Irrtümer richtiggestellt.

386 J. J. Simonet, Die katholischen Weltgeistlichen Graubündens,
Chur 1922 JHGG 1919, 1920, 1921).

387 J. Robbi, Iis terms per ils noms dellas vschinaunchas del chantun

Grischun, Annalas della Societä Reto-Romantscha, 1917. Auch
bei R. v. Planta-A. Schorta, Rätisches Namenbuch, Zürich-Leipzig
(1939), und bei A. Schorta, Das Landschaftsbild von Chur im 14.
Jahrhundert, Genf-Zürich (1942), lassen sich bei den urkundlichen Formen
der Flurnamen aus dem Nekrologium noch einige Ergänzungen
anbringen. :

388 Ygi_ z. B. 14. Jan.: secundum ordinationem contenutam
in cyrographo et capitulo ecclesie Cur. praesentato ...; 2. März: sicut
littera demonstrat desuper data que iacet in segretario; 28. März : cum
agris et pratis que in litteris desuper confectis plenius continentur;
Necr. Cur. Append. S. 128: secundum tenorem cyrographi capitulo
Curiensi desuper dati et sigillati; vgl. auch 28. Jan., 17. März, 1., 4.,
24., 25. April, 2., 7. Juli, 18. Aug., 7. Sept., 26. Nov., 21. Dez.

389 Necr. Cur. 24. Jan., 12., 17. März, 8. Okt., 26. Nov., 18-, 21.

Dez.; Necr. App. S. 128.
390 In diesem Sinne wird das Nekrologium auch für das Bündner

Urkundenbuch ausgewertet werden.


	Beiträge zur Geschichte und Kulturgeschichte aus den Churer Totenbüchern

