
Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 73 (1943)

Artikel: Tierkultus in Rätien

Autor: Caminada, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595870

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


184

Tierkultus in Rätien
Von Dr. Christian Caminada

Seit manchen Jahren bemühten wir uns, die Religion der
ältesten Einwohner unseres Landes für das heutige Verstehen

lebendig werden zu lassen. Wir suchten bis in prähistorische
Zeiten zu graben. Um zu sehen, wie die Urreligion gestaltet
sein mochte, beobachteten wir, wie der denkende Mensch die
Probleme, welche das Universum der Schöpfung ihm präsen-
tierte, löste. Im Wasserkultus, den wir im Jahre 1930 behau-
delten, kündete sich aus den Resten des Aberglaubens, Glaube
an Gotteskräfte in diesem Lebenselement, das für Mensch, Tier
und Pflanzenwelt unentbehrliche Notwendigkeit ist. Der Vor-
trag über Feuer- und Sonnenkultus ergab im wesentlichen glei-
che Ergebnisse, während der Steinkultus noch tiefer ins Alter-
tum zurückging, weil der fast unzerstörbare Stein dazu die älteste
U rkunde war ; aber die religiösen Anschauungen waren im
Grunde genommen gleich. Wasser und Sonne rufen aus dem
härten Stein blühende Felder und Frucht tragende Bäume. In
Baum- und Feldkultus erkennt man, wie die Menschen alter vor-
christlicher Zeiten mit den Problemen dieser Naturgeheimnisse
sich' zurechtfanden. Wir steigen mit dem diesjährigen fünften
Vortrag „Über den Tierkultus in Rätien" in ein anderes Reich,
wo zum vegetativen Leben noch das animalische hinzutritt. In-
wieweit wir der Primitivität der religiösen Urideen nahekommen
werden, läßt sich schwer entscheiden. Nüchternes Denken for-
dert größte Reserve bei Anwendung dieses Wortes, das wissen-
schäftlich wohl kaum sicher umrissen ist. Absichtlich bleiben
wir auch ferne von einer Systematisierung nach einer „Entwick-
lung vom magistischen Präanimismus über den Animismus zu
th'eistischen Religionen"!. Eines aber scheint uns immer sicherer



185

zu werden, die Gemeinsamkeit und Einheit der Anschauungen
aller bisher bekannt gewordenen Völker. Die Formen, in denen
die Völker verschiedener Zeiten und Himmelsstriche sprechen,
variieren nach' der Eigenart der umgebenden Natur, nach den
Bildern, die ihre Phantasie malt, nach der Schmiegsamkeit ihrer
Sprache und nach dem Feuer, das in ihrem Blute kocht; aber
die Endresultate liegen nicht soweit auseinander, wie es den An-
schein hat. Beim Tierkultus glauben die Anhänger der Entwick-
lung des Menschen aus der Tierwelt empor zum heutigen Ver-
standeswesen, daß es eine Zeit gegeben habe, wo der Primitive
das Tier als ein gleichwertiges, wenn nicht höheres Wesen be-
trachtete. Eine folgende Kulturperiode soll diese Achtung vor
dem Tiere verloren haben und distanzierte sich immer mehr bis
zu den heutigen reinmaterialistischen Auffassungen der moder-
nen Naturgeschichte^.

Es hegt nicht im Rahmen unserer Arbeit zu untersuchen,
inwieweit die Entwicklungslehre, welche auf den Menschen an-
gewendet wird, einwandfreie Hypothese ist ; aber gleichgültig
ist es nicht, von welchen Voraussetzungen die volkskundliche
Wissenschaft ausgeht, um das Primitive des folkloristischen Tat-
sach'enmaterials festzulegen. In der Behandlung des Tierkultus
ziehen wir es vor, bei einem anerkannten Gelehrten, beim Hl.
Paulus, anzuknüpfen, welcher in seinem Brief an die Römer da-

von spricht, daß die Heiden die Herrlichkeit des unvergäng-
liehen Gottes vertauschten mit dem Bilde der Vögel und vier-
füßigen und kriechenden Tieres. Diese Ansicht des großen
Paulus über die Entstehung des Tierkultus als Abfall vom wah-
ren Gott hat nicht bloß ein Alter von nahezu 2000 Jahren;
denn schon das Buch der Weisheit*, das zur Makkabäerzeit ab-
gefaßt wurde, schreibt von den Heiden : „Sie verehren die elen-
desten Tiere, solche, die mit anderen unvernünftigen Tieren ver-
glichen, viel schlechter als diese sind. Selbst wenn einer diese
Tiere ansieht, kann er nichts Gutes sehen; denn sie sind von
Gottes Lob und Segen weit entfernt." Das deckt sich mit der
Lehre der Genesis im ersten Kapitel. Also handelt es sich um
eine Lehre, die schriftstellerisch seit etwa 3500 Jahren festgelegt
ist. Männer stehen dafür ein, die wissenschaftlich gewiß auf der
Höhe ihrer Zeit standen.



186 »

Wenn wir in der Folge vom Tierkultus sprechen, so sei zum
voraus festgelegt, daß nicht das Tier selber als Tier verehrt
wurde, sondern die gute oder böse Gottheit, der Geist, welcher
darin wohnt. Nach -dem heidnischen Glauben fahren die Dä-
mon-en in gewisse Tiere oder sie bilden sich' eine Gestalt nach
vorhandenen tierischen Wesen. Die Tierverehrung der hei-d-

nischen Religionen ist himmelweit verschieden von der christ-
liehen Verehrung Gottes, welche Gott als den höchsten Herrn,
als die ewige Güte, Wahrheit und Gerechtigkeit anbetet. Die
Tierverehrung differenziert sich auch vom Heiligenkult, welcher
gewissen verstorbenen Menschen wegen ihrer außerordentlichen
sittlichen und moralischen Hochwertigkeit und daheriger beson-
derer Verbindung mit Gott, ehrt. Auch die ReliquienVerehrung
darf mit den Amuletten heidnischen Zaubers nicht verwechselt
werden. Die Reliquien erhalten nur deswegen einen so auffälli-
gen religiösen Kultus, weil sie dem körperlichen Gebilde des-

jenigen -entstammen, -der infolge auffallender Verwirklichung des

christlichen Lebensideals in Gott tiefst verankert war.
Der Tierkultus muß vom Standpunkte des „tabu", „mana"

oder „orenda" beurteilt werdend Es handelt sich nicht um die
Anerkennung irgend eines moralischen sittlich hochstehenden
Gutes, das aus Gott stammt, sondern um eine magische Zauber-
macht, die willkürlich Schrecken über die Menschen ausschüttet,
wenn nicht andere Mächte es verhindern. Wie die Götter und
Dämonen die Gestalten von Tieren annehmen, so ist dies nach
dem Zauberglauben auch der Fall mit den Hexen. Die Natur-
geister, welche das Unwetter verursachen, sind dämonische
Wesen in Tiergestalten. Den Tiergestalten, in welchen Götter
oder Dämonen hausen, wurden Opfer gebracht. Der heidnischen
Zeit waren sie „heilig", „tabu"; im Christentum sind alle Teu-
felsgetier, -dem keine Verehrung erwiesen werden darf. Für die
alten Böhmen z. B. beweist -die Existenz eines solchen verböte-
nen Ti-erkultus das Homiliar des Prager Bischofs aus dem
2. Jahrhundert, in dem es heißt: „Nequaquam bestiam pro Deo
ooler-e -debemus" („wir sollen das Tier nicht als_ Gott ver-
ehren" )&>•. Unsere Lex R-emedii und -der Scarapsus von Pirmin
haben ähnlich lautende Zurechtweisungen und Strafen für den
Tierkultus. Die Tiere, welche im Banne irgend einer Seele, eines



187

Geistes, einer Hexe, eines Gottes oder eines Dämons sind, voll-
bringen unter Benützung ihrer besonderen Eigenart Dinge, die
zauberhafter Natur sind. Sie reden, sie warnen, sie erschrecken,
sie weissagen, fliegen dahin, verschwinden und erscheinen, hu-
sehen, poltern daher, stürmen wie Blitz und Wetter, fressen die
Saaten und geben Fruchtbarkeit. Der Fortgang unserer Arbeit
wird dafür zahllose Illustrationen vermitteln. Cicero, der ein
Buch' „de natura Deorum" schrieb, hat aus den griechischen
und lateinischen Philosophen die Dämonenauffassungen seiner
Zeit geradezu lexikalisch dargestellt. Nach ihm war es ganz
selbstverständlich, daß die Ägypter das Krokodil, den Stier
Apis, den Ibis und die Katze als Götter verehrten®. - Er hatte

sogar den Eindruck gewonnen, daß die Menschen all dasjenige
als Gott verehren, was ihnen irgendwie nützlich sei.

Durchwandern wir anhand der rätoromanischen Märchen
und Sagen die Tierwelt, so können wir zuerst bei den Vögeln
stehen bleiben. Jünglinge werden in Raben verwandelt. Ein sol-
cher schwarzer Geselle berichtet einer Jungfrau, die durch den
Wald geht : „Ich war ein junger Ritter und wurde von einer Hexe
in einen Raben verwandelt. Du kannst mich entzaubern, wenn
du in der Schloßkapelle meines Vaters ein Gefäß voll Tränen
weinst und dann ohne auch nur eine zu verschütten — geschehe
was geschehen mag — mir übers schwarze Gefieder ausgießest".
Mehrmals mißlang ihr Beginnen, weil einige Tränen über den
Rand des Gefäßes hinabrollten. Zum dritten Mal gelang es. Ein
wunderbar schöner Ritter erschien vor ihr, umarmte sie und
sie feierten fröhliche Hochzeit. Der Erzähler bezeugt die Wahr-
heit seines Berichteis. Er habe beim Hochzeitsmahl die Suppe
hereingetragen ; weil er aber diese fallen ließ, sei er mit einem
Fußtritt hieher befördert wordenL Eine andere Braut erlöst
ihren Bräutigam aus der Rabengestalt, indem sie nach drei Jah-
ren aus sieben solchen Vögeln, die sich auf einem Baum bei
ihrem Hause gesetzt hatten, den „ihrigen" trifft. Der Hexen-
meister, der mit den Raben (erschienen war, der wählen ließ, sah
sich betrogen, warf den Gewählten ihr in die Schürze, daß sie
zerriß. So hatte die Braut ihren Liebsten erlöst®:

Ein anderer Vogel, der goldene Eier legt, verkündet dem-

jenigen, der sein Gehirn esse, die Königskrone und demjenigen,



188

der sein Herz verzehre, täglich hundert Dukaten unter dem
Ruhekissen. Dem jüngsten Sohne eines armen Müllers und dem
Vater wurde beides zuteil*. Der Vogel charakterisiert sich hier
als O r a k e 11 i e r. Diese magische Eigenschaft gilt als so selbst-
verständlich, daß ein graues Vögelchen eines weiteren Märchens
geradezu als der „Vogel, der die Wahrheit spricht", bezeichnet
wird. Eine Schwester war auf der Suche nach ihren zwei Brü-
dem, die in Steine verwandelt worden waren. Sie traf in einem
Rosengarten den „Vogel, der die Wahrheit spricht". Er sagte
ihr: „Nimm die Rute beim hellen Quell mitten im Garten und
schlage damit jeden Stein, dem du auf dem Wege begegnest.
Sie schlug die Steine und aus jedem sprang ein Ritter hervor.
Darunter fanden sich auch die Brüder*».

Wieder finden wir ein Märchen, das von einem Zaubergarten
erzählt, in welchem der junge Freier eine wunderbare Jungfrau
entdeckt, hell wie die Sonne. Mit ihren Armen, weiß wie Schnee,
umarmte sie ihn und bat sie zu erlösen. Er dürfe aber durch die
im grünen Gezweige singenden Vögel sich nicht hinhalten lassen,
sonst seien beide verloren. Er rettete sie, weil er die Ohren mit
Laub verstopft hatte.

Eine unheimliche Rolle spielen die Elstern, welche eine
Lieblingsverwandlung der Hexen darstellen. Ein Gerichtsschrei-
her des Disentiser Gerichtes mußte bei der Heimreise nach Bri-
gels in einem Stalle zu Dardin übernachten. Der Stall füllte sich
mit krächzenden Elstern, die ihm das Gerichtsprotokoll zu ent-
reißen suchten. Er mußte es immer unter dem Arme halten ;

denn darin waren die Namen der Hexen verzeichnet". Eben
diese Tiere können den Tod eines Menschen ankünden, wenn
sie nachmittags in der Nähe eines Hauses krächzen^. Eine un-
schuldige Taube fliegt nach Rom und bezeichnet denjenigen als
Papst, dem sie auf die Schulter sich niedersetzt^. In einem an-
deren Märchen wird der Freier auf der Suche nach der Prin-
zessin in einen Adler verwandelt, von einem anderen, dem
ältesten Adler, wird er auf eine stockfinstere Insel geleitet, wo
eine uralte Frau zehntausend weiße Mäuse hütet. Zwei dieser
weißen Dingerchen erhalten den Auftrag, den wieder Mensch
Gewordenen zur Gesuchten ins Inselschloß zu führen, wo diese
unter Gefangenschaft eines Drachen steht. Der Freier tötete



189

den Drachen, verbrannte das Ungeheuer, warf die Asche ins
Meer und alle wilden Tiere der Insel, Leoparden, Bären und
Adler verwandelten sich in junge Ritter, während die weißen
Mäuse zu Jungfrauen wurden, die zur Hochzeit der beiden Glück-
liehen erschienen".

Ein anderes Märchen berichtet von einem Freier auf der
Suche nach der verlorenen Braut. Auf der Reise entdeckt er
am Meeresstrande drei badende Schwäne. Ihre Federkleider,
zart wie Spinngewebe, hatten sie abgelegt. Er bemächtigte sich
des einen und konnte so der verwunschenen Braut, deren Kleid
er habhaft geworden war, sich nähern. Diese forderte, daß er
ihr das Haupt mit dem Schwert abschlage. Das Haupt fiel ins
Meer. Nun entstieg die Braut mit dem Brautring an der Hand
dem Wellengrab als Jungfrau, die mit ihm feierliche Hochzeit
feierte". Abermals berichtet ein Märchen, wie ein junger Mann
in Vogelgestalt verzaubert wurde. Ein Vogel fliegt herbei und
gibt ihm einen glänzenden Ring, dessen Glanz ihn führen sollte,
wie der Vogel ihm zulispelte. Er ließ sich führen und erlöste
die verzauberte Braut". Aus einem Märchen des Oberhalbsteins
erfahren wir, wie ein junger Freier, der den Magen eines toten
Pferdes einem Raben zuteilte, von diesem eine Feder erhielt,
womit er sich gelber verwandeln konnte in eine Krähe, so oft
Gefahr ihm drohte".

Diese Zaubermärchen freiender Menschen dürften ehemals
wohl der Inhalt der Pubertätsriten der Jungmannschaften ge-
wesen sein. Wenn Dr. Caduff in seinen Knabenschaften von
Initiationsriten belichtet, die tagelang dauerten, so dürfte hier
die Geheimlehre dazu gesucht werden".

Nicht bloß im Märchen, auch in der Sage erweist sich der
Vogel als Träger guter Gottheiten. Am Tage des Disen-
tiser Bergsturzes vom Jahre 16831s, wo das Dörflein Brülf durch
einen plötzlichen Bergsturz begraben wurde, erschien ein Vög-
lein auf idem Fenstergesimse einer Familie und rief pickend und
klopfend in die Stube hinein: „Flieht, flieht!" Sie folgte der
Warnung. Als die Rüfe kurz darauf niederging, war sie die
einzige Familie, die sich gerettet hattet Der romanische Me-
dizinglaube ordnet für blutunterlaufene Wunden an, daß man
diese mit Blut einer weißen Henne bestreichen soll und es darauf



190

eintrocknen lasse, dann verschwinde das MaRi. Der Glaube an
die zauberhafte Hilfsbereitschaft der Vögel kommt darin zum
Ausdruck, daß es Glück bedeute, wenn Rotkehlchen und Schwal-
ben unter dem Hausdach nisten. Wer sie mißhandle, habe aber
Unglück zu gewärtigen; man könne dadurch sogar das beste
Stück Vieh verlierend Als gute Geister und als „weisende
Gottestiere" erzeigten sich die Vögel, als sie die Steine der St.

Benediktskapelle in Somvix während der Nacht vom ursprüng-
lieh vorgesehenen Bauplatz wegtrugen zur Stelle, wo das Heilig-
tum seit 1268 stehtd

Solche Sagen berühren sich wohl auch mit der Tatsache der
Verwendung von Eiern und Hühnern als Bauopfer. Von den
vielen Gerüstlöchern der Churer Kathedrale, die ich bei der
Restauration von 1926 eigenhändig untersuchte, waren alle mit
Hühnereiern, Hühnergerippe und anderen Kleinviehskeletten
(Lamm, Zicklein usw.) besetzt. Daß Hühnereier als Opf er be-
nützt wurden, hat Rudolf Kriss in seiner religiösen Volkskunde
Altbayerns an zahlreichen Beispielen nachgewiesen. Auch die
Einmauerung eines Huhnes als Bauopfer ist nachgewiesen^. Da
Hahn und Henne in engster Beziehung zum Fruchtbarkeitskultus
stehen, ist es schwer zu entscheiden, welches das Ursprüngliche
war. Vielleicht hat der Hahn auf den Kirchturmspitzen als Ab-
bild dieses heiligen Tieres auch eine kultische Bedeutung ge-
habt. Existierende abergläubische Vorschriften für die Bruteier
lassen erkennen, daß ein Kultus hier vorliegt. Solche lauten :

Will man aus den Bruteiern nur Hühnchen haben, dann muß
man einen Dreispitzhut aufs Nest legentV Man soll die Eier der
Bruthenne unterlegen mit über die Schuhe heruntergerollfen
Strümpfen, dann bekommen die Hühnchen starke Beine — und
während der Ziegenhirt sein Horn bläst dann kommen alle
heraus^.

Gewisse Vogelarten gelten als Vollzieher göttlicher
Strafen. Öfters drohen die Hexen, daß sie denjenigen, der
ihre Zaubergeheimnisse verrät, so zerkleinern werden, daß die
Hühner ihn aufpicken können^. Eine Rabenmutter, welche ihre
Kinder getötet hatte, indem sie absichtlich den schweren Deckel
des Apfeltroges auf deren Kopf fallen ließ, während sie mit
Gier das Obst betrachteten, ging hernach daran, die beiden



191

Leichen zu verscharren. Da schwirrten rasende Vögel herbei
und hackten ihr mit dem Schnabel auf die Finger, daß sie nicht
graben konnte. Wütend schlug die Frau mit ihrer Hacke nach
den Vögeln, doch kamen diese ihr zuvor und hackten ihr die
Augen aus2«. Diese Idee der Vögel als Rächer mag durch die
Heilige Schrift besonderen Nachdruck bekommen haben, da sie

sagt : Wo ein Aas ist, da versammeln sich die Adler^, und durch
das alttestamentliche Sprichwort : Ein Auge, das seinen Vater
verachtet, sollen die Raben aushacken und die Adler fressen''»').

Aber diese drastische Sprechweise entsprach auch dem heid-
nischen Volksglauben. Wie volkstümlich die Verwendung des
Adlers als Rächer Gottes ist, beweist besonders die Kunst des

Mittelalters. Die Clunyazenser Kirchen Burgunds, welche durch
ihre Skulpturen weltberühmt sind, enthalten überall Adler als
Rächer in den dargestellten Szenen. Am Portal des Großmün-
sters in Zürich 'entdeckte ich das gleiche, und am großartigsten
stellen sich dafür als Beispiele die Steinskulpturen der Käthe-
drale von Chür ein. Die Kapitellskulpturen der Nordseite ent-
halten Darstellungen über das Los der Sünder. Nahezu jede
Szene zeigt einen oder mehrere Adler, als drastische Betonung
des Gerichtes, welches über den unbußfertigen Sünder kommt.
Die Südseite zeigt in den Kapitellskulpturen das Los der Guten,
die über das Böse heldenhaften Sieg davontragen. Dort findet
sich' keine einzige Adlerfigur. Erst an der Westwand beim
äußersten Wandpilaster erscheinen zwei Adler. Hier haben sie
einen Sinn als Endurteil des Weltgerichtes. Zwei blitzartige
Sterne gehen von oben herunter, also nach Matthäus : „Wie der
Blitz von Osten nach Westen niedergeht, so wird die Ankunft
des Menschensohnes sein" 3*, und „Wo ein Aas ist, da versam-
mein sich die Adler"P; zwei sind da als Vertreter von vielep.
Daneben steht rechts der thronende Christus, der einen Men-
sehen an sich heranzieht, also gleichsam sagt : „Kommt, ihr Ge-

segneten meines Vaters !"33

Hier möchten wir noch bemerken, daß zur Zeit, wo Cicero
sein Buch „de natura Deorum" schrieb, also etwa sechzig Jahre
vor Christi Geburt, die Vogelwahrsagerei ganz allgemein
eine solche feststehende Bedeutung beanspruchte, daß keine
Schlachten begonnen wurden ohne Vogelschau. Konsul Titus



192

Gracchus ließ sogar eine von ihm geleitete - Wahlversammlung
später als ungültig annullieren, weil sein Gewissen ihm die Über-

zeugung aufzwang, daß er ohne richtige Beachtung der Vogel-
schau die Wahl erfolgen ließ-A Cicero geht nun so weit, daß
er daraus einen Beweis für die Existenz der Götter entnahm.

Wie tief und dauernd solche Auffassungen im Volke sitzen
können, erfuhr ich, als ich einmal mit einer alten Frau an einem
Wegkreuzlein vorbeiging, wo ein Bursche seine Braut in ge-
segneten Umständen ins Wasser gestoßen hatte. Sie sagte : „Als
der Sarg mit der Leiche in die Kirche zum Totenamt herein-
getragen worden war, flog ein Vogel direkt auf den Sarg. Die
ganze Kirche erschrak darob Man schaute sich gegenseitig an,
es schien, als wollte jeder fragen: „Ist es die Seele der Mutter,,
des ungebornen Kindes oder ein Rachevogel ?" — Die Meinrads-
raben, welche die Mörder verfolgen, gehören auch hieher.

Im früher zitierten Märchen trat eine Hexe mit zehntausend
weißen Mäusen auf, die bei der Entzauberung Edelfräulein
wurden. Nach den Ergebnissen, die das Handwörterbuch des
deutschen Aberglaubens zusammengetragen hat, ist die Maus
ein Seelentier, Orakeltier, oft die Verkörperung
der Seele eines Hingemordeten und nicht selten dämoni-
scher Natur. Eine Lieblingsbeschäftigung der Hexen bestand
darin, daß sie Mäuse machen konnten. Eine Sage berichtet,
daß zu Sagens in einer Familie zwei Schneiderinnen auf Stör
arbeiteten. Sie nähten an glänzend farbigen Kleidern. Als das
Haustöchterchen zuschaute, platzte es freudig heraus: „Das
wären schöne Fetzen, um Mäuse zu machen!" Es antwortete
eine Schneiderin: „So mach eine!" Sofort machte es eine aus
Tuchresten. Die Schneiderin sagte dann: „Mach sie laufen!"
„Das kann ich noch nicht; aber ich will gehen und die Mutter
fragen." Als das Mädchen aus der anderen Stube bald zurück-
kehrte, sagte es: „Jetzt kann ich sie sicherlich gehen machen."
Sie rollte sich ein Stoffröhrchen, blies damit die Tuchmaus, diese

begann zu laufen, daß niemand sie mehr salRS. Bei den Hexen-
prozessen wurden die Angeklagten immer gefragt, ob sie auch
Mäuse machen könnten. Daß diese Tiere auch bei uns als ora-
k ein de Wettertiere galten, erkennt man aus der landwirt-
schäftlichen Regel : „Wenn die Mäuse ihre Nester zu oberst in



193

den Kornhisten errichten, dann gibt es einen harten Winter;
ist es zu unterst, so bedeutet es einen kalten Frühling."^ Opfer-
mäuse brachten schon die Juden^ ; denn bei einer Mäuseplage
verordnete der jüdische Priester, daß fünf goldene Mäuse ge-
opfert würden.

Die nächstliegende Entzauberung der Mäuse dürfte wohl die
Katze sein; aber auch dieses Tier ist davor nicht bewahrt.
Nach den Ergebnissen des Handwörterbuches für den deutschen
Aberglauben ist sie etwas Unheimliches,Dämonisches,
das man stets mit einer gewissen Scheu behandelt. In höherem
Maße als andere Haustiere deutet die Katze Zukünftiges
an. Überall ist der Glaube verbreitet, daß Besuch kommt, wenn
die Katze sich putzt und dabei mit der Pfote hinter das Ohr
streicht. Das Putzen des rechten Ohres deutet auf einen vor-
nehmen, während das Lecken der Linken Pfote unangenehmen
Besuch in Aussicht stellt. Auch wenn sie einen Buckel macht,
kommen Gäste. Putzt sie sich das Gesicht, kommt weiblicher
Besuch ; putzt sie sich den Rücken, so ist männlicher Besuch
zu erwarten.

Die Hexen verwandeln sich gerne in schwarze Kat-
zen, wie wir aus einer Sage von Ruis erfahren^. Eines Abends
erschien im Bergstalle des Landrichters von Ruis, als der Knecht
sein Unschlittlicht angezündet hatte, eine Katze und suchte
das Licht ihm auszublasen; ja sie streckte sogar die Pfote
darnach aus, um es zu löschen. Da schlug der Knecht mit dem
Messer darnach, daß die Pfote abgeschnitten wurde und unter
die Bank flog. Als er anderntags mit der Milch heimkam, sagte
man ihm, daß die Frau Landrichter krank im Bette liege, weil
sie gestern beim Fleischabschneiden einen Finger weggeschnit-
ten habe. — Eine Hexe zu Madernal-Disentis^ hatte sieben Kat-
zen, welche zwei Schuster auf der Stör bei ihr an einemfort so

störten, daß einer wütend einen Leisten in den Katzenhaufen
warf. Als aber die Schustergesellen bei der Heimkehr über die
Brücke wollten, erschienen die Katzen, und sie hatten genug zu

tun, um sich dieser Vieher zu erwehren und gesund heimzukom-
men. — Ein Hexenmeister verwandelte den König und alle
männlichen Insassen des Schlosses in graue Katzen, während die
Königstochter in eine weiße Katze verzaubert wurde.' — Mit der

13



194

Wurzel, die unter drei Kreuzen auf einer Bergspitze wuchs, ver-
mochte ein anderer Ritter alle zu entzaubern ; aber dabei blitzte,
donnerte und hagelte es wie am Jüngsten Tage. Zum Lohne er-
hielt der mutige Erretter die Tochter zur Braut, und sie hatten
dann ununterbrochen fröhliche Feste und leckere Mahlert. Eine
Menge ähnlicher Märchen wiederholen sich in verschiedensten
Variationen ; aber alle bezeugen diese unheimlichen Verwand-
1 u n g e n und die Entzauberung bei schauerlichstem
Unwetter. Die Katze ist ein Wettertier, das dadurch
Regen prophezeit, daß sie sich wäscht oder den Hintern leckt
oder Gras frißt. Die Naturgewalten waren für ehemalige Zeiten
Tierungeheuer. Zu diesen Unholden wurden die Katzen gerech-
net. Wer in den Bergen vor einem Ungewitter das Heraufziehen,
Pfeifen, Zischen, Fauchen, Klirren der Winde erlebt hat, wird
die Verwandtschaft mit der Katzenmusik einer Februarnacht
nicht ableugnen können. Die deutsche Mythologie redet von
Bullkatern, Wetterkatzen, Murrkatern, Schwarkatzen und weiß
vom Katzengespann der Wettergöttin Freya zu berichten, und
das Volk sagt, daß es „Katzen hagle", und aus dem Kinder-
munde der Romanen tönt folgendes Lied, das unübersatzbar ist :

Ei vegn ca plova,
La giata semova,
II tschiel semida,
La glina sestrida,
Iis tgauns van a nozzas

Et ils paupers en tgaubrocals.

La glina setila,
Cheu enasi plova,
Iis giats maridan,
Iis tgauns van a nozzas,

Iis tgapers fan tgaubrocalsu.

Ein äußerst interessantes S eel en tier ist der Frosch
oder die Kröte, von welcher der Oberhalbsteiner sagt, daß
sie beim Aveläuten sich erhebe und Hände falteA In ihnen
verkörpern sich die Seelen, insbesondere die sogenannten armen
Seelen, und darunter solche, die Wallfahrten versprochen hatten,
sie aber im Leben nicht ausführten. Wenn man auf dem Wege
von Truns nach der Wallfahrtskirche Nossadunna della Glisch
Kröten trifft, so soll man sie nicht töten ; denn das seien Seelen,
welche ihr Wallfahrtsgelübde noch einzulösen habend. Ein Mär-
chen« berichtet aus der Zeit, da die Kinder das wurden, was



195

ihre Eltern ihnen anwünschten, daß eine Mutter ihr unordent-
liches Mädchen angefaucht habe: „Ich wollte, du wärest ein
Frosch ' ' Alsobald war sie es geworden. Der Zauber konnte
nur durch die Messe eines Kapuziners gelöst werden. Ein Frosch
trägt sogar eine Hostie herbei, um die Königstochter zu heilen^.
In einem anderen Falle muß man einen Garnstrang in den klei-
nen See werfen (wohl ein Opfer) und erhält ihn als schönsten
Knäuel aus Goldfaden zurück. Der gleiche Frosch verlangt für
einen Dienst, daß man ihn küsse. Der Küssende erhielt dafür
die schönste entzauberte Königsbraut. Die Entzauberung durch
das Küssen kommt in den Märchen sehr oft vor und dürfte
seine Erklärung in der heidnischen Vorstellung finden, daß
Götter oder Heroen mit irdischen Frauen geschlechtlichen Ver-
kehr pflegen könntenE

Ein Königssohn soll dem kranken Vater Genesung bringen
durch Herbeischaffen eines Singvogels, welcher im Mohrenland
sicher und wohlbehütet war. Auf der Reise ins fremde Land
bezahlte er für einen Verstorbenen die Schulden, damit dieser
eines würdigen Begräbnisses teilhaftig würde. Die Seele dièses
Toten sprang hernach als Frosch hinter ihm aufs Pferd und ver-
sprach ihm zu helfen, bis er den gesuchten Vogel fände'«. Nach
langen Schwierigkeiten erreichte er dieses Ziel durch die Hilfe
dieses Seelenfrosches. Es endete auch hier mit einer frohen
Hochzeit Eine ganz merkwürdige Erzählung berichtet von
einer schönen Frau, die schön bleiben wollte. Sie ging um Rat
zu einer alten Frau, „tier ina de pigiels". Die Hexe nahm drei
Bohnen, eine nach der anderen, warf sie in eine altmodische
Mühle und mahlte. Bei jeder Drehung hörte man einen unheim-
liehen Schrei. Die abgegangene Pulverprise steckte sie in èinen

Düngerhaufen unter ein Brett. Sie befahl, das Brettchen ja nicht
vor Ablauf von dreißig Jahren abzuheben. Die Frau blieb schön
wie Wein und Milch ; aber glücklich war sie nicht. Als die drei-
ßig Jahre herum waren, ging sie mit dem ersten Tagesgrauen,
um zu sehlen, was unter dem Brettchen wäre. Da sah sie drei
Kröten, von denen die eine eine Pfaffenkappe, die andere eine
Nonnenh'aube und die dritte eine Bischofsinful trug. Nun er-
kannte sie, daß die drei Kinder, welche von ihr geboren worden
wären, wenn die Hexe sie nicht getötet hätte, eines ein Pfarrer,



196

das andere eine Nonne und das dritte ein Bischof geworden
wäre. Aus Verdruß und Herzeleid starb sie kurz nachher. Ob
das nicht wiederum ein Lehrstück der Pubertätsriten war

Die bevorzugte Stellung des Frosches im Aberglauben läßt
es begreiflich erscheinen, daß ein Spruch denen den Tod zu-
sichert, die solche Tiere mißhandeln^. Aber das Gute
hat auch hier eine dunkle Kehrseite ; denn der Teufel und seine

Sippe können sich auch der Kröte bedienen. Man entdeckt sie
beim Braten der Froschschenkel: Wenn darunter eine Kröte
ist/ dann kann man den Pfannendeckel nicht stiliehalten^. Eines
Tages entdeckte ein Dienstmädchen unter Nesseln im Garten
ein abscheuliches Monstrum von einer Kröte mit ekelhaft auf-
gedunsenem Leib. Sie stürzte die Worte heraus „Dich möchte
ich doch beim Wochenbett abwarten!" Eines Abends erschien
ein nobler Herr mit Ziegenbocksfüßen und zwang sie, mit ihm
fortzufahren in rasendem Galopp. Sie kam in die Hölle, wo sie
die Frau des Teufels bei einer Geburt abwarten mußte. Das
Wochenbett dauerte sieben Jahre.

Wir haben gesehen, wie Märchen hinüberspielen ins Gebiet
der Geheimnisse des werdenden Lebens, der Geburten,
also auch der diesbezüglichen Organe und Leiden bei der Mutter.
Kriß hat in einer Spezialmonographie „Das Gebärmuttervotiv"
und in einem Aufsatz über „Die Opferkröte" nachgewiesen, daß
die Kröte mit der Gebärmutter identifiziert wurde und daß bei
Leiden dieser Organe Bilder von Kröten als Opfer in den Kir-
chen dargebracht wurden". Dieses geht über den Rahmen un-
serer Arbeit hinaus und müßte im Fruchtbarkeitskultus behan-
delt werden.

Wie volkstümlich unsere Erklärungen im Mittelalter waren,
beweist der Umstand, daß an den Portalskulpturen von Notre
Dame in Paris in der Hölle am Teufelskessel ein
Frosch sich findet. Ähnliches habe ich in St. Denis, in
Bourges etc. gesehen. Auf den weltberühmten Teppichen der
Apokalypse, welche 1377—1380 gewoben wurden und die in der
Kathedrale von Angers ausgestellt waren, sah ich vor Jahren,
wie aus den Rachen der höllischen Ungeheuer Frösche^heraus-
schössen. Es war die Illustration der Offenbarung: „Und ich
sah aus dem Munde des Drachen, und aus dem Munde des



197

Tieres, und aus dem Munde der falschen Propheten drei un-
reine Geister hervorgehen wie Frösche."52 Nun wird es uns
auch begreiflich, daß im Nordschiff der Churer Kathedrale an
der Basis der letzten Säulengruppe eine große Kröte — ich sage
im Norden, wo das Böse ist —, also wohl die Vertreterin des

bösen Geistes aller Verneinung sich findet. Oder ist es eine Seele
in der Verzweiflung, in Verdeutlichung des Wortes : „Berge,
fallet über uns" ?53

Ein Tier, das bei den Verzauberungen eine auffallend große
Rolle spielt, ist der Fuchs. Schnelligkeit, Farbe, Schlauheit
und der hochfliegende Schwanz mögen ihn zu dieser Rolle be-
sonders befähigt haben. Lassen wir darüber die Sagen berich-
ten. Ein Jäger stand auf dem Greinapaß plötzlich einem Fuchs
gegenüber, der an einem Pfahl angebunden war. Er schoß, aber
traf nur den Strick, und das Tier war verschwunden. Im fol-
genden Herbst ging er mit einer Herde Marktvieh über den
Greina nach Lugano. Man trieb die Herde von Markt zu Markt
den Tessin hinab, bis alles verkauft war. So langte er eines
Abends in Lugano an, wo er Weide und Unterkunft für die
noch unverkaufte Habe suchen mußte. Er hörte plötzlich eine
Dame seinen Namen rufen. Diese Dame bewirtete ihh, ließ in
den eigenen Baumgarten das Vieh hineintreiben und kaufte ihm
schließlich alles ab. Zum Abschied sagte sie ihm: Ich war der
auf dem Greinapaß angebundene Fuchs, den der Teufel dort
festgeseilt hätte, weil ich aus der Hexengesellschaft austreten
wollte. — Immer wieder zeichnen sich verzauberte Füchse durch
dankbare Hilfe aus. Am eigenen Schwänze läßt eine ver-
zauberte Patin ihre in eine Zisterne geworfene Patentochter sich
heraushelfen^. Eine Ehefrau hatte sich in einen Finger ge-
schnitten. Sie ging in den Garten und ließ das Blut auf den
Schnee fallen. Dabei sagte sie: „Ich möchte ein Töchterchen
haben, rot wie Blut, weiß wie Schnee und schwarzhaarig wie
Kohle." Ihr Wunsch ward erfüllt. Als dieses Mädchen später
erschossen werden sollte, stellte sich ein Fuchs ein als Ersatz,
und es ward gerettet®®. Schlimmer geartet sind aber die Hexen,
welche in solcher Verwandlung auftreten. Das mußten zwei
Jünglinge einer Domleschger Gemeinde erfahren, die abends
zu einer Mutter mit zwei Töchtern zum Hengert gehen wollten.



198

Auf dem Wege begegneten sie einem Fuchs, der, statt davon-
zuspringen, sich ihnen immer in den Weg drängte und zwischen
ihre Beine durchhuschen wollte. Er verschwand erst, als sie ihm
mit dem Stock einen wuchtigen Schlag versetzten. In gleicher
Nacht sahen sie auf dem Hexenplatz eine Tänzerin mit verbun-
denem Kopf. Ihnen war die Lust vergangen mitzutanzen und
der Beherztere schrieb ins Mitgliederbuch anstatt des eigenen
Namens die Hl. Namen Jesus, Maria und Joseph. Alsobald war
aber alles verschwunden Eine Lugnezerin führte vor Jahren
Waren von Chur ins Lugnez. In Trins erbat sich eine Frau, daß
sie einen Sack für sie nach Flims mitnehme. Sie weigerte sich
dessen, weil sie ohnehin zuviel geladen hatte. Als das Gefährte
innerhalb Trins keinen Schritt mehr machen konnte, weil die
Wagenräder sich nicht mehr umdrehten, schaute sie unter den
Wagen und sah dort einen Fuchs, den sie gründlich mit dem
Stock besonders am Kopfe bearbeitete. Andern Tags sah man
in Trins eine Frau mit verbundenem Kopf herumgehen! Eine
besondere Eigenheit der Tierum Wandlungen besteht
darin, daß die Wunden, die man dem Seelentiere zufügt, nach-
her am menschlichen Körper erscheinen. Hexen in Fuchsgestalt
vollbringen schauerliche Dinge ; denn eines Tages sah ein Disen-
tiser, wie eine Frau in rotgrünem Kleid mit Tragkorb auf dem
Buckel, einen Fuchs reitend, eine Tanne hinauf kletterte^. Aus
dem Oberhalbstein verschwand die letzte Hexe, welche als Fuchs
viel Schaden verursachte im Tale, indem der Jäger dem Pulver
seines Schießgewehrs Wachs von der Osterkerze beimengte.
Vorher war alles Schießen umsonst. An dieser Wunde starb sie.

Diese bedenklichen Rollen, welche die Füchse spielen müs-
sen, lassen sogar die Farbe des Tieres anrüchig erscheinen;
denn der Volksglaube sagt : Der Rothaarige ist mit den Füchsen
verwandt^.

Nach idem Volksbrauch des Sarganserlandeserscheint
der Schrättlig (das Alpdrücken) öfters als Fuchs, und das Er-
scheinen von jungen Füchsen in Träumen deutet auf nichts
Gutes.

Gehen wir vom Fuchs zum stattlichsten Tier, zum Pferd,
das nach dem allgemeinen Volksglauben magische Kräfte und
unterweltliche Dämonie besitzen kann. Die Pferde seien anfäng-



199

lieh beflügelt gewesen; die Hornstellen an den Beinen weisen
auf die früheren Flügel hin. Man denke an den Pegasus, dann
an den Boreas in Gestalt eines Rosses, an den Gott Poseidon
als Pferd, das aus den Meereswellen emporsteigt, an die Rosse
der Morgenröte, an das Getrampe der heranrauschenden Ge-
witter und an die Zentauren, an jene Mischwesen aus Tier und
Mensch, so wird man die zitternde Scheu vor diesen Wesen be-

greifen. Das Handwörterbuch des Aberglaubens^ berichtet, daß
die Stuten vom Wind befruchtet würden. Bekannt sind auch
die Zierscheiben aus der Völkerwanderungszeit, die im alleman-
nischen Gebiet besonders häufig aufgefunden werden. Da trägt
der Reiter die eingelegte Lanze und das Roß schreitet mit vor-
gestrecktem Kopfe weit aus. Man traute diesen Zierscheiben

wegen des Reiterbildes abwehrende Kraft zu ; sie dienten als

Zaubermittel, als Amulette. Noch heute werden Pferde und
Reiterbilder auf Münzen oder als Anhänger an Uhrketten und
Miedern bevorzugt, neben anderen uralten Abwehrdingen. Im
Bilde ist etwas vom Wesen und der Kraft des Dargestellten, das
auf den Reiter übergeht, und wessen Bild man besitzt, über den
hat man Gewalt. Dämonen werden durch Vorhalten ihres Bildes
oder eines Spiegels abgeschreckt bis zu ihrer Vernichtung ;

darum behängen sich Geisterbeschwörer und Schatzgräber mit
Spiegeln. — Am Schriftepitaph des Planta in der St.-Paulus-
Kirche in Rhäzüns findet sich ein solcher Spiegel®®.

Lassen wir nun darüber die rätoromanische Volkskunde spre-
chen. Da tritt das Pferd vorerst als Tode s tier auf im Mär-
chen der drei Pferdesattel und des Pferdehalfters. Ein Sohn,
der so dumm ist, daß er den Mut bat, an drei Nächten am Grabe
des Vaters zu wachen, erlebt, daß der Vater daherreitet, zuerst
mit einem Pferde in Silbergeschirr und Sattel, dann in Gold
und zuletzt in Messing. Ein Pfiff, ein Krach und ein Hund
schießt vorüber wie ein Blitz und der Vater auf dem Rappen
schenkt ihm jedesmal die geheimnisvolle Ausrüstung, die ihm
Reichtum und eine königliche Braut verschafft. In einem an-
deren Märchen erscheint der tote Bräutigam hoch zu Pferd bei
der trauernden Braut, ladet sie ein, mit ihm fortzureiten. Er
jagt in den Friedhof, springt ins offene Grab und sucht Pferd
und Tochter mithinabzuzerren. Durch gute Lockworte kann sie



200

das Pferd wie mit einem Ruck im Lauf hemmen ; da erklang
die entzaubernde Morgenglocke. Der Bräutigam verschwand
und dessen Eltern konnten am anderen Tage mit Schaudern
noch das offene Grab schcn'A Zu Nivagl-Öbervaz begegnet ein
junger Bursche auf der Heimfahrt vom Hengert einem Reiter
auf weißem Roß ganz in Feuer und Flammen daherrasend, der
ihn anschrie, das dumme Nachtfahren aufzugeben, das diesen
Strafritt ihm einge.tra.gen habe. Kaum hatte der Bursche ren-
nend daä Dorf erreicht, als er das Verscheidnisläuten hörte. Er
vernahm, daß gerade der soeben verschieden sei, den er gut
kannte und dem er als Reiter begegnet war. Zu Sartons-Obervaz
kam eines Abends ein Reiter auf galoppierendem Schimmel hin-
ter den heimkehrenden Arbeitsleuten nach und verschwand plötz-
lieh, nachdem er von Grenzstein zu Grenzstein gerannt war, in
der Erde, wie von ihr verschluckt. Man glaubte, es sei Hans
Beeli gewesen, ein bekannter Edelmann®*. Das Pferd ist nach
diesen Märchen und Sagen der Totenführer ins Jen-
s e i t s. Diese Vorstellung war ehedem so selbstverständlich, daß
in der Kathedrale zu Chur am Säulenbündel bei der Zisterne Eva
— seit dem Sündenfall Todeskandidatm — dargestellt ist mit
dem Apfel in der Hand. Hinter ihr her kommt ein Zentaur, ein
Wesen halb Reiter, halb Pferd. Die Pferdegestalt muß auch
den Zauberverwandlungen der Hexen dienen. Ein
Hexenmeister verwandelt sich in ein Roß, das Roß in eine
Taube, die Taube in einen Sperber, der Sperber in einen Ring,
der Ring in ein Hirsenkorn, das Hirsenkorn wird ein Flachs-
sämchen, fällt durch eine Fuge des Bretterbodens in den Keller
und wird dort zu einem Fuchs und dieser wurde ein stattlicher
Mannas. Eine Hexe verwandelt einen jungen Mann in ein Roß,
indem sie ihm eine Pferdehalfter über den Kopf wirft'A Schlim-
mer erging es der Surreiner Hexe, die sich in Roßgestalt ver-
wandelt hatte. Ein Fuhrmann fuhr mit seinem Zweispänner der
großen Brücke zu, als die Rosse plötzlich stille standen. Weder
Peitsche noch Faustschläge brachten sie einen Schritt weiter.
Der Fuhrmann ahnte nichts Gutes, darum zog er das Messer
und stach dem einen Roß in den linken Schenkel. Nun regten
sich die Pferde und trabten weiter. Von der Wunde sah man
nichts; aber andern Tags erschien eine Frau beim Arzt, die



201

eine tiefe Schnittwunde am Hals hatte. Man erkannte sie als
Hexe und lieferte sie nach Chur ins Gericht ; doch entwand sie
sich durch ihre Hexenkunst allen richterlichen Kniffen«". Die
P f e r d e gelten auch als unheimliche W e 11 e r t i e r e. Diese
werden bei Nacht so herumgejagt, daß sie tropfen vom rinnen-
den Schweiß, während die Mähnen verworren und verknüpft
werden«®. Der P f e r d e s ch wei ß eines Schimmels hat die

Kraft, kranke Prinzessinnen gesund zu machen^. Ja das Pferd
und alles, was mit ihm in Berührung kam, hat von ihm Zauber-
kraft bekommen. An der Kapelle St. Georg in Rhäzüns sind
die Fußeisen angenagelt, welche vom Pferde herrühren, das,

von der jenseitigen Felswand dem Feinde entfliehend, auf die-
sen Hügel den rettenden Sprung nahm. Die Hufeisen als

Glückbringer treffen wir noch heute ob den Haustüren, auf den

Lotterielosen, als Briefbeschwerer, an Uhrketten, Krawatten-
nadeln und als Anhänger im Auto. Aus dem Handwörterbuch
des deutschen Aberglaubens vernehmen wir, daß man ehemals
P f e r d e k ö p f e benützte, um Unglücksfälle zu ver hin-
dem, daß man sie einmauerte, um Krankheiten vom Hause
fernzuhalten, daß man aus einem angebrannten Roßschädel

weissagte und daß Papst Gregor I. an die Franken' ver-
ordnete : „ut de animalium capitibus sacrificia sacrilega non exi-
beant", daß Pferdeköpfen keine sakrilegischen Opfer darge-
bracht werden dürfen^ Trotzdem blieb eine gewisse Scheu vor
dem Pferde im Aberglauben bis auf den heutigen Tag haften.
Man ißt kein Pferdefleisch, weil das Pferd als heidnisches

Opfertier dem Christen verboten jwar. Wie sehr das Roß
in germanischen Landen kultische Verehrung genoß, beweisen
die Roßköpfe, die als Zauberabwehr auf dem Dachfirst
standen. Ich erinnere mich noch, daß man im Romanischen
die Dachpfettenköpfe des Holzhauses „cavagl" nannte und daß
mein Großvater, der Zimmermann war, mich aufmerksata
machte auf die Einschnitte, welche die Pferdeform andeuteten.
Daß die Überwindung dieses heidnischen Kultes in rätischen
Landen ein tiefgreifendes Ringen war, deuten auch die Pferde-
gestalten der Hl. Mauritius, Georgius und Martinus, die unseren
Talschaftsfahnen, auf Münzen, am St. Martinsturm in Chur und
in vielen Kapellen seit uralter Zeit erschienen. St. Georg als



202

Drachentöter tritt im Schanfigg, im Imboden, in Bärschis auf.
Ob es sich um eine kirchlich angeordnete Umdeutung des

Pferdekultus durch die betreffenden Heiligen handelte, ist nicht
leicht zu beweisen ; aber ausgeschlossen dürfte es nicht sein.
Zum mindesten bleibt es ein unheimlich dämonisches Tier. Als
man einen Soldaten unschuldigerweise zum Galgen führte, er-
schien plötzlich ein Reiter in grau, hoch zu Roß auf einem
Schimmel und forderte von den Eheleuten, welche den Soldaten
falsch verklagt hatten, daß diese ihre Aussage beschwören soll-
ten. Sie taten es, dann aber faßte der Reiter die beiden Mein-
eidigen und jagte sie in Feuer und Flamme hinab in den Höllen-
Schlund.

Nach einem Märchen der Rätoromanischen Chrestomathie
wird dem Pferde als Opfer eine Fisch'lunge geopfert,
wofür es zwei Füllen zur Welt bringt.

Öfters schon begegneten uns in verschiedenen Variationen
der Märchen und Sagen junge Ritter im Kampfe mit dem D r a -

chen, der Jungfrauen in Gefangenschaft hält, oder gar täg-
lieh ein solches Opfer zum Mahl sich fordert. Um im Reiche
dieses unheimlichen Getieres sich zurechtzufinden, wird man die
Schlangen, dann die geflügelten Luftdrachen, ferner den Lind-
wurm, welcher als Erd-, Sumpf- oder Unterweltsdrache auftritt,
unterscheiden müssen. Die Schlangen treten als Schutz-
g eist der Familie auf : „Jedes Haus hat eine Schlange, welche
man nicht beleidigen darf, sollen die Hausbewohner glücklich
bleiben."'s

Darum erschien in einer Vriner Sage eine Schlange wäh-
rend der Abwesenheit der Eltern, blieb bei den Kindern und aß
mit ihnen. Da sie sich nur nach dem Brote reckte und die Milch
verschmähte, klopften die Kinder mit dem Holzlöffel ihr auf
den Kopf und sagten: „Nimm auch Milch, nicht bloß Brot".
Die Schlange ist auch Grabesdämon, darum findet sie sich auf
Grabsteinen dargestellt. (Grabmal Alfons Casati in der Käthe-
drale.

Als Schutzgeist hütet die Schlange zuweilen auch Schätze,
darum hat eine Tavetscher Schlange zwei Schlüsselchen am
Halse, die ihrer Retterin gehören sollten. Diqse Schlangen sind
zu eigenen Königreichen vereinigt unter einer Schlangenkönigin,



203

die weiß ist und eine kostbare Krone trägt. Wie es in diesem
Reiche zugeht, schildert uns eine Sage aus Münster, die H.
Büchli uns übersetzt". Die Sagen vom Schlangenbanner von
Maladers und von der Schlangenkönigin von Obervaz berich-
ten, wie diese Tiere sich verteidigen. In Maladers wurde der
Beschwörer von einem ganzen zischenden Knäuel umringt, und
die Ottern haben den Bedauernswerten „ufgeschleizt" wie dür-
ren Hanf, daß die Hautfetzen von ihm an allen „Gwetten" des
Hauses hingen. Die Schlangenkönigin von Obervaz durch-
bohrte im Sprunge die Brust des Beschwörers, der die Schlan-

gen mit der Zauberflöte ins tötliche Feuer lockte. Bei solch
schauerlicher Erzählung versteht man auch die Not jener Jung-
frauen, die nach rätischem Sagenschatz in Schlangen ver-
zaubert wurden, die aber durch den Kuß des Erretters —

des glücklichen Bräutigams — entzaubert werden konnten. Der
Kuß als Entzauberungsmittel findet sich bei allen Völkern.
Das „Tabu" dieser Tiere kommt auch in den Plastiken des Mit-
telalters zur Darstellung, so in der Kathedrale zu Chur im Nord-
schiff, vor allem neben der Kanzel. Jene verschlungen hängenden
Schlangen sind Gewürm der Nacht. Diese begatten sich durch
den Murud, darum sind die Köpfe zueinander gewendet (gotische
Schloßgarnituren in der Domsakristei zu Chur). Was erzeugen
sie Pest. Der Schlangensamen wird durch die Luft getragen.
Ringe aus zwei Schlingen mit Köpfen, die sich küssen, sind
Amulette gegen Pest und Seuchen. Es sei hier bemerkt, daß
der Vrinerschlange, welche die Kinder hütete, Brot und Milch
zum Opfer gegeben wurde, während diejenige von Barnagn das
beste Stück aus der Viehhabe forderte^.

Schlimmer noch als die Opfer, welche Schlangen fordern,
sind die Opfer, welche die Drachen heischen; so holt sich der
Drache der Alp Lavin, der aus dem Wasser heraussteigt, das

von der Herde verlaufene Vieh. Wenn er längere Zeit nichts
erhält, dann brüllt er so schrecklich, daß man ihn vier Stunden
weit über die Berge hört. Die Drachen verschmähen auch
Menschenopfer nicht, wie zahlreiche Märchen und Sagen be-
weisen. Seit jeher war es die Heldentat der Ritter, ihnen die
bräutlichen Prinzessinnen und Edelfräulein abzujagen. Einst-
mais gelang es einem Ritter mit Hilfe eines Fuchses, neunund-



204

neunzig Jungfrauen zusammen mit der Königstochter zu retten.
Begreiflich, daß der Retter als Lohn die Königstochter zur Braut
bekam, und daß beide, wenn sie noch nicht gestorben sind,
noch leben, wie der Märchenerzähler launig bemerkt. Es gab
also ehemals Drachen in unserem Lande, trotzdem die Weisen
der Zoologie es heute nicht gelten lassen wollen. Wie tief diese
Überzeugung im Volke verwurzelt war, beweist der Bericht von
Ulrich Campell, der mehrere solche Exemplare anführt und so-

gar seinen mütterlichen Großvater als Augenzeugen eines sol-
chen Tieres namhaft machte^. Jüngst publizierte Ii. Dübi^
mehrere ganz ernste Augenzeugendepositionen für die Existenz
von Drachen und Stollenwürmern, die von Konrad Gesner,
Johannes Stumpf, Cysac, Scheuchzer und Sulzer angeführt wer-
den. Bekannte Chronisten und Naturforscher erlagen dem Banne
dieses schauervollen Volksglaubens. Die Gewalt der Unwetter,
Rüfen und Wolkenbrüche verkörperte sich im Volksglauben
nicht bloß bildhaft, sondern wirklich in Drachenungeheuern,
während die moderne Wissenschaft solche Naturerscheinungen
mit Thermometer, Barometer und Seismograph erfaßt. Wie die
Drachen als Wettermacher auftraten, zeigt die Sage
vom Drachenhalfter von Russein, welche H. BüchlW nach dem
köstlichen romanischen Original der R. Ch. so prächtig über-
setzt hat, daß ich ganz besonders darauf hinweisen möchte.

Allen Ernstes versicherte mir in Truns mein achtzigjähriger
Mesner, daß unter dem Pontegliasgletscher ein gewaltiger
Drache sei; wenn dieser sich kehre, dann überlaufe das Was-
ser der Ferrera, des Dorfbaches, wodurch die Bachrüfe zu Tal
stürze, um das Dorf zu zerstören. Bis jetzt habe die St.Theodors-
Glocke das Dorf, das tatsächlich öfters in Gefahr gewesen ist,
schützen können. Tatsache ist es, daß der Ortsname Trun mit
dem Worte „drun", „dargun", „dragun" sich berührt, und Tat-
sache ist es, daß Sedrun im Tavetsch seine Dorfbachrüfe
„drun", „dargun" nennt — „il drun vegn", der Drache kommt.
Ähnliche Belege lassen sich aus anderen Orten der Schweiz an-
führen. Doch genüge es, wenn ich noch aufmerksam mache,
daß die Drachenköpfe als Abwehrzauber verwendet wurden. Die
Dachpfettenköpfe vieler Holzhäuser sind zu einem Drachenkopf
geformt, gräßlich bemalt und gar grausig gestaltet, wohl um



205

alles Böse vom Hause wegzuhalten. Die verschiedenen Drachen-
gestalten, welche unter den Säulenbasen der Kathedrale hervor-
glotzen, reden eine ähnliche Sprache. Das Böse wird abge-
wendet durch die Bilder des Bösen und durch Opfer, wovon
ich bereits berichtet habe. Wahrscheinlich wurde den Drachen
im Heidentum auch das Schweinsopfer dargebracht, weil die
Schweine, insbesondere die Ferkelschar, beim Unwetter, beim
sogenannten „Sauwetter" mithelfen. Nach dem Volksaber-
glauben konnte der Senne ,in der Alp das Unwetter dadurch'
vertreiben, daß er ein Büschelchen Sauborsten zwischen die
pfeifenden Gewettköpfe der Hütte steckte. Das Borstentier
stand bei den Juden unter den verbotenen Tieren, vielleicht ge-
rade deswegen, weil es heidnisches Opfertier war. Wir dürfen
hier sogar beifügen, daß Matthäus, der Evangelist^, berichtet,
wie die bösen Geister Jesus baten, in eine Herde Schweine
fahren zu dürfen. „Und er sprach zu ihnen : Fahret hin Sie
aber fuhren aus und fuhren in die Schweine, und siehe, idie

ganze Herde stürzte sich mit Ungestüm von dem Abhang ins
Meer und ertrank." Wenn der Christ an die Existenz von bösen
Geistern glaubt, wenn er die Bibel annimmt, dann wird er auch
wissen, daß der Geist körperlös ist; soll dieser aber in der
körperlichen Welt tätig werden, sichtbar wirken, muß er sich
körperlicher Gestalt bedienen. Warum sollte es bösen Jenseits-
gewalten nicht gefallen, gerade bestimmter Tiergestalten sich
zu bedienen, die den Menschen am prägnantesten ihre Eigen-
schaften kundgeben In welchem Maße man die Innewohnung
von Dämonen, also von bösen Geistern annehmen will, als
schauervollen Hintergrund des heidnischen Kultus betrachten
will, muß ich den Lesern überlassen. Tatsache ist es aber, daß
dies alles im Skarapsus der Pirminspredigt des 8. Jahrhunderts
als „cultura diaboli" — Teufelskult — bezeichnet und verurteilt
wird89.

Wir könnten auf einer noch breiteren Unterlage den Nach-
weis leisten, wie die vorchristliche Weltauffassung in diesem
Geiste alles erklärte und darnach das Leben gefühlsmäßig und
verstandesmäßig einrichtete. Vielleicht ist diese Erscheinung
am auffälligsten im Totemismus realisiert. Jeder Stamm
hat ein tierisches Einheitssymbol, zu dem er gehört, von dem



206

er abstammt, aus dem er lebt und zu dem er zurückkehrt. Ent-
sagung und Genuß, Tod und Leben werden von diesem ge-
tragen, ohne daß man an eine „tierische" Abstammung denken
würde. Ob bei uns auch Spuren davon zu entdecken wären,
meinetwegen im Uristier oder im Steinbock oder im vielver-
ehrten Pferde oder im Adler (Doppeladler), wage ich nur an-
zudeuten. Wir können aber von diesem unsicheren Gebiet ab-
sehen, weil wir noch viele Tiere zu behandeln hätten nach bis-
heriger Darstellung. Ich erinnere nur an folgende: Hund,
Wiesel, Kuh (zwei Kühe in einer Kette), Ziegenbock, Ochs,
Esel, Stier, Bär, Wolf, Löwe, Gemse (Festmachen der Jagd-
tiere), Lamm, Hirschkäfer (mamma-donna), Insekten (die Hexe
von St. Peter entzog sich auf dem Wege zum Richtplatz dadurch
dem Tode, daß sie sich in eine Ameise verwandelte), Fisch und
andere. Der Raum erlaubt das aber nicht. Darum sei zum
Schluß noch einmal deutlicher auf die Grundfrage des Tier-
kultus aufmerksam gemacht, auf die Opfer, deren Spuren nach-
weisbar sind. Aus bestimmten Sagen und Märchen erfahren
wir, daß die handelnde Person einem Pferde die Fischlunge
opfert^, daß bei Sterbefällen Bienen sterben oder Großvieh um-
steht'-", daß sorgfältigstes Fleischabschaben von den Tier-
knochen der Familie Glück bringt, daß man im Hause nistende
Schwalben und Rotkehlchen durch gute Behandlung sich ver-
pflichten kann, daß man verwunschene Jagdtiere durch Brot,
ins Gewehr gesteckt, sicher treffen kann, daß der Doggi Kühe,
Ziegen, ja sogar Menschen saugte Wer Unglück im Stall hat,
soll, um damit fertig zu werden, ein Tier lebendig verbrennen
und die Asche unter der Dachtraufe vergraben" ; am gleichen
Ort soll man umgestandene Tiere verscharren. Einer Schlange
auf der Alp Salischina-Vrin wird Brot und Milch gegeben (ge-
opfert), einem Käfer in einem geheimnisvollen unbewohnten
Hause von Vrin mußte jeden Tag ein Mus gegeben werden, wo-
für der Geber täglich einen Blutzger erhielt^. Die Schlange
von Spoarz nahm sich Kühe aus der Viehhabe, und diejenige
von Barnagn holte sich den besten Stier.

In einer lateinischen Vita St. Lucii, die um 780 im Kloster
Pfävers niedergeschrieben wurde, aber heute in St. Gallen sich
befindet-'-', wird berichtet, daß in der Silva Martis, auf der Lu-



207

ziensteig, „insannorum more babulorum vituli pro diis coleren-
tur", in unsinniger Weise Stierkälber verehrt wurden. Der Hei-
lige erreichte, daß die betreffenden Stiere herbeikamen und ihm
die Füße leckten — pedes eius lambentes —. Um welche Opfer-
handlungen es sich handelte, läßt sich aus dem Skarapsus, aus
der Pirminspredigt des Klosters Pfävers erfahren; denn dort ist
die Rede von „veculas", von Kälbern, die an den Januarkaienden
zum Opfer herangeführt wurden^. Im gleichen Werke werden
verboten: precantatores (Verzauberungen), et sortilegos (Los-
werfer), karagios (Wagengespann), aruspices (Vogelauguren),
divinos, arioluS, magus, malificus, sternutus et aguria per avu-
culas (Vogelschau), vel alia ingénia mala et diabolica nolite
facire nec credire»', also all dasjenige, was wir im Laufe dieser
Arbeit als heidnischen Götzendienst nachgewiesen haben. Wei-
tere Aufklärung darüber geben die Strafgesetze des Bischofs
Remedius von Chur sowie die Lex Romana Curiensis aus dem
gleichen Zeitalters».

Sollte mein Versuch einer mehr oder minder gelungenen
systematischen Darstellung des „Tierkultus in Rätien" etwas
von der Stimmung der Märchen von Tausend und eine Nacht
geweckt haben, so hätte ich etwas erreicht; aber gleichwohl
schiene es mir nur ein klägliches Resultat zu sein. Der Inhalt
der benützten Sagen und Märchen war in vorchristlicher Zeit
keine poetische Phantasterei ohne Wirklichkeit, sondern groß-
ter weltanschaulicher Ernst, der die Gemüter der vorchristlichen
Völker wie Blei niederdrückte. Ihre Gotteserkenntnis kannte
nur schauervolle Wesen, die willkürlich mit ihnen spielten. Mit
Zaubermitteln suchten sie sich jener Schrecken zu erwehren.
Diese Schrecken und Zauberabwehrhandlungen wirkten noch
für lange Zeit in die christliche Epoche hinein, wie der Aber-
glaube es beweist. Die Juden hatten eine ganz andere Gottes-
auffassung und darum verstehen wir, daß sie sich rühmen, daß
sie Bücher mit einer Gottesauffassung besäßen, die ihnen zum
Tröste dienten. Aus dem Buche „de natura Deorum" von Cicero
erkennt man, daß auch im Heidentum nach einer höheren
Gottesauffassung gerungen wurde ; aber Gemeingut wurde es

nicht. Die Predigt des Christentums über den einen und drei-
einigen geistigen ewigen Gott, der die ewige Wahrheit, die



208

ewige Güte, die Gerechtigkeit und die unendliche Schönheit sei-
her ist, sollte den schauerlichen Druck des Götzendienstes weg-
nehmen. Wir haben Mühe, heute nachfühlen zu können, welch
eine erlösende Wohltat dadurch in die Völker kam, und werden
es zutiefst erst begreifen, wenn wir zitternd wahrnehmen werden,
wie die moderne „cultura diaboli" daran geht, der „cultura Dei"
das Grab zu schaufeln. Mögen doch die Adler des Gerichtes
darüber kommen, ehe die Finsternis hereinbricht

Anmerkungen

1 Kriß Rudolf, Die religiöse Volkskunde Altbayerns, Bd. II, S. 13.
2 Hoffmann-Krayer, Handwörterbuch des deutschen Aberglau-

bens, Bd. VIII, S. 814, unter Tiergestalt.
3 Rom. I, 23.
4 Weish. 15, 18, 19.
5 und^a siehe Kriß, Anm. 1, unter diesen Stichworten, und Band

VIII, S. 856.
6 Cicero, De natura Deorum, I. L. I, 20.

Rätoromanische Chrestomathie von Decurtins C., Bd. II, S.22,
12. (Fortan zitiert: R. Ch.)

s R. Ch. Bd. II, S. 159, 67.
9 R. Ch., Bd. II, S. 31, 21.
10 R. Ch., Bd. II, S. 31, 21,
11 R. Ch., Bd. III, S. 656, 107.
12 R. Ch., Bd. III, S. 632.
is R. Ch., Bd. II, S. 129.
14 R. Ch., Bd. II, S. 39.
is R. Ch., Bd. II, S. 41.
16 R. Ch., Bd. II, S. 123.

" R.Ch., Bd. X, S. 614—616.
18 Glan Caduff, Die Knabenschaften Graubündens, S. 95.
is R. Ch., Bd. II, S. 160.
20 R. Ch., Bd. II, S. 123.
21 R. Ch., Bd. III, S. 630, 131.
23 R. Ch., Bd. X, S. 768, 84.
23 R. Ch., Bd. III, S. 654, 100.
2i R. Ch., Bd. II, S. 108, 109.



209

23 R. Ch., Bd. III, S. 634, 232.
23 R. Ch., Bd. IV, S. 1018, 259.
23 R. Ch., Bd. II, S. 47.
28 R. Ch., Bd. II, S. 28.
29 Matth. 24, 28.
30 Spr. 30, 14.
31 Matth. 24, 27.
32 Matth. 24, 28.
33 Matth. 25, 34.
3i Cicero, De natura Deorum, Lib. II. cap. 4.
35 R. Ch., Bd. III, S. 661.
36 R. Ch., Bd. II, S. 168, 87.
33 Könige I. 6, 5.
38 R. Ch., Bd. II, S. 156, 56.
39 R. Ch., Bd. II, S. 156.
10 R. Ch., Bd. II, S. 28, 17.
11 R. Ch., Bd. II, S. 191, 118—120, und im Ischi, II, S. 113.
12 R. Ch., Bd. X, S. 768, 9.
13 R. Ch., Bd. III, S. 632, 195.
il R. Ch., Bd. III, S. 639, 108.
« R. Ch. Bd. II, S. 56.
16 R. Ch., Bd. II, S. 25.
13 Kriß, siehe Anm. 1, Bd. II, S. 139, und R. Ch., Bd. II, S. 118.
« R. Ch., Bd. II, S. 84.
19 R. Ch., Bd. X, S. 768.
50 R. Ch., Bd. IV, S. 1018, 262.
51 Kriß R., Das Gebärmuttervotiv, Votive und Weihegaben etc.,

S. 128 ff.
62 Offenb. 16, 13.
53 Lukas 23, 30.
si R. Ch., Bd. II, S. 153, 47.
55 R. Ch., Bd. II, S. 96, 25.
56 R. Ch., Bd. II, S. 107, 15.
53 R. Ch., Bd. II, S. 157, 51.
58 R. Ch., Bd. III, S. 659, 116.
59 R. Ch., Bd. III, S. 631, 169.
60 Manz Werner, Dr., Ethnographie des Sarganserlandes, S. 105

und 127.
61 Hoffmann-Krayer, siehe Anm. 2, Bd. VI, S. 1605.
62 Caminada Chr., Bündner Friedhöfe, S. 136.
63 R. Ch., Bd. III, S. 646.
61 R. Ch., Bd. X, S. 657.
65 R. Ch., Bd. II, S. 127.
66 R. Ch., Bd. II, S. 52.
63 R. Ch., Bd. III, S. 658.



210

68 R.c., Bd. III, S. 658, 112.
69 R. Ch., Bd. II, S. 71.

Jecklin, Volkstümliches aus Graubünden, S. 147.
"1 Hoffmann-Krayer, siehe Anm. 2, Bd. V, S. 205—208.
72 Hoffmann-Krayer, siehe Anm. 2, Bd. VI, S. 1652.
?3 R. Ch., Bd. II, S. 91, 35.
71 R. Ch., Bd. II, S. 50.
76 Caminada, Friedhöfe, S. 50, und R. Ch., Bd. IV, S. 1019.
76 R. Ch., Bd. II, S. 145.
77 Büchli H., Sagen aus Graubünden, Bd. II, S. 93.
78 R. Ch., Bd. X, S. 670.
79 Büchli H., Sagen aus Graubünden, Bd. II, S. 90.
so R. Ch., Bd. X, S. 670, 84.
81 Kriß, siehe Anm. 1.
82 Wiebel, Das Schottentor, S. 22.
83 R. Ch., Bd. X, S. 668.
8i Büchli, Sagen aus Graubünden, Bd. II, S. 95.
85 Büchli, Sagen aus Graubünden, Bd. II, S. 95.
86 Schweizer Archiv für Volkskunde, Bd. 37, Heft 3, S. 151.
87 Büchli, Sagen aus Graubünden, Bd. II, S. 91.
88 Matth. 8, 28—34.
89 Jecker, Heimat des hl. Pirmin, S. 104, 136.
90 R. Ch., Bd. II, S. 32.
91 R. Ch., Bd. III, S. 633, 203.
92 R. Ch., Bd. X, S. 647, 15 a und b,
93 R. Ch., Bd. X, S. 767, 83.
91 R. Ch., Bd. II, S. 146, 20.
95 Perret F., Fontes ad historiam regionis in Planis, S. 996.
96 Jecker, Heimat des hl. Pirmin, S. 144.
97 Jecker, Heimat des hl. Pirmin, S. 136.
98 Capitula Remedii, Nr. 2, und Lex Romana Curiensis, Cap. de

Libro IX, Nr. 13.

NB. Dem bischöflichen Archivar Battaglia sind wir zu Dank ver-
pflichtet für die Einreihung der Anmerkungen und Durchsicht der
Korrekturen.


	Tierkultus in Rätien

