Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von

Graubiinden
Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubinden
Band: 73 (1943)
Artikel: Tierkultus in Ratien
Autor: Caminada, Christian
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-595870

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-595870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

184

~ Tierkultus in Ratien

Von Dr. Christian Caminada

Seit manchen Jahren bemiihten wir uns, die Religion der
altesten Einwohner unseres Landes fiir das heutige Verstehen
lebendig werden zu lassen. Wir suchten bis in prahistorische
Zeiten zu graben. Um zu sehen, wie die Urreligion gestaltet
sein mochte, beobachteten wir, wie der denkende Mensch die
Probleme, welche das Universum der Schépfung ihm prasen-
tierte, loste. Im Wasserkultus, den wir im Jahre 1930 behan-
delten, kiindete sich aus den Resten des Aberglaubens, Glaube
an Gotteskriafte in diesem Lebenselement, das fiir Mensch, Tier
und Pflanzenwelt unentbehrliche Notwendigkeit ist. Der Vor-
trag iiber Feuer- und Sonnenkultus ergab im wesentlichen glei-
che Ergebnisse, wihrend der Steinkultus noch tiefer ins Alter-
tum zuriickging, weil der fast unzerstorbare Stein dazu die dlteste
Urkunde war; aber die religidsen Anschauungen waren im
Grunde genommen gleich. Wasser und Sonne rufen aus dem
harten Stein blithende Felder und Frucht tragende Baume. In
Baum- und Feldkultus erkennt man, wie die Menschen alter vor-
christlicher Zeiten mit den Problemen dieser Naturgeheimnisse
sich zurechtfanden. Wir steigen mit dem diesjihrigen fiinften
Vortrag ,,Uber den Tierkultus in Ritien‘* in ein anderes Reich,
wo zum vegetativen Leben noch das animalische hinzutritt. In-
wieweit wir der Primitivitiat der religiésen Urideen nahekommen
werden, 128t sich schwer entscheiden. Niichternes Denken for-
dert grofite Reserve bei Anwendung dieses Wortes, das wissen-
schaftlich wohl kaum sicher umrissen ist. Absichtlich bleiben
wir auch ferne von einer Systematisierung nach einer ,,Entwick-
lung vom magistischen Prianimismus iiber den Animismus zu
theistischen Religionen‘‘?. Eines aber scheint uns immer sicherer



w 185

zu werden, die Gemeinsamkeit und Einheit der Anschauungen
aller bisher bekannt gewordenen Volker. Die Formen, in denen
die Volker verschiedener Zeiten und Himmelsstriche sprechen,
variieren nach der Eigenart der umgebenden Natur, nach den
Bildern, die ihre Phantasie malt, nach der Schmiegsamkeit ihrer
Sprache und nach dem Feuer, das in ihrem Blute kocht; aber
die Endresultate liegen nicht soweit auseinander, wie es den An-
schein hat. Beim Tierkultus glauben die Anhinger der Entwick-
lung des Menschen aus der Tierwelt empor zum heutigen Ver-
standeswesen, dal} es eine Zeit gegeben habe, wo der Primitive
das Tier als ein gleichwertiges, wenn nicht hoheres Wesen be-
trachtete. Eine folgende Kulturperiode soll diese Achtung vor
dem Tiere verloren haben und distanzierte sich immer mehr bis
zu den heutigen reinmaterialistischen Auffassungen der moder-
nen Naturgeschichte2,

Es liegt nicht im Rahmen unserer Arbelt zu untersuchen,
inwieweit die Entwicklungslehre, welche auf den Menschen an-
gewendet wird, einwandfreie Hypothese ist; aber gleichgiiltig
ist es nicht, von welchen Voraussetzungen die volkskundliche
Wissenschaft ausgeht, um das Primitive des folkloristischen Tat-
sachenmaterials festzulegen. In der Behandlung des Tierkultus
ziehen wir es vor, bei einem anerkannten Gelehrten, beim Hl.
Paulus, anzukniipfen, welcher in seinem Brief an die Rémer da-
von spricht, daB die Heiden die Herrlichkeit des unverging-
lichen Gottes vertauschten mit dem Bilde der Vogel und vier-
fiiBigen und kriechenden Tieres. Diese Ansicht des grofen
Paulus iiber die Entstehung des Tierkultus als Abfall vom wah-
ren Gott hat nicht bloB ein Alter von nahezu 2000 Jahren;
denn schon das Buch der Weisheitt, das zur Makkabierzeit ab-
gefalBt wurde, schreibt von den Heiden: ,,Sie verehren die elen-
desten Tiere, solche, die mit anderen unverniinftigen Tieren ver-
glichen, viel schlechter als diese sind. Selbst wenn einer diese
Tiere ansieht, kann er nichts Gutes sehen; denn sie sind von
Gottes Lob und Segen weit entfernt.”” Das deckt sich mit der
Lehre der Genesis im ersten Kapitel. Also handelt es sich um
eine Lehre, die schriftstellerisch seit etwa 3500 Jahren festgelegt
ist. Ménner stehen dafiir ein, die wissenschaftlich gewi3 auf der
Hdohe ihrer Zeit standen.



186 .8

Wenn wir in der Folge vom Tierkultus sprechen, so sei zum
voraus festgelegt, daB3 nicht das Tier selber als Tier verehrt
wurde, sondern die gute oder bose Gottheit, der Geist, welcher
darin wohnt. Nach dem heidnischen Glauben fahren die Da-
monen in gewisse Tiere oder sie bilden sich eine Gestalt nach
vorhandenen tierischen Wesen. Die Tierverehrung der heid-
nischen Religionen ist himmelweit verschieden von der christ-
lichen Verehrung Gottes, welche Gott als den hochsten Herrn,
als die ewige Giite, Wahrheit und Gerechtigkeit anbetet. Die
Tierverehrung differenziert sich auch vom Heiligenkult, welcher
gewissen verstorbenen Menschen wegen ihrer auBerordentlichen
sittlichen und moralischen Hochwertigkeit und daheriger beson-
derer Verbindung mit Gott, ehrt. Auch die Reliquienverehrung
darf mit den Amuletten heidnischen Zaubers nicht verwechselt
werden. Die Reliquien erhalten nur deswegen einen so auffilli-
gen religiosen Kultus, weil sie dem korperlichen Gebilde des-
jenigen entstammen, der infolge auffallender Verwirklichung des
christlichen Lebensideals in Gott tiefst verankert war.

Der Tierkultus muB3 vom Standpunkte des ,tabu‘’, ,,mana‘’
oder ,;orenda‘’ beurteilt werdens. Es handelt sich nicht um die
Anerkennung irgend eines moralischen sittlich hoch'stehenden
Gutes, das aus Gott stammt, sondern um eine magische Zauber-
macht, die willkiirlich Schrecken iiber die Menschen ausschiittet,
wenn nicht andere Michte es verhindern. Wie die Gotter und
Dimonen die Gestalten von Tieren annehmen, so ist dies nach
dem Zauberglauben auch der Fall mit den Hexen. Die Natur-
geister, welche das Unwetter verursachen, sind damonische
Wesen in Tiergestalten. Den Tiergestalten, in welchen Gotter
oder Damonen hausen, wurden Opfer gebracht. Der heidnischen
Zeit waren sie ,heilig®, ,,tabu’’; im Christentum sind alle Teu-
telsgetier, dem keine Verehrung erwiesen werden darf. Fiir die
alten Bohmen z. B. beweist die Existenz eines solchen verbote-
nen Tierkultus das Homiliar des Prager Bischofs aus dem
2. Jahrhundert, in dem es heil3t: ,,Nequaquam bestiam pro Deo
colere debemus‘ (,,wir sollen das Tier nicht als Gott ver-
ehren‘‘)sa, Unsere Lex Remedii und der Scarapsus von Pirmin
haben dhnlich lautende Zurechtweisungen und Strafen fiir den
Tierkultus. Die Tiere, welche im Banne irgend einer Seele, eines



181

Geistes, einer Hexe, eines Gottes oder eines Damons sind, voll-
bringen unter Beniitzung ihrer besonderen Eigenart Dinge, die
zauberhafter Natur sind. Sie reden, sie warnen, sie erschrecken,
sie weissagen, fliegen dahin, verschwinden und erscheinen, hu-
schen, poltern daher, stiirmen wie Blitz und Wetter, fressen die
Saaten und geben Fruchtbarkeit. Der Fortgang unserer Arbeit
wird dafiir zahllose Illustrationen vermitteln. Cicero, der ein
Buch ,,de natura Deorum‘* schrieb, hat aus den griechischen
und lateinischen Philosophen die Damonenauffassungen seiner
Zeit geradezu lexikalisch dargestellt. Nach ihm war es ganz
selbstverstindlich, daf die Agypter das Krokodil, den Stier
Apis, den Ibis und die Katze als Gotter verehrtent. - Er hatte
sogar den Eindruck gewonnen, daB3 die Menschen all dasjenige
als Gott verehren, was ihnen irgendwie niitzlich sei.

Durchwandern wir anhand der riatoromanischen Marchen
und Sagen die Tierwelt, so konnen wir zuerst bei den Végeln
stehen bleiben. Jilinglinge werden in Raben verwandelt. Ein sol-
cher schwarzer Geselle berichtet einer Jungfrau, die durch den
Wald geht: ,,Ich war ein junger Ritter und wurde von einer Hexe
in einen Raben verwandelt. Du kannst mich entzaubern, wenn
du in der SchloBkapelle meines Vaters ein Gefill voll Tranen
weinst und dann ohne auch nur eine zu verschiitten — geschehe
was geschehen mag — mir iibers schwarze Gefieder ausgieBest".
Mehrmals miBllang ihr Beginnen, weil einige Trinen iiber den
Rand des Gefafes hinabrollten. Zum dritten Mal gelang es. Ein
wunderbar schoner Ritter erschien vor ihr, umarmte sie und
sie feierten frohliche Hochzeit. Der Erzihler bezeugt die Wahfr-
heit seines Berichtes. Er habe beim Hochzeitsmahl die Suppe
hereingetragen ; weil er aber diese fallen lief3, sei er mit einem
Fubtritt hieher befordert worden’. Eine andere Braut erlost
ihren Briutigam aus der Rabengestalt, indem sie nach drei Jah-
ren aus sieben solchen Voégeln, die sich auf einem Baum bei
ihrem Hause gesetzt hatten, den ,ihrigen‘ trifft. Der Hexen-
meister, der mit den Raben erschienen war, der wihlen lieB3, sah
sich’ betrogen, warf den Gewihlten ihr in die Schiirze, dalB sie
zerri3. So hatte die Braut ihren Liebsten erl6sts:

Ein anderer Vogel, der goldene Eier legt, verkiindet dem-
jenigen, der sein Gehirn esse, die Konigskrone und demjenigen,



188

der sein Herz verzehre, tiglich hundert Dukaten unter dem
Ruhekissen. Dem jiingsten Sohne eines armen Miillers und dem
Vater wurde beides zuteil®. Der Vogel charakterisiert sich hier
als Orakeltier. Diese magische Eigenschaft gilt als so selbst-
verstandlich, daB ein graues Vogelchen eines weiteren Marchens
geradezu als der ,,Vogel, der die Wahrheit spricht*, bezeichnet
wird. Eine Schwester war auf der Suche nach ihren zwei Brii-
dern, die in Steine verwandelt worden waren. Sie traf in einem
Rosengarten den ,,Vogel, der die Wahrheit Spl‘lCht Er sagte
ihr: ,,Nimm die Rute beim hellen Quell mitten im Garten und
schlage damit jeden Stein, dem du auf dem Wege begegnest.
Sie schlug die Steine und aus jedem sprang ein Ritter hervor.
Darunter fanden sich auch die Briider!0. ‘

Wieder finden wir ein Marchen, das von einem Zaubergarten
erzdhlt, in welchem der junge Freier eine wunderbare Jungfrau
entdeckt, hell wie die Sonne. Mit ihren Armen, weill wie Schnee,
umarmte sie ihn und bat sie zu erlosen. Er diirfe aber durch die
im griinen Gezweige singenden Vogel sich nicht hinhalten lassen,
sonst seien beide verloren. Er rettete sie, weil er die Ohren mit
Laub verstopft hatte.

Eine unheimliche Rolle spielen die Elstern, welche eine
Lieblingsverwandlung der Hexen darstellen. Ein Gerichtsschrei-
ber des Disentiser Gerichtes mufBite bei der Heimreise nach Bri-
gels in einem Stalle zu Dardin iibernachten. Der Stall fiillte sich
mit krachzenden Elstern, die ihm das Gerichtsprotokoll zu ent-
reilen suchten. Er muBte es immer unter dem Arme halten;
denn darin waren die Namen der Hexen verzeichnet!l. Eben
diese Tiere konnen den Tod eines Menschen ankiinden, wenn
sie nachmittags in der Nihe eines Hauses kriachzen!?. Eine un-
schuldige Taube fliegt nach Rom und bezeichnet denjenigen als
Papst, dem sie auf die Schulter sich niedersetzt!s. In einem an-
deren Marchen wird der Freier auf der Suche nach der Prin-
zessin in einen Adler verwandelt, von einem anderen, dem
altesten Adler, wird er auf eine stockfinstere Insel geleitet, wo
eine uralte FFrau zehntausend weiBBe Miuse hiitet. Zwei dieser
weiBen Dingerchen erhalten den Auftrag, den wieder Mensch
Gewordenen zur Gesuchten ins Inselschlof zu fithren, wo diese
unter Gefangenschaft eines Drachen steht. Der Freier totete



( - 189

den Drachen, verbrannte das Ungeheuer, warf die Asche ins
Meer und alle wilden Tiere der Insel, Leoparden, Baren und
Adler verwandelten sich in junge Ritter, wahrend die weiBen
Mause zu Jungfrauen wurden, die zur Hochzeit der beiden Gliick-
lichen erschienen!4, '

Ein anderes Mirchen berichtet von einem Freier auf der
Suche nach der verlorenen Braut. Auf der Reise entdeckt er
am Meeresstrande drei badende Schwine. Ihre Federkleider,
zart wie Spinngewebe, hatten sie abgelegt. Er bemichtigte sich
des einen und konnte so der verwunschenen Braut, deren Kleid
er habhaft geworden war, sich nihern. Diese forderte, daB er
ihr das Haupt mit dem Schwert abschlage. Das Haupt fiel ins
Meer. Nun entstieg die Braut mit dem Brautring an der Hand
dem Wellengrab als Jungfrau, die mit ihm feierliche Hochzeit
feierte!s, Abermals berichtet ein Mirchen, wie ein junger Mann
in Vogelgestalt verzaubert wurde. Ein Vogel fliegt herbei und
gibt ihm einen glinzenden Ring, dessen Glanz ihn fiihren sollte,
wie der Vogel ihm zulispelte. Er lief sich filhren und erloste
die verzauberte Brautl6. Aus einem Marchen des Oberhalbsteins
erfahren wir, wie ein junger Freier, der den Magen eines toten
Pferdes einem Raben zuteilte, von diesem eine Feder erhielt,
womit er sich selber verwandeln konnte in eine Krahe, so oft
Gefahr ihm drohtel”.

Diese Zaubermarchen freiender Menschen diirften ehemals
wohl der Inhalt der Pubertitsriten der Jungmannschaften ge-
wesen sein. Wenn Dr. Caduff in seinen Knabenschaften von
Initiationsriten berichtet, die tagelang dauerten, so diirfte hier
die Geheimlehre dazu gesucht werdens.

Nicht blol im MAirchen, auch in der Sage erweist sich der
Vogelals Tragerguter Gottheiten. Am Tage des Disen-
tiser Bergsturzes vom Jahre 168319, wo das Dorflein Briilf durch
einen plotzlichen Bergsturz begraben wurde, erschien ein Vog-
lein auf dem Fenstergesimse einer Familie und rief pickend und
klopfend in die Stube hinein: , Flieht, flieht!“ Sie folgte der
Warnung. Als die Riife kurz darauf niederging, war sie die
einzige Familie, die sich gerettet hatte20. Der romanische Me-
dizinglaube ordnet fiir blutunterlaufene Wunden an, dafl man
diese mit Blut einer weillen Henne bestreichen soll und es darauf



190

eintrocknen lasse, dann verschwinde das Mal2l. Der Glaube an
die zauberhafte Hilfsbereitschaft der Vogel kommt darin zum
Ausdruck, daB es Gliick bedeute, wenn Rotkehlchen und Schwal-
ben unter dem Hausdach nisten. Wer sie miffhandle, habe aber
Ungliick zu gewartigen ; man kénne dadurch sogar das beste
Stiick Vieh verlieren22. Als gute Geister und als ,,weisende
Gottestiere'' erzeigten sich die Vogel, als sie die Steine der St.
Benediktskapelle in Somvix wihrend der Nacht vom urspriing-
lich vorgesehenen Bauplatz wegtrugen zur Stelle, wo das Heilig-
tum seit 1268 steht23.

Solche Sagen beriihren sich wohl auch mit der Tatsache der
Verwendung von Eiern und Hiithnern als Bauopfer. Von den
vielen Geriistlochern der Churer Kathedrale, die ich bei der
Restauration von 1926 eigenhidndig untersuchte, waren alle mit
Hiithnereiern, Hiithnergerippe und anderen Kleinviehskeletten
(Lamm, Zicklein usw.) besetzt. Dafl Hiihnereier als O pfer be-
niitzt wurden, hat Rudolf Kriss in seiner religiosen Volkskunde
Altbayerns an zahlreichen Beispielen nachgewiesen. Auch die
Einmauerung eines Huhnes als Bauopfer ist nachgewiesen?t. Da
Hahn und Henne in engster Beziehung zum Fruchtbarkeitskultus
stehen, ist es schwer zu entscheiden, welches das Urspriingliche
war. Vielleicht hat der Hahn auf den Kirchturmspitzen als Ab-
bild dieses heiligen Tieres auch eine kultische Bedeutung ge-
habt. Existierende abergldubische Vorschriften fiir die Bruteier
lassen erkennen, daf3 ein Kultus hier vorliegt. Solche lauten:
Will man aus den Bruteiern nur Hithnchen haben, dann muB
man einen Dreispitzhut aufs Nest legen2. Man soll die Eier der
Bruthenne unterlegen mit iiber die Schuhe heruntergerollten
Striimpfen, dann bekommen die Hiihnchen starke Beine — und
wahrend der Ziegenhirt sein Horn blast ... dann kommen alle
heraus?2s.

Gewisse Vogelarten gelten als Vollzieher goéttlicher
Strafen. Ofters drohen die Hexen, daB sie denjenigen, der
ihre Zaubergeheimnisse verrit, so zerkleinern werden, daf3 die
Hiihner ihn aufpicken konnen?’. Eine Rabenmutter, welche ihre
Kinder getotet hatte, indem sie absichtlich den schweren Deckel
des Apfeltroges auf deren Kopf fallen liel, wihrend sie mit.
Gier das Obst betrachteten, ging hernach daran, die beiden



191

Leichen zu verscharren. Da schwirrten rasende Vogel herbei
und hackten ihr mit dem Schnabel auf die Finger, da3 sie nicht
graben konnte. Wiitend schlug die Frau mit ihrer Hacke nach
den Vogeln, doch kamen diese ihr zuvor und hackten ihr die
Augen aus?. Diese Idee der Vogel als Riacher mag durch die
Heilige Schrift besonderen Nachdruck bekommen haben, da sie
sagt: Wo ein Aas ist, da versammeln sich die Adler®, und durch
das alttestamentliche Sprichwort: Ein Auge, das seinen Vater
verachtet, sollen die Raben aushacken und die Adler fressenso.
Aber diese drastische Sprechweise entsprach auch dem heid-
nischen Volksglauben. Wie volkstiimlich die Verwendung des
Adlers als Riacher Gottes ist, beweist besonders die Kunst des
Mittelalters. Die Clunyazenser Kirchen Burgunds, welche durch
ihre Skulpturen weltberithmt sind, enthalten {iberall Adler als
Racher in den dargestellten Szenen. Am Portal des Grofmiin-
sters 1n Ziirich entdeckte ich das gleiche, und am groBartigsten
stellen sich dafiir als Beispiele die Steinskulpturen der Kathe-
drale von Chur ein. Die Kapitellskulpturen der Nordseite ent-
halten Darstellungen iiber das Los der Siinder. Nahezu jede
Szene zeigt einen oder mehrere Adler, als drastische Betonung
des Gerichtes, welches liber den unbuBfertigen Siinder kommt.
Die Siidseite zeigt in den Kapitellskulpturen das Los der Guten,
die iiber das Bose heldenhaften Sieg davontragen. Dort findet
sich keine einzige Adlerfigur. Erst an der Westwand beim
aubersten Wandpilaster erscheinen zwei Adler. Hier haben sie
einen Sinn als Endurteil des Weltgerichtes. Zwei blitzartige
Sterne gehen von oben herunter, also nach Matthius: ,,Wie der
Blitz von Osten nach Westen niedergeht, so wird die Ankunft
des Menschensohnes sein‘‘3l, und ,,Wo ein Aas ist, da versam-
meln sich die Adler‘‘s2; zwel sind da als Vertreter von vielen.
Daneben steht rechts der thronende Christus, der einen Men-
schen an sich heranzieht, also gleichsam sagt: ,,Kommt, ihr Ge-
segneten meines Vaters [*‘83

Hier mochten wir noch bemerken, daBl zur Zeit, wo Cicero
sein Buch ,,de natura Deorum‘‘ schrieb, also etwa sechzig Jahre
vor Christi Geburt, die Vogelwahrsagerei ganz allgemein
eine solche feststehende Bedeutung beanspruchte, daB keine
Schlachten begonnen wurden ohne Vogelschau. Konsul Titus



192

Gracchus lie sogar eine von ihm geleitete: Wahlversammlung
spater als ungiiltig annullieren, weil sein Gewissen ihm die Uber-
zeugung aufzwang, dall er ohne richtige Beachtung der Vogel-
schau die Wahl erfolgen lieB3. Cicero geht nun so weit, daB
er daraus einen Beweis fiir die Existenz der Gotter entnahm.

Wie tief und dauernd solche Auffassungen im Volke sitzen
konnen, erfuhr ich, als ich einmal mit einer alten Frau an einem
Wegkreuzlein vorbeiging, wo ein Bursche seine Braut in ge-
segneten Umstanden ins Wasser gestofben hatte. Sie sagte: ,,Als
der Sarg mit der Leiche in die Kirche zum Totenamt herein-
getragen worden war, flog ein Vogel direkt auf den Sarg. Die
ganze Kirche erschrak darob! Man schaute sich gegenseitig an,
es schien, als wollte jeder fragen: ,,Ist es die Seele der Mutter,
des ungebornen Kindes oder ein Rachevogel 7** — Die Meinrads-
raben, welche die Morder verfolgen, gehoren auch hieher.

Im frither zitierten Marchen trat eine Hexe mit zehntausend
weiBen M ausen auf, die bei der Entzauberung Edelfriulein
wurden. Nach den Ergebnissen, die das Handworterbuch des
deutschen Aberglaubens zusammengetragen hat, ist die Maus
ein Seelentier, Orakeltier, oft die Verkorperung
der Seele eines Hingemordeten und nicht selten damoni-
scher Natur. Eine Lieblingsbeschiftigung der Hexen bestand
darin, daB sie Miuse machen konnten. Eine Sage berichtet,
daf’ zu Sagens in einer Familie zwei Schneiderinnen auf Stor
arbeiteten. Sie nihten an glinzend farbigen Kleidern. Als das
Haustochterchen zuschaute, platzte es freudig heraus: ,,Das
waren schone Fetzen, um Mause zu machen ! Es antwortete
eine Schneiderin: ,,So mach eine!’* Sofort machte es eine aus
Tuchresten. Die Schneiderin sagte dann: ,,Mach sie laufen!*
»Das kann ich noch micht; aber ich will gehen und die Mutter
fragen.** Als das Midchen aus der anderen Stube bald zuriick-
kehrte, sagte es: ,,Jetzt kann ich sie sicherlich gehen machen.*
Sie rollte sich ein Stoffréhrchen, blies damit die Tuchmaus, diese
begann zu laufen, daf3 niemand sie mehr sah3s. Bei den Hexen-
prozessen wurden die Angeklagten immer gefragt, ob sie auch
Miuse machen konnten. Daf} diese Tiere auch bei uns als ora-
kelnde Wettertiere galten, erkennt man aus der landwirt-
schaftlichen Regel: ,,Wenn die Miuse ihre Nester zu oberst in



193

den Kornhisten errichten, dann gibt es einen harten Winter;
ist €s zu unterst, so bedeutet es einen kalten Friihling.*'3 Opfer-
mause brachten schon die Juden3'; denn bel einer Mauseplage
verordnete der jlidische Priester, dall fiinf goldene Miuse ge-
opfert wiirden. . |

Die ndchstliegende Entzauberung der Mause diirfte wohl die
Katze sein; aber auch dieses Tier ist davor nicht bewahrt.
Nach den Ergebnissen des Handworterbuches fiir den deutschen
Aberglauben ist sie etwas Unheimliches,Dimonisches,
das man stets mit einer gewissen Scheu behandelt. In hoherem
MaBe als andere Haustiere deutet die Katze Zukinftiges
an. Uberall ist der Glaube verbreitet, da3 Besuch kommt, wenn
die Katze sich putzt und dabei mit der Pfote hinter das Ohr
streicht. Das Putzen des rechten Ohres deutet auf einen vor-
nehmen, wihrend das Lecken der linken Pfote unangenehmen
Besuch in Aussicht stellt. Auch wenn sie einen Buckel macht,
kommen Giste. Putzt sie sich das Gesicht, kommt weiblicher
Besuch'; putzt sie sich den Riicken, so ist minnlicher Besuch
zu erwarten. _

Die Hexen verwandeln sich gerne in schwarze Kat-
zen, wie wir aus einer Sage von Ruis erfahrenss. Eines Abends
erschien im Bergstalle des Landrichters von Ruis, als der Knecht
sein Unschlittlicht angeziindet hatte, eine Katze und suchte
das Licht ihm auszublasen; ja sie streckte sogar die Pfote
darach aus, um es zu ldschen. Da schlug der Knecht mit dem
Messer darnach, daBl die Pfote abgeschnitten wurde und unter
die Bank flog. Als er anderntags mit der Milch heimkam, sagte
man ihm, daB die Frau Landrichter krank im Bette liege, weil
sie gestern beim Fleischabschneiden einen Finger weggeschnit-
ten habe. — Eine Hexe zu Madernal-Disentis3® hatte sieben Kat-
zen, welche zwei Schuster auf der Stor bei ihr an einemfort so
storten, dal} einer wiitend einen Leisten in den Katzenhaufen
warf. Als aber die Schustergesellen bei der Heimkehr iiber die
Briicke wollten, erschienen die Katzen, und sie hatten genug zu
tun, um sich dieser Vieher zu erwehren und gesund heimzukom-
men. — Ein Hexenmeister verwandelte den Kénig und alle
mannlichen Insassen des Schlosses in graue Katzen, wihrend die
Kdonigstochter in eine weiBe Katze verzaubert wurde: — Mit der

13



194

Wurzel, die unter drei Kreuzen auf einer Bergspitze wuchs, ver-
mochte ein anderer Ritter alle zu entzaubern ; aber dabei blitzte,
donnerte und hagelte es wie am Jingsten Tage. Zum Lohne er-
hielt der mutige Erretter die Tochter zur Braut, und sie hatten
dann ununterbrochen frohliche Feste und leckere Mahlert. Eine
Menge dhnlicher Marchen wiederholen sich in verschiedensten
Variationen ; aber alle bezeugen diese unheimlichen Verwand-
lungenunddieEntzauberung bei schauerlichstem
Unwetter. Die Katze ist ein Wettertier, das dadurch
Regen prophezeit, daBl sie sich wischt oder den Hintern leckt
oder Gras friBt. Die Naturgewalten waren fiir ehemalige Zeiten
Tierungeheuer. Zu diesen Unholden wurden die Katzen gerech-
net. Wer in den Bergen vor einem Ungewitter das Heraufziehen,
Pfeifen, Zischen, Fauchen, Klirren der Winde erlebt hat, wird
die Verwandtschaft mit der Katzenmusik einer Februarnacht
nicht ableugnen kénnen. Die deutsche Mythologie redet von
Bullkatern, Wetterkatzen, Murrkatern, Schwarkatzen und weil3
vom Katzengespann der Wettergottin Freya zu berichten, und
das Volk sagt, daf} es ,,Katzen hagle”, und aus dem Kinder-
munde der Romanen tont folgendes Lied, das uniibersatzbar ist:

Ei vegn ca plova, La glina setila,

La giata semova, Cheu enasi plova,

I1 tschiel semida, Ils giats maridan,

La glina sestrida, Ils tgauns van a nozzas,

Ils tgauns van a nozzas Ils tgapers fan tgaubrocalsl.

Et ils paupers en tgaubrocals.

Ein AuBerst interessantes Seelentier ist der Frosch
oder die Krote, von welcher der Oberhalbsteiner sagt, daf
sie beim Avelduten sich erhebe und Hande faltet2. In ihnen
verkorpern sich die Seelen, insbesondere die sogenannten armen
Seelen, und darunter solche, die Wallfahrten versprochen hatten,
sie aber im Leben nicht ausfiihrten. Wenn man auf dem Wege
von Truns nach der Wallfahrtskirche Nossadunna della Glisch
Kroten trifft, so soll man sie nicht téten ; denn das seien Seelen,
welche ihr Wallfahrtsgeliibde noch einzulosen habent. Ein Mar-
chen#t berichtet aus der Zeit, da die Kinder das wurden, was



195

ihre Eltern ihnen anwiinschten, daf3 eine Mutter ihr unordent-
liches Madchen angefaucht habe: ,Ich wollte, du warest ein
Frosch!* Alsobald war sie es geworden. Der Zauber konnte
nur durch die Messe eines Kapuziners geldst werden. Ein Frosch
tragt sogar eine Hostie herbei, um die Konigstochter zu heilents.
In einem anderen Falle mufl man einen Garnstrang in den klei-
nen See werfen (wohl ein Opfer) und erhilt ihn als schonsten
Kniuel aus Goldfaden zuriick. Der gleiche Frosch verlangt fiir
einen Dienst, dall man ihn kiisse. Der Kissende erhielt dafir
die schonste entzauberte Konigsbraut. Die Entzauberung durch
das Kiissen kommt in den Mirchen sehr oft vor und diitfte
seine Erklirung in der heidnischen Vorstellung finden, daB
Gotter oder Heroen mit irdischen Frauen geschlechtlichen Ver-
kehr pflegen konntent?.

Ein Konigssohn soll dem kranken Vater Genesung brmgen
durch Herbeischaffen eines Singvogels, welcher im Mohrenland
sicher und wohlbehiitet war. Auf der Reise ins fremde Land
bezahlte er fiir einen Verstorbenen die Schulden, damit dieser
eines wiirdigen Begrabnisses teilhaftig wiirde. Die Seele dieses
Toten sprang hernach als Frosch hinter ihm aufs Pferd und ver-
sprach ihm zu helfen, bis er den gesuchten Vogel finde. Nach
langen Schwierigkeiten erreichte er dieses Ziel durch die Hilfe
dieses Seelenfrosches. Es endete auch hier mit einer frohen
Hochzeit! FEine ganz merkwiirdige Erzihlung berichtet von
einer schonen Frau, die schon bleiben wollte.  Sie ging um Rat
zu einer alten Frau, ,tier ina de pigiels. Die Hexe nahm drei
Bohnen, eine nach der anderen, warf sie in eine altmodische
Miihle und mahlte. Bei jeder Drehung horte man einen unheim-
lichen Schrei. Die abgegangene Pulverprise steckte sie in einen
Diingerhaufen unter ein Brett. Sie befahl, das Brettchen janicht
vor Ablauf von dreiBBig Jahren abzuheben. Die Frau blieb schon
wie Wein und Milch ; aber gliicklich war sie nicht. Als die drei-
Big Jahre herum waren, ging sie mit dem ersten Tagesgrauen,
um zu sehlen, was unter dem Brettchen wire. Da sah sie drei
Kroten, von denen die eine eine Pfaffenkappe, die andere eine
Nonnenhaube und die dritte eine Bischofsinful trug. Nun er-
kannte ‘sie, daB3 die drei Kinder, welche von ihr geboren worden
wiren, wenn die Hexe sie nicht getdtet hitte, eines ein Pfarrer,



196

das andere eine Nonne und das dritte ein Bischof geworden
ware. Aus VerdruB und Herzeleid starb sie kurz nachher. Ob
das nicht wiederum ein Lehrstiick der Pubertitsriten war ?

Die bevorzugte Stellung des Frosches im Aberglauben 1aft
es begreiflich' erscheinen, dafl ein Spruch denen den Tod zu-
sichert, die solche Tiere miBBhandeln. Aber das Gute
hat auch hier eine dunkle Kehrseite ; idenn der T'eu f e 1 und seine
Sippe konnen sich auch der K ré te bedienen. Man entdeckt sie
beim Braten der Froschschenkel: Wenn darunter eine Krote
ist/ dann kann man den Pfannendeckel nicht stillehaltenso. Eines
Tages entdeckte ein Dienstmiddchen unter Nesseln im Garten
ein abscheuliches Monstrum von einer Krote mit ekelhaft auf-
gedunsenem Leib. Sie stiirzte die Worte heraus :- ,,Dich méchte
ich doch beim Wochenbett abwarten ! Eines Abends erschien
ein nobler Herr mit Ziegenbocksfiilen und zwang sie, mit ihm
fortzufahren in rasendem Galopp. Sie kam in die Holle, wo sie
die Frau des Teufels bei einer Geburt abwarten muf3te. Das
Wochenbett dauerte sieben Jahre.

Wir haben gesehen, wie Marchen hiniiberspielen ins Gebiet
der Geheimnisse des werdenden Lebens, der Geburten,
also auch der diesbeziiglichen Organe und Leiden bei der Mutter.
Krifl hat in einer Spezialmonographie ,,Das Gebarmuttervotiv"
und in einem Aufsatz liber ,,Die Opferkrote’* nachgewiesen, daf
die Krote mit der Gebarmutter identifiziert wurde und dal3 bei
Leiden dieser Organe Bilder von Kroten als Opfer in den Kir-
chen dargebracht wurdensl. Dieses igeht iiber den Rahmen -un-
serer Arbeit hinaus und miil3te im Fruchtbarkeitskultus behan-
delt werden. .

Wie volkstiimlich unsere Erklirungen im Mittelalter waren,
beweist der Umstand, daB3 an den Portalskulpturen von Notre
Dame in Paris in der Holle am Teufelskessel ein
Frosch sich findet. Ahnliches habe ich in St. Denis, in
Bourges etc. gesehen. Auf den weltberiihmten Teppichen der
Apokalypse, welche 1377—1380 gewoben wurden und die in der
Kathedrale von Angers ausgestellt waren, sah ich vor Jahren,
wie aus den Rachen der hollischen Ungeheuer Froschegheraus-
schossen. Es war die Illustration der Offenbarung: ,,Und ich
sah aus dem Munde des Drachen, und aus dem Munde des



197

Tieres, und aus dem Munde der falschen Propheten drel un-
reine Geister hervorgehen wie Frosche.* 52 Nun wird es uns
auch begreiflich, daB im Nordschiff der Churer Kathedrale an
der Basis der letzten Saulengruppe eine groBe Krote — ich sage
im Norden, wo das Bose ist —, also wohl die Vertreterin des
bésen Geistes aller Verneinung sich findet. Oder ist es eine Seele
in der Verzweiflung, in Verdeutlichung des Wortes: ,,Berge,
fallet {iber uns‘‘ 753 :

Ein Tier, das bei den Verzauberungen eine auffallend groBe
Rolle spielt, ist der Fuchs. Schnelligkeit, Farbe, Schlauheit
und der hochfliegende Schwanz mogen ihn zu dieser Rolle be-
sonders befahigt haben. Lassen wir dariiber die Sagen berich-
ten. Ein Jiager stand auf dem Greinapal} plotzlich einem Fuchs
gegeniiber, der an einem Pfahl angebunden war. Er schol3, aber
traf nur den Strick, und das Tier war verschwunden. Im fol-
genden Herbst ging er mit einer Herde Marktvieh {iber den
Greina nach Lugano. Man trieb die Herde von Markt zu Markt
den Tessin hinab, bis alles verkauft war. So langte er eines
Abends in Lugano an, wo er Weide und Unterkunft fiir die
noch unverkaufte Habe suchen mufBite. Er horte plotzlich eine
Dame seinen Namen rufen. Diese Dame bewirtete ihn, lief3 in
den eigenen Baumgarten das Vieh hineintreiben und kaufte ihm
schlieBlich alles ab. Zum Abschied sagte sie ihm: Ich war der
auf dem Greinapall angebundene Fuchs, den der Teufel dort
festgeseilt hatte, weil ich aus der Hexengesellschaft austreten
wollte’t. — Immer wieder zeichnen sich verzauberte Fiichse durch
dankbare Hilfe aus. Am eigenen Schwanze 140t eine ver-
zauberte Patin ihre in eine Zisterne geworfene Patentochter sich
heraushelfenss. Eine Ehefrau hatte sich in einen Finger ge-
schnitten. Sie ging in den Garten und lieB das Blut auf den
Schnee fallen. Dabei sagte sie: ,,Ich mochte ein Tdéchterchen
haben, rot wie Blut, weil wie Schnee und schwarzhaarig wie
Kohle.* Thr Wunsch ward erfiillt. Als dieses Madchen spiter
erschossen werden sollte, stellte sich ein Fuchs ein als Ersatz,
und es ward gerettets6. Schlimmer geartet sind aber die Hexen,
welche. in solcher Verwandlung auftreten. Das muBten zwei
Jiinglinge einer Domleschger Gemeinde erfahren, die abends
zu einer Mutter mit zwei T6chtern zum Hengert gehen wollten.



198

Auf dem Wege begegneten sie einem Fuchs, der, statt davon-
zuspringen, sich ihnen immer in den Weg dringte und zwischen
ihre Beine durchhuschen wollte. Er verschwand erst, als sie ihm
mit dem Stock einen wuchtigen Schlag versetzten. In gleicher
Nacht sahen sie auf dem Hexenplatz eine Tanzerin mit verbun-
denem Kopf. Thnen war die Lust vergangen mitzutanzen und
der Beherztere schrieb ins Mitgliederbuch anstatt des eigenen
Namens die Hl. Namen Jesus, Maria und Joseph. Alsobald war
aber alles verschwunden |57 Eine Lugnezerin fiihrte vor Jahren
Waren von Chur ins Lugnez. In Trins erbat sich eine Frau, daB
sie einen Sack fiir sie nach Flims mitnehme. Sie weigerte sich
dessen, weil sie ohnehin zuviel geladen hatte. Als das Gefihrte
innerhalb Trins kieinen Schritt mehr machen konnte, weil die
Wagenrader sich nicht mehr umdrehten, schaute sie unter den
Wagen und sah dort einen Fuchs, den sie grindlich mit dem
Stock besonders am Kopfe bearbeitete. Andern Tags sah man
in Trins eine Frau mit verbundenem Kopf herumgehen! Eine
besondere Eigenheit der Tierumwandlungen besteht
darin, dafB3 die Wunden, die man dem Seelentiere zufiigt, nach-
her am menschlichen Kérper erscheinen. Hexen in Fuchsgestalt
vollbringen schauerliche Dinge ; denn eines Tages sah ein Disen-
tiser, wie eine Frau in rotgrinem Kleid mit Tragkorb auf dem
Buckel, einen I'uchs reitend, eine Tanne hinauf kletterte’s. Aus
dem Oberhalbstein verschwand die letzte Hexe, welche als Fuchs
viel Schaden verursachte im Tale, indem der Jiger dem Pulver
seines SchieBgewehrs Wachs von der Osterkerze beimengte.
Vorher war alles SchieBen umsonst. An dieser Wunde starb sie.

Diese bedenklichen Rollen, welche die Fiichse spielen miis-
sen, lassen sogar die Farbe des Tieres anriichig erscheinen;
denn der Volksglaube sagt: Der Rothaarige ist mit den Fiichsen
verwandts9,

Nach dem Volksbrauch des Sarganserlandesé® erscheint
der Schrittlig (das Alpdriicken) o6fters als Fuchs, und das Er-
scheinen von jungen Fichsen in Traumen deutet auf nichts
Gutes. !

Gehen wir vom Ifuchs zum stattlichsten Tier, zum Pferd,
das nach dem allgemeinen Volksglauben magische Krifte und
unterweltliche Damonie besitzen kann. Die Pferde seien anfang-



199

lich befliigelt gewesen ; die Hornstellen an den Beinen weisen
auf die friitheren Fliigel hin. Man denke an den Pegasus, dann
an den Boreas in Gestalt eines Rosses, an den Gott Poseidon
als Pferd, das aus den Meereswellen emporsteigt, an die Rosse
der Morgenrote, an das Getrampe der heranrauschenden Ge-
witter und an die Zentauren, an jene Mischwesen aus Tier und
Mensch, so wird man die zitternde Scheu vor diesen Wesen be-
greifen. Das Handworterbuch des Aberglaubensé! berichtet, daB3
die Stuten vom Wind befruchtet wiirden. Bekannt sind auch
die Zierscheiben aus der Volkerwanderungszeit, die im alleman-
nischen Gebiet besonders hiufig aufgefunden werden. Da triagt
der Reiter die eingelegte Lanze und das Rof3 schreitet mit vor-
gestrecktem Kopfe weit aus. Man traute diesen Zierscheiben
wegen des Reiterbildes abwehrende Kraft zu; sie dienten als
Zaubermittel, als Amulette. Noch heute werden Pferde und
Reiterbilder auf Miinzen oder als Anhidnger an Uhrketten und
Miedern bevorzugt, neben anderen uralten Abwehrdingen. Im
Bilde ist etwas vom Wesen und der Kraft des Dargestellten, das
auf den Reiter iibergeht, und wessen Bild man besitzt, iber den
hat man Gewalt. Damonen werden durch Vorhalten ihres Bildes.
oder eines Spiegels abgeschreckt bis zu ihrer Vernichtung;
darum behiangen sich Geisterbeschworer und Schatzgraber mit
Spiegeln. — Am Schriftepitaph des Planta in der St.-Paulus-
Kirche in Rhiziins findet sich ein solcher Spiegel62.

Lassen wir nun dariiber die ritoromanische Volkskunde spre-
chen. Da tritt das Pferd vorerst als Todestier auf im MAr-
chen der drei Pferdesattel und des Pferdehalfters. Ein Sohn,
der so dumm ist, daB er den Mut hat, an drei Nichten am Grabe
des Vaters zu wachen, erlebt, daf3 der Vater daherreitet, zuerst
mit einem Pferde in Silbergeschirr und Sattel, dann in Gold
und zuletzt in Messing. Ein Pfiff, ein Krach und ein Hund
schie3t voriiber wie ein Blitz und der Vater auf dem Rappen
schenkt ihm jedesmal die geheimnisvolle Ausriistung, die ihm
Reichtum und eine konigliche Braut verschafft. In einem an-
deren Marchen erscheint der tote Brautigam hoch zu Pferd bei
der trauernden Braut, ladet sie ein, mit thm fortzureiten. Er
jagt in den Friedhof, springt ins offene Grab und sucht Pferd
und Tochter mithinabzuzerren. Durch gute Lockworte kann sie



200

das Pferd wie mit einem Ruck im Lauf hemmen; da erklang
die entzaubernde Morgenglocke. Der Brautigam verschwand
und dessen Eltern konnten am anderen Tage mit Schaudern
noch das offene Grab sehens3. Zu Nivagl-Obervaz begegnet ein
junger Bursche auf der Heimfahrt vom Hengert einem Reiter
auf weiBem Rol} ganz in Feuer und Flammen daherrasend, der
ihn anschrie, das dumme Nachtfahren aufzugeben, das diesen
Strafritt ihm eingetragen habe. Kaum hatte der Bursche ren-
nend das Dorf erreicht, als er das Verscheidnislauten horte. Er
vernahm, dal} gerade der soeben verschieden sei, den er gut
kannte und dem er als Reiter begegnet war. Zu Sartons-Obervaz
kam eines Abends ein Reiter auf galoppierendem Schimmel hin-
ter den heimkehrenden Arbeitsleuten nach und verschwand plotz-
lich, nachdem er von Grenzstein zu Grenzstein gerannt war, in
der Erde, wie von ihr verschluckt. Man glaubte, es sei Hans
Beeli gewesen, ein bekannter Edelmannst. Das Pferd ist nach
diesen Maiarchen und Sagen der Totenfiihrer ins Jen-
seits. Diese Vorstellung war ehedem so selbstverstandlich, dal
in der Kathedrale zu Chur am Siulenbiindel bei der Zisterne Eva
— seit dem Siindenfall Todeskandidatin — dargestellt ist mit
dem Apfel in der Hand. Hinter ihr her kommt ein Zentaur, ein
Wesen halb Reiter, halb Pferd. Die Pferdegestalt mul3 auch
den Zauberverwandlungen der Hexen dienen. Ein
Hexenmeister verwandelt sich in ein Rof}, das Rofl in eine
Taube, die Taube in einen Sperber, der Sperber in einen Ring,
der Ring in ein Hirsenkorn, das Hirsenkorn wird ein Flachs-
samchen, fillt durch eine Fuge des Bretterbodens in den Keller
und wird dort zu einem Fuchs und dieser wurde ein stattlicher
Mannés. Eine Hexe verwandelt einen jungen Mann in ein RoD,
indem sie ithm eine Pferdehalfter tiber den Kopf wirftéé. Schlim-
mer erging es der Surreiner Hexe, die sich in RoBgestalt ver-
wandelt hatte. Ein Fuhrmann fuhr mit seinem Zweispanner der
grof3en Briicke zu, als die Rosse plotzlich stille standen. Weder
Peitsche noch Faustschlige brachten sie einen Schritt weiter.
Der Fuhrmann ahnte nichts Gutes, darum zog er das Messer
und stach dem einen Rof in den linken Schenkel. Nun regten
sich die Pferde und trabten weiter. Von der Wunde sah man
nichts; aber andern Tags erschien eine Frau beim Arzt, die



201

eine tiefe Schnittwunde am Hals hatte. Man erkannte sie als
Hexe und lieferte sie nach Chur ins Gericht; doch entwand sie
sich durch ihre Hexenkunst allen richterlichen Kniffens?. Die
Pferde gelten auch als unheimliche Wettertiere. Diese
werden bei Nacht so herumgejagt, daf} sie tropfen vom rinnen-
den SchweiB, wihrend die Mahnen verworren und verkniipft
werdens8. Der Pferdeschweil eines Schimmels hat die
Kraft, kranke Prinzessinnen gesund zu machen®®. Ja das Pferd
und alles, was mit ihm in Beriihrung kam, hat von ihm Zauber-
kraft bekommen. An der Kapelle St. Georg in Rhiziins sind
die FuBeisen angenagelt, welche vom Pferde herriihren, das,
von der jenseitigen Felswand dem Feinde entflichend, auf die-
sen Hiigel den rettenden Sprung nahm. Die Hufeisen als
Glickbringer treffen wir noch heute ob den Haustiiren, auf den
Lotterielosen, als Briefbeschwerer, an Uhrketten, Krawatten-
nadeln und als Anhidnger im Auto. Aus dem Handwdrterbuch
des deutschen Aberglaubens vernehmen wir, daB man ehemals
Pferdekopfe beniitzte, um Ungliicksfdlle zu verhin-
dern, daB man sie einmauerte, um Krankheiten vom Hause
fernzuhalten, dafl man aus einem angebrannten RofBschidel
welssagte und daB Papst Gregor I. an die Franken ver-
ordnete : ,,ut de animalium capitibus sacrificia sacrilega non exi-
beant®, daB3 Pferdekopfen keine sakrilegischen Opfer darge-
bracht werden diirfen” Trotzdem blieb eine gewisse Scheu vor
dem Pferde im Aberglauben bis auf den heutigen Tag haften.
Man 1Bt kein Pferdefleisch, weil das Pferd als heidnisches
Opfertier dem Christen verboten war’. Wie sehr das Rof3
in germanischen Landen kultische Verehrung genof3, beweisen
die RoBkopfe, die als Zauberabwehr auf dem Dachfirst
standen. Ich erinnere mich noch, dal man im Romanischen
die Dachpfettenkopfe des Holzhauses ,,cavagl’ nannte und daf3
mein GrofBvater, der Zimmermann war, mich aufmerksam
machte auf die Einschnitte, welche die Pferdeform andeuteten.
DaB die Uberwindung dieses heidnischen Kultes in ritischen
Landen ein tiefgreifendes Ringen war, deuten auch die Pferde-
gestalten der H1. Mauritius, Georgius und Martinus, die unseren
Talschaftsfahnen, auf Miinzen, am St. Martinsturm in Chur und
in vielen Kapellen seit uralter Zeit erschienen. St. Georg als



202

Drachentoter tritt im Schanfigg, im Imboden, in Barschis auf.
Ob es sich um eine kirchlich angeordnete Umdeutung des
Pferdekultus durch die betreffenden Heiligen handelte, ist nicht
leicht zu beweisen; aber ausgeschlossen diirfte es nicht sein.
Zum mindesten bleibt es ein unheimlich damonisches Tier. Als
man einen Soldaten unschuldigerweise zum Galgen fiihrte, er-
schien plotzlich ein Reiter in grau, hoch zu RoB auf einem
Schimmel und forderte von den Eheleuten, welche den Soldaten
falsch verklagt hatten, daB diese ihre Aussage beschwéren soll-
ten. Sie taten es, dann aber faBte der Reiter die beiden Mein-
eidigen und jagte sie in Feuer und Flamme hinab in den Héllen-
schlund’s. :

Nach einem Marchen der Ratoromanischen Chrestomathie™
wird dem Pferde als Opfer eine Fischlunge geopfert,
woflir es zwel Fiillen zur Welt bringt. ‘ |

Ofters schon begegneten uns in verschiedenen Variationen
der Marchen und Sagen junge Ritter im Kampfe mit dem D ra-
chen, der Jungfrauen in Gefangenschaft hilt, oder gar tig-
lich ein solches Opfer zum Mahl sich fordert. Um im Reiche
dieses unheimlichen Getieres sich zurechtzufinden, wird man die
Schlangen, dann die gefliigelten Luftdrachen, ferner den Lind-
wurm, welcher als Erd-, Sumpf- oder Unterweltsdrache auftritt,
unterscheiden miissen. Die Schlangen treten als Schutz-
geist der Familie auf: ,,Jedes Haus hat eine Schlange, welche
man nicht beleidigen darf, sollen die Hausbewohner gliicklich
bleiben.*“75

Darum erschien in einer Vriner Sage eine Schlange wiah-
rend der Abwesenheit der Eltern, blieb bei den Kindern und af3
mit ithnen. Da sie sich nur nach dem Brote reckte und die Milch
verschmahte, klopften die Kinder mit dem Holzloffel ihr auf
den Kopf und sagten: ,Nimm auch Milch, nicht bloB Brot*.
Die Schlange ist auch Grabesdidmon, darum findet sie sich auf
Grabsteinen dargestellt. (Grabmal Alfons Casati in der Kathe-
drale.) 3

~Als Schutzgeist hiitet die Schlange zuweilen auch Schiitze,
darum hat eine Tavetscher Schlange zwei Schliisselchen am
Halse, die ihrer Retterin gehoren sollten’. Diese Schlangen sind
zu eigenen Koénigreichen vereinigt unter einer Schlangenkoénigin,



203

die weil3 ist und eine kostbare Krone trigt. Wie es in diesem
Reiche zugeht, schildert uns eine Sage aus Miinster, die H.
Biichli uns iibersetzt’”. Die Sagen vom Schlangenbanner von
Maladers und von der Schlangenkénigin von Obervaz® berich-
ten, wie diese Tiere sich verteidigen. In Maladers wurde der
Beschworer von einem ganzen zischenden Knduel umringt, und
die Ottern haben den Bedauernswerten ,,ufgeschleizt'‘ wie diir-
ren Hanf, daB3 die Hautfetzen von ihm an allen ,,Gwetten‘‘ des
Hauses hingen’. Die Schlangenkonigin von Obervaz durch-
bohrte im Sprunge die Brust des Beschworers, der die Schlan-
gen mit der Zauberflote ins totliche Feuer lockteso. Bei solch
schauerlicher Erzahlung versteht man auch die Not jener Jung-
frauen, die nach ritischem Sagenschatz in Schlangen ver-
zaubert wurden, die aber durch den Kuf3 des Erretters —
des gliicklichen Brautigams — entzaubert werden konnten. Der
KuB als Entzauberungsmittel findet sich bei allen Voélkernsi.
Das ,, Tabu‘ dieser Tiere kommt auch in den Plastiken des Mit-
telalters zur Darstellung, so in der Kathedrale zu Chur im Nord-
schiff, vor allem neben der Kanzel. Jene verschlungen hiangenden
Schlangen sind Gewiirm der Nacht." Diese begatten sich durch
den Mund, darum sind die Kopfe zueinander gewendet (gotische
SchloBgarnituren in der Domsakristei zu Chur). Was erzeugen
sie? Pest. Der Schlangensamen wird durch die Luft getragen.
Ringe aus zwel Schlingen mit Kopfen, die sich kiissen, sind
Amulette gegen Pest und Seuchens2, Es sei hier bemerkt, daf3
der Vrinerschlange, welche die Kinder hiitete, Brot und Milch
zum Opfer gegeben wurde, wahrend diejenige von Barnagn das
beste Stiick aus der Viehhabe fordertess.

Schlimmer noch als die Opfer, welche Schlangen fordern,
sind die Opfer, welche die Drachen heischen; so holt sich der
Drache der Alp Lavin, der aus dem Wasser heraussteigt, das
von der Herde verlaufene Vieh. Wenn er lingere Zeit nichts
erhilt, dann briillt er so schrecklich, dall man ihn vier Stunden
weit iiber die Berge horts¢. Die’ Drachen verschmihen auch
Menschenopfer nicht, wie zahlreiche Marchen und Sagen be-
weisen. Seit jeher war es die Heldentat der Ritter, ihnen die
brautlichen Prinzessinnen und Edelfraulein abzujagen. Einst-
mals gelang es einem Ritter mit Hilfe eines Fuchses, neunund-



204

neunzig Jungfrauen zusammen mit der Konigstochter zu retten.
Begreiflich, daf3 der Retter als Lohn die Konigstochter zur Braut
bekam, und dafl3 beide, wenn sie moch nicht gestorben sind,
noch leben, wie der Marchenerzihler launig bemerkt. Es gab
also ehemals Drachen in unserem Lande, trotzdem die Weisen
der Zoologie es heute nicht gelten lassen wollen. Wie tief diese
Uberzeugung im Volke verwurzelt war, beweist der Bericht von
Ulrich Campell, der mehrere solche Exemplare anfiihrt und so-
gar seinen miitterlichen GroBvater als Augenzeugen eines sol-
chen Tieres namhaft machtess. Jiingst publizierte H. Diibisé
mehrere ganz ernste Augenzeugendepositionen fiir die Existenz
von Drachen und Stollenwiirmern, die von Konrad Gesner,
Johannes Stumpf, Cysac, Scheuchzer und Sulzer angefiihrt wer-
den. Bekannte Chronisten und Naturforscher erlagen dem Banne
dieses schauervollen Volksglaubens.. Die Gewalt der Unwetter,
Riifen und Wolkenbriiche verkorperte sich im Volksglauben
nicht bloB3 bildhaft, sondern wirklich in Drachenungeheuern,
wahrend die moderne Wissenschaft solche Naturerscheinungen
mit Thermometer, Barometer und Seismograph erfafit. Wie die
Drachen als Wettermacher auftraten, zeigt die Sage
vom Drachenhalfter von Russein, welche H. Biichli$” nach dem
kostlichen romanischen Original der R. Ch. so prichtig {iber-
setzt hat, dad ich ganz besonders darauf hinweisen mdochte.
Allen Ernstes versicherte mir in Truns mein achtzigjihriger
Mesner, dall unter dem Pontegliasgletscher ein gewaltiger
Drache sei; wenn dieser sich kehre, dann iiberlaufe das Was-
ser der Ferrera, des Dorfbaches, wodurch die Bachriife zu Tal
stiirze, um das Dorf zu zerstoren. Bis jetzt habe die St.Theodors-
Glocke das Dorf, das tatsichlich 6fters in Gefahr gewesen ist,
schiitzen konnen. Tatsache ist es, daB der Ortsname Trun mit
dem Worte ,,drun®, ,,dargun‘, ,,dragun‘‘ sich beriihrt, und Tat-
sache ist es, dall Sedrun im Tavetsch seine Dorfbachriife
»drun®, ;dargun‘‘ nennt — ,,il drun vegn‘‘, der Drache kommt.
Ahnliche Belege lassen sich aus anderen Orten der Schweiz an-
fiihren. Doch gentige es, wenn ich noch aufmerksam mache,
daB die Drachenkopfe als Abwehrzauber verwendet wurden. Die
Dachpfettenkopfe vieler Holzhiuser sind zu einem Drachenkopf
geformt, griBlich bemalt und gar grausig gestaltet, wohl um



205

alles Bose vom Hause wegzuhalten. Die verschiedenen Drachen-
gestalten, welche unter den Siulenbasen der Kathedrale hervor-
glotzen, reden eine dhnliche Sprache. Das Bdse wird abge-
wendet durch die Bilder des Bosen und durch Opfer, wovon
ich bereits berichtet habe. Wahrscheinlich wurde den Drachen
im Heidentum auch das Schweinsopfer dargebracht, weil die
Schweine, insbesondere die Ferkelschar, beim Unwetter, beim
sogenannten , Sauwetter’* mithelfen. Nach dem Volksaber-
glauben konnte der Senne ,in der Alp das Unwetter dadurch
vertreiben, dald er ein Biischelchen Sauborsten zwischen die
pfeifenden Gewettkopfe der Hiitte steckte. Das Borstentier
stand bei den Juden unter den verbotenen Tieren, vielleicht ge-
rade deswegen, weil es heidnisches Opfertier war. Wir diirfen
hier sogar beifiigen, dafl Matthius, der Evangelists8, berichtet,
wie die bOsen Geister Jesus baten, in eine Herde Schweine
fahren zu diirfen. ,,Und er sprach zu ihnen: Fahret hin! Sie
aber fuhren aus und fuhren in die Schweine, und siehe, ie
ganze Herde stiirzte sich mit Ungestiim' von dem Abhang ins
Meer und ertrank.” Wenn der Christ an die Existenz von bdsen
Geistern glaubt, wenn er die Bibel annimmt, dann wird er auch
wissen, dal der Geist kérperlos ist; soll dieser aber in «der
korperlichen Welt tatig werden, sichtbar wirken, mul} er sich
korperlicher Gestalt bedienen. Warum sollte es bosen Jenseits-
gewalten nicht gefallen, gerade bestimmter Tiergestalten sich
zu bedienen, die den Menschen am prignantesten ihre Eigen-
schaften kundgeben? In welchem Mafle man die Innewohnung
von Damonen, also von bosen Geistern annehmen will, als
schauervollen Hintergrund des heidnischen Kultus betrachten
will, mul} ich den Lesern iiberlassen. Tatsache ist es aber, daf3
dies alles im Skarapsus der Pirminspredigt des 8. Jahrhunderts
als ,,cultura diaboli* — Teufelskult — bezeichnet und verurteilt
wirdse. ' ,

Wir konnten auf einer noch breiteren Unterlage den Nach-
weis leisten, wie die vorchristliche Weltauffassung in diesem
Geiste alles erkliarte und darnach das Leben gefiithlsmaBig und
verstandesmaBig einrichtete. Vielleicht ist diese Erscheinung
am auffilligsten im Totemismus realisiert. Jeder Stamm
hat ein tierisches Einheitssymbol, zu dem er gehort, von dem



206

er abstammt, aus dem er lebt und zu dem er zuriickkehrt. Ent-
sagung und Genuf, Tod und Leben werden von diesem ge-
tragen, ohne dafl man an eine , tierische’’ Abstammung denken
wiirde. Ob bei uns auch Spuren davon zu entdecken waren,
meinetwegen im Uristier oder im Steinbock oder im vielver-
ehrten Pferde oder im Adler (Doppeladler), wage ich nur an-
zudeuten. Wir konnen aber von diesem unsicheren Gebiet ab-
sehen, weil wir noch viele Tiere zu behandeln hitten nach bis-
heriger Darstellung. Ich erinnere mur an folgende: Hund,
Wiesel, Kuh (zwei Kiihe in einer Kette), Ziegenbock, Ochs,
Esel, Stier, Bar, Wolf, Lowe, Gemse (Festmachen der Jagd-
tiere), Lamm, Hirschkifer (mammadonna), Insekten (die Hexe
von St. Peter entzog sich auf dem Wege zum Richtplatz dadurch
dem Tode, dafB sie sich in eine Ameise verwandelte), Fisch und
andere. Der Raum erlaubt das aber nicht. Darum sei zum
Schluf3 noch einmal deutlicher auf die Grundfrage des Tier-
kultus aufmerksam gemacht, auf die Opfer, deren Spuren nach-
weisbar sind. Aus bestimmten Sagen und Marchen erfahren
wir, daB} die handelnde Person einem Pferde die Fischlunge
opfert®, daB3 bei Sterbefillen Bienen sterben oder GroBvieh um-
steht9l, daB sorgfiltigstes Fleischabschaben von den Tier-
knochen der Familie Gliick bringt, daB3 man im Hause nistende
Schwalben und Rotkehlchen durch gute Behandlung sich ver-
pflichten kann, daBl man verwunschene Jagdtiere durch Brot,
ins Gewehr gesteckt, sicher treffen kann, daf3 der Doggi Kiihe,
Ziegen, ja sogar Menschen saugt®2. Wer Ungliick im Stall hat,
soll, um damit fertig zu werden, ein Tier lebendig verbrennen
und die Asche unter der Dachtraufe vergraben® ; am gleichen
Ort soll man umgestandene Tiere verscharren. Einer Schlange
auf der Alp Salischina-Vrin wird Brot und Milch gegeben (ge-
opfert), einem Kifer in einem geheimnisvollen unbewohnten
Hause von Vrin mufite jeden Tag ein Mus gegeben werden, wo-
fiir der Geber tiglich einen Blutzger erhielt9s. Die Schlange
von Spoarz nahm sich Kiihe aus der Viehhabe, und diejenige
von Barnagn holte sich den besten Stier.

In einer lateinischen Vita St. Lucii, die um 780 im Kloster
Pfavers niedergeschrieben wurde, aber heute in St. Gallen sich
befindet?, wird berichtet, dall in der Silva Martis, auf der Lu-



207

ziensteig, ,,insannorum more babulorum vituli pro diis coleren-
tur®, in unsinniger Weise Stierkidlber verehrt wurden. Der Hei-
lige erreichte, dafB3 die betreffenden Stiere herbeikamen und ihm
die Fiifle leckten — pedes eius lambentes —. Um welche Opfer-
handlungen es sich handelte, 148t sich aus dem Skarapsus, aus
der Pirminspredigt des Klosters Pfavers erfahren; denn dort ist
die Rede von ,,veculas‘, von Kilbern, die an den Januarkalenden
zum Opfer herangefiihrt wurden%. Im gleichen Werke werden
verboten : precantatores (Verzauberungen), et sortilegos (Los-
werfer), karagios (Wagengespann), aruspices (Vogelauguren),
divinos, ariolus, magus, malificus, sternutus et aguria per avu-
culas (Vogelschau), vel alia ingenia mala et diabolica nolite
facire nec credire?, also all dasjenige, was wir im Laufe dieser
Arbeit als heidnischen Gotzendienst nachgewiesen haben. Wei-
tere Aufklirung dariiber geben die Strafgesetze des Bischofs
Remedius von Chur sowie die Lex Romana Curiensis aus dem
gleichen Zeitalter9s. '
Sollte mein Versuch einer mﬁehr oder minder gelungenen
systematischen Darstellung des ;,Tierkultus in Raitien‘ etwas
von der Stimmung der Mirchen von Tausend und eine Nacht
geweckt haben, so hitte ich etwas erreicht; aber gleichwohl
schiene es mir nur ein klagliches Resultat zu sein. Der Inhalt
der beniitzten Sagen und Mirchen war in vorchristlicher Zeit
keine poetische Phantasterei ohne Wirklichkeit, sondern grdf-
ter weltanschaulicher Ernst, der die Gemiiter der vorchristlichen
Volker wie Blei niederdriickte. Thre Gotteserkenntnis kannte
nur schauervolle Wesen, die willkiirlich mit ihnen spielten. Mit
Zaubermitteln suchten sie sich jener Schrecken zu erwehren.
Diese Schrecken und Zauberabwehrhandlungen wirkten noch
fiir lange Zeit in die christliche Epoche hinein, wie der Aber-
glaube es beweist. Die Juden hatten eine ganz andere Gottes-
auffassung und darum verstehen wir, daf sie sich rithmen, daf
sie Blicher mit einer Gottesauffassung besiflen, die ihnen zum
Troste dienten. Aus dem Buche ,,de natura Deorum‘‘ von Cicero
erkennt man, dall auch im Heidentum nach einer hoheren
Gottesauffassung gerungen wurde; aber Gememgut wurde es
nicht. Die Predigt des Christentums iiber den einen und drei-
cinigen geistigen ewigen Gott, der die ewige Wahrheit, die



208

ewige Giite, die Gerechtigkeit und die unendliche Schonheit sel-
ber ist, sollte den schauerlichen Druck des Gotzendienstes weg-
nehmen. Wir haben Miihe, heute nachfithlen zu konnen, welch
eine erlosende Wohltat dadurch in die Vélker kam, und werden
es zutiefst erst begreifen, wenn wir zitternd wahrnehmen werden,
wie die moderne ,cultura diaboli‘* daran geht, der ,,cultura Dei*
das Grab zu schaufeln. Mogen doch die Adler des Gerichtes
dariiber kommen, ehe die Finsternis hereinbricht !

Anmerkungen

1 Kril Rudolf, Die religiose Volkskunde.Altbayerns, Bd. 11, S. 13.
2 Hoffmann-Krayer, Handwoérterbuch des deutschen Aberglau-
bens, Bd. VIII, S. 814, unter Tiergestalt.

3 Rom. I, 23,

4 Weish, 15, 18, 19.
5 undba siehe Krif3, Anm 1, unter diesen Stichworten, und Band

VIII, S. 856.

6 Cicero, De natura Deorum, I. L. I, 20.
7 Réatoromanische Chrestomathie von Decurtins C., Bd II, S.22,
12. (Fortan zitiert: R. Ch.)

8 R.Ch. Bd. II, S. 159, 6T7.

9 R.Ch.,, Bd. II, S. 31, 21.

10
11
12
13
- 14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
2¢

R. Ch,,
R.Ch,,
R. €L,
R.Ch,,
R. Ch,,
R. Ch,,

R.Ch,,
R.Ch,

Bd.
Bd.
Bd.
Bd.
Bd.
Bd.
Bd.

Bd.

11, &, 81, 2L
ITII, S. 656, 107.
111, 5. B32.

II, S. 129.

II, S. 39.

II, S. 41.

IT, S. 123.

X, S. 614—616.

Gian Caduff, Die Knabenschaften Graubiindens, S. 95.

R.Ch,,
R.Ch,,
R.Ch,,
R.Ch,,
R. Ch,,
R.Ch.,

Bd.
Bd.
Bd.
Bd.
Bd.
Bd.

Il S5, 180,

11, 8. 123.

111, S. 630, 131.
X, S. 768, 84.
ITI, S. 654, 100.
IT. S. 108. 109.



25

25
27
28

R.Ch., Bd. III, S. 634, 232.
R.Ch,, Bd. IV, S. 1018, 259.
R.Ch,, Bd. II, S. 47.
R.Ch., Bd. II, S. 28.

29 Matth. 24, 28.
30 Spr. 30, 14..
31 Matth. 24, 27.
32 Matth, 24, 28.
33 Matth. 25, 34.
3¢ Cicero, De natura Deorum, Lib. II. cap. 4.
35 R.Ch., Bd. III, S. 66l.
3 R.Ch., Bd. II, S. 168, 8T7.
37 Konige I. 6, 5.
38 R.Ch., Bd. II, S. 156, 56.
3% R.Ch., Bd. II, S. 156.
40 R.Ch., Bd. II, S. 28, 17. _
41 R, Ch., Bd. II, S. 191, 118—120, und im Ischi, II, S. 113.
42 R.Ch., Bd. X, S. 768, 9.
43 R.Ch., Bd. III, S. 632, 195.
4 R.Ch., Bd. III, S. 639, 108.
45 R.Ch., Bd. II, S. 56.
46 R, Ch., Bd. II, S. 25.
47 KriB, siehe Anm. 1, Bd. II, S. 139, und R. Ch,, Bd. II, S. 118.
48 R.Ch., Bd. II, S. 84.
49 R.Ch.,, Bd. X, S. 768.
80 R.Ch., Bd. IV, S. 1018, 262.
61 KriB R., Das Gebarmuttervotiv, Votive und Weihegaben etc.,
S. 128 ff. '
52 Offenb. 16, 13.
53 Lukas 23, 30.
5¢ R.Ch., Bd. II, S. 153, 47.
55 R.Ch., Bd. II, S. 96, 25.
- 56 R.Ch., Bd. II, S. 107, 15.
57 R.Ch., Bd. II, S. 157, 51.
58 R.Ch., Bd. III, S. 659, 116.
59 R.Ch., Bd. I1I, S. 631, 169.
60 Manz Werner, Dr., Ethnographie des Sarganserlandes S. 105
und 127.

61
62
63
64
65
66
67

Hoffmann-Krayer, sieche Anm. 2, Bd. VI, S. 1605.
Caminada Chr., Biindner Friedhofe, S. 136.
R.Ch., Bd. III, S. 646.

R.Ch., Bd. X, S. 657.

R.Ch,, Bd. II, S. 127.

R.Ch., Bd. II, S. 52.

R.Ch., Bd. III, S. 658.



210

68
69
70
71
72
73
74
5
6
7
8
79
80
81
82
83
84
85
86
87

88
89
90
91
92
93
94
95
96
97
98

Libro

R.C., Bd. III, S. 658, 112.

R.Ch., Bd. II, S. 71.

Jecklin, Volkstiimliches aus Graubiinden, S. 147.
Hoffmann-Krayer, sieche Anm. 2, Bd. V, S. 205—208.
Hoffmann-Krayer, sieche Anm. 2, Bd. VI, S. 1652.
R.Ch., Bd. II, S. 91, 35.

R.Ch., Bd. II, S. 50.

Caminada, Friedhofe, S. 50, und R. Ch., Bd. IV, S. 1019
R.Ch., Bd. II, S. 145.

Biichli H., Sagen aus Graubiinden, Bd. II, S. 93.
R.Ch., Bd. X, S. 670.

Biichli H., Sagen aus Graubiinden, Bd. 11, S. 90.

R.Ch., Bd. X, S. 670, 84.

KriB, sieche Anm. 1.

Wiebel, Das Schottentor, S. 22.

R.Ch., Bd. X, S. 668.

Biichli, Sagen aus Graubiinden, Bd. II, S. 95.

Biichli, Sagen aus Graubiinden, Bd. II, S. 95.

Schweizer Archiv fiir Volkskunde, Bd. 37, Heft 3, S. 151.
Biichli, Sagen aus Graubiinden, Bd. II, S. 91.

Matth. 8, 28—34.

Jecker, Heimat des hl. Pirmin, S. 104, 136.

R.Ch., Bd. II, S. 32. ‘

R.Ch., Bd. III, S. 633, 203.

R.Ch.,, Bd. X, S. 647, 15 a und b.

R.Ch,, Bd. X, S. 767, 83.

R.Ch., Bd. II, S. 146, 20.

Perret F., Fontes ad historiam regionis in Planis, S. 996.
Jecker, Heimat des hl. Pirmin, S. 144. '
Jecker, Heimat des hl. Pirmin, S. 136.

Capitula Remedii, Nr. 2, und Lex Romana Curiensis, Cap. de
IX, Nr. 13.

NB. Dem bischoflichen Archivar Battaglia sind wir zu Dank ver-
pflichtet fiir die Emrelhung der Anmerkungen und Durchsicht der
Korrekturen.



	Tierkultus in Rätien

