Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von

Graubiinden
Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubinden
Band: 67 (1937)
Artikel: Baum- und Feldkultus in Ratien
Autor: Caminada, C.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-595809

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-595809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Baum- und Feldkultus in Ratien.
Von Chr. Caminada, Dombherr.

Durch drei volkskundliche Studien iiber Wasser-, Feuer- und
Steinkultus in Réatien versuchten wirgesunkenes Kulturgut
prahistorischer oder doch wenigstens vorchristlicher Zeit zu
hebent. Wir glauben dadurch ein Bild friitherer religidser Auf-
fassung in rdtischen Landen gegeben zu haben. Freilich mufte
das Bild aus den argen Farben der ,cardientscha blaua®, des
kaum salonfihigen Aberglaubens herausgearbeitet werden. Es
handelte sich vielfach um jene Wahnideen, welche zur Zeit der
Hexenprozesse arme Menschen folterten an Leib und Seele. Wenn
auch die Zeiten, wo solche Irrungen Menschen auf den Scheiter-
haufen bringen konnten, voriiber sind, so lebt doch die Erinne-
rung an manchen unheimlichen Geisterspuk in Sprichen und
merkwiirdigen Sagen weiter. Kanzel und Lehrstuhl eiferten da-
gegen. Man hat nun von diesem Aberglauben soviel Abstand ge-
wonnen, daBl man heute nach dessen tieferem Wirklichkeitssinn
allen Ernstes forschen kann. Wir diirfen den Aberglauben geradezu
als eine Quelle zur Erforschung uralten Kulturgutes bezeichnen.
Weise Manner der Wissenschaft hatten das schon vor manchen
Jahrzehnten erfaBt und dementsprechend gehandelt, als sie Sagen,
Mirchen, Sprichworter, Kinderspielreime und abergldubische
Spriiche sammelten. Die wichtigsten Sammlungen unserer riti-
schen Volkskunde sind unseren Lesern bereits bekannt oder wer-
den 1m Laufe dieser Arbeit immer wieder hervorgezogen. Seit-
dem solche wvolkskundliche Schitze bei verschiedenen Volkern
verarbeitet worden sind, ist es auch leichter, im ritischen Urwald
sich zurechtzufinden. Wir betrachten es als unsere wichtigsten
Aufgaben, nachzuweisen, wie die bisherigen Ergebnisse der folk-
loristischen Wissenschaft bestiitigt werden und neues Licht be-
kommen. Dadurch wird die vorchristliche religiose Weltauffas-



2 Baum- und Feldkultus in Ratien

sung Rétiens ins richtige Licht geriickt. Wir erfahren, was unsere
heidnischen Vorfahren geglaubt haben, wie sie mit den Geheim-
nissen dieser und jener Welt fertig zu werden suchten und was
sie dafiir eintauschten, als das Licht des Christentums ins Land
getragen wurde.

I.

Wie wir seinerzeit nachgewiesen haben, dal in Ritien Wasser,
Feuer und Steine kultische Verehrung genossen, so zwingt sich
uns eine gleiche Wahrnehmung auf bei Betrachtung jenes folk-
loristischen bunten Schleiergewebes, das iiber Bdume, Blumen,
Wald und Feld seit jeher gespensterhaft flatterte. Aus den klas-
sischen Schriftstellern des alten Roms vernehmen schon die Gym-
nasialstudenten von der Verehrung der Haine, in denen die Gott-
heiten wohnen, in denen die Seelen der Verstorbenen weilen und
welche man nur zum Opfer und zum festlichen religiosen Schmaus
betreten darf. Vom Blitz getroffene oder vom Alter umgefallene
Béume wurden in solchen Hainen entweder in scheuer Ehrfurcht
liegen gelassen oder unter Beachtung von Sithnungsgebrduchen
fortgeschafft. Besonders Jupiter und Diana empfingen ihre Opfer

in Hainen2. , Dicunter enim heroum animae lucos tenere ... quia
eorum animae habitant vel in fontibus vel in nemoribus ... illic
enim epulabantur sacris diebus ... ubi aliquid violatum est caput

violatoris expiatur.” DaB der gleiche Kult iiber die Alpen hinaus
bis nach Deutschland reichte, bezeugt uns Tacitus in der ,,Ger-
mania® Kapitel 9, 39 und 403. Auch fiir Ritien fehlen die Belege
kultischer Verehrung von Wildern und Béumen keineswegs. In
der dltesten Legende des hl. Luzius, in einer Homilie des 8. oder
9. Jahrhunderts ,,denunciatum est ... quod in loco quodam qui
dicitur silva Martis insano more bubalorum vituli pro diis cole-
rentur* ; es wurde berichtet, wie im Marswalde (auf der Luzien-
steig) torichter Sitte gemif Stierkiilber als Gotter verehrt wurden.
Als der Glaubensbote dagegen auftrat, ,in putei locum proiecerunt
et in eam proiectum autem volebant lapidibus obprimere*, warfen
sie ihn in einen Brunnenteich und suchten ihn durch Steine nieder-
zuschmettern. Aus dem Teich errettet, betet der Glaubensbote,
und die Stiere kommen zu ihm her, lecken seine Fiifle und lassen
sich unters Joch spannen und fithren die Holzlast weg. Die Stadt-
bewohner, welche vom Wunder Kunde bekamen, eilten ihm ent-



Baum- und Feldkultus in Ratien 3

gegen ,,cum lampadibus et turribulis* mit Lichtern und Weih-
rauchgefifent.

Was die Luziuslegende iiber den Marswald auf der Luziensteig
iiberliefert, iiber die Tiere, welche diesem Haine heilig waren, und
iiber die Quelle, welche die Verunehrung des heiligen Haines durch
die Todesstrafe sithnen soll, erhilt eine weitere Bereicherung durch
die Legende des hl. Sigisbert. Wir rechnen zu den Verdiensten
von Dr. Decurtins, daB er dariiber schon anno 1881 im ,,Fremden-
blatt* (Rhitische Studien, IV. Der Baumkultus) unter Beniitzung
der Legende von P. Zaccarias da Salo, ,,Glisch sin il candelier in-
vidada“, vom Jahre 1685 redet und in die richtige folkloristische
Beleuchtung riickt. An dem Orte, wo heute das Kloster Disentis
sich erhebt, stand eine Eiche (,,in grond ruver u plonta‘), welche
den falschen Gottern geweiht war. Als Sigisbert die Axt erhob,
um diesen Baum zu fillen, schwang ein Heide seine Sense nach
dem Haupt des Glaubensboten, um die heilige Eiche zu retten;
aber die Arme des ergrimmten Bauers erstarrten hocherhoben in
der Luft, bis der Heilige den Baum niedergelegt hatte und betend
den gebannten Rétier erloste. Die gleiche Legende weill noch zu
berichten, daB Sigisbert eine groBe Volksversammlung antraf, die
ein an einem Baume befestigtes Apollobild festlich verehrte. Der
Glaubensbote anerbot sich, die Nichtigkeit des Gottes dadurch zu
beweisen, daB er seinen Jiingern Befehl gab, den Baum zu fillen.
Als man zum zweiten Axtschlag gegen den Weidenbaum ausholte,
ril der Teufel, der im Bilde war, den Baum hoch in die Liifte,
um ihn aufs frevlerische Volk niederzuschmettern; aber Sigisbert
machte gegen ihn ein Kreuzzeichen, und der Weidenbaum blieb
so lange in der Luft, bis das Volk sich der Gefahrzone entzogen
hatte. Mit grauenhaftem Gepolter fiel er nun zu Boden, derweil
der Teufel briillte und jimmerlich heulte, dafl er um seine Wohn-
stitte gekommen wire. Im bekannten Volkslied des hl. Sigisbert,
das wahrscheinlich noch ilter ist als die bezeichnete Legende,
welche aus alter Klostertradition dem P. Zaccarias da Sald be-
richtet worden war, wird noch beigefiigt, dal man Waldesel ver-
ehrtes.

Fiigen wir nun hier bei, daB der beriihmte Trunser Ahorn nach
der Art, wie er zum ersten Mal durch Campell in seiner , Historia
Raetica® (zwischen 1573 und 1576) aufgefiihrt wird, im Glanz



4 Baum- und Feldkultus in Ritien

kultisch verehrter Biume auftritt. Der Bund sei ,,in einem Walde,
unter freiem Himmel, oder besser im Schatten eines groflen breiten
Ahornbaumes oder wie andere sagen einer Platane ... geschlossen
worden ...; dieser Baum soll heute noch unversehrt stehen und
wird nach dem Volksglauben so stehen, solange der Bund selber
unversehrt bestehen und micht verletzt und aufgelést wird; die
Auflésung des Bundes sei sicher unmittelbar zu erwarten, wenn
einmal der Baum selber gefiillt oder zerstort wiirde.”¢ Als zwei-
hundert Jahre spiter P. Placidus a Spescha bel einer Bundes-
schwurerneuerung sich sogar zum Dichter des Ahorns verstieg,
war der Zauber des Baumes trotz Aufklirung noch nicht verweht.
Er sagt vom Baume: ,,Seit dem Jahre 1755 ist mir der Baum be-
kannt. ... (Damals) war er dreistimmig und hatte drei Off-
nungen, durch welche man unten hinein- und hinausgehen konnte.
... Die drei Stimme waren ineinander gewachsen und oberhalb
machten sie nur einen Stamm aus.” Als zur Franzoseninvasion
ein franzosischer Grenadier auf den Baum schof), blutete er nach
der Volkssage. Die Tage des iiber sechshundert Jahre alten Baumes
waren gezidhlt. Sein Fall durch einen Sturm von anno 1870 den
28. Juni 16ste in der ,,Gasetta Romontscha® eine Trauerstimmung
aus wie bei einer Todesnachricht. Der damalige Redakteur Con-
drau schrieb: ,,Tresta nova. Il venerabel ischi de s. Onna a Trun
ei buca pli! Ina ferma burascla dils 28 de Juni ha fiers entuorn
el.” Es tonte also noch, wie wenn Baume die Verkorperung des
Lebens, Wohlergehens und Aussterbens eines Volkes wiiren. Die
Zeit, da man diesen Glauben hatte, war zwar voriiber; aber das
Atmen dieser unbewufiten Uberzeugung pulsiert noch im Volke.
Gleicher Art ist die Verehrung der Linde, die bei Gaudenz von

Salis* in seinem ,,Lied eines Landmanns in der Fremde** die Tri-
gerin solcher Gedanken ist:

,»,wann erblick’ ich selbst die Linde,

Auf dem Kirchhofplatz gepf{lanzt,

Wo gekihlt im Abendwinde

Unsre frohe Jugend tanzt 27
Die verschiedenen Dorflinden unseres Kantons sind urspriinglich
mehr als nur kiihlende, in poetischem Zauber sich darbietende
Biume, unter denen man spielte, Volksversammlungen und auch
Grerichtssitzungen abhielt, weil es gerade der zentralste Platz ist.



Baum- und Feldkultus in Ritien 5

Wir nannten hier die Gerichtssitzungen; denn solche sind tatséch-
lich unter der Linde abgehalten worden. Die Malefizordnung von
Maienfeld des Jahres 1678 sagt ausdriicklich ,,under der linda und
nicht anderswo als under dem heitern himmel* mufite der Richter
mit seinen Rechtsprechern und Beisitzern sich zuTisch setzen. Diese
Maienfelder Linde stand bis 18688. Es ist auch nachgewiesen, dal
in Disentis ums Jahr 1402 Gericht gehalten wurde ,;under der lin-
den‘9, ja der heutige Gemeindeplatz wird noch heute ,,sut glenda*
genannt, und in gleicher Weise wird der Versammlungsort der
Gemeindesouverinitit in Andest Glendra genannt. Beziiglich Di-
sentis meint Dr. Fry, daf urspriinglich ein Platz vor dem Kloster
so hieB. Der Name wire dann an den Platz der heutigen Ge-
meindeversammlung gewandert. Die Sitte der Gerichtsstitte unter
der Linde drang so tief ins Volksbewufitsein, daf} sie auch jenen
Biumen den Namen lieh, die, trotzdem sie keine Linden waren,
den Gerichtsplatz nicht blof§ beschatteten, sondern Zeugnis kul-
tischer Verehrung gaben. Das Gerichtsverfahren ist urspriinglich
ein religioser Kultakt der Verséhnung der beleidigten Gottheit.
Diese Gottheit dachte man sich im Baume, wie wir spiter beweisen
werden. Uns geniigt es, hier nachgewiesen zu haben, dall die re-
ligiose Verehrung gewisser Biume einstens Tatsache war. Von
einem kultisch verehrten Baum bei der St. Georgskapelle in Scanfs
berichtet Campell, , Raetia Alpestris* Seite 130. Zu Stalla (Ober-
halbstein) wird ein schember de sogn Peder gezeigt, eine Arve
des hl. Petrus!

Auch ein anderer Baum genoBl besondere religiése Verehrung,
nimlich der Traubenkirschbaum, il lussé (prunus pagus)1o,
der in hoheren Lagen am Fronleichnamsfest die Kirche und den
Prozessionsweg schmiickt und mit seinem rezenten Aroma um-
duftet. Die Rédtoromanische Chrestomathie sagt von seinen Friich-
ten, da man davon essen kénne so viel und so lange man wolle,
es werde einem nie weh tun, weil Maria auf der Flucht nach
Agypten unter einem solchen Baum ausruhte und davon afB. Uber
den Traubenkirschenbaum verkiindet die R. Chr. IV 981, daf die
Bliite gegen Zauberer wirksam sei, daB sie auf dem Dache des
Hauses vor Blitz schiitze, da sein Holz im Stall und Haus vor
Leuten bewahre, die Schaden wollen. Man stecke den Stock in
den Flachsacker, dann wachse die Pflanze besonders gut. Die



6 Baum- und Feldkultus in Rétien

Alphirten sollen zum Schutz einen Alpenstock aus diesem Holz
mitnehmen. Die Traubenkirsche habe deswegen so grofie Kraft,
weil auf dem Kirschenstein das Bild des Gekreuzigten sei. Den
Baum soll man in der Weihnacht fdllen. Wahrscheinlich ist in
den Bergen die Kraft des gewohnlichen Kirschbaumesi! auf seinen
wilden Vertreter iibergegangen. Die Zweige des Kirschbaumes
sind nach den Belegen von Mannhardt gut zum Weissagen!2; er ist
als Fruchtbaum gebannt, hat eine Seele!3. Wie grol die Verehrung
der roten Walderdbeere ist, sagt uns die Chrestomathie, welche
behauptet: Ein Mann soll vom Pferde steigen, um eine Erdbeere
aufzulesen ; eine Frau soll siebenmal mit ihrem Kleide dariiber-
streichen und erst dann noch in einen Dornstrauch beillen, bevor
sie diese aufliest4.

Die Haselstaude hat eine besondere Kraft, weil die Mutter-
gottes bei der Flucht nach Agypten unter ihr ausruhte. Andere
sagen, sie hiitte eines Haselstockes sich bedient, als sie iiber den
Berg ging, um ihre Base Elisabeth zu besuchen. Der Haselstock
sel besonders dazu geeignet, um mit bloB drei Streichen die gif-
tigsten Schlangen zu téten, um Hexereien auszutreiben und um
loszuschlagen, wenn zwei Kithe in einer Kette entdeckt werden.
Gegen den ,,butatsch cun égls, den vieliugigen geisterhaften Kuh-
magen, der in schlimmen Nichten iiber die Strafien trollt, ist ein
solcher Stock ebenfalls brauchbar (R. Chr. IV 982, 123).

Die Rétoromanische Chrestomathie wird nicht miide, in allen
Tonarten das Lob des Holunderbaumes zu verkiinden. Man
vergleiche im IV. Band Seite 981 die Nummern 211, 209, 225, 245,
281, 359, 406, 554. Die spiteren Ausfithrungen in unserer Arbeit
iiber diesen Wunderbaum, an dem alles einen medizinalen Nutzen
schafft, bestitigen diese Ansichten, tragen ihn in eine hdéhere
Region. Wir staunen nicht, daB man dazu kam, zu glauben, irgend-
eine gute Gottheit wohne in diesem Baum. Es scheint dies auch
bei den Ritiern der Fall gewesen zu sein; denn diese werden
angewlesen, kein Holunderholz zu verbrennen, weil die hl. Eme-
rita auf einem solchen HolzstoB verbrannt wurde. Man ahnt bei
dieser Anordnung und bei den Heiligen, die bei den anderen
Biumen genannt werden, daf diese eine ehemalige heidnische
Grottheit verhiillen.



Baum- und Feldkultus in Ratien T

Die Tatsache der kultischen Verehrung von Bdumen ist durch
das Angefiihrte iiber jeden Zweifel erhaben, ja die folgenden Seiten
werden den logischen Zusammenhang und den Aufbau einer pra-
christlichen heidnischen Weltauffassung klarlegen.

II.

Wer sich die Mithe nahm, die Schitze der ritoromanischen
Oralliteratur, die Marchen und Sagen, welche in der Chrestomathie
von Dr. Decurtins aufgespeichert liegen, zu studieren, wird stau-
nend wahrgenommen haben, wie ein Grofiteill davon aus dem
Dunkel der Wilder emporsteigt, aus bodenlosen Waldteichen her-
aufblitzt, unter wuralten Tannen hervorbricht, in geisterhaften
Morderhohlen und in unheimlichen Waldhiduschen sich abspieltis.
Dort hausen die guten und bdsen Dimonen, dort jagen sich die
Fanggen und Dialents, dort reift der Wilde Mann die Tannen aus
dem Erdreich, dort rasen ganze Heere undefinierbarer Gestalt
durchs Dickicht. Lichterloh brennende Tannen offenbaren sich
als Wohnstatten gebannter Seelen. Im Rauschen des Waldes und
im Achzen der vom Winde gefolterten Tannenleiber kiindet sich
die Sprache dieser (reisterwesen. Diese Sprache geht einher im
Klirren des diirren Reisigs, macht sich Luft in erschauernden
Rufen und in gellenden Pfeifsignalen. Unheimliches Rufen tont
aus der Ferne und Antworten folgen aus michster Ndhe. Oft ist
es, wie wenn huschende Nebelgestalten mit kalter Totenhand iiber
das Gesicht des erschauernden Pilgers streichen wiirden. Aus
plotzlicher Todesstille bricht ein unheimliches Gekicher, dann hort
der verzagte Wanderer, wie Sensen gewetzt, wie Holzblocke zer-
sdgt werden und hort den Widerhall vom Holzféllen, wihrend die
Spane nur so daher fliegen. Die Réatoromanische Chrestomathie
bezeugt!?, dal ein Mann bei seiner Wanderung durch den Cum-
belser Wald den Geist ,,He-he!** rufen horte. Der Schrecken fiel
ihm so jdh in die Beine, dal er keinen Schritt mehr machen konnte.
Er fluchte voll des Zornes: ,,Hol der Teufel !, und alsobald l5ste
sich der Bann, so daf er weitergehen konnte. In der gleichen
Sagensammlung ist zu lesen, wie ein Jingling, der in spiter Nacht
von Darvella, wo er auf spitgewordenem Brautbesuch gewesen
war, durch den Erlenwald nach Truns ging und dort wunderbaren
Gesang vernahm. In der Annahme, daf es singende Ringgenberger



8 Baum- und Feldkultus in Ritien

Burschen seien, denen er ausweichen wollte, weil er in deren Jung-
frauengarten sich eingeschlichen hatte, verzog er sich tiefer in
den Erlenwald von St.Anna; aber da horte er miahen, Sensen
wetzen und dreinhauen, dafl es in den Steinen klirrte, krachte und
Funken schlug. Trotzdem fleiBig gewetzt wurde, konnte der Wan-
derer keine Mihder entdeckeni8. Nun entsann er sich, dafl er sbhen
in jenem Erlenwald sich befand, wo der Ahorn von Truns in nich-
ster Nihe ist, jener Ahorn, der drei Offnungen zum Durchschliipfen
hatte, wie P. Plazidus a Spescha berichtet9. Durch solche Locher
schliipfte man, um sich vom Bésen und von Krankheiten zu rei-
nigen2. Unter einem iiberhdngenden Felsblock des nahen Iri-
berger Tobels hauste ehemals ein boser Ddmon. Ein {ibermiitiger
Nachtwanderer, der dort voriiberging, rief hthnend unter den Stein
hinein: ,,Teufel, wenn du da bist, komm heraus!“ Ein grauenhaf-
ter Hund sprang heraus und jagte dem Fliehenden mach bis zur
St. Annakapelle beim Trunser Ahorn2!. Wir entnehmen der glei-
chen Sagensammlung, dal man im Walde von Cavorgia?? oft horte,
wie Holz gefillt, entrindet und gespalten wurde. Ein Mann wollte
dem Geheimnis auf die Spur kommen und versteckte sich im
Walde. Er horte nun tatsidchlich, wie im Walde durch unsicht-
bare Wesen gearbeitet wurde, dall die Spine nur so herumflogen.
Von Schrecken gelihmt, wagte er sich nicht zu rithren. Ein Span
flog ithm sogar in die Rocktasche. Erst mit dem Morgenliuten
horte die Arbeit auf. Er konnte nun den Wald verlassen. Als er
daheim in seine Rocktasche griff, holte er ein Stiick Gold hervor.

Im Walde zu Laus (Somvix) wohnen Dieuldas, die Kohlen aus-
teilen, welche sich in Gold verwandeln2. Der Wilde Mann anderer
Oberlinder Wilder lehrte das Brotbacken, die Kise-, Butter- und
Ziegerfabrikation. Er wohnt in einem Hause ohne Dach, weil er
bei schonem Wetter kein Dach brauche und bei Regenwetter nicht
bauen konne; er spielt mit den Tannen, indem er sie, beim Wipfel
packend, zu Bogen biegt, gewthnlichen Menschenkindern in die
Hénde reicht und sie durch die emporschnellenden Biume in die
Ferne schleudern 148t. Er wird von einem fremden Mann um eine
grole Lohnsumme betrogen und verliert zur allgemeinen Freude
des Volkes sein Leben2t. Er ist der gleiche Wilde Mann, den uns
der Erginzungsband der Réitoromanischen Chrestomathie2, dann
P. Maurus Carnot in einer Erzihlung2s und Dr. Caduff, ,,Knaben-



Baum- und Feldkultus in Ritien 9

schaften*2?, schildern. Dr. Caduff hat die einzelnen folkloristi-
schen Momente der Vegetationsriten, der Friihlingsbriuche, der
Gerichtsverhandlungen, der Hinrichtung und Wiedererweckung
des Wilden Mannes und des Blockziehens, das im Baumkultus eine
so wichtige Rolle spielt, im Zusammenhang mit fremdlindischen
Brauchen dieser Art in vorziiglicher Weise belegt und erklirt. Fir
uns geniigt die Tatsache, dafl wir hier eine rituelle Handlung des
Baumkultus haben, dall der Wald die geheimnisvolle Wohnstitte
ist und daB im geschmiickten, bebinderten Block28 der Vegeta-
tionsddmon wohnt. Es sei noch beigefiigt, dall der Wilde Mann
auf dem Wappen des Zehngerichtenbundes und der Ammann-
maien, der noch Mitte des vorigen Jahrhunderts in Obersaxen aus
dem Wald geholt wurde und auf den Hausgiebel des neuerwihlten
Ammanns gesteckt wurde, hieher gehort2o.

Es handelt sich nicht blofl um den Wald als Wohnstitte der
guten und bosen Geister, sondern um den Glauben, dafl die
Bidume beseelt seien. Vor mehr als drei Dezennien erzihlte
mir ein alter Mann, daBl er eines Abends von Dardin nach Brigels
hinaufging. Plotzlich stand vor ihm ein lichterloh brennender
Mann, der seine flammenden Hinde gegen Himmel streckte. Ohne
zu wissen, was er tat, trieb es ihn diesem entgegen; doch da
stieff er an eine alte Birke. Mir, dem Zweifler, warf er beleidigt
hin: ,Ich glaubte, daB sie als Pfarrer mehr wiiiten; solche Er-
scheinungen sind nicht selten.” Sein Mund blieb mir aber fiirder-
hin fiir solche Berichte stumm. Spéter aber las ich in der Réto-
romanischen Chrestomathie30, wie ,,eine Hexe in rot und griin“
mit einem Korb auf dem Riicken auf einem Fuchs reitend einen
Tannenstamm hinaufkletterte. Eine andere Hexe gab einem Mid-
chen einen Giirtel, welchen das Madchen, anstatt ihn fir sich zu
gebrauchen, um einen Besen band, der sofort in Feuer aufging.
Deutlicher aber spricht von der Beseelung der Bidume folgende
Erzidhlung3!: Es zogen zwei Biindner Soldaten in die Fremde. Miide
legten sie sich im Walde nieder, um zu schlafen. Wihrend der
eine sofort einschlief, wachte der andere neben ihm und sah, wie
ein Flammchen aus dem Munde des Schlafenden hervorkam, ein
Stiick waldeinwirts schwebte und dort auf einen morschen Baum-
stock sich setzte. Der Wachende erschrak und weckte den Schla-
fenden auf; in dem Augenblick kehrte das Lichtlein zuriick und



10 Baum- und Feldkultus in Ritien

dem Erwachenden zum Munde hinein. Der Erwachte machte dem
Weckenden bittere Vorwiirfe, dal er ihn aus einem so wunder-
siiBen Traum aufschrak. In einem Holzblock habe er im Traume
einen Schatz gesehen; aber nun wisse er nicht in welchem. Der
andere bezeichnete ihm den morschen Baumstock, auf welchem
er das Lichtlein gesehen. Sie gingen hin und entdeckten einen
gewaltigen Schatz, den sie kaum zu heben vermochten. Beide
waren nun reiche Leute. Die Flamme als ,alter ego* der Seele
hatte sich mit der Baumseele begegnet und erhielt von dorther
die Kunde des Schatzes. Der angeschossene Ahorn von Truns
blutet32, weil er lebendig ist. Mannhardts? sagt: ,Die Seele des
Verstorbenen geht in den Baum {iber, erfiillt ihn gleichsam mit
menschlichem Leben, so daBl Blut in seinem Gedder umliuft. Zu-
gleich 146t sie sich als Schatten in Tier- und Menschengestalt
auBlerhalb des Baumes oder in dessen Nihe sehen, und ihr An-
schauen verursacht jene Krankheiten, mit welchen der unverhiillte
Anblick von Geistern auch sonst bestraft wird. Durch die Vernich-
tung des Baumes freigeworden, vereinigt sie sich mit dem Winde
und tobt in der wilden Jagd daher.”s¢ Ein Dienstmidchen sah3s
unter einer Nessel im Garten eine schauderhaft beleibte Krote.
Zum Scheusdlchen sagte sie: ,,Ich mochte dir bei der Geburt ab-
warten.” Wie sie dann tatsichlich zu ihrem Schrecken zu dieser
Geburt abgeholt wurde, erfuhr sie, dafl sie sieben Jahre lang des
Teufels GroBmutter abwarten mubte. Diese war offenbar in die
Nessel gebannt worden und hatte sich in der Kréte sichtbar machen
konnen. Noch aufschluBreicher ist die rdtoromanische Ballade
,,Dil fideivel pér®ss.  Das treue Liebespaar stirbt und die Mutter
verordnet das Begribnis:

,Ina sur baselgia ed ina sut baselgia.

Ei crescha duas gilgias schi liun, schi ault,

Ch’ellas tonschan ensemen sin tétg.

O cara mummetta tgei munta quei?
Ch’els segien en il sogn parvis ensemen.

Sie werden begraben einer ob der Kirche und die andere unter der
Kirche. Dem Grabe entkeimen zwei Lilien so lang und hoch, da8
sie sich am First umfassen. ,,Was will das heiBen?* fragt der
Sanger und die trauernde Mutter antwortet, daB sie vereint im
Himmel seien3?. Decurtins griff auch frither die gleiche Frage im



Baum- und Feldkultus in Ratien 11

,Ischi“38 auf, wo er die Sage des Trunser Ahorns behandelt.
Mannhardt bemerkt in seinem ,,Wald- und Feldkultus‘‘3?, nach-
dem er eine Anzahl solcher Beispiele angefithrt hat: ,,Aus dem
Glauben, daB die Pflanze eine Seele habe, erwuchs die Ansicht,
daB dieselbe der zeitweilige Korper einer Menschenseele sei. Die
Seelen Liebender oder unschuldig Gemordeter wandeln sich in
weiBbe Lilien und andere Blumen, welche aus dem Grabe oder aus
dem hinstromenden Blute hervorspriefen. Wie tief solche An-
sichten im Volksglauben noch im Mittelalter hafteten, beweist die
Schilderung Dantes, welche sich im ,,Inferno* im Kreise der Selbst-
morder findet. Von allen Seiten vernimmt der erschrockene Be-
sucher des Infernot grauenhaftes Wehegeschrei, wihrend er nichts
entdeckt als milgestaltete Bidume. Vergil belehrt ihn indessen,
dafl Menschen drin versteckt hausen:

,,Pero disse il maestro: Se tu tronchi

Qualche fraschetta d’'una d’este piante,

Li pensier c’hai si faran tutti monchi.

Allor porsi la mano un poco avante

E colsi un ramuscel da un gran pruno;

E il tronco suo grido: Perché mi schiante?

Da che fu fatto poi di sangue bruno,

Ricomincio a gridar: Perché mi scerpi?

Non hai tu spirto di pietate alcuno?

Uomini fummo, ed or sem fatti sterpi.

Ben dovrebb’esser la tua man piu pia

Se stati fossim’anime di serpi.

Come d’un stizzo verde, che arso sia

Dall'un de’capi, che dall’altro geme,

E cigola per vento e va via:

Si della scheggia rotta usciva insieme

Parole e sangue. Ond’io lasciai la cima

Cadere, e stetti come 'uom che teme.“

Diese Schilderung Dantes gibt das ganzz durch lange Studien
der Folkloristen aus tausend Dingen des Aberglaubens erarbeitete
Bild des Baumkultus, der ,beseelten Baume®, ihrer Lage, der hei-
ligen Unberiihrbarkeit jedes Zweigleins und Astchens, des Feuers
und Rauches als des Wesens der Seelen in unnachahmlicher Art
und Kunst, — in blof zwanzig Versen. Man braucht blof bei-
zufiigen, daB die Schilderung Dantes nicht eine leere Erfindung
seiner genialen Phantasie ist, sondern die alte heidnische Auf-



12 Baum- und Feldkultus in Ratien

fassung, welche im Mittelalter noch aberglidubisches Volksgut war.
Man begreift nun auch, warum die Knorren, Auswiichse, Ge-
schwulste der Baumkéorper so scheu beachtet und zur Verwendung
fiir gewisse Dinge als besonders geeignet bezeichnet werden. Ge-
fiBe aus solchen MiBbildungen, sagte mir ein Gebsenmacher in
Vrin, seien besonders kostbar.

Wenn die Biume bis in ihr Geédste hinaus durch eine inne-
wohnende Seele oder einen Geist Kraft und Leben besitzen, dann
begreifen wir auch, daB die Volkskunde die Kinder aus den
Stauden holt, daf der Mann im ritoromanischen Miarchen ohne
Feuer nur mit einer geschwungenen Rute das Wasser im Kessel
zum Sieden bringen kanntt, daB die Tochter des ritischen Mér-
chens aus jedem Stein, den sie mit der Rute streicht, welche der
»vogel, der die Wahrheit spricht”, ihr anweist und die sich bei
einer Quelle unter Baumen im dunklen Wald fand, einen Prinzen
oder eine Prinzessin zum Leben erwecktt2. Diese Lebensrute,
welche totet und zum Leben erweckt, ist in der Hand des Kénigs
zum Zepter geworden und wird im , Kaiserlich Recht* der Kri-
minalstatuten des Lugnez, der Gruob und von Davos zum Stab,
la bitgetta, welcher vor dem zum Tode Verurteilten entzwei-
gebrochen und ihm vor die Fiie hingeworfen wurdet. Vielleicht
hat der Stab, welcher da und dort, z. B. im Pratigau, aufs Grab
gesetzt wird, nicht den Sinn des Wanderstabes, sondern der
Lebensrutes,

Zu den beseelten Stauden konnen wir wahrscheinlich auch
den ,burschin de s. Valentin“, die Wacholderstaude des hl. Va-
lentin rechnen, welcher das Viehhiiten bei Abwesenheit des Hirten
anempfohlen wird. Der Hirt steckte ecine solche Staude in die
Erde bei der Viehherde, warf sich dann auf die Knie und betete:

,,O bien sogn Valentin!

Jeu mettel a Ti in burschin.

Pertgira mia biestga, entoch’jeu vom
Et entochen ch’jeu vegn.

Jeu vi dir in paternies

E far alla biestga ina crusch sil dies.“45

(Guter heiliger Valentin, einen Wacholderzweig setz ich dir. Hiite
mein Vieh vom Weggang bis zur Riickkehr. Ich bete ein Vaterunser und
mach dem Vieh ein Kreuz auf den Riicken.)



Baum- und Feldkultus in Ratien 13

Jedermann ahnt hier sofort, daf es sich um eine heidnische
Gottheit handelt, die in dieser Staude kultische Verehrung emp-
fingt und die dafiir das Vieh zu hiiten hat. Dieser Pflanzendimon
der Alpenregionen wurde bei der Riickkehr des Hirten regelrecht
begraben. Der Hirt betete noch ein Vaterunser zum Dank, nach-
dem er den , burschin‘ mit Erde zugedeckt hatte. Wir haben hier
die Verchristlichung einer altheidnischen Sitte. Wahrscheinlich
gehort auch das Kinderspiel ,,il spinatschiel” hieherts.

Ganz sicher aber darf man hier den ,,cusch de Nadal*, den
Christblock, nicht vergessen, trotzdem in ritischen Landen heute
nur ganz verblafte Spuren eines ehemaligen rituellen Brauches
vorliegen. Man weill hochstens noch, da§ der Vater, womoglich
der GrofBvater, wenn er noch lebt, bei Eindeckung seines Winter-
holzbedarfs einen moglichst verknorrten, astreichen Block bereit-
stellt, der in der Weihnacht in den Stubenofen geschoben wird.
Man denkt nur an die praktische Seite einer warmen Stube fiir
den Heiligen Abend, wo man bis zum Mitternachtsgottesdienst
wachte, religiose Adventslieder sang, wihrend die Jerichorose in
einem Wassergefil auf dem Tische sich o6ffnete. Hie und da
wurde der bliihende Kirschbaumzweig vorgezeigt oder Salz auf
zwolf Zwiebelschalen gestreut und je nachdem eines nafl wurde,
das Aussehen der folgenden Monate prophezeitt’. In Schams gol
man noch Bleikugeln ins Wassers. Der Mittelpunkt dieser Uber-
reste einer uralten Feier zu Ehren der Sonnenwende in dunkel-
ster Stunde und lingster Nacht war aber gewil der Weihnachts-
block. Wie verarmt die Sitte heute bel uns noch sein mag, l1ifjt
sich doch aus dem entsprechenden, moch heute fortlebenden
Brauch in der Provence schlieBen, welch eine zentrale Bedeutung
ihr ehedem zukam. Im ,Bulletin parroissiale de Cannet” vom
Jahre 1909 beschreibt der Pfarrer dieses Ortes in der Ndhe von
Cannes diese Weihnachtssitte, welche im Provencalischen ,,Lou
Gacho-fuec*, die Feuerbetrachtung heiit. Der Erzidhler, ein an-
gesehener Iihrer der provengalischen Bewegung, bemerkt, dafl
die von ihm beschriebene Sitte nur noch in wenigen Familien in
Ubung sei. Das Wesentliche dieses Brauches ist nun, daB die
ganze Familie sich um den Herd versammelt, auf dem der Weih-
nachtsblock brennt. Ein Mahl von verschiedenen nationalen
Fastenspeisen wird veranstaltet und dazu ein Glithwein ge-



14 Baum- und Feldkultus in Ratien

trunken. Das jiingste Kind steht vor dem schwach brennenden
Christblock, wihrend die ganze Familie kniend beim Herde
— gleichsam am Hausaltar — sich sammelt. Mit einem Loffelchen
oder mit einem Kriiglein 148t der Jingste von dem Glithwein des
Mahles auf die zitternde Flamme tropfen. Das schwache Feuer-
lein flammt auf und wird schoéner und lebhafter. Da breitet dann
der GroBvater die Hinde iiber alle Kinder aus und segnet sie.
Hernach segnet er das Feuer: ,DaB die Glut uns gnidig seil Gib
Mut der Jugend und Kraft den Alten. Dann segnen wir dich. Doch
moge deine verzehrende Flamme verschonen unser Dach, unsere
Ernte und alles, was hier lebt.” Dieser Weihnachtsbrauch er-
schien den Provencalen, vorab dem grofen Mistral, so bedeutungs-
voll, daf er in lebensgroBen Trachtenfiguren in ihrem interessanten
volkskundlichen Nationalmuseum von Arles dargestellt wurde und
dort zu sehen ist.

Der Brauch des Weihnachtsblockes ist uns deshalb ein ver-
mehrter Beweis fiir die Annahme, daBl dieser Baum als beseelt
betrachtet werden muB, weil ein rdtoromanischer Spruch die
gegenseitige hilfsbereite Verwandtschaft von Holz, Feuer und
Dialen betont. ,,Heu, Feuer und Dialen* helfen sich gegenseitig;
also sind sie alle geistige Wesen#?. Sogar das frischgewachsene
Gras, geschweige denn der Baum, ist beseelt und schwingt die
,metta da fein*, der Heustumm, ihre unsichtbare Sense in die
Beine derjenigen, die das Gras niedertreten. Die Hexen entziehen
sich drohender Gefahr, indem sie sich in Besen verwandelnso. Im
Berner Oberland hauen die Holzfdller noch heute ein Kreuz in
den Baumstrunk, sobald die Tanne gefillt ist. Es ist das Kreuz-
zeichen zum Verscheuchen der Gottheiten, die wie bei der Eiche
des hl. Sigisbert sich richend auf die Arbeiter stiirzen konnten.
Man hat auch schon behauptet, daB das Gebet der Waldarbeiter
zu Beginn und zum SchluB ihres Tagewerkes im Walde unbe-
wubt diesem Glauben der Abwehr einer geheimen beleidigten Gott-
heit gelte.

A. Peter, ,,Volkstiimliches aus Osterreich*, berichtet: | In
Waldb&dumen wohnt, wie noch jetzt alte Leute glauben, ein héhe-
res Wesen. ... Wenn man einen bejahrten Holzhacker im Walde
belausche, so kann man héren, wie er dem Baume, den er eben
fillen will, Abbitte leistet. ... In jedem Baume wohne eine arme



Baum- und Feldkultus in Ratien 15

Seele, der er dadurch, daB er Abbitte leiste, Erlésung bringe,
wihrend sie leiden und im Baumstrunke fortleben miisse, wenn
er das zu tun unterlasse. 51

Der Glaube unserer vorchristlichen Rétier beziiglich der Heilig-
keit gewisser Badume und der Besetzung derselben durch Seelen
und Gottheiten gewinnt durch dasjenige eine sichere Bestitigung,
was Botticher in seinem , Baumkultus der Hellenen® aus den
romischen und griechischen Schriftstellern berichtet. Plinius sage
in seiner Naturgeschichte der Biume, da diese ebensowenig der
Seele ermangelten wie jedes andere Lebende. ... Biume seien
die ersten Tempel der Gottheiten gewesen. Lukian sagt: Es haben
zuerst die Menschen den Gottern Haine eingezirkt, Hohen geweiht,
Vogel geheiligt und jeder Gottheit einen besonderen Baum bei-
gelegt. ... Zuletzt habe man den Goéttern erst Tempel errichtets2.
Wie dauernd im Leben der Italer die Identitit des Baumes mit
dem Gottwesen festgehalten ist, dafiir spricht die Tatsache, daB
sie fortwdhrend aus den Zweigen heiliger Biume Biinde (struppi)
machten, dieselben auf Pulvinarien setzten und sie heilig verehr-
tens3. Wenn man weild, dab die Gotterverehrung mit den Zweigen
eines heiligen Baumes ganz untrennbar verkniipft ist, wie kein
Gebet ohne dieselben zu sprechen, kein Sakrum, keine Opfer-
handlung ohne sie méglich, keine einzige der heiligen Riten ohne
dieselben ausgeiibt werden kann, dann begreift man erst voll-
kommen, was Kultus der Biume sei, dann erkliart sich die Ver-
wendung ihrer Zweige, Friichte und Holzer in den heiligen Riten,
dann erschlieBt sich die Ursache, warum man die Stiftung von
sacra und Kultusstitten von der Moglichkeit abhingig machen
mubte, einen der Gottheit heiligen Baum pflanzen und zu den
Kultriten beniitzen zu konnen. Aber nur weil das Wesen je einer
Gottheit in der Substanz je eines Baumes lebend und mit ihr as-
similiert gedacht wurde, kniipft sich bei den Hellenen die Ver-
ehrung der besonderen Gotter an den Baum. Als im Baum seiend
und oOrtlich in ihm wohnend wird unter seinem Bilde die Gott-
heit zum erstenmal durch Opfer und Weihespenden begriifits¢. Da-
her stammt nun auch die Bekrinzung der Weihegaben und
der Kultuspersonen und die Verwendung heiliger Zweige zur
Wasserbesprengung im Reinigungskultus. Kranz, Zweig und Blu-
men spielen noch heute im christlichen Ritus der katholischen



16 Baum- und Feldkultus in Ratien

Kirche eine sehr grofe Rolle. Sie haben aber den ehemaligen
kultischen Sinn der Verbindung mit der Baumgottheit eingebiifit;
aber sie sind noch immer sinnreiche Zeichen zur Erhohung der
Feierlichkeit, eine Sprache in Zeichen, um auf die Bedeutung des
Gebetes zum wahren Gott auch unter Befriedigung der #stheti-
schen Bediirfnisse aufmerksam zu machen. Die Worte und Buch-
staben sind in den kirchlichen Zeremonien, in den Dekorationen
der Kultusstitten und in Kultusgegenstinden beibehalten worden;
aber der Sinn, der Inhalt ist ein anderer. Der heidnische Kultus
1st verchristlicht worden.

Die Auffassung der Hellenen und Romer geht klar dahin, daB
die Haine der Hauptgottheit geweiht sind, wihrend die einzelnen
Biume von untergeordneten Didmonen, Baumnumen und Baum-
seelen bewohnt werden. Man dachte sich den Baum belebt von
der Baumseele gleich wie ein belebter menschlicher Korper, ja
man setzte sogar voraus, daB er das Leben auch in gleicher Weise
fortpflanze. Mit anderen Worten hat Ovid das kurz charakteri-
siert, wo er in den Fastes sagte: ,,Numen inest.”” Dall diese An-
sicht nicht sobald iiberwunden wurde, erfahren wir aus einer
Homilie des hl. Hieronymus (anno 331—420)55, der diejenigen als
Hiretiker bezeichnet, die da glauben, alles habe eine Seele (omnia
putant animantia).

Nach den Belegen aus der riatoromanischen Oralliteratur deckt
sich die Auffassung des vorchristlichen Rétiens im wesentlichen
mit derjenigen Roms und Athens. Inwieweit in Einzelheiten mehr
germanische oder illyrische Einfliisse sich geltend machen, 146t
sich einstweilen sehr schwer entscheiden, und noch schwieriger
diirfte die Ausscheidung des rein rédtischen Kulturgutes sich ge-
stalten.

I11.

Nachdem wir erkannt haben, dafl das Wesen des Baumkultus
in dem war, daB Geister, Seelen, Gottheiten in den Biumen wie
in einem menschlichen Leibe Wohnsitz haben, miiite man wahr-
lich staunen, wenn den Biumen und beseelten Pflanzen keine
Opfer gebracht worden wiren. Zahlreiche Darstellungen pom-
pejanischer Bilder und andere, die auf den Bildtafeln Bottichers
sich finden, geben uns Kunde von Altiren, Lichtern, von Tier-



Baum- und Feldkultus in Ritien 17

opfern, ja sogar Menschenschlachtungen vor Biumen. Unsere
ritischen Belege sind hingegen ziemlich diirftig. Doch sind sie
so, daB wir sie vorfithren diirfen.

Auf Ruscheiner Gebiet, wo wir beim Steinkultus ein Dutzend
Schalensteine nachgewiesen haben, findet sich ein Steinblock, ge-
nannt il crap de s. Zeign. Viele, welche an diesem Stein vorbeigehen,
wo der Heilige sich aufgehalten haben soll, werfen beim Vorbei-
gehen einen Baumzweig draufs. Aus der Legende des hl. Sigis-
bert erfahren wir, daB das Volk zu einem Fest versammelt war,
wo es das Bild Apollos an einer Weide befestigt hatte, — also
im Begriffe stand, Opfer zu bringen. Welcher Art diirften wohl
die Gaben gewesen sein? Vielleicht sind es diejenigen, welche
der Knabe des Oberhalbsteins beim Pfeifenschneiden dem Weiden-
baum verspricht: ,,Per far nier or la seia ord igl len’schivlott:
Schivlot vea sche dunga pantg e mel sen la steala.”57 (,,Pfifli,
Pfifli, schlupf heraus, dann geb ich dir Butter und Honig auf der
Butterkelle.”) Butter und Honig sind bei allen Viélkern iibliche
Opfer an die Baumgottheiten. Nicht blof§ der griinende Baum ist
von Gottheiten bewohnt, auch der verdorrte, der im Strickwerk
des Holzhauses sich findet, bleibt in ihrem Besitz; sie kiinden
sich im Achzen und Sichstrecken der Balken. Nach Rochholz blieb
dieser Hausgeist noch weiter in den Holzresten des abgebrannten
Hauses®s, und nach den Angaben bei Mannhardts® bringen die Sia-
mesen dem im Kiel des Schiffes eingebauten Stamm des Schutz-
geistes — als Schlange — Opfer, ja die gleichen Volkerschaften
ordnen auch dem aus dem Walde hergefithrten, in der neuen
Wohnung aufgerichteten Holzpfosten. Da begreift man nun, daB
jenes Achzen und Krachen in den Stillen nichts anderes ist als
das Wehklagen armer Seelen. Wenn es in den Holzhiitten durch
die Gewettkopfe pfeife, solle man Brot hineinstreuen, und wenn
die Schweine nicht in der Alp bleiben wollen, solle man drei
Borsten zwischen die Gewettkopfe stecken, dann werden sie nicht
heimlaufent. Gehen die Tochter abends zur Nachbarin mit Hanf-
und Flachsstrihnen im Korb, um dort in Gesellschaft zu spinnen,
dann sollen sie Brot obenauflegen, sonst konnten die Geister
schadensl. Meine Mutter, eine besondere Nelkenliebhaberin, er-
zihlte, da sie von ihrer GroBmutter die Weisung erhielt, den
Wurzelstock ihrer Nelken mit Ziegenmilch zu begieBen, dann

2



18 Baum- und Feldkultus in Ratien

wiirden sie erst recht schén. Nach Mannhardt gieBen die Dinen
Milch auf die Wurzel des Holunderbaumes, um ihn zu versshnen,
wenn man ihn beschidigt hattes2. In gleicher Weise erfahr ich
von der Mutter, daB sie gelehrt worden sei, die Nelkensprossen
so zu setzen, dafl man einen Schnitt ins Nelkenzweiglein mache,
ein Gerstenkorn hineinsetze, mit einem Frauenhaar umwinde und
dann so in die Erde stecken miisse. Haar- und Komopfer sind in
der Folklore allgemein bekannte Gaben an die Gottheit. Ein
Kinderlied der Chrestomathie spricht noch von einem anderen
Opfer. Es lautet die Anordnung:

»Giachen dellas streglias

Taglia giu las ureglias

Metta sin in pal

E lai entochen Nadal.“63

Der schwer zu iibersetzende Spruch verlangt, daf man die
Ohren abhaue, auf einen Pfahl stecke und bis Weihnachten stehen
lasse! Man kann dies als spielerische Kinderreimerei ohne Sinn
bezeichnen ; aber Tatsache ist es nach Botticherét, dall den Grie-
chen fiirs Opfer oft schon ein in die Erde gesteckter Pfahl ge-
niigte, um ithm daran ein Opfer darzubringen. Am Siinderkapitell
der Kathedrale zu Chur packt der Siinder nach dem Ohrlippchen
des Teufels, und der Teufel beilt dem Siinder die Ohrlippchen
wegss,

Andere Opfer scheinen sich vorzufinden in folgenden Biindner-
oberlinder Sommerbrauchensé. An der Vigil des Johannestages
liest man Johannesblumen wihrend des Mittagldutens und be-
festigt sie an den Einhdngern der Fensterbalken. Diese Blumen
selen gegen Blitzgefahr geweiht. Im Oberhalbstein steckt man
solche Blumen an den Mehltrog, damit er nicht leer werdeé?. In
dhnlicher Weise brechen die Bewohner von Brigels Ahornzweige
und die Leute von Sagens Holunderzweiglein gegen Unwetter und
Blitzgefahr, ja Kartoffel- und Kabispflanzen sollen ebenfalls an
diesem Tage mit Erde eingeschaufelt werden. Reiche die Zeit
nicht, so geniige es, dariiber mit dem Unterrock hinzustreichen.
Am gleichen Tage rissen die Frauen von Igels (Lugnez) vor
Sonnenaufgang Zweiglein von den Eschen, um vor Unwetter-
schaden gesichert zu sein. Dieser Brauch gewinnt an Bedeutung,
wenn wir wissen, daB der uralte Name der dortigen Pfarrei



Baum- und Feldkultus in Réitien 19

,Freissen’, Esche — la pleiv de Freissen — heiit. Ob dort nicht
ein solcher Baum als genius loci waré#? Am folgenden Tag ging
die Jugend in die Maiensisse und war lustig und froh bei Nidel.
Ob nicht das Lugnez die Esche als heiligen Baum verehrte, wih-
rend die Cadi im Ahorn den gleichen Vertreter hatte, Schanfigg
und die Gruob den Holunder? Wir wagen es nicht zu verneinen.
Uberdies glauben wir Opfer an den Kornddmon in einem Brauch
zu finden, der beim fritheren Handdreschen in Ubung waré?. Die
Kornwannerin wurde iiber die letzten Garben in der Tenne hin-
und hergeschwungen. Das gleiche machte man mit dem Stroh-
buben, welcher die Garben in die Tenne warf und das Stroh weg-
schaffte. Man warf ihn aufs leere Stroh und trieb allerlei Mut-
willen mit thm. Zuletzt wurde er beim Nachtmahl mit einem be-
sonders groflen Kuchen bedacht, in den aber anstatt des Apfel-
schnittens ein Stiick Sohlleder hineingebacken worden war. Ob
es sich hier um wirkliche Opfer handelt, 148t sich . nicht ent-
scheiden ; aber gewil handelt es sich auch hier um einen rituellen
Brauch. Er erhilt seine besondere Bedeutung, wenn er der man-
tinada de Vrin?™ nahegeriickt wird, jenem merkwiirdigen Spiel,
das noch vor fiinfzig Jahren zur Fastnachtszeit im hintersten
Lugnez von Haus zu Haus ging. Ein junger Mann tanzt mit einem
Méadchen in einer Kornwanne. Das Midchen ist in Wirklichkeit
eine Strohpuppe, die so mit dem Téinzer verflochten ist, daB man
ein Ténzerpaar im Kreise sich drehen sieht. Die Fille des Ténzers
gehen durch den Boden der Kornwanne hindurch. Das festlich
gekleidete Tidnzerpaar ist von mehreren monturierten Wachtper-
sonen angefiihrt, die mit Stecken bewaffnet den Tadnzer schlagen,
wenn er nicht gut tanzt oder nicht recht spielt. Im Trunser Um-
zug™ von 1924 wanderte dieses uralte Midrchen unverstanden und
bestaunt mit. Es handelt sich ohne Zweifel um eine uralte heid-
nische rituelle Auffiithrung zu Ehren einer Gottheit der Frucht-
barkeit. Man dachte wahrscheinlich an eine Korndidmonin, wel-
cher man in diesem Aufmarsch sich empfahl. Vielleicht dachte
man an jenes Wesen, dem ,,paun della mumma de graun‘‘, dem das
schwarze Mutterkorn in der Gerstendhre als Opfer zur Nahrung
reserviert ist. Wer davon ift, muBl dran sterben! Der Gedanke
an eine rituelle Opferhandlung, an eine Korngottheit zwingt sich
uns mit grobter Sicherheit deswegen auf, weil die Rémer nach



20 Baum- und Feldkultus in Ritien

heute noch vorhandenen bildlichen Darstellungen ihre Erstlings-
opfer in einem Opferkorb, , vannus* genannt, der Gottheit dar-
brachten, ja wir finden dort sogar zwel Bacchanten mit dem
kleinen Dionysos, der in diesem Korbe sitzt, welcher an jeder
Seite wie die Lugnezer Kornschwinge zwei Henkel hat. Bild, Tanz,
Schwingkorb, Bacchanten und gleicher Name — anstatt vannus
,von' — reden hier die deutlichste Sprachem. Das Schlagen der
Bacchanten ist eine allgemein bekannte Prozedur des Fruchtbar-
keitsritus, der beim Wilden Mann Samnauns vorkommt und in
Vals mit der aschegefiillten ,,Schwieblattere* an einem Stock noch
heute in der Fastnacht in Ubung ist. Es bleibt hier noch zu be-
merken, daB3 die heidnischen romischen Opfer mit wollenen roten
Weihebinden ausgestattet wurden™. Diese Baumopferbinden sind
auch bei uns in Ubung gewesen; denn zu Zorten-Obervaz erhilt
ein Bursche von einer Hexe einen Giirtel zum Geschenk. Da der
Giirtel nicht recht palite, legte er thn um eine Tanne, die Feuer
fafite und in wenigen Minuten niedergebrannt war™. Gleiches pas-
sierte, als ein Midchen eine solche rote Binde um einen Besen
band7s.

Einen interessanten, historisch wichtigen, einwandfreien Be-
leg fiir die Opfer, welche in ritischen Landen ehemals in Ubung
waren, gibt uns der Skarapsus des Wanderbischofs Pirmin, der
um 724 die Abtei Reichenau griindete unter dem Schutze Karl
Martells und hernach das Kloster Pfifers errichtete. Von ihm,
der zum Staunen der Zuhorer ,utraque lingua, Romana scilicet
Francorumque ... adprime sciebat®, der vorziiglich beide Spra-
chen, die romanische und die frinkische, kannte und daher sogar
als Biindner Oberlinder bezeichnet wurde, liegt eine Art Volks-
christenlehre vor, die den Titel ,,Skarapsus® trigt und ihrem
Charakter nach in Pfifers geschrieben sein diirfte. Unter vier-
unddreiBig Kapiteln findet sich auch eine belehrende Verurteilung
heidnischer Kultusopfer. Im Kapitel 22 wird gesagt: ,,Nolite ad-
orare idolis; non ad petras, neque ad arbores, non ad angulos,
neque ad fontes, non ad trivios nolite adorare, nec vota redire...",
ferner sollen sie nicht laurus™ ponire . . . effundire super truncum
frugem et vinum et panem in fontem mittere ... Karactires, erbas,
sucinos nolite vobis vel vestris adpendere*. Man sieht daraus,
daB man den Idolen Opfer darbrachte, betete und Geliibde machte



Baum- und Feldkultus in Ralien 21

an den Bidumen, in Hohlen, bei Quellen, dal man Laubkrinze
setzte, Friichte in Opferstrunke? ausschiittete und Wein und Brot
in die Quellen warf. Es war auch Ubung, daf man sich und an-
deren Amulette’, Kriauter und Sifte™ anhing. Wie ging das zu?
Vielleicht gibl die Volksmedizin der Chrestomathie dazu die Er-
klirung, indem sie anordnet: ,Ina femma duess adina portar in
zitget cun treis flurs camella sin sesezza.* Eine Frau sollte immer
ein Sicklein mit drei Kamillenbliiten bei sich tragen, ja ,jina
femna duess dar la camischa per la plonta camella et in um duess
trer treis gadas la capialla avon la camella”, eine Frau sollte fiir
den Kamillenstock das eigene Hemd hergeben, und der Mann sollte
vor der Kamille dreimal den Hut ziehenso.

IV.

Nachdem erwiesen ist, dal in vorchristlicher Zeit der Glaube
an die Anwesenheit von Gottheiten mm Biumen und Pflanzen
herrschte, dafl man diesen sogar Opfergaben darbrachte, kann man
leicht begreifen, daf} sie auch dem Orakelwesen dienten. Einige
Beispiele, welche die Ritoromanische Chrestomathie anfiihrt,
geben dariiber Aufschlufi. Aus der Weihnachtsrose lift sich ein
gutes oder boses Jahr weissagensl. Dem gleichen Zweck dienen
der blithende Kirschbaumzweig und die Schalen der Zwiebel. I'illt
am Palmsonntag Schnee auf die Palme, dann schneit es im Som-
mer in den Kornackers2. Sonne auf die Palme gibt ein gutes Jahrss.
Frith fallendes Laub verkiindet baldige Kiilte, und langhaftendes
Laub deutet auf viel Gewiirmst. Findet eine Frau zwei Ahren an
einem Halm, dann bekommt sie Zwillingess. In einem Kinderspiel
des Oberhalbsteins raten der Herr und der hl. Joseph, indem sie
einen Stock in der Hand haltenss. Vierbliitiriger Klee bedeutet
Gliicks?,

V.

In den Baumen halten sich die Krankheitsdimonen auf,
darum mufl man sie wieder zuriickfiithren und verpflsckenss. Ist
Jemand so krank, daB kein Arzt mehr helfen kann, dann entzieht
man 1hm einen Loffel voll Blut, geht zu einer Tanne, bohrt ein
Loch hinein und schiittet das Blut dorthin, dann verstopft man
das Loch. Der Kranke wird gesund werden, wihrend der Baum



29 Baum- und Feldkultus in Ritien

zugrunde gehen wird®®. Wer ,diarvets, die Gesichtsflechte, hat,
schneide vom eigenen Ohr ein Stiicklein ab und stecke es in die
Gewettkopfe des Hauses; so verschwindet die Flechte%. Als ich
eines Tages mit einem alten Hirten bei seiner Viehherde war,
lehrte er mich, die losgeloste Rinde aufzuheben und hineinzu-
spucken. Das sei gut gegen Wiirmer, sagte er. Wenn es in einem
Hause geiste, dann banne der Kapuziner diesen in eine Kanne
und lasse ihn in den Wald tragen; so horte der Schreiber oft
behaupten.

Die Ritoromanische Chrestomathie berichtet noch vom Farn-
kraut, dafl es an der Vigil von Johannes wachse, blithe, reif werde
und reif zu Boden falle. Die Blite sei sehr schwer zu finden;
wenn jemand dieses Gliick habe, dann sei er reich genug. Man
koénne sie am Johannesvortag beim Mittagsliuten bekommen. Man
sammelt sie, indem man etwas Weifles unter der Staude aus-
breitet und die Bliite drauffallen 1iBt. Wihrend man dieses tut,
wird man geschiittelt und geschlagen; denn der Geist, welcher
im Farnkraut ist, wehrt sich, die Bliite nehmen zu lassenl.
Die Erdbeere ist so ominds, daB sie den Mann hoch zu Rol bringt,
wihrend sie die Frauenwelt ins Grab legt?2. Wohl aus diesem
Grunde verlangt ein anderer Spruch, daBl der Reiter vom Rosse
steigen soll, um eine Erdbeere aufzulesen, wihrend die Frau sieben-
mal mit ihrem Kleide dariiber streichen soll und erst dann in einen
Dornstrauch beiflen, anstatt diese Beere zu geniefen. Wohltitig
wirkt auch die Alpenrose; denn: zahnenden Kindern soll man
die frischgeschnittene Blume in den Mund stecken. Die Alpen-
rosen wachsen dort, wo die Geisterheere voriiberhuschten?s.

VI.

Der intellektuelle Konflikt vorchristlicher Zeit in der Unter-
scheidung von Geist und Korper, der durch das Christentum klar-
gelegt worden ist, macht sich in sehr interessanter, geradezu dra-
matischer Weise geltend in der Gleichsetzung des Men-
schenundderPflanze, seines und ihres Loses. Das wunder-
barste Beispiel dieser Art findet sich im St. Margarethalied, canzun
de sontga Margriata®t, welches vor einem halben Jahrhundert von
der Jugend allgemein gesungen wurde. Es berichtet uns von einer



Baum- und Feldkultus in Ratien a3

Hirtin, welche sieben Sommer als Hirt verkleidet in der Alp war.
Durch einen Fall auf einen bosen Stein entdeckte der jiingste Hirt
die Zeichen ihrer jungfriulichen Weiblichkeit. Seine Entdeckung
wollte er sofort dem Sennen mitteilen; aber die hl. Margaretha
bat ihn, davon abzustehen. In einem langen Dialog ringt sie mit
dem Jungen und verspricht drei schone Hemden, die, je mehr er
sie verschmiere, desto reiner werden wiirden, dann drei Schafe,
von denen er dreimal im Jahre je 24 Krinen gewinnen konne.
Sie verheiflt ihm drei braune Kiihe, die er dreimal im Tage melken
kénne, einen Garten, den er dreimal mihen konne, eine Miihle,
die fortwihrend bei Tag Roggen und bei Nacht Weizen mahle,
ohne ein Kornchen nachzuschiitten. Alle Angebote weist er trotzig
zuriick, indem er spricht:

,»Quei vi jeu bue, quei prend jeu buc

E quei sto nies signun saver,

De tgei sex purschalla nus vein
(Tgeinina ventireivla purschalla nus vein). 95

(Das will ich nicht, das nehm ich nicht,
Das mufl unser Senne wissen,
Welch glickselige Maid wir besitzen.)

Sie 146t ihn jetzt drei Klafter tief in die Erde versinken. Nun
fleht er zu ihr und verspricht zu schweigen; aber kaum ist er
wieder aus der Not, so besteht er drauf, dem Sennen von der
Entdeckung Mitteilung zu machen. Nun wandert die Heilige fort
aus der Alp, indem sie sich verabschiedet. Weinend gehen ihr
die Kiihe nach, wihrend der Alpenquell versiegt und ihre Lieb-
lingspflanze, die jarva de s. Margriata, verdorrt. Zu ihrem Ab-
schied lduten die Glocken von St.Georg und St. Gallen.

Der im Liede genannte Kunkelserpall, welcher im Frithmittel-
alter die kiirzeste Verbindung Mittelbiindens mit Alemannien dar-
stellte, also das schloBreiche Domleschg mit dem Sarganserland
verband und dariiber hinaus, lokalisiert das St. Margaretha-Lied
und weist es in die Gegend hinter dem Calanda. Dort sind auch
die wunderbaren Quellen zu suchen und zu finden, welche zeit-
weilig versiegen. Am Ende des Liedes werden die Kapellen St. Jorg
und St. Gall genannt. Die erstere steht noch heute unterhalb
Pfifers bei der sogenannten Porta Romana, und die zweite diirfte
dort gewesen sein, wo heute die Pfarrkirche von Ragaz sich



24 Baum- und Feldkultus in Ratien

findet. Der Inhalt des Liedes und der Charakter der Melodie weist
auf eine Zeit hin, wo das Christentum dort erst in den Anfingen
war, also etwa in die Zeit vor der Entstehung des Klosters in
Pfiafers. Im Liede selber findet sich nichts Christliches. Es stammt
unbedingt aus einer Zeit, wo der Glaube an das Ineinandergreifen
des Loses der beleidigten Jungfrau und ihrer Pflanze mehr als
Poesie war. Es ist ein sympathetisch-anthropogenischer Mythus,
verwandt mit demjenigen des frither zitierten Liedes ,,il fideivel
per, wo die aus dem Grabe hervorwachsenden Lilien auf dem
Kirchendach sich zusammenfinden und kiinden, dall beide ge-
meinsam im Himmel seien. Als die Heilige die Alp verlieB, ver-
wiinschte sie die Pflanze, jarva sontga Margriata, Islindisch Moos,
welche frither griim war und so milchergiebig, dafi man die Kihe
dreimal melken konnte. Durch diese Verwiinschung verdorrte die
Pflanze ; aber die Volksmedizin riihmt ihr nach, dafl sie eine be-
sondere Kraft habe fiir Brustleiden®. Eine arg verblalite Fassung
dieses Liedes findet sich auch bei Dietrich Jecklin, wo die Sen-
nerin, iiberdriissig des Milchreichtums, verschiedene besonders
milchspendende Alpenpflanzen auf ewige Zeiten verwiinschte mit
dem Spruch:
,verflucht sei tiber Grat und Spitz
Muttern, Cyprion und Ritz.*97

Diese hier kurz gefafiten Ergebnisse unserer Studien {iber das
St. Margaretha-Lied haben wir heute nur angedeutet. Eine ausfiihr-
liche Bearbeitung dieses Liedes werden wir im Jahrgang 1938 des
Schweizerischen Archivs fir Volkskunde publizieren.

Wie nun die griinenden Alpentriften das Los der beleidigten
Jungfer tragen, so scheinen sich auch die Biume, welche ver-
unehrt oder beschidigt werden, sich zu richen. Der Waldarbeiter
des Berner Oberlandes hat, wie dem Schreibenden von einem
Forster versichert wird, noch heute Furcht davor, darum haut er
beim Baumféllen mit der Axt sofort ein Kreuz auf den verblei-
benden Baumstrunk. Wir horten auch, daB im ganzen Schanfigg
noch heute kein Holunderstock ausgegraben und kein Holunder-
reisig verbrannt werde; es konnte Ungliick bringen. Die Erkli-
rung dazu gibt ein Spruch der Rétoromanischen Chrestomathie:
,2Man darf kein Holunderholz verbrennen, weil die hl. Emerita
auf einem solchen HolzstoB verbrannt wurde.” Wir haben den



Baum- und Feldkultus in Rétien 25

Holunder als besonders verehrten Baum der Gruob genannt,
finden aber eine andere, ganz frappante Darstellung dieses Glau-
bens an die Gottheit im Baume und an die Gefahr der Beschédi-
gung des Strauches bei Mannhardt, wo er berichtet, dall in Schles-
wig der Bauer, welcher gezwungen war, die Aste des Holunders
zu stutzen, mit gebogenen Knien, entbloBtem Haupte und mit ge-
falteten Hinden dieses Gebet verrichtete: ,,Frau Elhorn, gib mir
was von deinem Holze, dann will ich dir von meinem auch was
geben, wann es wichst im Walde.” Die Wahrheit dieser Er-
zihlung wird noch erhirtet durch eine Aufzeichnung aus Dine-
mark vom Jahre 1722: ) Paganismo ortum debet superstitio, sam-
bucum non esse excindendum, nisi prius rogata permissione his
verbis : mater sambuci, mater sambueci, permitte mihi tuam caedere
silvam.” Nach dem heidnischen Aberglauben dirfe man den
Holunder nur anschneiden, nachdem man mit den Worten die Er-
laubnis erbeten habe: ,,Mutter des Holunders, erlaube mir, deinen
Wald anzuschneiden.” Es ist nachgewiesen, dafl anderwirts ge-
sagt wurde, ,,nun opfere ich dir, tue keinen Schaden, dann, dal
man Milch auf die Wurzeln goB und erst nach geschehener Opfer-
speisung wagte, den Baum zu schneiden9s.

In den gleichen Kreis der sympathetisch-anthropogenen Biume
scheint das merkwiirdige Méarchen der ,matta senza bratscha®,
der Tochter ohne Arme, zu fallen. Die Ritoromanische Chresto-
mathie erzihlt in zwei Varianten des Oberhalbsteins und Ober-
landes?, wie ein Herr in rotem Wams und mit PferdefiiBen um
Geld eine fromme gute Tochter sich erhandelte und verordnete,
dafl ihr im Walde die beiden Arme weggehackt wiirden. Was
der Vater, um Geld zu bekommen vom Herrn im roten Frack,
auch tat, indem er sein Kind an eine Tanne kettete. Ein Konigs-
sohn, auf der Jagd begriffen, fand das arme, verstiimmelte Men-
schenkind, und weil es gar so schoén war, nahm er die Tochter
zur Frau. Wihrend seiner Abwesenheit im Kriege gebar sie ihm
Zwillinge, lieblich wie Milch und Wein. Sie kam durch Verleum-
dung in ibles Gerede und muBite das koénigliche SchloB verlassen
und in den Wald gehen. Um ihren Durst zu stillen, beugte sie
sich zum Quell im Walde. Da fiel eines der Kinder in den Teich.
Da sie nur zwei Stummel ohne Hinde hatte, konnte sie das Kind
nicht herausholen. Wie sie aber ihre armen Stummel ins Wasser



26 Baum- und Feldkultus in Ritien

hineinstreckte, um das Kind herauszuholen, wuchsen ihr die
Hinde wieder. Der zuriickkehrende Fiirstensohn bekam dann
wieder Frau und Kind. — Es handelt sich wohl um die beleidigte
Baumgottheit, die vom Menschen verstiimmelt wird aus Habsucht
und die doch immer wieder aus dem Schatz ihrer Fruchtbarkeit
Freuden und Friichte spendet, dem Scheusal im roten Frack zum
Trotz, den Menschen zum Frommen.

VII.

Unsere Darstellung des Baumkultus in den vorgefiihrten Er-
scheinungsformen gewinnt dadurch an Deutlichkeit und Sicher-
heit, daB wir die Stellung der Kirche zu diesen rituellen
heidnischen Gebriuchen kurz iibersehen. Nach der Grenesis nimmt
die tragische Geschichte unserer Stammeltern beim Baum des
Lebens und beim Baum der Erkenntnis ihren Anfanglo. Gott er-
scheint und redet mit Moses aus einem Dornbusch10l, Moses be-
weist seine Berufung durch den Stab, der sich in die Schlange
verwandelt. Beim jidischen Gottesdienst braucht man Palmen-,
Myrthen- und Weidenzweige. Drei Ysopzweige, verbunden durch
eine rote wollene Binde, dienen den judischen Lustrationen als
Sprengwedel. Wihrend der amtliche jlidische Gottesdienst die
richtige Distanz zum heidnischen Baumkultus einzuhalten und
scharf zu betonen weib}, ist dies nach Hoseal02 beim Volk nicht der
Fall; denn die Leute opfern wunter Eichen, Pappeln und Tere-
binthen, auf den Hohen; und in Hainen rduchern sie, wie der
Prophet ziirnend klagt. Er bemerkt, dafl sie durch Holz und Stab
Orakel befragen. Die Stellung der Israeliten war gegen diesen
Kultus so klar festgelegt, daBl thnen sogar der Gebrauch von Asche
eines verbrannten Gotzenbildes oder Haines untersagt war10s,

Die Stellung des Christentums zum Baumkultus, der bei allen
Volkern der damaligen Zeit in Ubung war, ist schon durch das
Alte Testament festgelegt. Sein Kampf gegen diesen und jeden
nichtchristlichen Kultus gewinnt durch die Sendung der Apostel
an alle Volker an brennender Aktualitit. Anféinglich ist der Christ
der blutig leidende Teil, trotzdem die philosophischen Schulen
Athens und Roms — man denke an Sokrates, Plato, Aristoteles,
Cicero — zur Reifung der monotheistischen Gottesidee wunderbar
vorgearbeitet hatten; er hat alle heidnischen Kulte mitsamt der



Baum- und Feldkultus in Ritien : 27

als Gott sich identifizierenden Staatsgewalt gegen sich. Die christ-
liche monotheistische Gotteslehre dringt langsam an die Ober-
fliche und legt die Positionen des Heidentums in Asche. Der
Staat gibt mit dem Edikt von Mailand vom Jahre 313 nicht blof
den Widerstand auf, sondern arbeitet positiv mit zur Ausrottung
der heidnischen Kulte. Wir vernehmen, wie Hieronymus (anno
331-420)10¢ eifert gegen die Hiretiker, die da meinen, alles habe
eine Seele (omnia putant animantia). Augustinusios (§ 430) sagt:
»Quicumque in agro suo aut villa aut iuxta villam aliquas ar-
bores aut aras vel quaelibet fana habuerit, ubi miseri homines
solent aliqua vota reddere, si non eas destruxerit vel succiderit,
mn illis sacrilegiis quae ibi facta fuerint sine dubio particeps erit.*
(Wer irgendwo auf seinem Acker oder seinem Gehofte oder neben
demselben etwa Bidume, Altire oder sonstige Weiheorte haben
wird, wo die bedriickten Menschen Geliibde auszurichten pflegen,
und er vernichtet solche nicht oder wehrt nicht diesem unheiligen
Treiben, der wird sich ohne Zweifel solcher Sakrilegien schuldig
machen.) Das Konzil von Karthago verlangt, dafi nicht blof die
Gotzenbilder, sondern auch die Haine wie die Biume insge-
samt vernichtet werden miilten — es sei mnicht erlaubt, bei ge-
weihten Biumen, arbores sacrivas, Geliibde darzubringen.
Gleiche Verordnungen gegen die excolentes arborum, gegen die
Baumverehrer kennt das Concilium Tolet. von 681, das Con-
cilium Arelatense von 452. Deutlich spricht das Konzil von Nantes
vom Jahre 895; denn dieses verordnet den Bischéfen ausdriick-
lich: ,arbores daemonibus consecratae, quas vulgus colit et in
tanta veneratione habet, ut nec ramum vel surculum audeat am-
putare.”” Die Bischofe miissen ausrotten die den Ddmonen ge-
welhten Bdume, welche das Volk verehrt und in solcher Verehrung
hat, daB sie weder einen Ast noch einen Zweig davon abzu-
schneiden wagen1%. Im 7. Jahrhundert predigt der hl. Eligius in
Frankreich: , Nullus praesumat pecora per cavam arborem tran-
sire.“107 (Niemand wage es, das Vieh durch das Baumloch zu
treiben.)

Die genannten Konzilsvorschriften und -verbote galten natiir-
lich auch fiir Ritien. Die Spuren davon sind nicht sehr zahl-
reich. In der lex Remedii (8. Jahrh.) sind fiir die sacrilegi, male-
fici und mathematici, also fiir Wahrsager und sakrilegische Gitzen-



28 Baum- und Feldkultus in Ritien

diener, als Strafe vorgesehen, dal der Fehlbare kahlgeschoren
werde, dal siedendes Pech aufs Haupt gegossen und daf} er auf
einem Esel durch die Dorfer gefithrt wiirde. Dadurch wird natiir-
lich auch der Baumkultus getroffen, trotzdem er nicht ausdriick-
lich genannt wird. Vom Kampf der Kirche gegen diesen Kultus
haben wir bereits vernommen aus der Legende des hl. Luzius,
der im Marswald gegen diesen Gotzendienst auftrat. Die Legende
des hl. Sigisbert, der den Baum mit dem Apollobild durchs Kreuz-
zeichen in die Luft bannt und umhauen 146t, bestitigt das gleiche.
Vielleicht gehort es auch daher, dafl der hl. Gaudentius zu Ca-
saccia unter einer , hohen* Tanne enthauptet wurde. Mit welcher
Entschiedenheit in Ritien durch den hl. Pirmin von Pfifers aus
gegen den Baumkultus gepredigt wurde, beweisen unsere Aus-
fithrungen aus dem Skarapsus, die wir bei den Opfern anfiihrten.
Die Parallelstellen der Predigten des hl. Martinus von Braga
(Bauernpredigt), die Musterkatechese des hl. Augustinus, die Pre-
digten des Caesarius von Arles und des Eligius von Noyon, die
nach den Priifungen von Dr. Gall Jecker als Unterlage fiir die
Christenlehre des hl. Pirmin gedient haben diirften, beweisen, wie
allgemein der heidnische Baumkultus im damaligen romischen
Weltreiche war und wie er bekimpft wurde. In Deutschland ist
dieser Kampf der Bischofe noch im 12. Jahrhundert nicht er-
loschen, wenn er auch mildere Formen angenommen hat. ,Als
der Bischof von Bamberg auf seiner Missionsreise anno 1125 nach
Stettin kam, fand er, daB man dort einen Baum neben einer hei-
ligen Quelle verehrte. Als er die Zerstorung des Baumes anord-
nete, bat ihn das Volk, den Baum zu schonen ; sie wollten keinen
Grotzendienst treiben, sondern ihn behalten wegen seiner Schén-
heit und seines angenehmen Schattens; salvare illam, quam sal-
vari ab illa se velle, lieber den Baum retten, als von ihm errettet
werden. Daraus verstehen wir nun auch, warum das alte
Rituale Curiense die Anordnung enthielt, keine Bidume auf den
Friedhéfen zu dulden.” (Caminada, Friedhofe Seite 103108.) Es
scheint ferner, dafl man auch durch Verspottung den Fruchthar-
keitskultus des Margarethaliedes unschiidlich zu machen suchte.
Das Lied schlieft nimlich:

»E cura ch’ella ei ida sut il zen de sogn Gieri e sogn Gagl
Tuccavan ei densemen, ch’ei dev’ora il baltagl.“



Baum- und Feldkultus in Ratien 29

(Unter der Glocke St.Jorgs und St. Galls
Ist die Maid voriibergezogen.

Da hat es geldutet so lauten Schalls,
Dall der Kloppel herausgeflogen.)

Statt dessen sangen die Spotter:
31 sogn Gieri e si sogn Gagl
Tuccavan densemen cun in barcagl.“109
(Zu St. Jorg und St. Gall ldutete man zusammen
mit einer Gebse.)
Oder ist das gar die dltere Fassung? Oder gar die heidnische Art
des Liautens zu einer Zeit, wo man noch keine Glocken hatte ?
Heidnische Volkerschaften rufen durch Holzinstrumente noch
heute zum Gottesdienst.

Von der Christianisierung des heidnischen Baum- und Feld-
kultus sprechen der frither genannte ,burschin de 3. Valentin®,
der Wacholderstrauch des hl. Valentin, die Weihnachtsbriuche
des Christblockes, der Weihnachtsrose, der Zwiebel, des Kirsch-
baumzweiges auf dem Weihnachtstisch, der Mispel (wenn sie
iiberhaupt biindnerisch ist!) und die kirchliche Kriuterweihe ver-
schiedener Feste. Das Tragen der Jugendkrinze bei Hochzeit und
Festen kann ebenfalls hieher gehoren. Der gleichen Christiani-
sierungsidee dient das Kreuzzeichen auf Gegenstinden, Stocken
und Stiben. Der Ziegenhirt aus Schlans, der nach der Chresto-
mathie im Friberger Tobel mit der alten Hexe focht, zerschlug auf
deren Riucken den Stock, bis nur mehr ein Stiicklein in seiner
Hand zuriickbliebi10. Dort war ein Kreuzlein eingekerbt. Deswegen
schrie die alte Hexe ihm nach, als er entwischte: ,,Gliick fiir dich,
daB du dieses Stiick noch in der Hand hieltest, sonst hitte ich
dich zerkleinert, dafl die Vogel dich hitten aufpicken kénnen.*

Das Reich der gehornten Majestit war durch die christliche
Missionierung in den Heidenldndern gar schmal geworden, des-
wegen bat der Teufel seinen Sieger, den Herrgott, er mdchte ithm
doch noch einen Baum lassen. Der Herrgott erlaubte ihm die
PreiBelbeerstaude (garnedels); doch zeichnete er der Beere ein
Kreuzlein aufs Kleid, das heute noch sichtbar ist, damit der Teufel
durch diese keinen Schaden zufiigen konnetil.

Als Theologe darf der Schreiber dieses Aufsatzes schlieBend
wohl bemerken, daB es ihm geniigt, wenn die wahre christliche
Gotteserkenntnis im Laufe der Jahrhunderte sich so siegreich



30 Baum- und Feldkultus in Ratien

durchrang, daB jene finstere Macht, ,,die stets das Bose will, aber
stets das Gute schafft”, aus den Schitzen der modernen Kultur
nur einige fade ,garnedels”, PreiBelbeeren, zu haschen bekommt.

Anmerkungen.

1 Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubiinden im
gang 60 Seite 1—25 Wasserkultus, im Jahrgang 63 Seite 21 Feuerkultus,
im Jahrgang 65 Seite 65 Steinkultus.

2 Preller, Romische Mythologie I. S. 110.

3 KriB, Religiose Volkskunde S. 38.

4 Litolf, Die Glaubensboten der Schweiz S. 119.

5 Consolaziun dell’olma devotiusa, Squiciau a Cuera tras Peter Mo-
ron igl onn 1702. pag. 382, 15.

6 Dr. Fry, Der Trunser Ahorn, Buchdruckerei Sprecher, Egger-
ling & Cie., Chur, 1928, S. 22.

7 Dr. Fry, Der Trunser Ahorn S. 45.

8 Dr. Fry, idem S. 45.

9 Dr. Fry, idem S. 46. Ich erinnere hier auch noch an die Linde
beim SchloB Rhaziins.

10 Ratoromanische Chrestomathie, Verlag von F. Junge, Erlangen
(wird in Zukunft nur so zitiert: R. Chr.) Bd. IV 981 S. 117—122.

11 R.Chr. II. 632/197. Dort heiBt es, dal die Hexen besondere Vor-
liebe fir schwarze Kirschen hitten.

12 Mannhardt, Wald- und Feldkulte S. 15.

13 Mannhardt, idem S. 18.

14 R.Chr. II. 634/243.

15 R. Chr. II. 654.

16 R.Chr. II. 87.

17 R. Chr. II. S. 144, 12
18 R.Chr, II. S. 144, 11.
19 R.Chr. II. S. 144, 11.
20 Manhardt, S. 34, 32, 23.
21 R.Chr. II. S. 148, 28.
22 R. Chr, II. S. 144, 10.
2 R.Chr. II. S. 150, 38.
24 R.Chr. II. S. 151, 152
25 R.Chr. X. S. 1122,

26 Ischi XIII S. 170.

27 Caduff, Knabenschaften S. 126.

28 Mannhardt, Wald- und Feldkultus S. 237.

29 Man vergleiche hier auch den Wilden Mann der Umziige der
Kleinbasler Ehrenzeichen von Fritz Knuchel, Verlag Gesellschaft fir
Volkskunde, Basel 1914,



30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46
47
48
49
50
51
52
53
54
55

Baum- und Feldkultus in Ritien 31

R.Chr. II. S. 659, 116.

R.Chr. II. S. 98.

R.Chr. II. S. 147, 25.

Mannhardt, Wald- und Feldkultus S. 42.

R. Chr. II. S. 650, 77—84.

R.Chr, II. S. 78.

R. Chr. II. S. 74

Ischi, Jg. IV S. 5, la ballada dil fideivel pér, v. Dr. Decurtins.
Ischi, Jahrgang II. Seite 141.

Mannhardt, Wald- und Feldkultus S. 39.

Dante, Divina Commedia, Inferno, Cant. XIII, 22—46.

R. Chr. II. S. 12.

R.Chr. II. 24, 34.

Ischi, Jahrg. IX S. 134, Co dertgavan nos vegls, von Dr. Tuor.
Caminada, Bindner Friedhofe S. 12.

R. Chr. II. S. 238.

R.Chr. II. S. 193.

R. Chr. II. S. 216.

Annalas XIL

R. Chr. II. 651.

R.Chr. X. 669 und 670.

Mannhardt S. 35, Anm. 2.

Botticher S. 10 ff.

Botticher S. 12.

Botticher S. 13.

Breviar. Roman. Lib. I. Comm. in cap. 8, Dominica IV post Epi-

phanias.

56
57
58
59
60
61
62
63
64

R.Chr. II. S. 149, 32. — Caminada, Steinkultus S. 90.

R. Chr. X. 707, 48.

Rochholz, Schweizersagen S. 75.

Mannhardt, Wald- und Feldkultus S. 44, Anmerkung.

R.Chr. II. 631, 157; 633, 214.

R. Chr. IL |

Mannhardt, Wald- und Feldkultus S. 11 Bd. L

R.Chr. II. 181, 12.

Botticher, Baumkultus der Hellenen ; Berlin, Weidmannsche Buch-

handlung 1856. Seite 70.

65

Wiebel R., Der Bildinhalt der Domplastik in Chur, Sonderabdruck

des Anzeigers fir Altertumskunde Heft 4, 1, 2, 1934/35 S. 23.

66
67
68
69
70
71

R.Chr. II. S. 688, 1, 12.

R.Chr. X. 766, 44.

R. Chr. II. — pop sut il fraissen.

R. Chr. II. S. 689, 17.

R.Chr. II. S. 693, 21 und R. Chr. IV. S. 1017, 27.
Finfhundert-Jahrfeier 1424—1924, Bilder des Festzuges.



32

72
73
T4
75
76
77

Baum- und Feldkultus in Rétien

Wald- und Feldkultus I. S. 494 und 302—303.

Botticher S. 182 und Erlaut. S. 345.

R.Chr. X. 665, 68.

R. Chr. II. 154, 50.

Ubersetzung unsicher!

Nach Ducange koénnte es sich um eine Art Opferstock handeln,

der eine Hohlung besall zur Aufnahme des Opfers.

8

caracteres = vielleicht Zettel mit irgendeinem ritselhaften Buch-

stabengekritzel.

79

Da nach Ducange sucus auch Dreck heillt, konnte es sich um ein

Dreckopfer handeln.

80

R. Chr. IV. S. 980, 99, 100. — Vergleiche die kostbare Arbeit von

Gall Jecker, Die Heimat des hl. Pirmin, des Apostels der Alemannen,
Aschendorfsche Verlagsbuchhandlung, Minster 1927.

81
82
83
84
85
86
87
88
89
90
91
92
93
94
95
96
97
98
99
100
101
102
103
104
1056
106
107
108
109
110
111

R. Chr, II. 168.

R. Chr. II. 167, 3, 32.

R. Chr. II. 677, 159.

R.Chr. II. 168, 75, 76.

R. Chr. II. 625, 13.

R.Chr. X. 712, 13.

R.Chr. II. 632, 180.

Mannhardt, Wald- und Feldkultus I. S. 22
R. Chr. II. 635, 254.

R. Chr. II. 631, 133.

R. Chr. IV. 980, 94—97.

R.Chr. IV. 980, 98.

R.Chr. IV. 1019, 268 und 982, 147.

R. Chr. II. 238.

Carnot, Im Lande der Ritoromanen S. 29.
R. Chr. IV. 980, 101, 102, 103.

Dietrich Jecklin, Volkstiumliches, Ausgabe 1876, S. 45.
Mannhardt, Wald- und Feldkultus I. S. 10 ff.
R. Chr. II. 27 und X.

Moses 1. 2, 9.

Moses 3, 2.

Hosea 4, 12.

Botticher S. 524.

Hieronymus Lib. I. Comm. in cap. 8.
Augustinus de tempore Sermon. CCXLI.
Mannhardt, Wald- und Feldkultus S. 71.
Mannhardt S. 34.

Caminada, Biindner Friedhéfe S. 103.
R.Chr. II. 182, 41.

R. Chr. II. 156.

R. Chr. II. '146.



	Baum- und Feldkultus in Rätien

