
Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 67 (1937)

Artikel: Baum- und Feldkultus in Rätien

Autor: Caminada, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595809

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Baum- und Feldkultus in Rätien
Von Chr. Caminada, Domherr.

Durch drei volkskundliche Studien über Wasser-, Feuer- und
Steinkultus in Rätien versuchten wir gesunkenes Kulturgut
prähistorischer oder doch wenigstens vorchristlicher Zeit zu
heben*. Wir glauben dadurch ein Bild früherer religiöser Auf-
fassung in rätischen Landen gegeben zu haben. Freilich mußte
das Bild aus den argen Farben der „cardientscha blaua", des
kaum salonfähigen Aberglaubens herausgearbeitet werden. Es

handelte sich vielfach um jene Wahnideen, welche zur Zeit der
Hexenprozesse arme Menschen folterten an Leib und Seele. Wenn
auch die Zeiten, wo solche Irrungen Menschen auf den Scheiter-
häufen bringen konnten, vorüber sind, so lebt doch die Erinne-

rang an manchen unheimlichen Geisterspuk in Sprüchen und

merkwürdigen Sagen weiter. Kanzel und Lehrstuhl eiferten da-

gegen. Man hat nun von diesem Aberglauben soviel Abstand ge-

wonnen, daß man heute nach dessen tieferem Wirklichkeitssinn
allen Ernstes forschen kann. Wir dürfen den Aberglauben geradezu
als eine Quelle zur Erforschung uralten Kulturgutes bezeichnen.
Weise Männer der Wissenschaft hatten das schon vor manchen
Jahrzehnten erfaßt und dementsprechend gehandelt, als sie Sagen,
Märchen, Sprichwörter, Kinderspielreime und abergläubische
Sprüche sammelten. Die wichtigsten Sammlungen unserer räti-
sehen Volkskunde sind unseren Lesern bereits bekannt oder wer-
den im Laufe dieser Arbeit immer wieder hervorgezogen. Seit-
dem solche volkskundliche Schätze bei verschiedenen Völkern
verarbeitet worden sind, ist es auch leichter, im rätischen Urwald
sich zurechtzufinden. Wir betrachten es als unsere wichtigsten
Aufgaben, nachzuweisen, wie die bisherigen Ergebnisse der folk-
loristischen Wissenschaft bestätigt werden und neues Licht be-
kommen. Dadurch wird die vorchristliche religiöse Weltauffas-



2 Baum- und Feldkullus in Rätien

sung Rätiens ins richtige Licht gerückt. Wir erfahren, was unsere
heidnischen Vorfahren geglaubt haben, wie sie mit den Geheim-
nissen dieser und jener Welt fertig zu werden suchten und was
sie dafür eintauschten, als das Licht des Christentums ins Land
getragen wurde.

I.
Wie wir seinerzeit nachgewiesen haben, daß in Rätien Wasser,

Feuer und Steine kultische Verehrung genossen, so zwingt sich
uns eine gleiche Wahrnehmung auf bei Betrachtung jenes folk-
loristischen bunten Schleiergewebes, das über Bäume, Blumen,
Wald und Feld seit jeher gespensterhaft flatterte. Aus den klas-
sischen Schriftstellern des alten Roms vernehmen schon die Gym-
nasialstudenten von der Verehrung der Haine, in denen die Gott-
Leiten wohnen, in denen die Seelen der Verstorbenen weilen und
welche man nur zum Opfer und zum festlichen religiösen Schmaus
betreten darf. Vom Blitz getroffene oder vom Alter umgefallene
Bäume wurden in solchen Hainen entweder in scheuer Ehrfurcht
liegen gelassen oder unter Beachtung von Sühnungsgebräuchen
fortgeschafft. Besonders Jupiter und Diana empfingen ihre Opfer
in HainenL „Dicunter enim heroum animae luoos tenere quia
eorum animae habitant vel in fontibus vel in nemoribus illic
enim epulabantur sacris diebus ubi aliquid violatum est caput
violatoris expiatur." Daß der gleiche Kult über die Alpen hinaus
bis nach Deutschland reichte, bezeugt uns Tacitus in der „Ger-
mania" Kapitel 9, 39 und 40-'. Auch für Rätien fehlen die Belege
kultischer Verehrung von Wäldern und Bäumen keineswegs. In
der ältesten Legende des hl. Luzius, in einer Homilie des 8. oder
9. Jahrhunderts „denunciatum est quod in loco quodam qui
dicitur silva Martis insano more bubalorum vituli pro diis cole-
rent.ur" ; es wurde berichtet, wie im Marswalde (auf der Luzien-
steig) törichter Sitte gemäß Stierkälber als Götter verehrt wurden.
Als der Glaubensbote dagegen auftrat, „in putei locum proiecerunt
et in earn proiectum autem volebant lapidibus obprimere", warfen
sie ihn in einen Brunnenteich und suchten ihn durch Steine nieder-
zuschmettern. Aus dem Teich errettet, betet der Glaubensbote,
und die Stiere kommen zu ihm her, lecken seine Füße und lassen
sich unters Joch spannen und führen die Holzlast weg. Die Stadt-
bewohner, welche vom Wunder Kunde bekamen, eilten ihm ent-



Baum- und Feldkultus in Rätien 3

gegen „cum lampadibus et turribulis" mit Lichtern und Weih-
rauchgefäßenh

Was die Luziuslegende über den Marswald auf der Luziensteig
überliefert, über die Tiere, welche diesem Haine heilig waren, und
über die Quelle, welche die Verunehrung des heiligen Haines durch
die Todesstrafe sühnen soll, erhält eine weitere Bereicherung durch
die Legende des hl. Sigisbert. Wir rechnen zu den Verdiensten
von Dr. Decurtins, daß er darüber schon anno 1881 im „Fremden-
blatt" (Rhätische Studien, IV. Der Baumkultus) unter Benützung
der Legende von P. Zaccarias da Said, „Glisch sin il candelier in-
vidada", vom Jahre 1685 redet und in die richtige folkloristische
Beleuchtung rückt. An dem Orte, wo heute das Kloster Disentis
sich erhebt, stand eine Eiche („in grond ruver u plonta"), welche
den falschen Göttern geweiht war. Als Sigisbert die Axt erhob,
um diesen Baum zu fällen, schwang ein Heide seine Sense nach
dem Haupt des Glaubensboten, um die heilige Eiche zu retten;
aber die Anne des ergrimmten Bauers erstarrten hocherhoben in
der Luft, bis der Heilige den Baum niedergelegt hatte und betend
den gebannten Rätier erlöste. Die gleiche Legende weiß noch zu
berichten, daß Sigisbert eine große Volksversammlung antraf, die
ein an einem Baume befestigtes Apollobild festlich verehrte. Der
Glaubensbote anerbot sich, die Nichtigkeit des Gottes dadurch zu
beweisen, daß er seinen Jüngern Befehl gab, den Baum zu fällen.
Als man zum zweiten Axtschlag gegen den Weidenbaum ausholte,
riß der Teufel, der im Bilde war, den Baum hoch in die Lüfte,
um ihn aufs frevlerische Volk niederzuschmettern; aber Sigisbert
machte gegen ihn ein Kreuzzeichen, und der Weidenbaum blieb
so lange in der Luft, bis das Volk sich der Gefahrzone entzogen
hatte. Mit grauenhaftem Gepolter fiel er nun zu Boden, derweil
der Teufel brüllte und jämmerlich heulte, daß er um seine Wohn-
stätte gekommen wäre. Im bekannten Volkslied des hl. Sigisbert,
das wahrscheinlich noch älter ist als die bezeichnete Legende',
welche aus alter Klostertradition dem P. Zaccarias da Salö be-
richtet worden war, wird noch beigefügt, daß man Waldesel ver-
ehrtet

Fügen wir nun hier bei, daß der berühmte Trunser Ahorn nach
der Art, wie er zum ersten Mal durch Campell in seiner „Historia
Raetica" (zwischen 1573 und 1576) aufgeführt wird, im Glanz



4 Baum- und Feldkultus in Rätien

kultisch verehrter Bäume auftritt. Der Bund sei „in einem Walde,
unter freiem Himmel, oder besser im Schatten eines großen breiten
Ahornbaumes oder wie andere sagen einer Platane geschlossen
worden ..dieser Baum soll heute noch unversehrt stehen und
wird nach dem Volksglauben so stehen, solange der Bund selber
unversehrt bestehen und nicht verletzt und aufgelöst wird; die

Auflösung des Bundes sei sicher unmittelbar zu erwarten, wenn
einmal der Baum selber gefällt oder zerstört würde."® Als zwei-
hundert Jahre später P. Placidus a Spescha bei einer Bundes-

Schwurerneuerung sich sogar zum Dichter des Ahorns verstieg,
war der Zauber des Baumes trotz Aufklärung noch nicht verweht.
Er sagt vom Baume: „Seit dem Jahre 1755 ist mir der Baum be-
kannt. (Damals) war er dreistämmig und hatte drei Öff-

nungen, durch welche man unten hinein- und hinausgehen konnte.
Die drei Stämme waren ineinander gewachsen und oberhalb

machten sie nur einen Stamm aus." Als zur Franzoseninvasion
ein französischer Grenadier auf den Baum schoß, blutete er nach
der Volkssage. Die Tage des über sechshundert Jahre alten Baumes

waren gezählt. Sein Fall durch einen Sturm von anno 1870 den
28. Juni löste in der „Gasetta Romontscha" eine Trauerstimmung
aus wie bei einer Todesnachricht. Der damalige Redakteur Con-
drau schrieb : „Tresta nova. II venerabel ischi de s. Onna a Tran
ei buca pli! Ina ferma burascla dils 28 de Juni ha fiers entuom
el." Es tönte also noch, wie wenn Bäume die Verkörperung des

Lebens, Wohlergehens und Aussterbens eines Volkes wären. Die
Zeit, da man diesen Glauben hatte, war zwar vorüber; aber das
Atmen dieser unbewußten Überzeugung pulsiert noch im Volke.

Gleicher Art ist die Verehrung der Linde, die bei Gaudenz von
Salis" in seinem „Lied eines Landmanns in der Fremde" die Trä-
gerin solcher Gedanken ist :

„Wann erblick' ich selbst die Linde,
Auf dem Kirchhofplatz gepflanzt,
Wo gekühlt im Abendwinde
Unsre frohe Jugend tanzt?'"'

Die verschiedenen Dorflinden unseres Kantons sind ursprünglich
mehr als nur kühlende, in poetischem Zauber sich darbietende
Bäume, unter denen man spielte, Volksversammlungen und auch
Gerichtssitzungen abhielt, weil es gerade der zentralste Platz ist.



Baum- und Feldkultus in Rätien 5

Wir nannten hier die Gerichtssitzungen ; denn solche sind tatsäch-
lieh unter der Linde abgehalten worden. Die Malefizordnung von
Maienfeld des Jahres 1678 sagt ausdrücklich „under der linda und
nicht anderswo als under dem heitern himmel" mußte der Richter
mit seinen Rechtsprechern und Beisitzern sich zuTisch setzen. Diese
Maienfelder Linde stand his 1868®. Es ist auch nachgewiesen, daß

in Disentis ums Jahr 1402 Gericht gehalten wurde „under der lin-
den"®, ja der heutige Gemeindeplatz wird noch heute „sut glenda"
genannt, und in gleicher Weise wird der Versammlungsort der
Gemeindesouveränität in Andest Glendra genannt. Bezüglich Di-
sentis meint Dr. Fry, daß ursprünglich ein Platz vor dem Kloster
so hieß. Der Name wäre dann an den Platz der heutigen Ge-

meindeversammlung gewandert. Die Sitte der Gerichtsstätte unter
der Linde drang so tief ins Volkshewußtsein, daß sie auch jenen
Bäumen den Namen lieh, die, trotzdem sie keine Linden waren,
den Gerichtsplatz nicht bloß beschatteten, sondern Zeugnis kul-
tischer Verehrimg gaben. Das Gerichtsverfahren ist ursprünglich
ehr religiöser Kultakt der Versöhnung der beleidigten Gottheit.
Diese Gottheit dachte man sich im Baume, wie wir später beweisen
werden. Uns genügt es, hier nachgewiesen zu haben, daß die re-
ligiöse Verehrimg gewisser Bäume einstens Tatsache war. Von
einem kultisch verehrten Baum hei der St. Georgskapelle inScanfs
berichtet Campell, „Raetia Alpestris" Seite 130. Zu Stalla (Ober-
halbstein) wird ein schember de sogn Peder gezeigt, eine Arve
des hl. Petrus!

Auch ein anderer Baum genoß besondere religiöse Verehrung,
nämlich der Traubenkirschbaum, il lussé (prunus pagus),
der in höheren Lagen am Fronleichnamsfest die Kirche und den
Prozessionsweg schmückt und mit seinem rezenten Aroma um-
duftet. Die Rätoromanische Chrestomathie sagt von seinen Früch-
ten, daß man davon essen könne so viel und so lange man wolle,
es werde einem nie weh tun, weil Maria auf der Flucht nach
Ägypten unter einem solchen Baum ausruhte und davon aß. Über
den Traubenkirschenbaum verkündet die R. Chr. IV 981, daß die
Blüte gegen Zauberer wirksam sei, daß sie auf dem Dache des
Hauses vor Blitz schütze, daß sein Holz im Stall und Haus vor
Leuten bewahre, die Schaden wollen. Man stecke den Stock in
den Flachsacker, dann wachse die Pflanze besonders gut. Die



6 Baum- und Feldkultus in Rätien

Alphirten sollen zum Schutz einen Alpenstock aus diesem Holz
mitnehmen. Die Traubenkirsche habe deswegen so große Kraft,
weil auf dem Kirschenstein das Bild des Gekreuzigten sei. Den
Baum soll man in der Weihnacht fällen. Wahrscheinlich ist in
den Bergen die Kraft des gewöhnlichen Kirschbaumes" auf seinen
wilden Vertreter übergegangen. Die Zweige des Kirschbaumes
sind nach 'den Belegen von Mannhardt gut zum Weissagen^ ; er ist
als Fruchtbamn gebannt, hat eine SeeleW Wie groß die Verehrung
der roten Walderdbeere ist, sagt uns die Chrestomathie, welche
behauptet: Ein Mann soll vom Pferde steigen, um eine Erdbeere
aufzulesen; eine Frau soll siebenmal mit ihrem Kleide darüber-
streichen und erst dann noch in einen Dornstrauch beißen, bevor
sie diese aufliest".

Die Haselstaude hat eine besondere Kraft, weil die Mutter-
gottes bei der Flucht nach Ägypten unter ihr ausruhte. Andere

sagen, sie hätte eines Haselstockes sich bedient, als sie über den

Berg ging, um ihre Base Elisabeth zu besuchen. Der Haselstock
sei besonders dazu geeignet, um mit bloß drei Streichen die gif-
tigsten Schlangen zu töten, um Hexereien auszutreiben und um
loszuschlagen, wenn zwei Kühe in einer Kette entdeckt werden.
G egen den „butatsch cun égls", den vieläugigen geisterhaften Kuh-

magen, der in schlimmen Nächten über die Straßen trollt, ist ein
solcher Stock ebenfalls brauchbar (R. Chr. IV 982, 123).

Die Rätoromanische Chrestomathie wird nicht müde, in allen
Tonarten das Lob des Holunder baume s zu verkünden. Man
vergleiche im IV. Band Seite 981 die Nummern 211, 209, 225, 245,
281, 359, 406, 554. Die späteren Ausführungen in unserer Arbeit
über diesen Wunderbaum, an dem alles einen medizinalen Nutzen
schafft, bestätigen diese Ansichten, tragen ihn in eine höhere
Region. Wir staunen nicht, daß man dazu kam, zu glauben, irgend-
eine gute Gottheit wohne in diesem Baum. Es scheint dies auch
bei den Rätiern der Fall gewesen zu sein; denn diese werden
angewiesen, kein Holunderholz zu verbrennen, weil die hl. Eme-
rita auf einem solchen Holzstoß verbrannt wurde. Man ahnt bei
dieser Anordnung und bei den Heiligen, die bei den anderen
Bäumen genannt werden, daß diese eine ehemalige heidnische
Gottheit verhüllen.



Baum- und Feldkultus in Rätien 7

Die Tatsache der kultischen Verehrung von Bäumen ist durch
das Angeführte über jeden Zweifel erhaben, ja die folgenden Seiten
werden den logischen Zusammenhang und den Aufbau einer prä-
christlichen heidnischen Weltauffassung klarlegen.

II.

Wer sich die Mühe nahm, die Schätze der rätoromanischen
Oralliteratur, die Märchen und Sagen, welche in der Chrestomathie
von Dr. Decurtins aufgespeichert liegen, zu studieren, wird stau-
nend wahrgenommen haben, wie ein Großteil davon aus dem
Dunkel der Wälder emporsteigt, aus bodenlosen Waldteichen her-
aufblitzt, unter uralten Tannen hervorbricht, in geisterhaften
Mörderhöhlen und in unheimlichen Waldhäuschen sich abspielt^.
Dort hausen die guten und bösen Dämonen, dort jagen sich die
Fänggen und Dialenis, dort reißt der Wilde Mann die Tannen aus
dem Erdreich, dort rasen ganze Heere undefinierbarer Gestalt
durchs Dickicht. Lichterloh brennende Tannen offenbaren sich
als Wohnstätten gebannter Seelen. Im Rauschen des Waldes und
im Ächzen der vom Winde gefolterten Tannenleiber kündet sich
die Sprache dieser Geisterwesen. Diese Sprache geht einher im
Klirren des dürren Reisigs, macht sich Luft in erschauernden
Rufen und in gellenden Pfeifsignalen. Unheimliches Rufen tönt
aus der Ferne und Antworten folgen aus nächster Nähe. Oft ist
es, wie wenn huschende Nebelgestalten mit kalter Totenhand über
das Gesicht des erschauernden Pilgers streichen würden. Aus
plötzlicher Todesstille bricht ein unheimliches Gekicher, dann hört
der verzagte Wanderer, wie Sensen gewetzt, wie Holzblöcke zer-
sägt werden und hört den Widerhall vom Holzfällen, während die
Späne nur so daher fliegen. Die Rätoromanische Chrestomathie
bezeugt", daß ein Mann bei seiner Wanderung durch den Cum-
belser Wald den Geist „He-he!" rufen hörte. Der Schrecken fiel
ihm so jäh in die Beine, daß er keinen Schritt mehr machen konnte.
Er fluchte voll des Zornes : „Hol der Teufel !", und alsobald löste
sich der Bann, so daß er weitergehen konnte. In der gleichen
Sagensammlung ist zu lesen, wie ein Jüngling, der in später Nacht
von Darvella, wo er auf spätgewordenem Brautbesuch gewesen
war, durch den Erlenwald nach Truns ging und dort wunderbaren
Gesang vernahm. In der Annahme, daß es singende Ringgenberger



8 Baum- und Feldkultus in Rätien

Burschen seien, denen er ausweichen wollte, weil er in deren Jung-
frauengarten sich eingeschlichen hatte, verzog er sich tiefer in
den Erlenwald von St.Anna; aber da hörte er mähen, Sensen
wetzen und dreinhauen, daß es in den Steinen klirrte, krachte und
Funken schlug. Trotzdem fleißig gewetzt wurde, konnte der Wan-
derer keine Mähder entdecken^. Nim entsann er sich, daß er eben

in jenem Erlenwald sich befand, wo der Ahorn von Truns in nach-
ster Nähe ist, jener Ahorn, der drei Öffnungen zum Durchschlüpfen
hatte, wie P. Plazidus a Spescha berichtet^. Durch solche Löcher
schlüpfte man, um sich vom Bösen und von Krankheiten zu rei-
nigenzo. Unter einem überhängenden Felsblock des nahen Fri-
berger Tobels hauste ehemals ein böser Dämon. Ein übermütiger
Nachtwanderer, der dort vorüberging, rief höhnend unter den Stein
hinein: „Teufel, wenn du da bist, komm heraus!" Ein grauenhaf-
ter Hund sprang heraus und jagte dem Fliehenden nach bis zur
St. Annakapelle beim Trunser Ahorn^i. Wir entnehmen der glei-
eben Sagensammlung, daß man im Walde von Cavorgia22 oft hörte,
wie Holz gefällt, entrindet und gespalten wurde. Ein Mann wollte
dem Geheimnis auf die Spur kommen und versteckte sich im
Walde. Er hörte nun tatsächlich, wie im Walde durch unsicht-
bare Wesen gearbeitet wurde, daß die Späne nur so herumflogen.
Von Schrecken gelähmt, wagte er sich nicht zu rühren. Ein Span
flog ihm sogar in die Rocktasche. Erst mit dem Morgenläuten
hörte die Arbeit auf. Er konnte nun den Wald verlassen. Als er
daheim in seine Rocktasche griff, holte er eüi Stück Gold hervor.

Im Walde zu Laus (Somvix) wohnen Dieuldas, die Kohlen aus-
teilen, welche sich in Gold verwandelnd. Der Wilde Mann anderer
Oberländer Wälder lehrte das Brotbacken, die Käse-, Butter- und
Ziegerfabrikation. Er wohnt in einem Hause ohne Dach, weil er
bei schönem Wetter kein Dach brauche und bei Regenwetter nicht
bauen könne ; er spielt mit den Tannen, indem er sie, beim Wipfel
packend, zu Bogen biegt, gewöhnlichen Menschenkindern in die
Hände reicht und sie durch die emporschnellenden Bäume in die
Ferne schleudern läßt. Er wird von einem fremden Mann um eine
große Lohnsumme betrogen und verliert zur allgemeinen Freude
des Volkes sein Lebend. Er ist der gleiche Wilde Mann, den uns
der Ergänzungsband der Rätoromanischen Chrestomathie?^ dann
P. Maurus Carnot in einer Erzählungsc und Dr. Caduff, „Knaben-



Baum- und Feldkultus in Rätien 9

schaflen"2', schildern. Dr. Caduff hat die einzelnen folkloristi-
sehen Momente der Vegetationsriten, der Frühlingsbräuche, der
Gerichtsverhandlungen, der Hinrichtung und Wiedererweckung
des Wilden Mannes und des Blockziehens, das im Baumkultus eine
so wichtige Rolle spielt, im Zusammenhang mit fremdländischen
Bräuchen dieser Art in vorzüglicher Weise belegt und erklärt. Für
uns genügt die Tatsache, daß wir hier eine rituelle Handlung des

Baumkultus haben, daß der Wald die geheimnisvolle Wohnstätte
ist und daß im geschmückten, bebänderten Blocke's der Vegeta-
tionsdämon wohnt. Es sei noch beigefügt, daß der Wilde Mann
auf dem Wappen des Zehngerichtenbundes und der Ammann-
maien, der noch Mitte des vorigen Jahrhunderts in Obersaxen aus
dem Wald geholt wurde und auf den Hausgiebel des neuerwählten
Ammanns gesteckt wurde, hieher gehörtss.

Es handelt sich nicht bloß um den Wald als Wohnstätte der
guten und bösen Geister, sondern um den Glauben, daß die
Bäume beseelt seien. Vor mehr als drei Dezennien erzählte
mir ein alter Mann, daß er eines Abends von Dardin nach Brigels
hinaufging. Plötzlich stand vor ihm ein lichterloh brennender
Mann, der seine flammenden Hände gegen Himmel streckte. Ohne

zu wissen, was er tat, trieb es ihn diesem entgegen; doch da
stieß er an eine alte Birke. Mir, dem Zweifler, warf er beleidigt
hin: „Ich glaubte, daß sie als Pfarrer mehr wüßten; solche Er-
scheinungen sind nicht selten." Sein Mund blieb mir aberfürder-
hin für solche Berichte stumm. Später aber las ich in der Räto-
romanischen Chrestomathie^, wie „eine Hexe in rot und grün"
mit einem Korb auf dem Rücken auf einem Fuchs reitend einen
Tannenstamm hinaufkletterte. Eine andere Hexe gab einem Mäd-
chen einen Gürtel, welchen das Mädchen, anstatt ihn für sich zu
gebrauchen, um einen Besen band, der sofort in Feuer aufging.
Deutlicher aber spricht von der Beseelung der Bäume folgende
Erzählungsi : Es zogen zwei Bündner Soldaten in die Fremde. Müde
legten sie sich im Walde nieder, um zu schlafen. Während der
eine sofort einschlief, wachte der andere neben ihm und sah, wie
ein Flämmchen aus dem Munde des Schlafenden hervorkam, ein
Stück waldeinwärts schwebte und dort auf einen morschen Baum-
stock sich setzte. Der Wachende erschrak und weckte den Schla-
fenden auf; in dem Augenblick kehrte das Lichtlein zurück und



10 Baum- und Feldkultus in Rätien

dem Erwachenden zum Munde hinein. Der Erwachte machte dem
Weckenden bittere Vorwürfe, daß er ihn aus einem so wunder-
süßen Traum aufschrak. In einem Holzblock habe er im Traume
einen Schatz gesehen; aber nun wisse er nicht in welchem. Der
andere bezeichnete ihm den morschen Baumstock, auf welchem
er das Lichtlein gesehen. Sie gingen hin und entdeckten einen
gewaltigen Schatz, den sie kaum zu heben vermochten. Beide

waren nun reiche Leute. Die Flamme als „alter ego" der Seele

hatte sich mit der Baumseele begegnet und erhielt von dorther
die Kunde des Schatzes. Der angeschossene Ahorn von Truns
blutet^ weil er lebendig ist. Mannhardtss sagt: „Die Seele des
Verstorbenen geht in den Baum über, erfüllt ihn gleichsam mit
menschlichem Leben, so daß Blut in seinem Geäder umläuft. Zu-
gleich läßt sie sich als Schatten in Tier- und Menschengestalt
außerhalb des Baumes oder in dessen Nähe sehen, und ihr An-
schauen verursacht jene Krankheiten, mit welchen der unverhüllte
Anblick von Geistern auch sonst bestraft wird. Durch die Vernich-
tung des Baumes freigeworden, vereinigt sie sich mit dem Winde
und tobt in der wilden Jagd daher."34 Ein Dienstmädchen salDä

unter einer Nessel im Garten eine schauderhaft beleibte Kröte.
Zum Scheusälchen sagte sie: „Ich möchte dir bei der Geburt ab-
warten." Wie sie dann tatsächlich zu ihrem Schrecken zu dieser
Geburt abgeholt wurde, erfuhr sie, daß sie sieben Jahre lang des

Teufels Großmutter abwarten mußte. Diese war offenbar in die
Nessel gebannt worden und hatte sich in der Kröte sichtbar machen
können. Noch aufschlußreicher ist die rätoromanische Ballade

„Dil fideivel pèr"36. ^Das treue Liebespaar" stirbt und die Mutter
verordnet das Begräbnis:

„Ina sur baselgia ed ina sut baselgia.
Ei crescha duas gilgias schi liun, schi ault,
Ch'ellas tonschan ensemen sin tètg.
O cara mummetta tgei munta quei?
Ch'els segien en il sogn parvis ensemen."

Sie werden begraben einer ob der Kirche und die andere unter der
Kirche. Dem Grabe entkeimen zwei Lilien so lang und hoch, daß
sie sich am First umfassen. „Was will das heißen?" fragt der
Sänger und die trauernde Mutter antwortet, daß sie vereint im
Himmel seiend. Decurtins griff auch früher die gleiche Frage im



Baum- und Feldkultus in Rätien 11

„Ischi"38 auf, wo er die Sage des Transer Ahorns behandelt.
Mannhardt bemerkt in seinem „Wald- und Feldkultus"39, nach-
dem er eine Anzahl solcher Beispiele angeführt hat: „Aus dem
Glauben, daß die Pflanze eine Seele habe, erwuchs die Ansicht,
daß dieselbe der zeitweilige Körper einer Menschenseele sei. Die
Seelen Liebender oder unschuldig Gemordeter wandeln sich in
weiße Lilien und andere Blumen, welche aus dem Grabe oder aus
dem hinströmenden Blute hervorsprießen." Wie tief solche An-
sichten im Volksglauben noch im Mittelalter hafteten, beweist die

Schilderung Dantes, welche sich im „Inferno" im Kreise der Selbst-
mörder findet. Von allen Seiten vernimmt der erschrockene Be-

sucher des Inferno^ grauenhaftes Wehegeschrei, während er nichts
entdeckt als mißgestaltete Bäume. Vergil belehrt ihn indessen,
daß Menschen drin versteckt hausen:

„Perö disse il maestro : Se tu tronchi
Qualche fraschetta d'una d'este piante,
Li pensier c'hai si faran tutti monchi.
Allor porsi la mano un pooo avante
E colsi un ramuscel da un gran pruno ;

E il tronco suo gridô : Perché mi schiante
Da che fu fatto poi di sangue bruno,
Rioominciè a gridar: Perché mi soerpi?
Non hai tu spirto di pietate alcuno?
Uomini fummo, ed or sem fatti sterpi.
Ben dovrebb'esser la tua man più pia
Se stati fossim'anime di serpi.
Come d'un stizzo verde, che arso sia
Dall'un de'capi, che dall'altro gerne,
E cigola per vento e va via:
Si délia scheggia rotta usciva insieme
Parole e sangue. Ond'io lasciai la cima
Cadere, e stetti corne Pnom che terne."

Diese Schilderung Dantes gibt das ganze durch lange Studien
der Folkloristen aus tausend Dingen des Aberglaubens erarbeitete
Bild des Baumkultus, der „beseelten Bäume", ihrer Lage, der hei-
ligen Unberührbarkeit jedes Zweigleins und Ästchens, des Feuers
und Bauches als des Wesens der Seelen in unnachahmlicher Art
und Kunst, — in bloß zwanzig Versen. Man braucht bloß bei-
zufügen, daß die Schilderung Dantes nicht eine leere Erfindung
seiner genialen Phantasie ist, sondern die alte heidnische Auf-



12 Baum- und Feldkultus in Rätien

fassung, welche im Mittelalter noch abergläubisches Volksgut war.
Man begreift nun auch, warum die Knorren, Auswüchse, Ge-

schwulste der Baumkörper so scheu beachtet und zur Verwendung
für gewisse Dinge als besonders geeignet bezeichnet werden. Ge-

fäße aus solchen Mißbildungen, sagte mir ein Gebsenmacher in
Vrin, seien besonders kostbar.

Wenn die Bäume bis in ihr Geäste hinaus durch eine inne-
wohnende Seele oder einen Geist Kraft und Leben besitzen, dann

begreifen wir auch, daß die Volkskunde die Kinder aus den
Stauden holt, daß der Mann im rätoromanischen Märchen ohne
Feuer nur mit einer geschwungenen Rute das Wasser im Kessel
zum Sieden bringen kann«, daß die Tochter des rätischen Mär-
chens aus jedem Stein, den sie mit der Rute streicht, welche der
„Vogel, der die Wahrheit spricht", ihr anweist und die sich bei
einer Quelle unter Bäumen im dunklen Wald fand, einen Prinzen
oder eine Prinzessin zum Leben erweckt«. Diese Lebensrute,
welche tötet und zum Leben erweckt, ist in der Hand des Königs
zum Zepter geworden und wird im „Kaiserlich Recht" der Kri-
minalstatuten des Lugnez, der Gruob und von Davos zum Stab,
la bitgetta, welcher vor dem zum Tode Verurteilten entzwei-
gebrochen und ihm vor die Füße hingeworfen wurde«. Vielleicht
hat der Stab, welcher da und dort, z. B. im Prätigau, aufs Grab
gesetzt wird, nicht den Sinn des Wanderstabes, sondern der
Lebensrate«.

Zu den beseelten Stauden können wir wahrscheinlich auch
den „burschin de s. Valentin", die Wacholderstaude des hl. Va-
lentin rechnen, welcher das Viehhüten bei Abwesenheit des Hirten
anempfohlen wird. Der Hirt steckte eine solche Staude in die
Erde bei der Viehherde, warf sich dann auf die Knie und betete:

„O bien sogn Valentin
Jeu mettel a Ti in burschin.
Pertgira mia biestga, entoch'jeu vom
Et entochen ch'jeu vegn.
Jeu vi dir in paternies
E far alla biestga ina crusch sil dies."«

(Guter heiliger Valentin, einen Wacholderzweig setz ich dir. Hüte
mein Vieh vom Weggang bis zur Rückkehr. Ich bete ein Vaterunser und
mach dem Vieh ein Kreuz auf den Rücken.)



Baum- und Feldkultus in Rätien 13

Jedermann ahnt hier sofort, daß es sich um eine heidnische
Gottheit handelt, die in dieser Staude kultische Verehrung emp-
fängt und die dafür das Vieh zu hüten hat. Dieser Pflanzendämon
der Alpenregionen wurde bei der Rückkehr des Hirten regelrecht
begraben. Der flirt betete noch ein Vaterunser zum Dank, nach-
dem er den „burschin" mit Erde zugedeckt hatte. Wir haben hier
die Verchristlichung einer altheidnischen Sitte. Wahrscheinlich
gehört auch das Kinderspiel „il spinatschiel" hieher*®.

Ganz sicher aber darf man hier den „cusch de Nadal", den
Christblock, nicht vergessen, trotzdem in rätischen Landen heute

nur ganz verblaßte Spuren eines ehemaligen rituellen Brauches
vorliegen. Man weiß höchstens noch, daß der Vater, womöglich
der Großvater, wenn er noch lebt, bei Eindeckung seines Winter-
holzbedarfs einen möglichst verknorrten, astreichen Block bereit-
stellt, der in der Weihnacht in den Stubenofen geschoben wird.
Man denkt nur an die praktische Seite einer warmen Stube für
den Heiligen Abend, wo man bis zum Mitternachtsgottesdienst
wachte, religiöse Adventslieder sang, während die Jerichorose in
einem Wassergefäß auf dem Tische sich öffnete. Hie und da
wurde der blühende Kirschbaumzweig vorgezeigt oder Salz auf
zwölf Zwiebelschalen gestreut und je nachdem eines naß wurde,
das Aussehen der folgenden Monate prophezeit". In Schams goß

man noch Bleikugeln ins Wasser*®. Der Mittelpunkt dieser Über-
reste einer uralten Feier zu Ehren der Sonnenwende in dunkel-
ster Stunde und längster Nacht war aber gewiß der Weihnachts-
block. Wie verarmt die Sitte heute bei uns noch sein mag, läßt
sich doch aus dem entsprechenden, noch heute fortlebenden
Brauch in der Provence schließen, welch eine zentrale Bedeutung
ihr ehedem zukam. Im „Bulletin parroissiale de Gannet" vom
Jahre 1909 beschreibt der Pfarrer dieses Ortes in der Nähe von
Cannes diese Weihnachtssitte, welche im Provençalischen „Lou
Gacho-fuec", die Feuerbetrachtung heißt. Der Erzähler, ein an-
gesehener Führer der provençalischen Bewegung, bemerkt, daß
die von ihm beschriebene Sitte nur noch in wenigen Familien in
Übung sei. Das Wesentliche dieses Brauches ist nun, daß die
ganze Familie sich um den Herd versammelt, auf dem der Weih-
nachtsblock brennt. Ein Mahl von verschiedenen nationalen
Fastenspeisen wird veranstaltet und dazu ein Glühwein ge-



14 Baum- und Feldkultus in Rätien

trunken. Das jüngste Kind steht vor dem schwach brennenden
Christblock, während die ganze Familie kniend beim Herde
— gleichsam am Hausaltar — sich sammelt. Mit einem Löffelchen
oder mit einem Krüglein läßt der Jüngste von dem Glühwein des

Mahles auf die zitternde Flamme tropfen. Das schwache Feuer-
lein flammt auf und wird schöner und lebhafter. Da breitet dann
der Großvater die Hände über alle Kinder aus und segnet sie.
Hernach segnet er das Feuer: „Daß die Glut uns gnädig sei! Gib
Mut der Jugend und Kraft den Alten. Dann segnen wir dich. Doch

möge deine verzehrende Flamme verschonen unser Dach, unsere
Ernte und alles, was hier lebt." Dieser Weihnachtsbrauch er-
schien den Provençalen, vorab dem großen Mistral, so bedeutungs-
voll, daß er in lebensgroßen Trachtenfiguren in ihrem interessanten
volkskundlichen Nationalmuseum von Arles dargestellt wurde und
dort zu sehen ist.

Der Brauch des Weihnachtsblockes ist uns deshalb ein ver-
mehrter Beweis für die Annahme, daß dieser Baum als beseelt
betrachtet werden muß, weil ein rätoromanischer Spruch die
gegenseitige hilfsbereite Verwandtschaft von Holz, Feuer und
Dialen betont. „Heu, Feuer und Dialen" helfen sich gegenseitig;
also sind sie alle geistige Wesen«. Sogar das frischgewachsene
Gras, geschweige denn der Baum, ist beseelt und schwingt die
„metta da fein", der Heustumm, ihre unsichtbare Sense in die
Beine derjenigen, die das Gras niedertreten. Die Hexen entziehen
sich drohender Gefahr, indem sie sich in Besen verwandeln^. im
Berner Oberland hauen die Holzfäller noch heute ein Kreuz in
den Baumstrunk, sobald die Tanne gefällt ist. Es ist das Kreuz-
zeichen zum Verscheuchen der Gottheiten, die wie bei der Eiche
des hl. Sigisbert sich rächend auf die Arbeiter stürzen könnten.
Man hat. auch schon behauptet, daß das Gebet der Waldarbeiter
zu Beginn und zum Schluß ihres Tagewerkes im Walde unbe-
wüßt diesem Glauben der Abwehr einer geheimen beleidigten Gott-
heit gelte.

A. Peter, „Volkstümliches aus Österreich", berichtet: „In
Waldbäumen wohnt, wie noch jetzt alte Leute glauben, ein höhe-
res Wesen. Wenn man einen bejahrten Holzhacker im Walde
belausche, so kann man hören, wie er dem Baume, den er eben
fällen will, Abbitte leistet. In jedem Baume wohne eine arme



Baum- und. Feldkultus in Rätien 15

Seele, der er dadurch, daß er Abbitte leiste, Erlösung bringe,
während sie leiden und im Baumstrunke fortleben müsse, wenn
er das zu tun unterlasse."®*

Der Glaube unserer vorchristlichen Rätier bezüglich der Heilig-
keit gewisser Bäume und der Besetzung derselben durch Seelen
und Gottheiten gewinnt durch dasjenige eine sichere Bestätigung,
was Bötticher in seinem „Baumkultus der Hellenen" aus den
römischen und griechischen Schriftstellern berichtet. Plinius sage
in seiner Naturgeschichte der Bäume, daß diese ebensowenig der
Seele ermangelten wie jedes andere Lebende. Bäume seien
die ersten Tempel der Gottheiten gewesen. Lukian sagt : Es haben
zuerst die Menschen den Göttern Haine eingezirkt, Höhen geweiht,
Vögel geheiligt und jeder Gottheit einen besonderen Baum bei-
gelegt. Zuletzt habe man den Göttern erst Tempel errichtet^.
Wie dauernd im Leben der Italer die Identität des Baumes mit
dem Gottwesen festgehalten ist, dafür spricht die Tatsache, daß
sie fortwährend aus den Zweigen heiliger Bäume Bünde (struppi)
machten, dieselben auf Pulvinarien setzten und sie heilig verehr-
ten®®. Wenn man weiß, daß die Götterverehrung mit den Zweigen
eines heiligen Baumes ganz untrennbar verknüpft ist, wie kein
Gebet ohne dieselben zu sprechen, kein Sakrum, keine Opfer-
handlung ohne sie möglich, keine einzige der heiligen Riten ohne
dieselben ausgeübt werden kann, dann begreift man erst voll-
kommen, was Kultus der Bäume sei, dann erklärt sich die Ver-
wendung ihrer Zweige, Früchte und Hölzer in den heiligen Riten,
dann erschließt sich die Ursache, warum man die Stiftung von
sacra und Kultusstätten von der Möglichkeit abhängig machen
mußte, einen der Gottheit heiligen Baum pflanzen und zu den
Kultriten benützen zu können. Aber nur weil das Wesen je einer
Gottheit in der Substanz je eines Baumes lebend und mit ihr as-
similiert gedacht wurde, knüpft sich bei den Hellenen die Ver-
ehrung der besonderen Götter an den Baum. Als im Baum seiend
und örtlich in ihm wohnend wird unter seinem Bilde die Gott-
heit zum erstenmal durch Opfer und Weihespenden begrüßt®*. Da-
her stammt nun auch die Bekränzung der Weihegaben und
der Kultuspersonen und die Verwendung heiliger Zweige zur
Wasserbesprengung im Reinigungskultus. Kranz, Zweig und Blu-
men spielen noch heute im christlichen Ritus der katholischen



16 Baum- und Feldkultus in Rätien

Kirche eine sehr große Rolle. Sie haben aber den ehemaligen
kultischen Sinn der Verbindung mit der Baumgottheit eingebüßt;
aber sie sind noch immer sinnreiche Zeichen zur Erhöhung der
Feierlichkeit, eine Sprache in Zeichen, um auf die Bedeutung des

Gebetes zum wahren Gott auch unter Befriedigung der ästheti-
sehen Bedürfnisse aufmerksam zu machen. Die Worte und Buch-
staben sind in den kirchlichen Zeremonien, in den Dekorationen
der Kultusstätten und in Kultusgegenständen beibehalten worden ;

aber der Sinn, der Inhalt ist ein anderer. Der heidnische Kultus
ist verchristlicht worden.

Die Auffassung der Hellenen und Römer geht klar dahin, daß

die Haine der Hauptgottheit geweiht sind, während die einzelnen
Bäume von untergeordneten Dämonen, Baumnumen und Baum-
seelen bewohnt werden. Man dachte sich den Baum belebt von
der Baumseele gleich wie ein belebter menschlicher Körper, ja
man setzte sogar voraus, daß er das Leben auch in gleicher Weise

fortpflanze. Mit anderen Worten hat Ovid das kurz charakteri-
siert, wo er in den Fastes sagte: „Numen inest." Daß diese An-
sieht nicht sobald überwunden wurde, erfahren wir aus einer
Homilie des hl. Hieronymus (anno 331—420)55, der diejenigen als
Häretiker bezeichnet, die da glauben, alles habe eine Seele (omnia
putant animantia).

Nach den Belegen aus der rätoromanischen Oralliteratur deckt
sich die Auffassung des vorchristlichen Rätiens im wesentlichen
mit derjenigen Roms und Athens. Inwieweit in Einzelheiten mehr
germanische oder illyrische Einflüsse sich geltend machen, läßt
sich einstweilen sehr schwer entscheiden, und noch schwieriger
dürfte die Ausscheidung des rein rätischen Kulturgutes sich ge-
stalten.

III.
Nachdem wir erkannt haben, daß das Wesen des Baumkultus

in dem war, daß Geister, Seelen, Gottheiten in den Bäumen wie
in einem menschlichen Leibe Wohnsitz haben, müßte man wahr-
lieh staunen, wenn den Bäumen und beseelten Pflanzen keine

Opfer gebracht worden wären. Zahlreiche Darstellungen pom-
pejanischer Bilder und andere, die auf den Bildtafeln Böttichers
sich finden, geben uns Kunde von Altären, Lichtern, von Tier-



Baum- und Feldkullus in Rätien 17

opfern, ja sogar Menschenschlachtungen vor Bäumen. Unsere
rätischen Belege sind hingegen ziemlich dürftig. Doch sind sie

so, daß wir sie vorführen dürfen.
Auf Buscheiner Gebiet, wo wir beim Steinkultus ein Dutzend

Schalensteine nachgewiesen haben, findet sich ein Steinblock, ge-
nanntil crap de s. Zeign. Viele, welche an diesem Stein vorbeigehen,
wo der Heilige sich aufgehalten haben soll, werfen beim Vorbei-
gehen einen Baumzweig draufse. Aus der Legende des hl. Sigis-
bert erfahren wir, daß das Volk zu einem Fest versammelt war,
wo es das Bild Apollos an einer Weide befestigt hatte, — also
im Begriffe stand, Opfer zu bringen. Welcher Art dürften wohl
die Gaben gewesen sein? Vielleicht sind es diejenigen, welche
der Knabe des Oberhalbsteins beim Pfeifenschneiden dem Weiden-
baurn verspricht: „Per far nier or la seia ord igl len'schivlott:
Schivlot. vea sehe dunga pantg e mel sen la steala."« („Pfifli,
Pfifli, schlupf heraus, dann geh ich dir Butter und Honig auf der
Butterkelle.") Butter und Honig sind bei allen Völkern übliche
Opfer an die Baumgottheiten. Nicht bloß der grünende Baum ist
von Gottheiten bewohnt, auch der verdorrte, der im Strickwerk
des Holzhauses sich findet, bleibt in ihrem Besitz; sie künden
sich im Ächzen und Sichstrecken der Balken. Nach Rochholz blieb
dieser Hausgeist noch weiter in den Holzresten des abgebrannten
Hauses^, und nach den Angaben bei MannhardR' bringen die Sia-

mesen dem im Kiel des Schiffes eingebauten Stamm des Schutz-
geistes — als Schlange - Opfer, ja die gleichen Völkerschaften
ordnen auch dem aus dem Walde hergeführten, in der neuen
Wohnung aufgerichteten Holzpfosten. Da begreift man nun, daß

jenes Ächzen und Krachen in den Ställen nichts anderes ist als
das Wehklagen armer Seelen. Wenn es in den Holzhütten durch
die Gewettköpfe pfeife, solle man Brot hineinstreuen, und wenn
die Schweine nicht in der Alp bleiben wollen, solle man drei
Borsten zwischen die Gewettköpfe stecken, dann werden sie nicht
heimlaufenßo. Gehen die Töchter abends zur Nachbarin mit Hanf-
und Flachssträhnen im Korb, um dort in Gesellschaft zu spinnen,
dann sollen sie Brot obenauflegen, sonst könnten die Geister
schaden«. Meine Mutter, eine besondere Nelkenliebhaberin, er-
zählte, daß sie von ihrer Großmutter die Weisung erhielt, den
Wurzelstock ihrer Nelken mit Ziegenmilch zu begießen, dann

2



18 Baum- und Feldkultus in Rätien

würden sie erst recht schön. Nach Mannhardt gießen die Dänen
Milch auf die Wurzel des Holunderbaumes, um ihn zu versöhnen,
wenn man ihn beschädigt hattet In gleicher Weise erfahr ich
von der Mutter, daß sie gelehrt worden sei, die Nelkensprossen
so zu setzen, daß man einen Schnitt ins Nelkenzweiglein mache,
ein Gerstenkorn hineinsetze, mit einem Frauenhaar umwinde und
dann so in die Erde stecken müsse. Haar- und Kornopfer sind in
der Folklore allgemein bekannte Gaben an die Gottheit. Ein
Kinderlied der Chrestomathie spricht noch von einem anderen
Opfer. Es lautet die Anordnung :

„Giachen délias streglias
Taglia giu las ureglias
Metta sin in pal
E lai entochen Nadal."63

Der schwer zu übersetzende Spruch verlangt, daß man die
Ohren abhaue, auf einen Pfahl stecke und bis Weihnachten stehen
lasse! Man kann dies als spielerische Kinderreimerei ohne Sinn
bezeichnen; aber Tatsache ist es nach Bötticher'n, daß den Grie-
eben fürs Opfer oft schon ein in die Erde gesteckter Pfahl ge-
nügte, um ihm daran ein Opfer darzubringen. Am Sünderkapitell
der Kathedrale zu Chur packt der Sünder nach dem Ohrläppchen
des Teufels, und der Teufel beißt dem Sünder die Ohrläppchen
wegss.

Andere Opfer scheinen sich vorzufinden in folgenden Bündner-
Oberländer Sommerbräuchen^. An der Vigil des Johannestages
liest man Johannesblumen während des Mittagläutens und be-

festigt sie an den Einhängern der Fensterbalken. Diese Blumen
seien gegen Blitzgefahr geweiht. Im Oberhalb stein steckt man
solche Blumen an den Mehltrog, damit er nicht leer werdet. In
ähnlicher Weise brechen die Bewohner von Brigels Ahornzweige
und die Leute von Sagens Holunderzweiglein gegen Unwetter und
Blitzgefahr, ja Kartoffel- und Kabispflanzen sollen ebenfalls an
diesem Tage mit Erde eingeschaufelt werden. Reiche die Zeit
nicht, so genüge es, darüber mit dem Unterrock hinzustreichen.
Am gleichen Tage rissen die Frauen von Igels (Lugnez) vor
Sonnenaufgang Zweiglein von den Eschen, um vor Unwetter-
schaden gesichert zu sein. Dieser Brauch gewinnt an Bedeutung,
wenn wir wissen, daß der uralte Name der dortigen Pfarrei



Baum- und Feldkultus in Rätien 19

„Freissen", Esche - la pleiv de Freissen - heißt. Ob dort nicht
ein solcher Baum als genius loci war«« Am folgenden Tag ging
die Jugend in die Maiensässe und war lustig und froh bei Nidel.
Ob nicht das Lugnez die Esche als heiligen Baum verehrte, wäh-
rend die Cadi im Ahorn den gleichen Vertreter hatte, Schanfigg
und die Gruob den Holunder? Wir wagen es nicht zu verneinen.
Überdies glauben wir Opfer an den Korndämon in einem Brauch
zu finden, der beim früheren Haiiddreschen in Übung war'A Die
Kornwannerin wurde über die letzten Garben in der Tenne hin-
und hergeschwungen. Das gleiche machte man mit dem Stroh-
hüben, welcher die Garben in die Tenne warf und das Stroh weg-
schaffte. Man warf ihn aufs leere Stroh und trieb allerlei Mut-
willen mit ihm. Zuletzt wurde er heim Nachtmahl mit einem be-
sonders großen Kuchen bedacht, in den aber anstatt des Apfel-
schnittens ein Stück Sohlleder hineingebacken worden war. Ob

es sich hier um wirkliche Opfer handelt, läßt sich nicht ent-
scheiden ; aber gewiß handelt es sich auch hier um einen rituellen
Brauch. Er erhält seine besondere Bedeutung, wenn er der man-
tinada de Vrin nahegerückt wird, jenem merkwürdigen Spiel,
das noch vor fünfzig Jahren zur Fastnachtszeit im hintersten
Lugnez von Haus zu Haus ging. Ein junger Mann tanzt mit einem
Mädchen in einer Kornwanne. Das Mädchen ist in Wirklichkeit
eine Strohpuppe, die so mit dem Tänzer verflochten ist, daß man
ein Tänzerpaar im Kreise sich drehen sieht. Die Füße des Tänzers
gehen durch den Boden der Kornwanne hindurch. Das festlich
gekleidete Tänzerpaar ist von mehreren monturierten Wachtper-
sonen angeführt, die mit Stecken bewaffnet den Tänzer schlagen,
wenn er nicht gut tanzt oder nicht recht spielt. Im Trunser Um-

zug'i von 1924 wanderte dieses uralte Märchen unverstanden und
bestaunt mit. Es handelt sich ohne Zweifel um eine uralte heid-
nische rituelle Aufführung zu Ehren einer Gottheit der Frucht-
barkeit. Man dachte wahrscheinlich an eine Komdämonin, wel-
eher man in diesem Aufmarsch sich empfahl. Vielleicht dachte
man an jenes Wesen, dem „paun della mumma de graun", dem das
schwarze Mutterkorn in der Gerstenähre als Opfer zur Nahrung
reserviert ist. Wer davon ißt, muß dran sterben! Der Gedanke
an eine rituelle Opferhandlung, an eine Korngottheit zwingt sich
uns mit größter Sicherheit deswegen auf, weil die Römer nach



20 Baum- und Feldkultus in Rätien

heute noch vorhandenen bildlichen Darstellungen ihre Erstlings-
opfer in einem Opferkorb, „vannus" genannt, der Gottheit dar-
brachten, ja wir finden dort sogar zwei Bacchanten mit dem

kleinen Dionysos, der in diesem Korbe sitzt, welcher an jeder
Seite wie die Lugnezer Kornschwinge zwei Henkel hat. Bild, Tanz,
Schwingkorb, Bacchanten und gleicher Name — anstatt vannus
„von" - reden hier die deutlichste Sprache^. Das Schlagen der
Bacchanten ist eine allgemein bekannte Prozedur des Fruchtbar-
keitsritus, der beim Wilden Mann Samnauns vorkommt und in
Vais mit der aschegefüllten „Schwieblattere" an einem Stock noch
heute in der Fastnacht in Übung ist. Es bleibt hier noch zu be-

merken, daß die heidnischen römischen Opfer mit wollenen roten
Weihebinden ausgestattet wurden"". Diese Baumopferbinden sind
auch bei mis in Übung gewesen; demi zu Zorten-Obervaz erhält
ein Bursche von einer Hexe einen Gürtel zum Geschenk. Da der
Gürtel nicht recht paßte, legte er ihn um eine Tanne, die Feuer
faßte und in wenigen Minuten niedergebrannt war''. Gleiches pas-
sierte, als ein Mädchen eine solche rote Binde um einen Besen
bandas.

Einen interessanten, historisch wichtigen, einwandfreien Be-

leg für die Opfer, welche in rätischen Landen ehemals in Übung

waren, gibt uns der Skarapsus des Wanderbischofs Pirmin, der
um 724 die Abtei Reichenau gründete unter dem Schutze Karl
Martells und hernach das Kloster Pfäfers errichtete. Von ihm,
der zum Staunen der Zuhörer „utraque lingua, Romana scilicet
Franoorumque adprime sciebat", der vorzüglich beide Spra-
eben, die romanische und die fränkische, kannte und daher sogar
als Bündner Oberländer bezeichnet wurde, liegt eine Art Volks-
Christenlehre vor, die den Titel „Skarapsus" trägt und ihrem
Charakter nach in Pfäfers geschrieben sein dürfte. Unter vier-
unddreißig Kapiteln findet sich auch eine belehrende Verurteilung
heidnischer Kultusopfer. Im Kapitel 22 wird gesagt: „Nolite ad-

orare idolis; non ad petras, neque ad arbor es, non ad angulos,
neque ad fontes, non ad trivios nolite adorare, nec vota redire...",
ferner sollen sie nicht laurus ponire effundire super truneum
frugem et vinum et panem in fontem mittere Karactires, erbas,
sucinos nolite vobis vel vestris adpendere". Man sieht daraus,
daß man den Idolen Opfer darbrachte, betete und Gelübde machte



Baum- und Feldkultus in Rätien 21

an den Bäumen, in Höhlen, bei Quellen, daß man Laubkränze
setzte, Früchte in Opferstrunke"' ausschüttete und Wein und Brot
in die Quellen warf. Es war auch Übung, daß man sich und an-
deren Amulette, Kräuter und Säfte anhing. Wie ging das zu?
Vielleicht gibt die Volksmedizin der Chrestomathie dazu die Er-
klärung, indem sie anordnet: „Ina femna dues s adina portar in
zitget cun treis flurs camella sin sesezza." Eine Frau sollte immer
ein Säcklein mit drei Kamillenblüten bei sich tragen, ja „ina
femna duess dar la camischa per la plonta camella et in um duess

trer treis gadas la capialla avon la camella", eine Frau sollte für
den Kamillenstock das eigene Hemd hergeben, und der Mann sollte
vor der Kamille dreimal den Hut ziehen^.

IV.

Nachdem erwiesen ist, daß in vorchristlicher Zeit der Glaube
an die Anwesenheit von Gottheiten in Bäumen und Pflanzen
herrschte, daß man diesen sogar Opfergaben darbrachte, kann man
leicht begreifen, daß sie auch dem Orakelwesen dienten. Einige
Beispiele, welche die Rätoromanische Chrestomathie anführt,
geben darüber Aufschluß. Aus der Weihnachtsrose läßt sich ein
gutes oder böses Jahr weissagensi. Dem gleichen Zweck dienen
der blühende Kirschbaumzweig und die Schalen der Zwiebel. Fällt
am Palmsonntag Schnee auf die Palme, dami schneit es im Som-
mer in den KornackerSL Sonne auf die Palme gibt ein gutes Jahres.
Früh fallendes Laub verkündet baldige Kälte, und langhaftendes
Laub deutet auf viel Gewürm^. Findet eine Frau zwei Ähren an
einem Halm, dann bekommt sie Zwillinge^. In einem Kinderspiel
des Oberhalb steins raten der Herr und der hl. Joseph, indem sie
einen Stock in der Hand halten^. Vierblättriger Klee bedeutet
Glück^.

V.

In den Bäumen halten sich die Krankheitsdämonen auf,
darum muß man sie wieder zurückführen und verpflöcken^s. Ist
jemand so krank, daß kein Arzt mehr helfen kann, dann entzieht
man ihm einen Löffel voll Blut, geht zu einer Tanne, bohrt ein
Loch hinein und schüttet das Blut dorthin, dann verstopft man
das Loch. Der Kranke wird gesund werden, während der Baum



22 Baum- und Feldkultus iu Rätien

zugrunde gehen wird^. Wer „diarvets", die Gesichtsflechte, hat,
schneide vom eigenen Ohr ein Stücklein ab und stecke es in die

Gewettköpfe des Hauses; so verschwindet die Flechte^. Als ich
eines Tages mit einem alten Hirten bei seiner Viehherde war,
lehrte er mich, die losgelöste Rinde aufzuheben und hineinzu-
spucken. Das sei gut gegen Würmer, sagte er. Wenn es in einem
Hause geiste, dann banne der Kapuziner diesen in eine Kanne
und lasse ihn in den Wald tragen; so hörte der Schreiber oft
behaupten.

Die Rätoromanische Chrestomathie berichtet noch vom Farn-
kraut, daß es an der Vigil von Johannes wachse, blühe, reif werde
und reif zu Boden falle. Die Blüte sei sehr schwer zu finden;
wenn jemand dieses Glück habe, dann sei er reich genug. Man
könne sie am Johannesvortag beim Mittagsläuten bekommen. Man
sammelt sie, indem man etwas Weißes unter der Staude aus-
breitet und die Blüte drauffallen läßt. Während man dieses tut,
wird man geschüttelt und geschlagen; demi der Geist, welcher
im Farnkraut ist, wehrt sich, die Blüte nehmen zu lassen''h
Die Erdbeere ist so ominös, daß sie den Mann hoch zu Roß bringt,
während sie die Frauenwelt ins Grab legDk Wohl aus diesem
Grunde verlangt ein anderer Sprach, daß der Reiter vom Rosse

steigen soll, um eine Erdbeere aufzulesen, während die Frau sieben-
mal mit ihrem Kleide darüber streichen soll und erst dann in einen
Dornstrauch beißen, anstatt diese Beere zu genießen. Wohltätig
wirkt auch die Alpenrose; denn: zahnenden Kindern soll man
die frischgeschnittene Blume in den Mund stecken. Die Alpen-
rosen wachsen dort, wo die Geisterheere vorüberhusch ten-«.

VI.

Der intellektuelle Konflikt vorchristlicher Zeit in der Unter-
Scheidung von Geist und Körper, der durch das Christentum klar-
gelegt worden ist, macht sich in sehr interessanter, geradezu dra-
matischer Weise geltend in der Gleichsetzung des Men-
sehen undd erPflanze, seines und ihres Loses. Das wunder-
barste Beispiel dieser Art findet sich im St. Margarethalied, canzun
de sontga Margriata^, welches vor einem halben Jahrhundert von
der Jugend allgemein gesungen wurde. Es berichtet uns von einer



Baum- und Feldkultus in Rätien 23

Hirtin, welche sieben Sommer als Hirt verkleidet in der Alp war.
Durch einen Fall auf einen bösen Stein entdeckte der jüngste Hirt
die Zeichen ihrer jungfräulichen Weiblichkeit. Seine Entdeckung
wollte er sofort dem Sennen mitteilen; aber die hl. Margaretha
bat ihn, davon abzustehen. In einem langen Dialog ringt sie mit
dem Jungen und verspricht drei schöne Hemden, die, je mehr er
sie verschmiere, desto reiner werden würden, dann drei Schafe,

von denen er dreimal im Jahre je 24 Krinen gewinnen könne.
Sie verheißt ihm drei braune Kühe, die er dreimal im Tage melken
könne, einen Garten, den er dreimal mähen könne, eine Mühle,
die fortwährend bei Tag Roggen und bei Nacht Weizen mahle,
ohne ein Körnchen nachzuschütten. Alle Angebote weist er trotzig
zurück, indem er spricht:

„Quei vi jeu bue, quei prend jeu bue
E quei sto nies signun saver,
De tgei sex purschalla nus vein
(Tgeinina ventireivla purschalla nus vein)."95

(Das will ich nicht, das nehm ich nicht,
Das muß unser Senne wissen,
Welch glückselige Maid wir besitzen.)

Sie läßt ihn jetzt drei Klafter tief in die Erde versinken. Nun
fleht er zu ihr und verspricht zu schweigen; aber kaum ist er
wieder aus der Not, so besteht er drauf, dem Seimen von der
Entdeckung Mitteilung zu machen. Nun wandert die Heilige fort
aus der Alp, indem sie sich verabschiedet. Weinend gehen ihr
die Kühe nach, während der Alpenquell versiegt und ihre Lieb-
lingspflanze, die jarva de s. Margriata, verdorrt. Zu ihrem Ab-
schied läuten die Glocken von St. Georg und St. Gallen.

Der im Liede genannte Kunkelserpaß, welcher im Frühmittel-
alter die kürzeste Verbindung Mittelbündens mit Alemannien dar-
stellte, also das schloßreiche Domleschg mit dem Sarganserland
verband und darüber hinaus, lokalisiert das St. Margaretha-Lied
und weist es in die Gegend hinter dem Calanda. Dort sind auch
die wunderbaren Quellen zu suchen und zu finden, welche zeit-
weilig versiegen. Am Ende des Liedes werden die Kapellen St. Jörg
und St. Gall genannt. Die erstere steht noch heute unterhalb
Pfäfers bei der sogenannten Porta Romana, und die zweite dürfte
dort gewesen sein, wo heute die Pfarrkirche von Ragaz sich



24 Baum- und Feldkultus in Rätien

findet. Der Inhalt des Liedes und der Charakter der Melodie weist
auf eine Zeit hin, wo das Christentum dort erst in den Anfängen
war, also etwa in die Zeit vor der Entstehung des Klosters in
Pfäfers. Im Liede selber findet sich nichts Christliches. Es stammt
unbedingt aus einer Zeit, wo der Glaube an das Ineinandergreifen
des Loses der beleidigten Jungfrau und ihrer Pflanze mehr als
Poesie war. Es ist ein sympathetisch-anthropogenischer Mythus,
verwandt mit demjenigen des früher zitierten Liedes „il fideivel
pèr", wo die aus dem Grabe hervorwachsenden Lilien auf dem
Kirchendach sich zusammenfinden und künden, daß beide ge-
meinsam im Himmel seien. Als die Heilige die Alp verließ, ver-
wünschte sie die Pflanze, jarva sontga Margriata, Isländisch Moos,
welche früher grün war und so milchergiebig, daß man die Kühe
dreimal melken konnte. Durch diese Verwünschung verdorrte die
Pflanze; aber die Volksmedizin rühmt ihr nach, daß sie eine he-
sondere Kraft habe für Brustleiden^. Eine arg verblaßte Fassung
dieses Liedes findet sich auch bei Dietrich Jecklin, wo die Sen-

nerin, überdrüssig des Milchreichtums, verschiedene besonders
milchspendende Alpenpflanzen auf ewige Zeiten verwünschte mit
dem Spruch :

„Verflucht sei über Grat und Spitz
Muttern, Cyprion und Ritz."''"

Diese hier kurz gefaßten Ergebnisse unserer Studien über das
St. Margaretha-Lied haben wir heute nur angedeutet. Eine ausführ-
liehe Bearbeitung dieses Liedes werden wir im Jahrgang 1938 des

Schweizerischen Archivs für Volkskunde publizieren.
Wie nun die grünenden Alpentriften das Los der beleidigten

Jungfer tragen, so scheinen sich auch die Bäume, welche ver-
unehrt oder beschädigt werden, sich zu rächen. Der Waldarbeiter
des Berner Oberlandes hat, wie dem Schreibenden von einem
Förster versichert wird, noch heute Furcht davor, darum haut er
beim Baumfällen mit der Axt sofort ein Kreuz auf den verblei-
benden Baumstrunk. Wir hörten auch, daß im ganzen Schanfigg
noch heute kein Holunderstock ausgegraben und kein Holunder-
reisig verbrannt werde; es könnte Unglück bringen. Die Erklä-
rung dazu gibt ein Spruch der Rätoromanischen Chrestomathie:
„Man darf kein Holunderholz verbrennen, weil die hl. Emerita
auf einem solchen Holzstoß verbrannt wurde." Wir haben den



Baum- und Feldkultus in Rätien 25

Holunder als besonders verehrten Baum der Gruob genannt,
finden aber eine andere, ganz frappante Darstellung dieses Glau-
bens an die Gottheit im Baume und an die Gefahr der Beschädi-

gimg des Strauches bei Mannhardt, wo er berichtet, daß in Schles-

wig der Bauer, welcher gezwungen war, die Äste des Holunders
zu stutzen, mit gebogenen Knien, entblößtem Haupte und mit ge-
falteten Händen dieses Gebet verrichtete: „Frau Elhorn, gib mir
was von deinem Holze, dann will ich dir von meinem auch was
geben, wann es wächst im Walde." Die Wahrheit dieser Er-
Zählung wird noch erhärtet durch eine Aufzeichnung aus Däne-

mark vom Jahre 1722: „Paganismo ortum debet superstitio, sam-
bucum non esse excindendum, nisi prius rogata permissione his
verbis : mater sambuci, mater sambuci, permitte mihi tuam caedere

silvam." Nach dem heidnischen Aberglauben dürfe man den

Holunder nur anschneiden, nachdem man mit den Worten die Er-
laubnis erbeten habe : „Mutter des Holunders, erlaube mir, deinen
Wald anzuschneiden." Es ist nachgewiesen, daß anderwärts ge-
sagt wurde, „nun opfere ich dir, tue keinen Schaden", dann, daß

man Milch auf die Wurzeln goß und erst nach geschehener Opfer-
Speisung wagte, den Baum zu schneiden^.

In den gleichen Kreis der sympathetisch-anthropogenen Bäume
scheint das merkwürdige Märchen der „matta senza bratscha",
der Tochter ohne Arme, zu fallen. Die Rätoromanische Chresto-
mathie erzählt in zwei Varianten des Oberhalbsteins und Ober-

landes^, wie ein Herr in rotem Wams und mit Pferdefüßen um
Geld eine fromme gute Tochter sich erhandelte und verordnete,
daß ihr im Walde die beiden Arme weggehackt würden. Was
der Vater, um Geld zu bekommen vom Herrn im roten Frack,
auch tat, indem er sein Kind an eine Tanne kettete. Ein Königs-
söhn, auf der Jagd begriffen, fand das arme, verstümmelte Men-

schenkind, und weil es gar so schön war, nahm er die Tochter
zur Frau. Während seiner Abwesenheit im Kriege gebar sie ihm
Zwillinge, lieblich wie Milch und Wein. Sie kam durch Verleum-
dung in übles Gerede und mußte das königliche Schloß verlassen
und in den Wald gehen. Um ihren Durst zu stillen, beugte sie
sich zum Ouell im Walde. Da fiel eines der Kinder in den Teich.
Da sie nur zwei Stummel ohne Hände hatte, konnte sie das Kind
nicht herausholen. Wie sie aber ihre armen Stummel ins Wasser



26 Baum- und Feldkultus in Rätien

hineinstreckte, um das Kind herauszuholen, wuchsen ihr die
Hände wieder. Der zurückkehrende Fürstensohn bekam dann
wieder Frau und Kind. — Es handelt sich wohl run die beleidigte
Baumgottheit, die vom Menschen verstümmelt wird aus Habsucht
und die doch immer wieder aus dem Schatz ihrer Fruchtbarkeit
Freuden und Früchte spendet, dem Scheusal im roten Frack zum
Trotz, den Menschen zum Frommen.

VII.

Unsere Darstellung des Baumkultus in den vorgeführten Er-
scheinungsformen gewinnt dadurch an Deutlichkeit und Sicher-
heit, daß wir die Stellung der Kirche zu diesen rituellen
heidnischen Gebräuchen kurz übersehen. Nach der Genesis nimmt
die tragische Geschichte miserer Stammeltern beim Baum des
Lebens und beim Baum der Erkenntnis ihren Anfangt. Gott er-
scheint und redet mit Moses aus einem DombuschioL Moses be-
weist seine Berufung durch den Stab, der sich in die Schlange
verwandelt. Beim jüdischen Gottesdienst braucht man Palmen-,
Myrthen- und Weidenzweige. Drei Ysopzweige, verbunden durch
eine rote wollene Binde, dienen den jüdischen Lustrationen als
Sprengwedel. Während der amtliche jüdische Gottesdienst die
richtige Distanz zum heidnischen Baumkultus einzuhalten und
scharf zu betonen weiß, ist dies nach Rosea«« beim Volk nicht der
Fall; denn die Leute opfern unter Eichen, Pappeln und Tere-
binthen, auf den Höhen; und in Hainen räuchern sie, wie der
Prophet zürnend klagt. Er bemerkt, daß sie durch Holz und Stab
Orakel befragen. Die Stellung der Israeliten war gegen diesen
Kultus so klar festgelegt, daß ihnen sogar der Gebrauch von Asche
eines verbrannten Götzenbildes oder Haines untersagt wari°L

Die Stellung des Christentums zum Baumkultus, der bei allen
Völkern der damaligen Zeit in Übung war, ist schon durch das
Alte Testament festgelegt. Sein Kampf gegen diesen und jeden
nichtchristlichen Kultus gewinnt durch die Sendung der Apostel
an alle Völker an brennender Aktualität. Anfänglich ist der Christ
der blutig leidende Teil, trotzdem die philosophischen Schulen
Athens und Roms - man denke an Sokrates, Plato, Aristoteles,
Cicero - zur Reifung der monotheistischen Gottesidee wunderbar
vorgearbeitet hatten; er hat alle heidnischen Kulte mitsamt der



Baum- und Feldkultus in Rätien 27

als Gott sich identifizierenden Staatsgewalt gegen sich. Die christ-
liehe monotheistische Gotteslehre dringt langsam an die Ober-
fläche und legt die Positionen des Heidentums in Asche. Der
Staat gibt mit dem Edikt von Mailand vom Jahre 313 nicht bloß
den Widerstand auf, sondern arbeitet positiv mit zur Ausrottung
der heidnischen Kulte. Wir vernehmen, wie Hieronymus (anno
331-420)i°4 eifert gegen die Häretiker, die da meinen, alles habe
eine Seele (omnia putant animantia). Augustinus^ (f 430) sagt:
„Quicumque in agro suo aut villa aut iuxta villam aliquas ar-
bores aut aras vel quaelibet fana habuerit, ubi miseri homines
soient aliqua vota reddere, si non eas destruxerit vel succiderit,
in illis sacrilegiis quae ibi facta fuerint sine dubio particeps erit."
(Wer irgendwo auf seinem Acker oder seinem Gehöfte oder neben
demselben etwa Bäume, Altäre oder sonstige Weiheorte haben

wird, wo die bedrückten Menschen Gelübde auszurichten pflegen,
und er vernichtet solche nicht oder wehrt nicht diesem unheiligen
Treiben, der wird sich ohne Zweifel solcher Sakrilegien schuldig
machen.) Das Konzil von Karthago verlangt, daß nicht bloß die
Götzenbilder, sondern auch die Haine wie die Bäume insge-
samt vernichtet werden müßten — es sei nicht erlaubt, bei ge-
weihten Bäumen, arbores sacrivas, Gelübde darzubringen.
Gleiche Verordnungen gegen die exoolentes arborum, gegen die
BaumVerehrer kennt das Concilium Tolet. von 681, das Con-
cilium Arelatense von 452. Deutlich spricht das Konzil von Nantes
vom Jahre 895; denn dieses verordnet den Bischöfen ausdrück-
lieh : „arbores daemonibus oonsecratae, quas vulgus colit et in
tanta veneratione habet, ut nec ramum vel surculum audeat am-
putare." Die Bischöfe müssen ausrotten die den Dämonen ge-
weihten Bäume, welche das Volk verehrt und in solcher Verehrung
hat, daß sie weder einen Ast noch einen Zweig davon abzu-
schneiden wagenioo. Im 7. Jahrhundert predigt der hl. Eligius in
Frankreich: „Nullus praesumat pecora per cavam arborem trän-
sire.(Niemand wage es, das Vieh durch das Baumloch zu
treiben.)

Die genannten Konzilsvorschriften und -verböte galten natür-
lieh auch für Rätien. Die Spuren davon sind nicht sehr zahl-
reich. In der lex Remedii (8. Jahrh.) sind für die sacrilegi, male-
fici und mathematici, also für Wahrsager und sakrilegische Götzen-



28 Baum- und Feldkultus in Rätien

diener, als Strafe vorgesehen, daß der Fehlbare kahlgeschoren
werde, daß siedendes Pech aufs Haupt gegossen und daß er auf
einem Esel durch die Dörfer geführt würde. Dadurch wird natür-
lieh auch der Baumkultus getroffen, trotzdem er nicht ausdrück-
lieh genannt wird. Vom Kampf der Kirche gegen diesen Kultus
haben wir bereits vernommen aus der Legende des hl. Luzius,
der im Marswald gegen diesen Götzendienst auftrat. Die Legende
des hl. Sigisbert, der den Baum mit dem Apollobild durchs Kreuz-
zeichen in die Luft bannt und umhauen läßt, bestätigt das gleiche.
Vielleicht gehört es auch daher, daß der hl. Gaudentius zu Ca-

saccia unter einer „hohen" Tanne enthauptet wurde. Mit welcher
Entschiedenheit in Rätien durch den hl. Pirmin von Pfäfers aus

gegen den Baumkultus gepredigt wurde, beweisen unsere Aus-
führungen aus dem Skarapsus, die wir bei den Opfern anführten.
Die Parallelstellen der Predigten des hl. Martinus von Braga
(Bauernpredigt), die Musterkatechese des hl. Augustinus, die Pre-

digten des Caesarius von Arles und des Eligius von Noyon, die
nach den Prüfungen von Dr. Gall Jecker als Unterlage für die
Christenlehre des hl. Pirmin gedient haben dürften, beweisen, wie
allgemein der heidnische Baumkultus im damaligen römischen
Weltreiche war und wie er bekämpft wurde. In Deutschland ist
dieser Kampf der Bischöfe noch im 12. Jahrhundert, nicht er-
loschen, wenn er auch mildere Formen angenommen hat. „Als
der Bischof von Bamberg auf seiner Missionsreise anno 1.125 nach
Stettin kam, fand er, daß man dort einen Baum neben einer hei-
ligen Quelle verehrte. Als er die Zerstörung des Baumes anord-
nete, bat ihn das Volk, den Baum zu schonen ; sie wollten keinen
Götzendienst treiben, sondern ihn behalten wegen seiner Schön-
heit und seines angenehmen Schattens; salvare illam, quam sal-
vari ab illa se velle, lieber den Baum retten, als von ihm errettet
werden. Daraus verstehen wir nun auch, warum das alte
Rituale Curieuse die Anordnung enthielt, keine Bäume auf den
Friedhöfen zu dulden." (Caminada, Friedhöfe Seite lOßios.) Es
scheint ferner, daß man auch durch Verspottung den Fruchtbar-
keitskultus des Margarethaliedes unschädlich zu machen suchte.
Das Lied schließt nämlich:

,,E cura ch'ella ei ida sut il zen de sogn Gieri e sogn Gagl
Tuccavan ei densemen, ch'ei dev'ora il battagl."



Baum- und Feldkultus in Rätien 29

(Unter der Glocke St. Jörgs und St. Galls
Ist die Maid vorübergezogen.
Da hat es geläutet so lauten Schalls,
Daß der Klöppel herausgeflogen.)

Statt dessen sangen die Spötter :

„Si sogn Gieri e si sogn Gagl
Tuccavan densemen cun in barcagl."i09

(Zu St. Jörg und St. Gall läutete man zusammen
mit einer Gebse.)

Oder ist das gar die ältere Fassung Oder gar die heidnische Art
des Läutens zu einer Zeit, wo man noch keine Glocken hatte?.
Heidnische Völkerschaften rufen durch Holzinstrumente noch
heute zum Gottesdienst.

Von der Christianisierung des heidnischen Baum- und Feld-
kultus sprechen der früher genannte „burschin de S. Valentin",
der Wacholderstrauch des hl. Valentin, die Weihnachtsbräuche
des Christblockes, der Weihnachtsrose, der Zwiebel, des Kirsch-
baumzweiges auf dem Weihnachtstisch, der Mispel (wenn sie

überhaupt bündnerisch ist!) und die kirchliche Kräuterweihe ver-
schiedener Feste. Das Tragen der Jugendkränze bei Hochzeit und
Festen kann ebenfalls hieher gehören. Der gleichen Christiani-
sierungsidee dient das Kreuzzeichen auf Gegenständen, Stöcken
und Stäben. Der Ziegenhirt aus Schlans, der nach der Chresto-
mathie im Friberger Tobel mit der alten Hexe focht, zerschlug auf
deren Rücken den Stock, bis nur mehr ein Stücklein in seiner
Hand zurückbliebuo. Dort war ein Kreuzlein eingekerbt. Deswegen
schrie die alte Hexe ihm nach, als er entwischte : „Glück für dich,
daß du dieses Stück noch in der Hand hieltest, sonst hätte ich
dich zerkleinert, daß die Vögel dich hätten aufpicken können."

Das Reich der gehörnten Majestät war durch die christliche
Missionierung in den Heidenländern gar schmal geworden, des-

wegen bat der Teufel seinen Sieger, den Herrgott, er möchte ihm
doch noch einen Baum lassen. Der Herrgott erlaubte ihm die
Preißelbeerstaude (gainedeis) ; doch zeichnete er der Beere ein
Kreuzlein aufs Kleid, das heute noch sichtbar ist, damit der Teufel
durch diese keinen Schaden zufügen könnet.

Als Theologe darf der Schreiber dieses Aufsatzes schließend
wohl bemerken, daß es ihm genügt, wenn die wahre christliche
Gotteserkenntnis im Laufe der Jahrhunderte sich so siegreich



30 Baum- und Feldkultus in Rätien

durchrang, daß jene finstere Macht, „die stets das Böse will, aber
stets das Gute schafft", aus den Schätzen der modernen Kultur
nur einige fade „garnedels", Preißelbeeren, zu haschen bekommt.

Anmerkungen.
1 Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden im

gang 60 Seite 1—25 Wasserkultus, im Jahrgang 63 Seite 21 Feuerkultus,
im Jahrgang 65 Seite 65 Steinkultus.

2 Preller, Römische Mythologie I. S. 110.
3 Kriß, Religiöse Volkskunde S. 38.
4 Lütolf, Die Glaubensboten der Schweiz S. 119.
5 Consolaziun dell'olma devotiusa, Squiciau a Cuera tras Peter Mo-

ron igl onn 1702. pag. 382, 15.
6 Dr. Fry, Der Trunser Ahorn, Buchdruckerei Sprecher, Egger-

ling & Cie., Chur, 1928, S. 22.
7 Dr. Fry, Der Trunser Ahorn S. 45.
8 Dr. Fry, idem S. 45.
9 Dr. Fry, idem S. 46. Ich erinnere hier auch noch an die Linde

beim Schloß Rhäzüns.
10 Rätoromanische Chrestomathie, Verlag von F. Junge, Erlangen

(wird in Zukunft nur so zitiert: R. Chr.) Bd. IV 981 S. 117—122.
11 R. Chr. II. 632/197. Dort heißt es, daß die Hexen besondere Vor-

liebe für schwarze Kirschen hätten.
12 Mannhardt, Wald- und Feldkulte S. 15.
is Mannhardt, idem S. 18.

il R. Chr. II. 634/243.
is R. Chr. II. 654.
16 R. Chr. II. 87.

il R. Chr. II. S. 144, 12.
18 R. Chr. II. S. 144, 11.
19 R. Chr. II. S. 144, 11.
20 Manhardt, S. 34, 32, 23.
21 R. Chr. II. S. 148, 28.
22 R. Chr. II. S. 144, 10.
23 R. Chr. II. S. 150, 38.
24 R. Chr. II. S. 151, 152.
25 R. Chr. X. S. 1122.
26 Ischi XIII S. 170.
21 Caduff, Knabenschaften S. 126.
28 Mannhardt, Wald- und Feldkultus S. 237.
29 Man vergleiche hier auch den Wilden Mann der Umzüge der

Kleinbasler Ehrenzeichen von Fritz Knuchel, Verlag Gesellschaft für
Volkskunde, Basel 1914.



Baum- und Feldkultus in Rätien 31

so R. Chr. II. S. 659, 116.
31 R. Chr. II. S. 98.
32 R. Chr. II. S. 147, 25.
33 Mannhardt, Wald- und Feldkultus S. 42.
34 R. Chr. II. S. 650, 77—84.
35 R. Chr. II. S. 78.
36 R. Chr. II. S. 74.
37 Ischi, Jg. IV S. 5, la ballada dil fideivel per, v. Dr. Decurtins.
38 Ischi, Jahrgang II. Seite 141.
39 Mannhardt, Wald- und Feldkultus S. 39.
40 Dante, Divina Commedia, Inferno, Cant. XIII, 22—46.
41 R. Chr. II. S. 12.
42 R. Chr. II. 24, 34.
43 Ischi, Jahrg. IX S. 134, Co dertgavan nos vegls, von Dr. Tuor.
44 Caminada, Bündner Friedhöfe S. 12.
45 R. Chr. II. S. 238.
46 R. Chr. II. S. 193.
47 R. Chr. II. S. 216.
48 Annalas XII.
49 R. Chr. II. 651.
so R. Chr. X. 669 und 670.
51 Mannhardt S. 35, Anm. 2.

52 Bötticher S. 10 ff.
53 Bötticher S. 12.
54 Bötticher S. 13.
55 Breviar. Roman. Lib. I. Comm. in cap. 8, Dominica IV post Epi-

phanias.
56 R. Chr. II. S. 149, 32. — Caminada, Steinkultus S. 90.
57 R. Chr. X. 707, 48.
58 Rochholz, Schweizersagen S. 75.
59 Mannhardt, Wald- und Feldkultus S. 44, Anmerkung.
60 R. Chr. II. 631, 157; 633, 214.
si R. Chr. II.
62 Mannhardt, Wald- und Feldkultus S. 11 Bd. I.
63 R. Chr. II. 181, 12.
64 Bötticher, Baumkultus der Hellenen; Berlin, Weidmannsche Buch-

handlung 1856. Seite 70.
65 Wiebel R., Der Bildinhalt der Domplastik in Chur, Sonderabdruck

des Anzeigers für Altertumskunde Heft 4, 1, 2, 1934/35 S. 23.
66 R. Chr. II. S. 688, 1, 12.
67 R. Chr. X. 766, 44.
68 R. Chr. II. — pop sut il fraissen.
69 II. Chr. II. S. 689, 17.
70 R. Chr. II. S. 693, 21 und R. Chr. IV. S. 1017, 27.
71 Fünfhundert-Jahrfeier 1424—1924, Bilder des Festzuges.



32 Baum- und Feldkultus in Rätien

72 Wald- und Feldkultus I. S. 494 und 302—303.
73 Bötticher S. 182 und Erläut. S. 345.
74 R. Chr. X. 665, 68.
75 R. Chr. II. 154, 50.
76 Übersetzung unsicher
77 Nach Ducange könnte es sich um eine Art Opferstock handeln,

der eine Höhlung besaß zur Aufnahme des Opfers.
78 caractères vielleicht Zettel mit irgendeinem rätselhaften Buch-

stabengekritzel.
79 Da nach Ducange sucus auch Dreck heißt, könnte es sich um ein

Dreckopfer handeln.
30 R. Chr. IV. S. 980, 99, 100. — Vergleiche die kostbare Arbeit von

Gall Jecker, Die Heimat des hl. Pirmin, des Apostels der Alemannen,
Aschendorfsche Verlagsbuchhandlung, Münster 1927.

si R. Chr. II. 168.
82 R. Chr. II. 167, 3, 32.
83 R. Chr. II. 677, 159.
84 R. Chr. II. 168, 75, 76.
85 R. Chr. II. 625, 13.
86 R. Chr. X. 712, 13.
87 R. Chr. II. 632, 180.
88 Mannhardt, Wald- und Feldkultus I. S. 22.
89 R. Chr. II. 635, 254.
so R. Chr. II. 631, 133.
91 R. Chr. IV. 980, 94—97.
92 R. Chr. IV. 980, 98.
93 R. Chr. IV. 1019, 268 und 982, 147.
94 R. Chr. II. 238.
95 Carnot, Im Lande der Rätoromanen S. 29.
96 R. Chr. IV. 980, 101, 102, 103.
97 Dietrich Jecklin, Volkstümliches, Ausgabe 1876, S. 45.
98 Mannhardt, Wald- und Feldkultus I. S. 10 ff.
99 R. Chr. II. 27 und X.
100 Moses I. 2, 9.
101 Moses 3, 2.
102 Hosea 4, 12.
103 Bötticher S. 524.
104 Hieronymus Lib. I. Comm. in cap. 8.
105 Augustinus de tempore Sermon. CCXLI.
los Mannhardt, Wald- und Feldkultus S. 71.
107 Mannhardt S. 34.
los Caminada, Bündner Friedhöfe S. 103.
109 R. Chr. II. 182, 41.
no R. Chr. II. 156.
m R. Chr. II. 146.


	Baum- und Feldkultus in Rätien

