
Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 65 (1935)

Artikel: Steinkultus in Rätien

Autor: Caminada, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595957

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Steinkultus in Rätien 299

Steinkultus in Rätien.
Von Chr. Caminada, Domherr.

Zaudernden Schrittes und geheimnisvoll erfaßt gehen wir
daran, jene stummen Steine, welche vielerorts in rätischen Landen

auf sonnverbrannten Höhen, in Waldlichtungen, an Wasserquellen

und an Flüssen als Teufelssteine, als Nixenstätten, als
Elfen- und Dialenfelsblöcke und als Hexentanzplätze aus
gespenstisch sich formenden Nebelfetzen der Sagen uns anstarren,
zum Sprechen zu veranlassen. Die Rätoromanische Chrestomathie

und andere Freunde der Volkskunde sind jenen
bläulichen Irrlichtern, die zauberhaft da und dort aufhüpfen und
verfliegen, sobald man nach ihnen greift, nachgeeilt und haben
deren Kunde in ihren Schriften mit zitteriger Feder festzubannen
sich bemüht; aber ob es meinen aufgeklärten Lesern entspricht,
verwitterte Granitblöcke zu besuchen und Felsenwinkel zu
durchstöbern, wo ekelhafte Fledermäuse mit ihrem garstigen Leib das
Gesicht des erschauernden Wanderers umstreichen, ist eine

Frage der Wertung des Aberglaubens als Quelle der
Volkskunde. Steine möchten wir zum Sprechen veranlassen, die seit
Jahrtausenden stumm und trotzig am Wege späterer
Kulturepochen und Völker sitzen. Man kann sie erledigen, indem man
geringschätzig an ihnen vorübergeht, indem man mit Dynamit
den Riesenleib zerreißt und aus dem Abfall die Straße bekiest;
aber sie scheinen noch zu reden aus den Mauern der Bauten, in
die sie hineingefügt worden waren, und aus dem Unheimlichen
gewisser Straßenstellen, die Reiter und Roß foppen mit Tod
und Unglück. Das Christentum suchte das Böse zu bannen
durch eingekerbte Kreuze, durch heilige Sprüche und Namen.
Die Steinblöcke wurden stumm; einzig der Aberglaube machte
sich an diesen Zeugen einer ehemaligen, fernabhegenden Kultur
noch zu schaffen. Wir selber möchten einiges davon erlauschen.



300 Steinkultus in Rätien

Durch die Tätigkeit unserer bündnerischen Folkloristen Von-

bun, Jecklin und Decurtins, durch die neueren Arbeiten von
Dr. Olgiati1 im Bergeil und dank der überreichen Erfolge von
Herrn Kreisförster Burkart2 besitzen wir ein großes Inventar
von Gegenständen der Vorgeschichte, die wir nun erlauschen
möchten. Die richtige Stimmung für den Steinkultus in Rätien
wird dadurch erarbeitet, daß man das einzigartige, klassische
Land der Dolmen, Peulven, Menhirs oder Megalithen, die
Bretagne besucht. Schon im Jahre 1867 hat der Pariser Kongreß3
für Urgeschichte diese gewaltigen stummen Zeugen einer
uralten Kultur, die im Departement Finistere, vorab in der
Gegend von Morbihan sich befinden, als Megalithen getauft und

in Gruppen eingeteilt, nach den Namen, die ihnen das
bretonische Volk gegeben hat. Die einen heißen Dolmen, das heißt
d o 1 Tisch und m e n Stein, also Steintisch. Sie bestehen aus

einer Reihe unbehauener Steinpilaster, die von einer oder
mehreren Platten überdeckt sind. Es entsteht dadurch ein zimmerartiger

Raum, welcher bald einen ovalen, bald einen runden oder
einen kreuzförmigen Grundriß bildet. Oft hat der Raum durch
einen längeren oder kürzeren Gang Zutritt. Das Inventar, das

in diesen Räumen zutage trat, deckte sich nahezu mit dem, was

aus unseren prähistorischen Ausgrabungen in Castaneda ans

Licht kam. In einem der interessantesten Räume entdeckte man
die Eingravierung verschiedener Bilder, Zeichnungen, die Ähren,
Sonne, Frauenbrüste, Personen und Tierleiber sein könnten. Man

glaubt, daß dieser Raum einer Göttin der Fruchtbarkeit geweiht
war. Als ganz besonders bemerkenswert werden bezeichnet „la
table des marchands" zu Lokmariaker (Morbihan), die Dolmen
von Kermario in Carnac, in Krukuno, der Mane Ruthual zu

Lokmariaker, „les trois allees couvertes" von Rossedec zu Plou-

harmel, „les dolmes pierres plattes" zu Lokmariaker.
Die anderen Zeugen einer prähistorischen Kultur heißen

Menhir, aus m e n Stein und h i r lang, ein vertikal
aufgepflanzter Fels konischer, zylindrischer oder spindelartiger
Form, meistens roh, aber hie und da auch bearbeitet bzw.
geglättet. Es wurde in der Bretagne eine Statistik von 4747
solchen Menhirs zusammengestellt. Davon entfallen 3450 nur auf

Morbihan. Man hat solche von mehreren Metern Höhte, solche



Steinkultus in Rätien 801

von 10 und n Metern, ja einen Menhir von 20,30 Meter.
Besondere Beachtung verdienen die Geants von Erdeven, eine
Gruppe von Menhirs zu Carnac, der gebrochene Menhir Men-
ar-Groagh, der Feenstein zu Lokmariaker, der 200000
Kilogramm wiegt und ungefähr so lang ist wie der Obelisk vor Sankt
Peter in Rom (den man mit 800—900 Personen und 70 Pferden
aufrichtete). Man zeigt ferner die alignements, viele in Reih
und Glied aufgerichtete Menhirs. Solche finden sich nur in der
Bretagne zu Carnac im Morbihan. Es steht da ein Heer von
solchen Menhirs, die in drei Gruppen angeordnet hintereinander
eine Länge von drei Kilometern decken. Das alignement von
Menec zählt in elf Zeilen 1169 Menhirs, dasjenige von Ker-
maria in zehn Zeilen 982 Menhirs und die dritte Heeresgruppe
Kerlescan hat in dreizehn Reihen 579 Menhirs. Wir haben dort
am Meere, wo die Fluten des Ozeans sich an der Landzunge
von Quiberon brechen, Eindrücke einer prähistorischen Kultur
erlebt, die sich nicht beschreiben lassen. Menschen lebten da,
die ihren Toten und ihren Göttern solche Riesenmonumente und
Altäre setzten. Die bretonische Volkssage erzählt von einem
hl. Cornely, welcher die ihn verfolgenden Riesensoldaten zu
Steinblöcken verwandelte. So erklärt die Sage jenes tiefernsten,
fast schwermütigen Volkes diese Riesenlager von Menhirs.

Eine andere Gruppe von Menhirs heißt „cromlech". Es ist
ein Kranz von Menhirs, der in einem mehr oder weniger
regelmäßigen Kreis als Schutz, Zierde oder Umrahmung eines
Zentrums, vielleicht eines Grabes oder Altares angelegt zu sein
scheint. In den Departementen Finistere und Morbihan sind
17 solche nachweisbar. Es finden sich solche auch anderwärts.
Vielleicht ist die Einrahmung der einzelnen Grabgruppen auf
dem Gräberfeld von Darvella-Truns gleicher oder doch
verwandter Art4.

Inwieweit unsere rätischen Schalen- und Zeichensteine dieser
prähistorischen Kultur verwandt sind, läßt sich schwer
entscheiden ; aber doch scheinen sie der gleichen Gedankenwelt zu
entstammen. Daß man aber ehemals durch Steine reden wollte,
bezeugt uns die Bibel.

Die Aufrichtung von Steinen als Erinnerung (in titulum),
als Denkmal eines Ereignisses besonderer Gottesoffenbarung



302 Steinkultus in Rätien

und als Altar ist im Buche Moses bezeugt: „Also stand Jakob
des Morgens auf und nahm den Stein, den er unter sein Haupt
gelegt, und richtete ihn zu einem Zeichen auf, und goß Öl darauf

— und dieser Stein, den ich zum Zeichen aufgerichtet, soll
Haus Gottes genannt werden; und von allem, was du mir gibst,
will ich dir den Zehnten opfern." Gen. 28, 18 und 22. Und als

Jakob mit Laban den Bund einging, da setzte er dafür ein Denkmal:

„So komm denn, und laß uns ein Bündnis machen, daß
ein Zeugnis sei zwischen mir und dir. Da nahm Jakob einen
Stein und richtete ihn zum Denkmal auf und sprach zu seinen
Brüdern: Bringet Steine her! Und sie sammelten Steine und
machten einen Haufen und aßen darauf. Diesen nannte Laban
Haufen des Zeugen, und Jakob Haufen des Zeugnisses (tumu-
lum testis, acervum testimonii), jeder nach der eigentümlichen
Weise seiner Sprache — also schwur Jakob bei der Furcht seines

Vaters Isaak — und opferte auf dem Berge und rief seine Brüder

zum Mahle, und sie aßen und blieben daselbst." Gen. 31,

45 usw.
Beim Durchzug der Kinder Israel durch den Jordan

verordnete Gott dem Josue zum Denkmal des geschehenen Wunders

: „Wähle aus zwölf Männer, je einen von jeglichem Stamme,
und gebiete ihnen, daß sie mitten aus dem Rinnsale des Jordan,
wo die Füße der Priester standen, zwölf der härtesten Steine

nehmen (für jeden Stamm einen) — und wenn eure Söhne euch

morgen fragen, und sagen: ,Was bedeuten diese Steine?', so

sollt ihr ihnen antworten: Das Wasser des Jordan wich vor der
Bundeslade des Herrn zurück, da sie hindurchging; darum wurden

diese Steine zum Denkmal gesetzt für die Söhne Israels auf

immer." Josue 4, 1—25. Als Josue in seiner letzten
Volksversammlung das Gesetz mit Mahnungen vortrug, heißt es wieder:
„Und er nahm einen sehr großen Stein, und stellte ihn auf unter
der Eiche, die im Heiligtum des Herrn stand, und er sprach
zum ganzen Volke: Siehe, dieser Stein soll euch zum Zeugnisse
sein, denn er hat gehört alle Worte des Herrn, die er zu euch

geredet hat." Jos. 24, 26—28. „Und wenn ihr hinüberziehet
über den Jordan, so sollet ihr die Steine, von denen ich euch

gebiete, auf dem Berge Hebal errichten, und sie mit Kalk glatt
machen — und du sollst dem Herrn, deinem Gott, einen Altar



Steinkultus in Rätien 308

daselbst bauen von Steinen, die kein Eisen berührt hat, von
rauhen und unbehauenen Steinen, und sollst darauf Brandopfer
dem Herrn deinem Gott darbringen." Deut. 27, 1—9.

Bei Lev. XXVI steht die Verordnung: „Noch sollt ihr Säulen
aufrichten, noch Denksteine setzen in eurem Lande, sie
anzubeten." (Nec insignem lapidem ponetis in terra vestra, ut ado-
retis eum.)

Beachten wir bei allen diesen Texten, daß sich folgendes
Bild aus der Bibel ergibt. Es werden große, sehr harte Steine
— ingentes et durissimi — aufgerichtet als Denkmäler gewisser
Ereignisse, im gleichen Sinne werden Steinhaufen aufgetürmt,
es werden Steine, unbehauene, in rohem Zustande, ohne daß
Eisen5 sie berührte, verwendet und als Altäre aufgerichtet. Darauf

werden Brand- und Blutopfer dargebracht, das Volk nimmt
am Mahle teil, und auf geglätteten Steinen werden die Gesetze

eingehauen. In gleicher Weise errichteten auch die Heiden
Steine zu Erinnerungsdenkmälern und als Altäre; aber nun
rückt die Bibel von ihnen weg, zieht den Trennungsstrich,
indem sie verbietet, daß man Steinsäulen und Riesensteine
anbete was also bei den Heiden Sitte war, sonst wäre kein
Verbot erlassen worden, und nicht ausdrücklich die Zerstörung
derjenigen Steine angeordnet worden, die angebetet wurden.
Deutor. 12. 2, 3, Numeri 33, 52. 2. Mos. 23, 24.

Das Christentum hatte, wie zahlreiche Konzilienverordnungen
zeigen, den gleichen Kampf fortzusetzen. Wir nennen die
Konzilien von Karthago 398, Arles 452, Tours 567, Nantes 658 und
742, Toledo 681 und 692, Mainz 743, Paris 826 und 829, Rouen
1445, Bourges 1528, Valence 1557, Chartres 1559, Cambray
1565 etc. Weil die Verurteilung überall in ähnlicher Form
gefaßt ist, so lassen wir hier bloß das Konzil von Arles sprechen:
„Si in aliouius Episcopi territorio infideles aut faculas accen-
dunt, aut arbores, fontes vel sax a venerentur si hoc eruere
neglexerit, sacrilegii reum se esse cognoscat. Dominus aut ordi-
nator ipsius, si admonitu emendare noluerit communione pri-
vetur."6 In diesem Falle werden die Steinanbeter verurteilt und
beim Konzil von Toledo die Accensores lapidum, die Feuer-
anmacher auf Steinen7. Auch der Kirchenvater Hieronymus
(331—420), der große Kenner der klassischen und orientali-



304 Steinkultus in Rätien

sehen Literatur, der in Aquileja, Trier, Ägypten und Palästina
sich aufgehalten hatte, eifert in seinem Kommentar zum
Evangelium des hl. .Matthäus gegen die „ignorantes creatorem et

adorantes lapidem", gegen diejenigen, welche den Schöpfer
nicht kennen und Steine anbeten8.

Steine wandern leben doch.

Die Stellung der Bibel zum Sinn des aufgerichteten Steines

und der Kampf der Kirchenkonzilien und Kirchenschriftsteller
gegen die Verehrung der Steine, und der überwältigende
Eindruck der versteinerten Armee von Carnac mögen jene
Stimmung wachrufen, die nötig ist, um den Unmöglichkeiten, den

scheinbaren Lächerlichkeiten und • Unheimlichkeiten des
rätischen Aberglaubens wie Spuren zu folgen, die uns ein Bild der

Religion der Volksstämme prähistorischer Zeiten geben. Im
Grunde genommen entdecken wir hier ein gewaltiges Ringen
um die Jenseitsideologie und um den Sinn des menschlichen
Lebens. Der Stein, der infolge der Anziehungskraft der Erde
so fest an der Erde haftet und, wenn von ihr losgelöst, mit
Riesensätzen und unwiderstehlicher Kraft die gleiche Lage sich

wieder ertrotzt, wird von diesen Menschen gerade dadurch als

besonderes Geheimnis betont, daß ihre Sagen vom Wandertrieb

und vom verborgenen Leben der Steine sich bis auf den

heutigen Tag erhalten haben. Als die kleine Wallfahrtskapelle
St. Benedikt ob Somvix auf dem Plaun de cruschs errichtet
werden sollte, da erschien bei Nacht ein weißer Vogel und trug
Tag für Tag die dort gesammelten Steine an den Platz, wo

die Kapelle heute steht9. Die Riesenplatte, die den Hexentanz-

platz der Alp Caschle10 im Tavetschertal bildet, kam auf einem

Seidenfaden von der jenseitigen Talseite an den heutigen Standort.

Ein großer Block bei der „unheimlichen" Brücke von Par-

domet-Disentis11 wird gemäß der Sage eines Tages nach
Surrhein hinauswandern. Die sagenumwobene Baugeschichte einer

großen Zahl Kirchen Bündens spricht von den Steinen, die bei

Nacht allein den richtigen, von Gott gewollten Standort
aufsuchten. Wir begegnen hier der gleichen Idee wie zu Carnac,

wo die Menhirs12 einmal im Jahre — zu Weihnachten — hinab-



Steinkultus in Rätien 305

wandern dürfen zum Fluß, um ihren Riesendurst zu stillen. Zu
dieser Gedankenreihe gehören offenbar auch jene Berichte des
Wörterbuchs des deutschen Aberglaubens über Steine, die beim
Mittagsläuten sich drehen oder sich umwenden. Ihnen
verwandt sind jene Riesenfelsblöcke „pierres branlants"13 der
Bretagne, die Wackelsteine, die so gelagert sind, daß ein Mann,
der sich an sie stemmt, sie in Bewegung bringen kann. Es sind
Orakelsteine, welche Zukünftiges ankünden können.

Die Steine üben Rache.

Am Vorabend des Bergsturzes zu Plurs14 hatte ein armer
Bettler umsonst von Haus zu Haus um ein Nachtquartier
angehalten. Zwei alte Eheleute nahmen ihn auf und bewirteten
den Hungernden mit Ziegenmilch und Schwarzbrot. Trotz ihrer
inständigen Bitten, bei ihnen zu bleiben, verließ er das Haus.
Alsbald setzte ein stürmischer Regen ein. Eine Rüfe löste sich
vom Berghang, voran ein gewaltiger Felsblock, auf dem der
abgewiesene Bettler hochaufgerichtet stand. Der Stein setzte
sich als schützende Abwehr zu dem gastlichen Haus, während
das ganze Dorf bis zur herausragenden Turmspitze in der Rüfe
verschwand. Ob dem Dorfe Ruschein15, wo die Hexen bei Nacht
eine Rüfe gegen das Dorf hinabwälzten, findet sich eine Platte
auf einen Stein gelehnt, welche die Hexen liegen lassen mußten,

weil die läutende Morgenglocke ihr Zerstö rungswerk
aufhielt. Von der Hexenplatte der Alp Caschle rollten die Hexen
eines Tages auf den Geistlichen, der aus dem Bache seinen
Durst stillen wollte, Steine hinab, weil er die Platte gesegnet
und den Namen Jesu daraufgezeichnet hatte. Sie konnten ihm
nicht schaden, weil er die geweihte Stola bei sich trug; aber
ein anderes Mal, wo er ohne Stola war, wurden sie seiner
gewahr und wälzten eine Lawine auf ihn hinab, in der er des
Todes war15. Als der Teufel zu Münster eine Wette einging zur
Urbarmachung eines Bodenstückes in der Nähe des Klosters,
läutete durch den überlistenden Mesner die Morgenglocke vor
Vollendung der Arbeit17. Der Teufel ward um die Wette — eine
Seele — betrogen und warf in seinem Grimm einen Felsblock
aufs Kloster; doch flog dieser übers Ziel hinaus. Der Stein fiel

20



806 Steinkultus in Rätien

auf die Straße beim Klostereingang. Die Spuren der Teufelsklauen

sind an dem Stein noch heute wahrnehmbar. Ein
Holzfrevler von Sent muß Nacht für Nacht mit seinen Zugochsen
über einen Felsenabgrund hinauf- und hinabfahren — unter
unheimlichem Gepolter und Flüchen18.

Schätze unter Steinen.

Zahlreiche Sagen und Märchen Bündens berichten von Fels-
blöcken und Steinplatten, unter denen unsagbar große Schätze

ruhen. Ein Ziegenhirt19 schlüpfte eines Tages gwundrig und

mutig hinab durch das Tor einer solchen Platte, aus welcher
eine Hand sich hervorgestreckt hatte, um seine Provianttasche
zu nehmen. Er gelangte zu einer schätzehütenden Alten, die

ihn bewirtete. Er überlistete die Alte, die ihn im Schlafe gerne
getötet hätte; er stach sie im Schlummer mit dem Messer nieder,
das für seinen Hals bestimmt war. Der Hirt nahm den Schatz

an sich, durch den er nun reich genug war, zog in fremde

Länder, während er anderen das Ziegenhüten überließ. Ein
Schüler der schwarzen Magie20 erteilte einem armen Vater den

Rat, im Steingeröll eines Tobels an einem bestimmten Ort nach

einem Schatz zu graben. Der Mann fand nur Steine, die er
übellaunig schließlich mitnahm; aber später erfuhr er am Markt
in Lugano, welch einen hohen Wert sie hatten. Er forderte
einen so maßlosen Preis, daß er beschämt sich abwenden

mußte; aber dieser wurde ihm anstandslos eingehändigt. Als

er nach der Heimkehr am gleichen Ort wieder nach Schätzen

grub, waren seine Mühen umsonst. Ein solcher Schwarzkünstler21

sagte, es sei auf der „Schetga" ein Kristall im Erdboden,
so dünn überdeckt, daß das Scharren einer Hühnerkralle ihn

hervorzerren könnte; dieser habe einen größeren Wert als der

weite Wiesengrund von Madernal - Disentis. Unter den
Felsblöcken des Piz Scalotta22 im Oberhalbstein hat das Meermännchen

in dunklen Kammern Schätze verborgen, deren drei

Frauen, die drei Tage und Nächte beten und fasten würden,
dann habhaft werden könnten, wenn sie dabei gar kein Wort
sprächen, was immer geschehe. Leider konnten sie nicht

schweigen, und der Schatz wartet noch immer auf schweigsame



Steinkultus in Rätien 307

Frauen... Auf Plaun Seuter22 fand sich vor vielen Jahren ein
großer Steinhaufen, auf dem kein Schnee sich lagern konnte,
mochte die Umgebung auch noch so hoch überschneit sein.
Dort ruhte nämlich ein gewaltiger Schatz, — und Schätze brennen

bekanntlich. Als die neue Straße dort erbaut wurde,
entschloß man sich, den Steinhaufen für den Straßenbau zu
verwenden. Man wagte erst dann den ersten Spatenstich zu tun,
als der Kapuziner seinen Segen gesprochen hatte. Man fand
keinen Schatz. Seither bleibt der Platz nicht mehr schneefrei.
Zu Surava21 wird „ainten Crappa cotschna" von einer Felsenritze

erzählt, wo ein Jünger der Magie Jahr für Jahr sein Näpfchen

hinsetzen konnte. Bares Gold tropfte hinein bis zum Rand.
Der Schwarzkünstler erschien dann jedes Jahr am gleichen
Tage und holte sich das kostbare Gold. Den Suravern blieb
der Goldquell verborgen; denn als sie gwundrig darnach fragten,

erschien der Glückliche nicht mehr. Unter einem Felsen
zu Remüs-Seraplana25 ruht ebenfalls ein großer Schatz; aber
bis heute vermochte ihn niemand zu finden und zu heben. Auf
dem Grenzpunkt, wo die vier politischen Gemeinden Schleuis,
Sagens, Laax und Fellers sich scheiden, liegt eine mächtige
Steinplatte, welche den geheimnisvollen Namen „platta pus-
senta" trägt. Sie deckt einen großen Schatz. Eines Tages ging
ein unschuldiges Kind hier vorüber und gewahrte da eine
weißgekleidete Frau, die drei Leinendecken ausgebreitet hatte. Die
eine war mit Gold überdeckt; während die zweite ganz mit
Silber belastet war, standen auf der dritten viele Stricke. Dem
Kinde sagte die Frau: „Nimm davon, soviel du wegtragen
magst." Das Kind nahm einen Strick mit sich heim nach
Sagens26. Zu Paris erfuhr ein junger Mann aus Disentis, daß bei
der St. Agatha-Kapelle draußen vor dem Dorfe in einem
Steinhaufen ein Schatz verborgen sei, dessen derjenige habhaft
werden könne, der zu einer bestimmten Stunde an einem
bestimmten Tag sich dort einfände, den gehörnten Widder, welcher

dort Wache stehe, bei den Hörnern fasse und ohne ein
Wort zu sprechen festhalte. Der schlaue Bursche verließ mit
Ausreden seinen Dienstherrn in Paris, der ihm diese Mitteilung
gemacht hatte, reiste heim, um den Schatz zu heben, an dem
er über alle Maßen reich würde. Er fand sich zur bezeichneten



308 Steinkultus in Rätien

Stunde in St. Agatha ein, wo bald der schatzhütende graue
Widder erschien. Diesen packte er bei den Hörnern, indem
der Schrei ihm entfuhr: „So, jetzt habe ich' dich, du Vieh!"
Alsogleich verschwand der Widder, und der Schatz blieb
ungehoben.

Steinhaufen, ja sogar Friedhofmauern stehen im Rufe
geheimnisvoller kultischer Kraft. Zu Tschlin (Engadin) entdeckte
ein Bauer an einer Friedhofmauer einen glühenden
Kohlenhaufen. Er nahm eine solche Kohle, um seine Pfeife
anzuzünden ; als sie nicht zündete, warf er sie fort und holte eine

zweite heraus, die gleicherweise den Tabak nicht anbrannte.
Als er eine dritte versuchte, entdeckte er, daß sie nicht einmal

warm war. Verwundert nahm er eine mit sich heim, um zu

sehen, was für merkwürdige Kohlen das wären. Als er morgens
die Tasche leerte, entdeckte er, daß die eingepackten, über
Nacht vergessenen Kohlen zwei bare Goldstücke waren. Er
eilte sofort zum Friedhof; aber die geheimnisvolle Stelle
kündete sich nicht mehr2».

Menschen in Steine verwandelt.

Mehrere romanische Märchen wissen uns zu erzählen von

Menschen, die in Steine verwandelt wurden und aus ihnen wieder

zum Leben erwachten. Das eine trägt den Titel „La princessa
dil temps veder", die Prinzessin alter Zeiten29. Dieses Märchen

mutet mich an wie die Bibel der Prähistorie! Der Prinz Gundi
hat ein anvertrautes Geheimnis geoffenbart. Dafür wird er in

einen Stein verwandelt. Man berät sich, wie er abermals ins

Leben zurückgerufen werden könnte. Man findet dieses Mittel:
Stecht auf dem Stein zwei unschuldige Kinder nieder und laßt

das Blut darüber hinabfließen. Man tat also, und der Prinz

ward wieder lebendig. Wie werden die beiden Kinder wieder
dem Leben zurückgegeben Es wird der weise Rat erteilt, die

Wunde mit Seidenfaden zu nähen, mit den Kindern
hinauszugehen zu einem bestimmten Felsen und vom dort tropfenden
Wasser auf die Schnittwunde fließen zu lassen. Als dieses
geschehen war, rieben sich die Kleinen die schlaftrunkenen Augen
und waren wieder da. Im Märchen „Vom Vogel, der die Wahr-



Steinkultus in Rätien 309

heit spricht"30, weissagt dieses graue Tier: „Nimm die Rute
beim klaren Quell inmitten des Gartens und schlag an alle Steine
des Berges." Aus jedem Stein, der geschlagen wurde, sprang
ein Ritter oder ein Edelfräulein hervor. Aus einer verwandten
Erzählung erfahren wir von einer Hexe, welche mit einer Rute
über die Haare des fehlbaren Ritters streicht und ihn zu einem
Stein wandelt. Der Freund erlöst ihn, indem er mit der gleichen
Rute diesen Stein schlägt. Er versucht sein Glück weiter,
indem er andere Steine schlägt, aus denen schmucke Söhne und
Töchter hervorspringen. In einem anderen Falle taten zwei
Brüder31 einen Blick ins verbotene Reich der Feen, das alles
in sich schloß, was schön genannt werden kann. Die Fee schlug
sie mit ihrer Rute zu Marmorblöcken. Wiederum erzählt das
geheimnisschwere Märchen von zwei Jünglingen, welche die
merkwürdige Beschäftigung übernehmen müssen, vom Morgengrauen

bis zum Sonnenuntergang Kuchen aufzulesen und in
Quartanen aufzuschichten, bis zehn vollgerüttelt dastanden. Es
ist eine so langwierige Arbeit, daß sie bei Sonnenuntergang
noch nicht vollendet ist. Sie werden zur Strafe sofort in
Steinsäulen verwandelt. Der dritte Bruder schlägt sie mit einer
zauberischen Rute. Die beiden Steinsäulen und viele andere Steine,
welche den gleichen Schlag erhielten, öffneten sich und es
spazierten die Brüder und viele Bediente, Hofsänger und Köche
nur so daher. Nun hielt man fröhliche Hochzeit.

Unter Steinen begraben.

Es webt über gewissen Steinen etwas derart Geheimnisvolles,

als ob dort Tote herumgingen, die zu irgendeiner Zeit
unter ihnen ihre Grabesruhe fanden, als man noch Totentänze
aufführte und am Grabe Mahlzeiten hielt. Zu Runcaglia-Truns31
wird an der alten Talstraße eine große Steinplatte gezeigt, unter
welcher die Zigeuner „ihre Alte" lebendig begraben haben sollen.

Nach der Sage tanzten die Leidtragenden auf dem Stein
so lange und so ergiebig, daß davon die Spur eines
Schuhabsatzes noch heute zu sehen ist. Zu Surava35 kennt man einen
Stein, der „crapp schiangier" Schinderstein genannt wird.
Dort hatten die Zigeuner ihre Küche. Davon ist der Stein noch



310 Steinkultus in Rätien

heute ganz rußig. Hier sollen diese Vaganten ebenfalls „ihre
Alte", die nicht sterben wollte, lebendig begraben haben.
Vielleicht darf man hier die Frage stellen, ob in diesen Sagen nicht
die Tradition uralter Brandopfer, sogar der Schlachtung von
Menschen auf heidnischer Kultusstätte nachzittere. Toten-
mähler und Tänze kultischer Riten längst entschwundener yöi-
ker lassen sich nicht so leicht aus der Erinnerung tilgen. Das

führt uns zu den

kultisch-rituellen Vorgängen auf Steinen.

Die Spuren davon tragen die charakteristischen Zeichen des

ehemaligen Fruchtbarkeitsritus, der durch christliche Bitt- und

Segensprozessionen ersetzt wurde. Wir erinnern an den Markustag

(25. April), wie er in der Prozession von Schlans noch heute

gefeiert wird. Es ist die entscheidende Frühlingszeit, wo
sowohl der Bauer prähistorischer Zeit wie derjenige des heutigen
Datums um die keimende Saat in Sorgen ist. Vor Jahren
erschienen alle Gemeinden der Sutsassiala — Cadi — in Prozession
in Schlans. Neben dem Reinchristlichen dieser Bittprozession
läuft nämlich noch an der Außenseite einiges mit, das an
früheren heidnischen Fruchtbarkeitsritus erinnert. Wahrscheinlich
hat diese Prozession die heidnischen Flurgänge abgelöst nicht
bloß in der Cadi, sondern vielerorts. Der rituelle Gang empor
zur sonnigen Schloßhalde und das Flehen um Segen wurde
beibehalten ; aber man stellte es auf christliche Wahrheiten ein,

auf Christus und auf seine fürbittenden Heiligen. Dieses
Zusammenkommen von Leuten verschiedener Dörfer gab auch
Anlaß zu Streitigkeiten, besonders bei den Buben. Nicht selten

ging es vom Streit zu Schlägereien und von den Kindern zu

den Erwachsenen über. Ein alter Spruch des Aberglaubens
sagte nun dazu: Wenn an St. Markus zu Schlans viel Schläge

ausgeteilt werden, dann gibt es ein fruchtbares Jahr. Ganz

gleiche Dinge werden aus der Bretagne und aus Deutschland
gemeldet. Überdies wurde den Buben, welche das erste Mal
diese Prozession mitmachten, eingeschärft, daß sie die Alte
küssen müßten oder dem Alten seinen Speichel ablecken. „Der
Alte" und „die Alte" hausen nämlich vor dem Eingang ins



Steinkultus m Ratien 311

Dorf unter einem großen Felsblock36 Der „crapp furo", der
durchlöcherte Stein auf dem Wege von Obervaz nach Scharans,
fordert ebenfalls, daß der Knabe, der zum ersten Mal dort
vorbeigeht, der Alten einen Kuß gebe37

Daß man in der alten Herrschaft Jorgenberg-Waltensburg-
Brigels-Schlans mit einem tiefeingewurzelten uralten Fruchtbar
keitsritus zu ringen hatte, der in ingeniöser Weise verchristlicht
wurde, scheint mir durch die bloßgelegten mittelalterlichen

Mittelalterliches Bild aus Schlans Christus, die Arbeit segnend

Monatsbilder am Turm der St Georgs Pfarrkirche zu Schlans
erwiesen zu sein Wie Christus dort mitten in die Feldarbeit ge
stellt wird, so erscheint er auch an der Sudwand der St Leodegar
Kirche in Waltensburg Dieses neuestens aus der Tünche her
vorgeholte Bild zeigt uns eine Weinlese mit allen Waffen der
Feldarbeit und mit dem nackten Winzer, der die Trauben mit
den Fußen tritt, wahrend der suße Strom aus der Kufe fließt
Von oben her kommt man mit einem ganzen Leib Kas zum
Winzermahl Der Patron ist gerade im Begriffe, mit dem
Messer in den Kas zu stechen Die Szene der Weinlese findet



312 Steinkultus in Rätien

dort die Übersetzung ins Christliche, indem ein großes Christusbild,

der verwundete, blutende Christus auf der Kelter,
dargestellt wird. Dabei St. Leodegar mit Stifter (kniend).

Freske an der Pfarrkirche von Waltensburg:
Christus der Kelterer (Weinlese

Muoth hat in seiner Arbeit über die Herrschaft St. Jörgenberg

(im Bündner. Monatsblatt 1881 Nr. 2) die Vermutung
ausgesprochen, daß „bei einer nun verschollenen Villa (Flecken)
Mellance, zwischen Truns und Ilanz irgendwo gelegen, ein Weinberg,

9 Fuder Wiesland und XVII Huben, kleinere Gadenstätt
(mansus)" seien.Das jüngst bloßgelegte Bild an der St.Leodegar-
kirche beweist, daß dieser Ort Mellance, der im Tellotestament



Steinkultus in Rätien 313

sich findet und als Malans gedeutet wurde, auf dem Gebiete
dieser Herrschaft zu suchen ist. Tatsächlich heißt eine Gadenstatt

innerhalb vom heutigen Dorf Migles, und eine andere
Flurbezeichnung auf Ruiser Boden hoch an der Halde der Jörgenburg

gegenüber lautet „Vegna", Weinberg. Wir überlassen dem

Leser, sich für die richtige Stätte zu entscheiden. Es sei aber
ausdrücklich darauf hingewiesen, daß die zahlreichen
Bittprozessionen zu den St. Georgs-Kirchen die Verchristlichung des
heidnischen Vegetationsritus bedeuteten. Die Alte unter dem
Stein, das Küssen ihres fruchtbaren Speichels, die Schläge, die
bei der Prozession als segenverheißend bezeichnet werden, und
die Bilder von Schlans und Jörgenberg-Waltensburg sind
Relikte eines alten heidnischen Ritus und dessen Überwindung
durch das Christentum.

In den Maiensässen von Seth38 unterhielt sich ehemals an
St. Antonius die Jugend damit, daß sie von Hütte zu Hütte
wanderte, an Nidel sich gütlich tat und zuletzt auf Tazarinas-
boden die Spiele aufführte: dar la portga39, dar la caura, spus
persul, tschetta bitgiet, ruclar dus e dus d'ina plaunca giu e

dar el dies. Alle diese Spiele, deren deutscher Name mir noch
nicht ganz klar ist, scheinen mit dem Fruchtbarkeitsritus
zusammenzuhängen. Unter anderem unterhielt man sich, indem
man einander in den Rücken stieß, was mit den Schlägen des

Tages von Schlans übereinstimmt40. Dann rollten Knaben und
Mädchen auch paarweise die Halde herunter, wobei aber die
Mädchen sittig den Unterrock zusammenhielten, wie der alte
Erzähler der Chrestomathie beifügt. Es ist auch kein Zweifel,
daß die Sitte der Schuljugend von Ruschein, wonach diese an
den Ostertagen mit Pitten und Eiern wohlbeladen überall über
die Fluren herumzieht und den Proviant in fröhlichen Gruppen
verzehrt, hieher gehöre. Dieser Ansicht dürfen wir um so sicherer

sein, seitdem Pfarrer Schmid von Ruschein, Förster Burkart
und der Schreibende mehr als zwanzig Schalensteine auf diesem
Gebiete nachweisen können. Ob nun diese Schalensteine dazu
benützt wurden, die Eier und Pitten als Opfer hineinzulegen und
als willkommene Unterlage für das eigene Mahl, wagen wir bei
der umstrittenen Sinngebung der Schalensteine nur anzudeuten.
Die kleinen Schalen als „Eiernäpfchen" zu deuten, scheint uns



314 Steinkultus in Rätien

mehr als interessant. Die Sage über den einen Schalenstein von
Ruschein, welche behauptet, daß die Tyrannen beim Bau des

Fnundsbergkastells aus jenen schalenartigen Vertiefungen ihre
Suppe gegessen hätten, will vielleicht etwas Derartiges
andeuten. Merkwürdig ist, daß der Name Scalottas — Schalen —,
la fonteuna de Scalottas als Flurname sich in Ruschein erhalten
hat. Ob der Piz Scalottas, der im Sagenzauber schätzehütender
Frauen sich präsentiert, nicht auch seinen Namen einem alten
heidnischen Fruchtbarkeitsritus verdankt

Etwas wie einen rituellen Umzug scheint die „platta pus-
senta"41 auf der Grenze der drei Gemeinden Laax-Fellers-Sagens
anzudeuten; denn der Schüler der Schwarzkunst hat dort in
einem Liede, das einem Feldtanze ähnlich tönt, verkündet, daß

unter dieser Platte ein Schatz ruhe, der an Wert den Piz Mun-
daun, Brescia und Mailand aufwiege. Wenn es einer Person

gelinge, während des Karsamstagläutens dreimal um den Hügel
herumzulaufen, dann könne er des Schatzes habhaft werden.
Im Buche von deutschen Glocken, das Sartori 1932 publizierte,
wird das Schätzeheben während des Glockenläutens aus Deutschland

bezeugt.
Es läßt sich noch darüber streiten, ob die früher auf Maria

Licht-Truns übliche Prozession, die sich um einen gewaltigen
erratischen Felsblock bewegte, nicht auch einen heidnischen
rituellen Umzug zu verchristlichen hatte. Wenn der Stein auch

noch entsprechende Zeichen hätte, dann würde ich darüber keine
Zweifel hegen. In der gleichen Gemeinde Truns wird am letzten

Sonntag im Oktober eine Prozession abgehalten, die von
der Pfarrkirche weg sich hinaufzieht zum Ferrerabach'. Den

Weg bahnend an gewaltigen Felsblöcken vorbei, wird auf einem
erhöhten Punkte der Feldsegen erteilt und eine geweihte
Medaille oder Palme in die Erde gesteckt. Man betet um
Abwendung der Rüfegefahr, welche von dieser Seite droht. Eine
Glocke der dortigen Pfarrkirche mit dem Gußjahr 1673 flehte:
Sit procul a nobis tempestas, avertas o truces Deucalionis ano-

vas: Fern sei von uns das Ungewitter, wende ab die schreckbare

Deukalionsflut42. Ob nicht schon die Heiden diesen Gang
machten, da ja Deukalion ein Sohn heidnischer Götter war?



Steinkultus in Rätien 315

Steine und Schlangen.

Zu Münster krochen drei Schlangen zur Quelle, um zu baden.
Zwei von diesen hielten der dritten Schlange eine Krone über
dem Haupte. Während des Bades wurde die Krone abseits ins
Gras gelegt. Ein Waldarbeiter entdeckte die Kostbarkeit und
nahm sie an sich. Als die Schlange den Verlust bemerkte,
begann ein angstvolles Suchen. Da die entkrönte Schlangenkönigin

die Krone nicht mehr fand, schnellte sie sich
verzweiflungsvoll hoch empor in die Luft und stürzte auf eine Platte,
auf welcher ihr Kopf zerschmettert wurde43. Eine Schlange von
Lain-Obervaz hatte, bevor sie ins Bad stieg, ihr Gift auf eine
große Steinplatte ausgespien. Inzwischen geschah es, daß
jemand diese Platte umkehrte. Daher fand sie nach dem Bade
ihr Gift nicht mehr. Auch diese flog hoch in die Lüfte, fiel
jämmerlich pfeifend auf eine Steinplatte und ward tot44. Zu
Barnagn-Salux schlüpfte Jahr für Jahr eine Schlange hinter
einem bestimmten Felsblock hervor und erwürgte dem mit seiner
Viehhabe vorüberziehenden Bauer das beste Stück Vieh. Eines
Tages gelang es aber dem Hirten, die Schlange mit einer Haue
entzwei zu schneiden. Seither hat man nun Ruhe45. Die Schlange
von Spoarz-Lenz schlüpfte hinter einem Felsblock hervor an die
Euter der Kühe, an denen sie sich vollsog46. Eine Alp des
Albulatales litt entsetzlich unter der Schlangenplage. Überall
krochen schwarze gekrönte Untiere hervor. Ein wandernder
Schwarzkünstler brachte den Obervazern Hilfe. Er ließ einen
großen Feuerbrand rings um einen großen Felsblock anlegen.
Der Magier stieg auf den Stein, blies mit seiner Pfeife gellende
Töne über die Heide. Von allen Seiten rollten die Schlangen
radschlagend herbei und stürzten sich ins Feuer, wo sie lichterloh

brannten. Zu den kohlschwarzen Kriechtieren gesellte sich
plötzlich auch eine weiße Schlange. Als der geheimnisvolle
Wandergeselle ihrer .ansichtig wurde, heulte er laut auf: „Um
mich ist es geschehen!" Die Schlange stürzte sich ihm an die
Brust und durchbohrte sein Herz47. Seither gab es in jener Alp
keine Schlangen mehr.

Es ist nun kein Zweifel, daß Stein und Schlange in irgendeinem

Zusammenhang stehen, der einen tieferen Sinn haben



316 Steinkultus m Ratien

muß Die Rätoromanische Chrestomathie öffnet uns den Sinn,
denn sie sagt: „Mintga sulom ha sia siarp", jede Heimstatt hat
ihre Schlange48 Die Schlange ist der Schutzgeist des Hauses
und findet sich daher im Fundamente oder in dessen Gemäuer

Mithrasaltar in S Clemente zu Rom

Andere Schlangen wohnen unter heiligen Steinen, als Schutzgeist

der Opferstatte Botticher sagt in seinem aufschlußreichen
Werke „Baumkultus der Hellenen", daß ein Schlangendamon
der Wächter aller heiligen Baume sei Die Schlange sei ein

Damon der Erde und aus ihr geboren Der Genius eines Ortes
werde stets als Schlange gedacht49 Diese Schlange ist den
unschuldigen Kindern des Hauses so vertraut, daß sie sich keines-



Steinkultus in Rätien 317

wegs davor fürchten, ja die Schlange von Salischina-Vrin kommt
an den Tisch und frißt aus der Milchschüssel, welche den
Kindern dient. Die Kleinen schlagen, wie sie es unter sich zu tun
pflegen, auch der Schlange mit dem Löffel auf den Kopf und
sagen: „Friß auch Brotbröckeli, nicht bloß Milch !" Die Mutter
des Schreibenden, welche diese Sage erzählte, fügte bei, daß
in jener Schlange der Schutzengel der Kinder war. Ein solches
Wunder geschah, weil der Vater ein gar frommer Beter war,
welcher dort so lange auf einer Steinplatte betend ausharrte,
bis die Knie durch eine Höhlung im Stein sich abzeichneten.
Wenn das Elternpaar in die weitabgelegene Pfarrkirche zum
Gottesdienst sich begab, dann stellte sich die Schlange zum
Schutz der Kinder ein50. Nun begreift man die Mahnung der
Rätoromanischen Chrestomathie, ja keine Schlangen zu töten,
sonst würden diese dadurch sich rächen, daß Unglück übers
Haus käme51.

Diese sagenhaften Steinplatten scheinen uralte heidnische
Opfersteine gewesen zu sein, unter denen der Schlangendämon
wohnte und auf denen er seine Opfer entgegennahm. Uns scheint
der Altar des Mithraskultus in der heidnischen Unterkirche San
Clemente in Rom dazu die Illustration zu bieten. Der Priester,
welcher an der Vorderfront des Steinaltares eingehauen ist, hat
soeben das Messer in die Kehle des Opfertieres gesenkt und
blickt nun empor zur strahlenden Sonnenscheibe, weil das Opfer
ihr gilt. Schon hat sich eine Schlange herbeigelassen und trinkt
mit dem Hunde, dem hochverehrten Begleiter der Hirtenvölker,
das Blut des Opfertieres. Der Mithraskult war weithin
verbreitet. Zahlreiche Darstellungen solcher Altäre lassen sich
nachweisen.

Es sei hier noch erinnert auch an die innige Verbindung
zwischen Baum und Schlange, Baumkultus und Schlangenkultus,
auch bei den alten Griechen; ein Schlangendämon ist der Wächter

aller heiligen Bäume. (Bötticher, Baumkultus der Hellenen
S. 191, 204—211.) Die Schlange ist ein Dämon der Erde und
aus ihr geboren (ib. 204). Der Genius eines Ortes wird stets
als Schlange gedacht (ib. 205).



318 Steinkultus in Rätien

Steine als Wohnstätte von Gottheiten.

Daß Gottheiten, romanisch Dialas, bei unseren sagenumwobenen,

oft gefürchteten Steinen sich zu schaffen machen, berichtet

die Rätoromanische Chrestomathie aus Del-Salux63, wo ein

Stein von der Größe eines Hauses „crapp dellas diollas" heißt.
Dort wohnten sie. Vielleicht ist die Alte auf der Schynstraße
hinab nach Scharons64 und die Alte von Schlans56 gleichen
Geschlechtes. Über die Dialas von Sent66 wird berichtet, daß sie

dort in einem Felsblock (genannt la fora dellas diallas) ein

Loch haben, durch welches sie den Bauern Speisen hinausreichten,

bis man sie beleidigte. Seither hat man sie nie mehr
wahrgenommen. Das romanische Märchen, welches von einem Loch

an der Herdplatte57 als Eingang zum Geisterreich spricht,
gehört auch hieher. Auf der Herdplatte58 schlief „la schender-

letga sut il von", das Aschenbrödel unter der Kornwanne. Ob

das zauberhafte romanische Wortspiel „la matta sin la platta"
— das Mädchen auf der Platte — nicht auch Ähnliches andeutet,
hatte schon Decurtins sich gefragt.

Zu meiner Ansicht über das Aschenbrödel teilt mir der Indo-

loge Dr. Mejer mit: „Die in der Erde wohnenden oder in sie

hinab verschwindenden und aus ihr hervorkommenden Schlangen

sind ja in verschiedenen Mythologien (z. B. der klassischen
und indischen) chthonische Mächte, diese aber Fruchtbarkeit
und andern Segen wirkend. Soweit ich sehe, eignet den Dialen
die gleiche Urnatur. Die Kornwanne deutet ursprünglich auf

eine chthonische, auf eine Feldgenie, die im Aschenbrödel
fortlebt. Die starke Betonung der Beschmutzung mit Asche im
deutschen Märchen vom Aschenbrödel dürfte ein beachtenswerter
Hinweis auf eine ursprüngliche freundliche Ackergenie sein;
das Märchen gestaltet zugleich den Schmerz um die grausame
und ungerechte Verstoßung der altgeliebten Gottheit."

Auf dem Wege von Münster59 hinaus ins Tirolische stehen

auf einem weiten Boden viele Steine herum von der Größe eines

Kindes; man nennt diese Steine „las jungfras salvadias", die

wilden Jungfern. Hier auf diesem Platze verschwand eine Frau
so gründlich, daß nur noch einige Kleiderfetzen aufzutreiben
waren. Die Wöchnerinnen der Grotte von Compadials60 und



Steinkultus in Rätien 319

Grepault61 zeigen, daß diese Göttinnen .auch gegen mehr menschliche

Schicksale nicht gefeit sind und daß der Heide sich noch
nicht zum Begriff der Geistigkeit Gottes hindurchzuringen
vermocht hatte. Übrigens scheinen in den sich folgenden Bewohnern

dieser Stätten verschiedene Kulturlagen der Gottesauffassung

einander abzulösen. Fast möchte man meinen, daß
zuerst die Schlangen mit Kronen die Gottheiten repräsentierten,
dann folgten ihnen die Dialen, wenn sie nicht schon zur gleichen
Zeit auftraten. Es folgt die Zeit der Bekämpfung dieser
Gottheiten als Mächten der Finsternis. Die Bibel bekämpft diese
Gottheiten. Die Steine sind noch immer bevölkert; aber sie
werden schreckhafter. Der Teufel wohnt dort in Gestalten, die
seiner würdig sind. Er wirft gegen die Kapellen ganze
Felsblöcke62 ; denn deren Glocken stören ihr Reich. 'Auf dem
Steinhaufen von S. Gada-Disentis63 ist er als schwarzer Bock; unter
dem Felsblock von Val F ryberg64 kommt er als Hund hervor
und jagt dem Frevelnden nach bis zur S.Anna-Kapelle, die ihn
schützt. Beim „crapp gross"65 erschreckt er den Wanderer, und
beim Bergsturz von Plurs66 ruft er das Unwetter hervor. Später
noch, als die schrecklichen Hexenprozesse einsetzten, wird der
Stein zur Wohnstätte der Hexen.

Prof. Dr. Mejer schreibt mir über den Grund, warum die
Hexen in und unter Steinen wohnen: „Weil die Hexen zum größten

oder im ursprünglichen Teil ihres Wesens die alten
weiblichen Fruchtbarkeitsmächte sind, die vor allem draußen in der
Natur, aber auch im Menschen wirken. Daher z. B. nicht nur
ihre auch den altindischen, altmexikanischen usw. Fruchtbar-
keitswesen eigene Tanzwut, sondern auch ihre Unzuchtorgien,
besonders in der uralten Fruchtbarkeitsnacht des i. Mai. Daher

sogar ihr Besenritt; der Besen ist Penissymbol. Also auch
der Stein als Ort der Hexen wohl ein Zeichen, daß der Steinkultus

ein Fruchtbarkeitskultus gewesen sein dürfte. Durch die
Hexenverfolgung wird also nicht der Stein zur Wohnstätte dieser
Wesen, das war vorher schon der Fall. Wohl aber fördert dieser
Wahn den betreffenden Glauben und bewahrt uns, verschleiert,
wohl eine beachtenswerte Kunde."

Zu Cuflons67 in Disentis tanzen die Hexen bei Nacht auf
einem Stein. Fronfastenkinder haben dort bis vierunddreißig



320 Steinkultus in Rätien

Paare im Tanze sich drehen gesehen, trotzdem der Stein gar
nicht groß ist. In der Alp Cavrein-Medels68 zeigt sich die Fußspur

einer bösen Frau, welche dort die Tiere zusammentreiben
muß, die sie früher als Hexe in den Abgrund geritten hatte. Die
Wald- und Feldgeister, wie z. B. auch Pan, sind ja auch
Beherrscher der Tiere in der freien Natur und werden vielfach
auch die der zahmen. So haben sie die Pflicht, die Jagdtiere
zusammenzutreiben, hin vor die Jäger. Schön lebt das fort z. B.

im Kalewala.
Vom Grep ault69 in Beiden sah ein Mann an der anderen

Talseite eine ganze Tischgesellschaft, welche dort bei Nacht
Karten spielte und ihn einlud, ihnen durch Unterschrift
beizutreten. Der Teufelsstein unter Villa70 zeigt noch heute
Ziegenbockfußspuren aus der Zeit, da dort der Hexentanz aufgeführt
wurde. Auf dem Wege von Ruis nach Seth71 geriet ein
Wanderer bei N acht in einen sogenannten Hexenring. An einem
einsamen Ort mitten unter Steinblöcken wurde getanzt und
gesungen. Dem unliebsamen Zeugen dieses Hexensabbates wurde

unter Todesandrohung Stillschweigen auferlegt. Der Schrecken
brachte ihm bald den Tod, obgleich er nichts ausgesagt hatte.

Überaus tragisch ist die Geschichte der Teufelssteine, die

wir noch berichten müssen; denn diese tragen die deutlichen

Spuren des Kampfes des Christentums gegen den uralten
heidnischen Steinkultus. Der Teufel mühte sich mit einem
ungeheuren Felsblock ab, um die neuerbaute Campokapelle72 im

Valsertale zu zerstören. Ein altes schlaues zitteriges Mütterlein
begegnete dem „Bösen", und während es ihn nach Weiberlist
mit Schwatzen hinhielt, kam es dazu, ein Kreuz in den Stein

einzuritzen. Der Teufel mußte den Stein fallen lassen. Er fiel

so schwer, daß er in mehrere Stücke sich spaltete. Der Teufelsstein,

genannt „il crapp della Gneida"73, der am Glenner unter
Oberkastels ruht, wurde eines Tages vom Teufel aus den Höhen

ob Tersnaus herunter gegen die St. Katharina-Kapelle geworfen.
Er verfehlte das Ziel und stürzte mit höllischem Gepolter in den

Glenner. In seinem Zorne, daß der Stein im wohlgezielten Wurf
sich ablenken ließ vom Zerstörungswerk, warf ihn der Teufel

ein gutes Stück die Halde hinan. Man sieht noch heute am

Steine des Teufels Fußspuren, Kopf, Hosen und Klauen. Unser



Steinkultus in Rätien 321

Prähistoriker Herr Burkart hat die Wahrheit an Ort und Stelle
zu bezeugen Gelegenheit gehabt und weist mit photographischer
Platte nach, daß es ein Schalenstein ist mit schalenartigen
Vertiefungen und zwei Kreuzen. Solche Denkmale ehemaligen
Steinkultus finden sich noch mancherorts. Man weiß wenig von
ihrer Geschichte; selbst das frühere Sagengewebe ist vomWind-
zug moderner Weisheit hinweggefegt, aber manch ein Menschenkind

erschauert noch heute beim Zunachten, wenn es hier
vorbeigeht, hebt schneller den Fuß und wagt nicht zurückzublicken,
trotzdem ein unheimlicher Laut sich zu künden schien — man
darf, wenn bei Nacht die Geister einem folgen, nicht
zurückschauen — vom prähistorischen Altarstein her, wo eines Tages
wahrscheinlich blutige Opfer, Libationen an Milch, Früchten

und Blumen und Wein und Feuerbrände dargebracht
wurden und wo wohl auch manchmal Tote zur Grabesruhe
bestattet wurden.

Opfer auf Steinplatten und an Felsblöcken.

Die Frage, ob an verschiedenen, entweder durch die Volkssage,

den Namen oder durch Zeichen charakterisierten Steinen
Opfer dargebracht wurden, glauben wir entschieden bejahen
zu dürfen; denn die Rätische Chrestomathie berichtet, daß im
Walde ob Schleuis — also hart am Ruscheiner Gebiet, wo so
viele Schalensteine nachgewiesen werden und wo Eier- und
Pittenmähler auf den Feldern noch in Übung sind — ein Stein
sich findet, der „crapp de S.Zein"75 heißt, weil nach der Sage
der hl. Zeno sich dort aufhielt. Auf diesen Stein werfen viele
Leute beim Vorbeigehen ein grünes Zweiglein hin. Von einem
Ziegenhirten76 erzählt ein anderes Märchen, wie er mit seiner
Herde hoch oben in die Berge zog, seine volle Hirtentasche
gewohnterweise auf eine Platte hinlegte und dann unbelastet von
Proviant höher stieg. Bei der Rückkehr war aber die Tasche
immer leer. Er entschloß sich, auszuspionieren, wer ihm die
Tasche leere. Da sah er, wie aus einem Loch an der Platte eine
Hand hervorlangte und die Tasche wegnahm. Er schlüpfte
durchs Loch hinein, der entschwundenen Tasche nach, und er-

21



322 Steinkultus in Rätien

reichte einen Raum, wo er eine Frau traf, mit welcher er seinen

Taschenvorrat verzehrte. Mit List tötete er die Alte, welche

ihn erstechen wollte. Er nahm aus uralten Truhen ihre Schätze

an sich und zog fort in die Fremde, während die Bauern einen

anderen Ziegenhirten dingen mußten, — ihn aber sahen sie nie

mehr.
Wahrscheinlich sind auch die Schlangen des Oberhalbsteins",

welche wir früher nannten, welche das beste Stück aus der
Viehherde erwürgten, und diejenigen, welche am Euter der Kühe78

sich gütlich taten, Erinnerungen an ehemalige Tier- und
Blutopfer. Weil man diese im Christentum nicht mehr darbrachte,
holten sie sich selber den Tribut. Noch deutlicher spricht von

Blut- und Wasseropfer das Märchen der „princessa dil temps

veder", jenes Märchen, das ein Schlüssel ist ins geheimnisvolle
Reich des Wasser-, Feuer- und Steinkultus79. Um den im
Märchen zu Stein verwandelten Prinzen ins Leben wieder
zurückzurufen, verlangt die geheimnisvolle Frau, daß man des Prinzen

unschuldige Kinder in den-Hals steche und das Blut der beiden

Knaben auf diesen Stein fallen lasse. Man tat also, und der

Prinz war wieder ein Mensch. Um die Kinder wieder lebendig

zu machen, wurde die Halswunde mit Seidenfaden genäht, dann

ließ man Wassertropfen aus einem bestimmten Felsenloche auf

die genähte Halswunde fallen, und der Erfolg war das Wieder-

lebendigwerden der beiden Knaben.
Der Ritus der alten heidnischen Opfer ist wissenschaftüch

vielleicht noch nicht genügend geklärt; aber die bisherigen
Ergebnisse sind derart, daß sie unsere Schilderungen nicht Lügen
strafen, sondern in besseres Licht rücken. Paulys80 Realenzyklopädie

der klassischen Altertumswissenschaft schreibt:
„Die antiken Altäre sind nach Form, Bauart, Größe von

außerordentlicher Mannigfaltigkeit, aber sie sind alle auf
gemeinsamer Grundlage erwachsen: es sind Untersätze heiliger
Gaben. Mit den ägyptischen Opfertischen, den mesopotami-
schen, jüdischen, phönikisch-kyprischen, kleinasiatisch-phrygi-
schen Altären, den altpersischen Feuerstätten, ebenso wie mit

den prähistorischen „Schalensteinen" der mitteleuropäischen
Länder, berühren sich die griechischen Altarformen; aber wenn

sie auch in einzelnen Fällen von fremden Vorbildern beeinflußt



Steinkultus in Rätien 323

sein mögen, im wesentlichen läßt sich die formale Entwicklung
des Altars aus den auf griechischem feoden gegebenen
Voraussetzungen ableiten.

Die Altäre sind meistens viereckig im Grundriß, aber es gibt
auch Rundformen, Altäre mit einer Röhre oder an der Oberseite

einer schalenartigen Eintiefung. Eine Anzahl Altäre haben
an ihrer Oberseite schalenartige Eintiefungen, welche man als
Eßschalen zu bezeichnen und als Feuerlöcher zu erklären pflegt.

Es scheint geratener, die schalenartigen Vertiefungen nicht
als Feuerlöcher anzusehen, sondern als Schalen für Libationen
(möglicherweise auch für Blutgüsse), für Früchte u. dgl.;

damit stimmt, daß auf dem Altar von Lesbos Schlangen so
dargestellt sind, als wollten sie von dem Inhalt der Schale
genießen. Die Annahme, daß die Blutopferaltäre an ihrer Oberseite

mit Röhren oder Öffnungen ausgestattet waren, durch das
Blut nach unten abfließen konnte (Molin 65), kann sich auf
keine Tatsachen stützen. In ländlichen und privaten Kulten
hat man auch späterhin unbehauene Steine oder vorragende
Blöcke des' gewachsenen Felsens als Opfertische benützt, aus
den öffentlichen Kulten sind sie in historischer Zeit fast völlig
verdrängt."

Zeichen- und Schalensteine.

Die Rätoromanische Chrestomathie82 berichtet von einem
Stein zu Mompd-Medels, in den Karl Borromäus seinen Namen
eingeritzt habe, spricht von einem St. Martins-Stein auf Mompe-
Tavetsch, der eine Fußspur zeigt, erzählt, daß der Gneida-Stein
zu Oberkastels Eindrücke der Fersen, des Rückens und der
Hosen des Teufels erkennen lasse, sagt, daß zu Salischina-Vrin
die Spur eines Knies in einem Felsblock zu sehen sei. Während
zu Panix im Oberland der hl. Valentin die Umrisse seines Fußes
zurückließ auf dem Stein, der seinen Namen trägt, sieht man
zu Ruschein eine große Felsplatte mit ausgeschliffenen Schüsseln,

aus denen die Erbauer des Schlosses Frundsberg ihre
Suppe aßen. In der Alp Cavrein-Medels mußte eine böse Frau
zur Strafe ihre Fußspur in einem Stein zurücklassen. Am Wege
unter Villa sieht man auf einem Felsblock die Spuren der Geiß-



324 Steinkultus in Rätien

füße der Teilnehmer am Hexentanz. Am Bergpfad gegen Ra-
titsch (Oberhalbstein) hinauf sieht man einen Stein, auf dem

unser Herrgott seine Fußspur zurückließ, als er darauftrat83.
An einem Felsen auf dem Hügel Pallingiava-Remüs84 zeigt man
eine Anzahl eingehauener Kreuze, Erinnerungszeichen eines
ehemaligen Totschlages. Im Engadin irgendwo soll sich der
Rolandstein befinden mit der eingehauenen Spur seines
Schwertstreiches.

Man muß wirklich staunen, daß diese sagenumwobenen
Steine nicht näher untersucht wurden, bis Herr Dr. Giovanoli
zu Soglio im Bergell im Jahre 1918 durch einen Gast zu näherem

Studium solcher Steine im Tale der Maira veranlaßt wurde.
Im „Anzeiger für Altertumskunde"86 beschreibt er uns zehn

Steine mit eingehauenen muldenförmigen Vertiefungen und mit
verschiedenen menschlichen Fußspuren. Davon findet sich einer

vielsagend auf Plen di sturn, ein Flurname, der ungefähr „Boden

der Verrückten" bedeuten dürfte. Wir lassen Herrn Giovanoli

selber über einen dieser Steine berichten86:

„Am 10. September 1922 kam am Abend der Ziegen'hirt
freudestrahlend zu mir mit dem Berichte, er habe oben am

Berge, ungefähr in der Mitte des Tannenwaldes „Bügna", einen

Steinblock gesehen, auf dessen Oberfläche deutlich ausgeprägte
menschliche Fußeindrücke sichtbar seien. Ich begab mich an

Ort und Stelle und fand mitten im Tannenwald der Bergkette,
die das Tal westlich von Soglio absperrt, auf einer Höhe von
1600 m ü. M. einen unregelmäßig geformten Steinblock auf

einem anderen gelagert. Auf der Oberfläche desselben ,sind

neben einigen kreisrunden Schüsselchen sehr feingedrückte,
kleine menschenfußähnliche Eindrücke vorhanden87. Allem
Anscheine nach ist der Stein von oben heruntergerollt. Eine
zweite Steinplatte findet sich auf einer reizenden Aussichtsstelle
eines abgerundeten Felsenrückens im östlichen Felsenzirkus,
welcher das Plateau, auf dem das Dorf Soglio liegt, halbkreisförmig

umrahmt. Darauf sieht man die Form von vier Füßen
und eine Schale eingedrückt. Der Legende nach stammen diese

Eindrücke von der Muttergottes her. Erzürnt über die
Einführung der Reformation, habe sie das Kind genommen und

fliehend die Gegend verlassen. An der oben genannten Stelle



Steinkultus in Rätien 325

angelangt, habe sie einen zornigen Blick über die Gegend
geworfen und Füße und Stock so stark auf den Stein gesetzt, daß
die Abdrücke davon zurückblieben."

Die Entdeckungen von Hrn. Dr. Giovanoli regten den
Schreibenden an, an Hand der Rätoromanischen Chrestomathie sich
weiter auf die Suche zu begeben. Herr Pfarrer Schmid wurde
ersucht, nach dem „crap de tiranns" in Ruschein88 zu fahnden;
er hat wirklich diesen und mehrere andere entdeckt. Inzwischen
stellte sich nun unser vorzüglich und erfolgreich arbeitender
Prähistoriker Kreisförster W. Burkart ein und hantierte
mit Kamera, Maßstab und Zeichnungsstift. Er hatte die Güte,
seine eigenen Berichte, Photos und Zeichnungen dieser Arbeit
beizufügen. Sie betreffen Ruschein, Dardin - Patnasa,
Oberkastels und Misox. Die Letzteren gerieten dem Forscher
gelegentlich seiner prähistorischen Ausgrabungen in Castaneda
unter die Augen89.

Schalensteine bei Ruschein.
„Herr Domdekan Caminada hatte mich schon vor einigen

Jahren auf den in Ruschein bei der Ruine Frundsberg liegenden
und in der Rätoromanischen Chrestomathie erwähnten Stein
„Crap de tiranns" aufmerksam gemacht; dessen Besichtigung
ließ dann einen wirklichen Schalenstein feststellen. In der Folge
hat dann Herr Pfarrer Schmid in Ruschein die ganze, mit
Felsblöcken übersäte Kuppe abgesucht und noch eine Menge Schalen

entdeckt, so daß die endgültige Aufnahme durch den
Sprechenden zehn Schalensteine, in drei Gruppen angeordnet,
feststellen ließ.

Auf einer untersten, etwa 100 m südwestlich der Ruine
gelegenen Terrasse befindet sich nun der „Crap de tiranns"
genannte Stein mit fünf zum Teil ineinander übergehenden Schalen

von beträchtlicher Größe.

Weiter östlich und etwa 20 m höher liegen dann auf einem
kleinen Plateau die Steine Nr. 2 bis 6 in zwei Untergruppen
geordnet. Nr. 2 hat zwei, Nr. 3 hat sechs, Nr. 4 hat 23 und
Nr. 6 hat eine Schale; der interessanteste ist Nr. 5 mit fünf
Schalen, welche alle miteinander durch Rinnen verbunden sind,



326 Stemkultus m Ratien



Steinkultus in Rätien 327

wie wir sie schon auf Schalensteinen in Andeer, Misox und
Soazza, bisher aber nie im Oberland gefunden hatten.

Noch weiter östlich auf dem Grat selbst folgt die dritte
Gruppe mit vier Steinen, von welchen zwei je eine und je einer
zwei und drei Schalen aufweisen. Die Abstände der einzelnen
Steine voneinander sind mit 6, 20 und 80 m größer als innerhalb

der zweiten Gruppe, und der östlichste liegt nur noch zirka
40 m von der Kirche entfernt.

Alle zehn Steine weisen 49 Schalen auf, deren Durchmesser
zwischen 3 und 30 cm variiert."

Schalensteine auf Grep Patnasa.
„Die Straße von Danis nachDardin hinauf führt zirka 100 m

oberhalb der Kehre südöstlich von Capeder durch eine
Einsattelung, d. h. zur rechten Seite erhebt sich ein zirka 50 m
langer Hügel, welcher auf der Südseite ein zirka 20 m hohes
Felsband bildet. Die Kuppe dieses „Grep Patnasa" genannten
Hügels aus anstehendem Verrukanofels zeigt Gletscherschliff
und ist zum Teil mit Rasen bewachsen. Auf den freiliegenden
Felspartien befinden sich zehn Schalen, und ein Abdecken der
bis 20 cm mächtigen Überdeckung lieferte etwa 20 weitere und
es ist anzunehmen, daß sich noch mehr solche vorfinden werden,
wenn die ganze Kuppe freigelegt würde. Besonders drei Schalen

fallen durch ihre Dimensionen auf, die größte hat einen
Durchmesser von 25 und eine Tiefe von 15 cm. Interessant ist
ferner eine Schale, welche durch einen kleinen Felsspalt
getrennt wird. Die eine Hälfte des Loches ist nämlich etwas tiefer
ausgearbeitet, wobei der zirka 1 cm höhere Teil eine gut
erhaltene Kante trägt. Diese Tatsache ist ein Beweis, daß die
Schalen nicht etwa auf natürlichem Wege, sondern auf
künstlichem, d. h. durch Menschenhand entstanden sind, denn bei
rotierender Bewegung von Wasser oder Wasser mit Sand und
Steinen hätte diese Kante unter allen Umständen abgeschliffen
werden müssen.

Auf der anderen Straßenseite liegt ferner direkt auf der
Böschungsmauer ein zirkä meterlanger Moränenblock, welcher
ebenfalls sechs Schalen aufweist, wovon die größte 15 cm
Durchmesser und 8 cm Tiefe hat. Ich glaube, daß dieser Stein



328 Steinkultus in Rätien

einst auf der Kuppe selbst gelegen hat und früher einmal, aber
vor dem Bau der Straße, heruntergeworfen worden ist."

Schalenstein „Crap de la gneida" bei
Oberkastels.

„In der Annahme, es handle sich beim „Crap de la gneida"
um einen Schalenstein, besichtigte ich den Felsblock anläßliich

der Ausführung von Diensttouren in Oberkastels. Es ist ein
imposanter erratischer Block aus feinkörnigem Sericitgneis mit

starken Quarzschichten von 7 m Länge, 4 m Breite und 1,5

bis 4 m Höhe, mit gegen Süden abfallender, glatt geschliffener
und zum Teil förmlich polierter Oberfläche. Er hegt auf einer

kleinen Terrasse im Erlenwalde versteckt.



Steinkultus in Rätien 329

Fast in der Mitte des Blockes befindet sich eine kleine, aber
sehr schön ausgearbeitete Schale von 51/2 cm Durchmesser und
11/4 cm Tiefe. Zirka 1 m nördlich davon ist ein Kreuzzeichen
von 8 und 12 cm Balkenlänge und 40 cm südlich davon ein
gleichschenkliges, etwas größeres Kreuz eingraviert, und zwar
in sehr sorgfältiger Weise. N ahe beim südlichen Blockrand sind
weitere vier Schalen; zwei gleichgroße von 8 cm Durchmesser
und 4 cm Tiefe berühren einander, eine weitere von gleicher
Größe liegt mehr westlich, und nahe bei derselben befindet
sich noch eine in der Größe der zuerst erwähnten. Die in der
Sage erwähnten Eindrücke von Kopf, Ferse usw. sind ebenfalls
sichtbar, es handelt sich bei denselben aber um natürliche, durch
Gletscherschliffund Wasser verursachte Erosionsgebilde,, welche
uns nicht weiter interessieren.

Der Charakter als Schalenstein ist meiner Ansicht nach
unanfechtbar ; die zwei Kreuze sind dabei nicht etwa als
Grenzzeichen oder derartiges zu betrachten, sondern als Zeichen,
welche zur Verchristlichung des in heidnischer Zeit verehrten
oder als Opferstein benützten Felsblockes angebracht wurden.
Es dürfte sich um einen ähnlichen Fall handeln wie bei der
Felsplatte von Pisella unterhalb Castaneda, wo sich neben
Schalen und merkwürdigen Zeichnungen ebenfalls Kreuze
eingemeißelt vorfinden."

Schalensteine bei Lostallo.
„1. Zirka 150 m ob Cabbiolo liegt am kleinen Fußweg,

welcher in die Waldungen von Gaetena hinaufführt, eine zirka 1,20
zu 1,40 m messende Felsplatte, auf welcher sieben kleine Kreuze
und acht runde kleine Löcher eingegraben sind. Die Enden der
ersteren sind überall etwas ausgeweitet und den Löchlein ähnlich.

Zwei Kreuze sind miteinander in der Weise verbunden,
daß je ein Schenkel verlängert ist bis zum Schnittpunkt, wo
sich ebenfalls ein kleines Loch befindet. Wie die teilweise starke
AbWitterung beweist, sind die Zeichen älteren Datums, und der
Stein dürfte daher in die Kategorie Schalen- oder Zeichensteine
eingereiht werden. Die Verwendung als Markstein kommt nicht
in Frage.



330 Steinkultus in Rätien

2. Zirka 700 m westlich von Sorte, einer andern Fraktion
Lostallos, liegt auf alten Bergsturztrümmern eine Felsplatte von
zirka 2 zu 2,50 m Ausdehnung und 30—40 cm Dicke. Diese
Platte ruht auf einem gewaltigen, in den Boden eingewachsenen
Block, aber derart, daß sie nur an einem Ort direkt aufliegt,
während sie sonst mit zwei runden Steinen unterstellt ist, welche

entweder aus Flußgeschiebe oder Moränenablagerüngen stammen.

Oben auf der Platte befindet sich eine einzige Schale von
zirka 3 cm Durchmesser. Die Platte, welche sich als etwas
schief stehender Tisch präsentiert, ist unter allen Umständen
von Menschenhand gehoben und mit den zwei runden Steinen
unterstellt worden. Da diese schwere Arbeit wohl niemand aus

Vergnügen gemacht hat und es sich auch nicht um ein Werk
von Kindern handeln kann, ist die Annahme berechtigt, daß
wir einen Opfer- oder Kultplatz aus alter Zeit vor uns haben.



Steinkultus in Rätien 831

Leider hatte ich nicht mehr Gelegenheit, mich zu erkundigen,
ob der Ort einen speziellen Namen führt oder ob sich etwa
sagenhafte Überlieferungen daran knüpfen."

Schalenstein „Piott della Croce".
„„Piott della Croce" oder „Kreuzplatte" in Soazza befindet

sich in einer ungefähren Meereshöhe von iooo m an sehr stei-



332 Steinkultus in Rätien

lern Abhang ob Scona, rechtsseitig des Ausganges des Forcolatales,

welches wenig unterhalb Soazza von links her in das
Misoxertal einmündet. Der Stein trägt 34 Einzelschalen, 9
solcher, welche zusammenhängen oder mit Rinnen verbunden sind,
und 4 Kreuze, Die Lage dieses Schalensteines an einsamem,
schwer zugänglichem Ort sticht von derjenigen aller andern mir
bekannten Steine ab, indem es sich sonst immer um freiliegende,
gut erreichbare Terrassen oder Kuppen handelt."

Schalenstein Misox-Nasello.
Eine Gneisplatte mit sieben Schalen, welche durch Kanäle

verbunden sind.

Schalenstein Andeer-Val Pardi.
Ein Granitblock, auf dem drei Schalen sich finden. Eine

Rille läuft von der größeren runden Vertiefung zu den zwei
kleineren Schalen.

Zeichenstein Somvix-Tuora.
Am Wege von Somvix nach Clavadi unter der Burgruine

Tuora entdeckte der Schreibende einen großen Felsblock mit

Fußspuren von Kleinvieh.

Schalenstein Nasello-Misox.



Steinkultus in Rätien 833

Schalenstein von Urmein.
Dieser Stein wurde im Dorfe Urmein entdeckt und ist heute

im Rätischen Museum. Die gutgelungene Photographie läßt
sechs Schalen verschiedener Größe erkennen. Wir haben
ähnliche in folgenden Museen gesehen: Museo civico zu Lugano,
Museo marino in Monaco, im Musee von Avignon und zwei im
Museum der Ausgrabungen von Avenches

Schalenstein aus Urmein im Ratischen Museum zu Chur.

Man möge zur Vergleichung noch heranziehen den fünften
Jahrgang für Schweizer Urgeschichte90, wo eine große Zahl
solcher prähistorischer Schalen, Fußabdrücke, Rinnen, Kreuze
und Gravierungen wie von unbekannten Schriftzeichen zur
Darstellung kommen. Wir erinnern noch an die berühmte
Grabkammer bei Bunsoh Albersdorf, wo der Felsblock 150 Näpfchen,

viele Sonnenrädchen und Schalen aufweist91.

Nachdem wir diese Steinplatten und Felsblöcke geprüft
haben, ob sie wenigstens durch Zeichen ihre uralten Geheim-



334 Steinkultus in Rätien

nisse kundgeben würden, mußten wir die Erfahrung machen,
daß der Sprachschlüssel zur stummen Sprache uns fehlte. Die
Prähistoriker haben sich in Deutungen versucht; aber ob die

Hypothesen standhalten werden, ist eine andere, noch nicht
erledigte Frage. Es herrscht in der Annahme, daß es sich um
sakrale Steine eines uralten religiösen Kultes handle, vollständige

Einheit. Die Stellungnahme des Christentums gegen diesen
heidnischen Kultus redet hier ganz deutlich. Eine Homilie des

hl. Hieronymus eifert gegen die „adorantes lapidem", gegen die
Steinanbeter92. Karls des Großen Sachsengesetz sagt im C.21:
„Si quis ad fontes aut arbores vel lucos votum fecerit et ad

honorem daemonum comederet", sei er strafwürdig. Die Boni-

faziuspredigt VI spricht wiederum: „ sive quae immolant

super petras, sive ad fontes, sive ad arbores." (Rudolf Kriß,
Religiöse Volkskunde Altbayerns, Seite 51.) Daß das Konzil
von Toulouse 68193 die „ascensores lapidum", die Steinanzünder
verurteilt, bestätigt die Auffassung, daß es sich um Steine
handelt, auf denen man Feuer anzündete, Mähler hielt und Götter
verehrte, um Felsblöcke, die sich in Hainen oder bei Bäumen
und Quellen fanden. Vergegenwärtigt man sich noch die rituellen

Umzüge, die wir Seite 310 beschrieben haben, und fügt
dazu noch das Kapitel über die Opfer Seite 321, so dürfte man
ein genügendes Bild der kultischen Bedeutung der Schalensteine

haben. Man darf nun so weit gehen und annehmen, daß
diese Schalen zur Aufnahme des Opferfeuers dienten, indem

man darin Harzlichter anzündete oder vielleicht noch besser,
indem man Butterlichter mit je einem oder mehreren Dochten
hineinlegte. Ausgelassene Butter in irdenen Schüsseln wurde

unseres Erinnerns noch allgemein bei der Leichenwacht
verwendet. Verwandte brachten ihre Schüssel herbei und ließen
sie auf einer Bank neben dem aufgebahrten Toten brennen. Da
und dort trug man solche Lichter auch in die Kirche und stellte
sie an den Chorstufen neben den Leichenster. Als ewiges Licht
brannte früher in den Kirchen vor dem aufbewahrten Aller-
heiligsten ein Butterlicht91. Am Karfreitag trug jede Familie zum

hergerichteten Grab Christi ihre irdene Schüssel mit ausgelassener

Butter und ließ darin ein Lichtlein brennen. Man darf
vielleicht annehmen, daß die Schalensteine in ähnlicher Weise



Steinkultus in Rätien 885

zur Darbringung der Feueropfer für die heidnischen Gottheiten
dienten. Wir können uns denken, daß jene Steinplatte von
Patnasa oder gar die zahlreichen Steine von Ruschein, die über
und über wie brennende Steine glühten, inmitten herumziehender
und singender Jugend einen feenhaften Eindruck machten. Da
es nachgewiesen ist, daß man an den Opfersteinen95 auch Mähler
hielt, so steht nichts im Wege, anzunehmen, daß die prähistorischen

Ansiedler unseres Landes dort ihre Butterkuchen96 aßen,
ähnlich wie die Schuljugend von Ruschein es noch heute tut.
Inwieweit die Schalen auch zur Aufnahme der Schüssel gedient
haben mochten, ist schwer zu sagen; aber nach Cabrol, Dic-
tionaire d'Archeologie97, befindet sich im Musee du Louvre in
Paris ein Agapentisch aus Afrika-Tixter, auf dem eine
kreisrunde Eintiefung, wie bei den Schalensteinen, zu sehen ist, die
nach den Belegen bei den Agapenmählern der Zeit Cyprians
zur Aufnahme der Schüssel diente, in welchen das Liebesmahl
aufgetragen wurde. Rechnen wir noch dazu, daß verschiedene
Gefäße der prähistorischen Zeit und teilweise diejenigen des
römisch-heidnischen Gottesdienstes so gefertigt waren, daß sie
nicht auf ebenem Boden aufgestellt werden konnten, dann
scheint es nicht unwahrscheinlich, daß die Opfergefäße hier
niedergelegt wurden. Daß die muldenartigen Vertiefungen der
Schalensteine ungefähr gleich sind wie die runden Höhlungen
der bekannten heidnischen Altäre, charakterisiert auch unsere
Kultsteine als Opferaltäre. Im Museum von Lyon, wo eine
Unmasse von heidnischen Altären mit solchen Schalen aufgestellt
ist, findet sich über der ausgehöhlten Schale sehr oft ein
flammenartiger Deckel, welcher klar sagt, daß hier das heilige Feuer
brannte. Wir haben bei unseren Schalensteinen keine so deutlich

sprechenden, die Weihestelle schützenden Vorrichtungen
getroffen; aber sicherlich handelt es sich auch in unserem Falle
um Opferaltäre.

Eine größere Zahl von Schalensteinen läßt eine Rille von
einer Schale zur anderen gehen. Diese kleinen Verbindungskanäle

dürften wohl dazu gedient haben, die Blutgüsse der Opfer
weiterzuleiten oder die überlaufende Butter einer anderen Schale
zuzuführen. Man könnte auch an Milchlibationen denken, die
in ähnlicher Weise in die verschiedenen Schalen sich verteilten.
Der rätischen Sage ist das Milchopfer keineswegs unbekannt98.



336 Steinkultus in Rätien

Auf einigen Schalensteinen entdeckt man auch Kreuze, die
heidnisch oder christlich sein können. Wo wirkliche Rillen
vorhanden sind, welche rinnendes Blut aufnehmen konnten, sind
sie gewiß heidnischen Ursprungs und dürften die Strahlen der
Sonnenscheibe andeuten (anderwärts kennt man ganze Strahlenreihen).

Das Inventar der Ausgrabungen von Äugst hat solche

Rosetten in Bronze zutage gefördert. Diejenigen Kreuze, welche
bloß oberflächlich eingeritzt sind, dürften die Verchristlichung
oder Heiligung heidnischer Kultsteine bedeuten. Die Legende
des Valser Teufelsteines scheint uns diese Deutung sicherzustellen.

Weitere Rätsel geben uns die Fußspuren auf, die besonders
auf zwei Platten von Soglio, von denen wir eine im Bilde
beigeben, vorkommen. Eine solche Fußspur entdeckte Schreiber
dieser Zeilen auf einer Platte neben der Kapelle zu Riedertal-
Bürglen (Kanton Uri). Dazu vernehmen wir die Ergebnisse
der Volkskunde im Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens

:

„In der Fußspur bleibt die Wesenheit einer göttlichen,
menschlichen oder dämonischen Person. Wer meine Spur
ergriffen hat, hat mich ergriffen; darum soll man nicht in die

Fiußstapfen eines Ehebrechers treten, sonst bricht man ein Bein.
Überall auf Erden werden Fußspuren gezeigt, an welche sich

die Erinnerung an Götter, Heilige, berühmte Menschen, Hexen,
Riesen und Teufel knüpft; insbesondere wissen viele Sagen von
Fußtritten in Stein zu erzählen. Schon bei Burchard von
Worms (f 1024) heißt es: fecisti quod quaedam mulieres facere
solent diabolicis adimpletae disciplinis: quae observant vestigia,
et indagines Christianorum et tollunt de eorum vestigio cespi-

tem et ilium observant et inde sperant sanitatem aut vitam
So sticht man die Fußspur insbesondere eines Diebes, hängt
sie in den Kamin; er bekommt die Schwindsucht oder einen
schlimmen Fuß..."99

Welcher Art die Hoffnungen waren, die man an solche
Fußspuren knüpfte, beweist eine bekannte Ansichtskarte, welche im
berühmten Weltbad von Spa den heilungsuchenden Kranken
verkauft wird. Nahe bei der Quelle findet sich ein Fußeindruck,
der den Namen trägt: Le pied de St. Römacle. Darauf setzt



Steinkultus in Rätien 337

eine Frau ihren Fuß, während sie ein Glas Wasser aus der
Heilquelle von Spa trinkt. Die Karte sagt: „Voici l'empreint du pied
de St.Remacle taillee dans le roc pres de la source. Une jeune

Platte mit Fußspuren.

dame, desireuse de devenir mere, y place le pied droit en in-

gurgitant un verre d'eau minerale tout en esperant que celle-ci
lui sera salutaire suivant la legende."

Ein Pfänderspiel des Schaffings-Castiel läßt eine Beteiligte
also sprechen: „I stan da aufm heißeStei,und wermi liebt, der
führt mi hei." Früher wurden im heidnischen Ritus Ehen in

22



338 Steinkultus in Rätien

der Weise geschlossen, daß der Bräutigam der Frau die Hand
bot, die ihren Fuß auf eine solche Spur einer Platte setzte.

Der früher bei den Romanen gedankenlos gesprochene Reimvers

„la matta sin la platta", das Mädchen auf der Platte, wird
zum sinnvollen Relikt einer ehemaligen Hochzeitszeremonie.
Vielleicht holte der prähistorische Mensch seine Braut vom
Opferstein herunter, wo ihr Fuß die Fußspur der Gottheit
berührt hatte, um Glück und Fruchtbarkeit ins Haus zu tragen.

Unsere Zeichensteine scheinen Sternbildern ähnlich zu sein;
aber trotz des früher publizierten Feuer- und Sonnenkultus,
der hier auch eine Rolle spielen wird, wagen wir keine
Hypothesen aufzustellen.

Wir sind überzeugt, daß es dem Leser schwer ging, sich

durchzuarbeiten durch das zauberhafte Legenden- und Sagenwerk,

das wir zu verarbeiten suchen; aber vielleicht erscheinen

nun die Megalithen Rätiens doch als ein riesenhaftes Ringen
ehemaliger Völker um die richtige Gottesidee, die ihnen aus der

Uroffenbanung und aus dem eigenen Nachdenken sich

aufzwang. Um diese Steine weben die Geheimnisse des Werdens
und Vergehens in der Natur und im Menschen. Es ist ein

Ringen um Licht in Freud und Leid und ein Einordnen dieser

Probleme in die Gottesidee. Diese rätischen Kultsteine
ehemaligen Ringens älterer Kulturen verdienen Achtung und
Schutz.

Anmerkungen.
1 Anzeiger für Altertumskunde, Jahrg. 1926: „Ein Spaziergang

im Tale der Maira auf dem Pfade der Urgeschichte", von Dr. Giova-
noli. Seite 8.

2 Die Aufnahmen von Herrn Kreisförster Burkart stehen uns im

Manuskript, in Photographie und Handzeichnung zur Verfügung.
3 Millon, Les tombeaux prehistoriques, S. 1. Imprimerie de H.

Vatar, Rennes.
i Paul Gruyer, Menhirs et Dolmens bretons. Paris, Henri

Laurens, Rue Tournon 6, 1927, und Zacharie Le Rouzic, Carnac, Menhirs

— Statues avec signes figurativs et Amulettes ou Idoles des

Dolmens du Morbihan. Imprimerie Armoricaine, Nantes, 1924. Die-



Steinkultus in Rätien 339

soi Broschüren mit vielen Illustrationen haben wir unsere Angaben
aus der Bretagne entnommen, wo wir diese Steine persönlich prüften,

insoweit es uns interessierte.
5 Beim Bau des Tempels in Jerusalem berichtet das Buch der

Könige (3. Kön. 6, 8) vielsagend: „Kein Hammer, kein Beil, noch
ein anderes eisernes Werkzeug ward gehört am Hause, da es
gebaut ward."

6 Concilium Arelatense 452 Can. XX3 Mansi B, 7 S. 882.
7 Concilium Toletanum XII, Anno 681, Mansi Bd. II S. 1038.
8 Homilia S. Hieronimi Presbyteri Lib. 2 Comm. in cap. 15.
9 Rätoromanische Chrestomathie Bd. II S. 654 Nr. 100. Die bei

Fr. Lange, Verlag, Erlangen in den Romanischen Forschungen
erschienene Rätoromanische Chrestomathie wird gekürzt zitiert R. Chr.

10 R. Chr. II S. 148.

" R. Chr. II S. 663 Nr. 130.
12 Pour le peuple breton, toute une histoire merveilleuse s'at-

tache aux megalithes. II en fait la demeure d'etres surnaturels ca-
pables d'en sortir, surtout la nuit: et c'est pour garantir contre les
malices de ces etres qu'il se signe lorsqu'il passe au pied d'un menhir
ou de certains dolmens. II leur attribue une vie surnaturelle; il croit
que toutes ces pierres grandissent comme des etres humains, qu'elles
tournent et se retournent, qu'elles se döplacent, gönöralement la nuit
de noel, pour aller se dösalterer ä la riviere voisine. Pour lui, ce sont
encore des oracles; elles protegent, enrichissent, guerissent, donnent
des conseils, predisent l'avenir, favorisent les mariages. Mais elles
veulent qu'on les respecte, et se vengant terriblement de ceux qui
les mutilent ou les renversent. On ne leur mönage done pas les of-
frandes propitiatoires; comme ä Melle ou ä la Roche Ecriante, de
Montault; des pieces de monnaie, comme au Pas Saint-Martin d'Iffic.
En certains villages, on s'y rend en procession, on danse autour d'eux;
ä la Saint-Jean, on y allume des feux. Comme tout ce qui est du
passö, ces legendes s'effacent peu ä peu et tendent ä disparaitre. Nö
anmoins, elles sont encore assez vivants pour permettre de se rendre
compte de la place considerable que les megalithes ont tenue et oc-
cupent meme aujourd'hui dans l'esprit du peuple breton. Ces monuments

funöraires sont devenus comme une partie de sa religion. La
Bretagne par L. Gallouedec, Librairie Hachette, Paris, p. 57.

13 Paul Gruyer, Menhirs et Dolmens bretons, S. 8 und 27, Im-
primerie Herissey, Evreux.

14 R. Chr. X 675, 98.
15 R. Chr. II 148, 31.
13 R. Chr. II 148, 29.
17 R. Chr. X 1094, 11.
18 R. Chr. XI 219, 42.
19 R. Chr. II 53, 42.



340 Steinkultus in Rätien

20 R. Chr. II 159, 65.
21 R. Chr. II 663, 131.
22 R. Chr. X 644, 4.
23 R. Chr. X 648, 22.
24 R. Chr. X 670, 83.
25 R. Chr. XI 212, 19.
26 R. Chr. II 654, 99.
27 R. Chr. II 158, 64.
28 R. Chr. XI 211, 17.
29 R, Chr. II 16, 10.
30 R. Chr. II 23, 13.
31 R. Chr. II 32, 22.
32 R. Chr. II 74, 10.
34 R. Chr. II 148, 30.
35 R. Chr. X 649, 25.
36 R. Chr. II 688, 9.
37 R. Chr. X 649, 26.
38 R. Chr. II 688, 10.
39 Dar le portga heißt man in Churwalden: Sürieble, Saurübeln.
40 Dr. Gian Caduff, Die Knabenschaften Graubündens

(Kommissionsverlag Schuler; Chur), S. 99: Punchiadurs, Stopfer, und R. Chr.
Ergänzungsband 161.

41 R. Chr. II 654, 98.
44a Berlin, Walter Gryter, S. 20, 33, 48, 70, 196, 217.
42 Chr. Caminada, Bündner Glocken S. 34 (Verlag Orell Füßli,

Zürich 1915).
43 R. Chr. X 1091.
44 R. Chr. X 654.
45 R. Chr. X 668, 77.
46 R. Chr. 667, 75.
47 R. Chr. X 670, 84.
48 R. Chr. X 768, 90.
49 Bötticher, Baumkultus der Hellenen S. 19, 204—211, 204 u. 205.
60 R. Chr. II 653, 90.
54 R. Chr. X 768, 87.
32 R. Chr. II 16, 10.
63 R. Chr. X 649, 24.
64 R. Chr. X 649, 26.
05 R. Chr. X 688.
09 R. Chr. XI 204, 4.
07 R. Chr. II 18.
08 R. Chr. II 125.
09 R. Chr. X 1093, 9.
00 R. Chr. II 150, 20.
04 R. Chr. II 152.



Steinkultus in Rätien 341

62 R. Chr. 653.
63 R. Chr. II 158.
64 R. Chr. II 148, 28.
65 R. Chr. X 648, 23.
66 R. Chr. II 676.
67 R. Chr. II 653.
68 R. Chr. II 654.
69 R. Chr. II 649.
70 R. Chr. II 654.
71 R. Chr. II 660, 119
72 Dietr. Jecklin, Volkstümliches.
72 R. Chr. II 653.
74 Vgl. das von Burkart gezeichnete Bild. — R. Chr. II 652, 89.
76 R. Chr. II 149, 32.
78 R. Chr. 53, 42.
77 R. Chr. X 664, 77.
78 R. Chr. X 667, 75.
80 Paulys Realenzyklopädie der klassischen Altertumswissenschaft,

Berlin, S. 1664—1669.
81 Der Indologe Herr Dr. Mejer, welcher die Güte hatte, mein

Manuskript durchzusehen, spricht sich darüber in folgender Weise
aus: ,,Soweit ich sehe, waren die ursprünglichsten noch erschließbaren

Gottheiten der Indogermanen und vieler anderer Völker
chthonische. Röhren hinab in die Erde müßten da natürlich
sein. Vgl. z. B. Gullapfeffer, Die weiße Mah. Allein bei Urvölkern
und Menschenfressern (1929): ,,Auf einem freien Platz draußen zeigte
er [d. h. der König von Esu in Westafrika] mir noch das Grab seines
Vaters. Es ist eine längliche Erhöhung, von Feldsteinen eingefaßt,
und darüber ruht je ein dreieckiges Dach aus Palmwedeln. Eine
tönerne Röhre führt tief in die Erde bis an die Stelle, wo einst der
Mund des Verstorbenen war. Jedesmal, wenn die Häuptlinge zu einem
Fest zusammenkommen, geht der König an das Grab und gießt
Membo durch diese Röhre." (S. 51.)

82 R. Chr. II, 652—654.
88 R. Chr. X 648, 10.
84 R. Chr. XI 217, 33, 34, 35.
85 Anzeiger für Altertumskunde, Jahrg. 1926, S. 10—12: Dr. Gio-

vanoli, Im Tale der Maira.
87 Anzeiger für Altertumskunde, 1926, S. 12.
88 R. Chr. II 653, 93. Vgl. Photographie von Burkart.
89 Vgl. Zeichnungen und Photos von Burkart.
91 Schweizer. Urgeschichte, Jahrg. V.
92 Mansi B. VII, S. 882.
93 Mansi B. II, S. 1038. Im Indiculus superstitionum des Con-

ciliums Liptin. 743 wird auch gesprochen de his quae faciunt super



342 Steinkultus in Rätien

petras, und im Taufgelübde wird die Abschwörung des Saxnote
verlangt. (Sächsisches Taufgelöbnis, Deutsche Literatur von Salzer, B. I,
S. 51, München, Allgemeine Verlagsgesellschaft.)

94 In zwei Kapellen Vorarlbergs, nämlich in einer zwischen Egg
und Schwarzenberg und in einer anderen in Großdorf bei Egg, hat
P. Notker Curti Lichtlampen aus Stein gesehen, die möglicherweise
verwandt sein könnten mit den prähistorischen Schalensteinen. Die
Lichtlampen aus dem Kanton Wallis (insbesondere die mehrlöcherige
von Morel), die im Schweizer Archiv für Volkskunde Jahrg. XX S. 338

von Rütimeier beschrieben wurden, lassen ähnliche Gedanken
aufkommen.

96 Vgl. auch, wie Augustinus in seinem „sermo 15 de Sanctis, Pars
hiemalis Breviarii" über diejenigen urteilt, die super tumulos
defunctorum cibos et vina conferant.

99 R. Chr. II 740, 10.
97 La piöre mesure 1 m. 30 de long sur 1 m. 30 de large. le

cercle en reliöfe ötait destine ä recevoir une ecuelle.
98 R. Chr. X 667, 75.
99 Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, B. III, Heft 2,

S. 240. — In der Kirche Francesca Romana zu Rom sah ich einen
Stein mit Knieeindrücken und las dort: „In queste pietre pose le

ginocchia S. Pietro, quando i demonii portarono Simon Mago per
aria."


	Steinkultus in Rätien

