Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von

Graubiinden
Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubinden
Band: 63 (1933)
Artikel: Feuerkultus in Ratien
Autor: Caminada, C.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-595896

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-595896
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

216 Feuerkultus in Ratien

Feuerkultus in Ratien.

Von Chr. Caminada, Dombherr.

Die vier Grundelemente des Universums, Wasser, Feuer, Luft
und Erde, welche schon im vorchristlichen Altertum in dieser Art
ausgeschieden wurden, beschiftigten den Glauben und die Wis-
senschaft der Alten viel lebhafter als uns, nachdem wir gelehrt
worden sind, die Dinge so fein zu zerlegen, dafl wir vor lauter
Spezialisierung das Ganze nicht mehr zu iibersehen vermégen. Das
Ansehen der genannten Elemente war im Altertum so groB, daf
sie in heidnischer Zeit sogar kultische Verehrung genossen. In
einer fritheren Arbeit haben wir diese Tatsache beim Wasserkultus!
nachgewiesen. In dhnlicher Weise versuchen wir auch den Feuer-
kultus zu behandeln. Feuer und Wasser wurden von den Rémern
durch den Briutigam der ins Haus tretenden Braut zur Beriihrung
dargeboten am Hochzeitstage? und dem Exilierten wurde Feuer
und Wasser untersagts. Die Bedeutung des Feuers stand in fri-
heren Zeiten dem VolksbewuBtsein wesentlich niher als heute:
Die Gewinnung des Feuers aus einem herabfahrenden Blitz, aus
den Funken des Feuersteines, die ins diirre Stroht fielen, oder aus
dem miihsam geriebenen Holz hervorgeholt oder dann vermittelst
des Brennspiegels gewonnen wurde, war keine so leichte Arbeit
wie das moderne Feueranmachen, da Licht und Funke beim leise-
sten Druck eines Kinderfingers sich dienstbar einstellt. Wie mubte
man dieses wohltitige und zugleich tiickische Element hiiten, als
man noch nicht mit der Glocke durch das Léschenliutens das Ein-
decken des Feuers am Abend und am Morgen das Anziinden fir
die ganze Stadt amtlich verkiindete. Das Feuer in der Feuerstatt,
im Zentrum der Wohnung der Urvolker, um dieses herum die
Familie, welche daraus Licht und Wirme empfiingt, und die amt-
liche Z&hlung der Familien nach Feuerstitten — romanisch fiucs —
(wo einer am ersten Mirz Feuer anmachte, dort galt er als Nieder-



Feuerkultus in Ratien 217

gelassener), lassen das Entstehen einer mehr als romantischen
Ehrfurcht vor diesem Hitze und Helle und gare Speise bereitenden
Element begreiflich erscheinen. Das Feuer in seiner geheimnis-
vollen Kraft und in seinen wunderbaren Erscheinungsweisen ist
ihnen etwas Heiliges, geradezu eine Gottheit, der man dankbar
Opfer darbringt, eine reinigende, eine strafende und weissagende
Gottheit. Im Herd ist der ndchste Weg zur Gottheit. Hier gehen
die Seelen ein und aus. £

Unter ausfiihrlicher Beniitzung der Réitoromanischen Chre-
stomathies, des Biichleins Volkstiimliches aus Graubiinden von Diet-
rich Jecklin? und verschiedener anderer indirekter Quellen suchen
wir ein Bild des ritischen Feuerkultus zu entwerfen. Das wertvolle
Handworterbuch des Aberglaubens von Hoffmann-Krayer, Verlag
Gruyter in Berlin, wurde, soweit erschienen, vergleichsweise
herangezogen, ebenso das belegreiche Buch ,,Das Feuer im deut-
schen Glauben und Brauch von Herbert Freudenthal, Berlin, Gruy-
ter-Verlag. Wir bleiben indessen beim Bild, wie es sich aus riti-
schen Quellen erweisen 148t. In dhnlicher Weise beniitzen wir ,,Le
culte du feu en Armorique par Millons, la legende de la mort von
Le Braz® und anderes.

L.

Bevor wir das ritische Bild des Feuerkultus entwerfen, miissen
wir zur Erhohung des Verstindnisses und zur Verdeutlichung der
Zusammenhinge der Kulturen, auf den Kultus hinweisen, welcher
bei den Rémern zu Ehren des Feuers in Ubung war. Daraus ergibt
sich dann von selber, daB im ritischen Aberglauben nicht blo8
sinnlose Phantagiebilder zutage treten, sondern Reste einer frii-
heren Religion, die durch das Christentum ersetzt wurde. Uber
den rémischen Gotterkultus besitzen wir zahlreiche Quellen in
den klassischen Schriftstellern der Rémer. Fiir unsere Aufgabe
kommen hauptsiichlich die Fastes des Ovid in Frage. Nach Ein-
fiihrung des Julianischen Kalenders durch Julius Cisar war be-
ziglich der romischen, heidnischen Feste eine grofe Verwirrung
entstanden. Ovid iibernahm es, das sakrale Leben in seinem Volke
wieder anzufachen und zu veredlen. Das geschah, indem er die
sakralen Feste des Jahres besang. So besitzen wir eine interes-
Sante Illustration des rémischen Festkalenders. Reichlichen Auf-



218 Feuerkultus in Ratien

schluf} iiber den Feuerkultus erhalten wir vor allem durch das
vierte Buch Fastorum Ovidi, welches besonders von den Penaten
und von der Vesta handelt. Vesta ist wie Hestia, das als Gottheit
gedachte Feuer des Hausherdes. Auch der Staat hat sein hei-
liges Feuer, das die Vestalinnen pflegten; jedes Jahr am 1. Mérz,
wo das Jahr einst begann, ward es vom Oberpriester mit einem
Brennspiegel oder mit geriebenem Holz neu entziindet!o. Die Pe-
naten waren die Gotter und Wéichter des Penus, des Haushaltes,
sie sorgten fiir das Wohl und die Ehre der Familie; ihre Bilder
standen in der Nihe des Herdes, auf dem. stets ihnen zu Ehren
ein Feuer lodert. Diese Bilder wurden bei Familienfesten bekrinzt;
fiir sie war immer ein Tisch gedeckt mit SalzfaB, Friichten und
Speisen ; sie waren zugleich Schiitzer des Gastrechtes. Auch der
Staat hat seine Penaten, Himmel und Erde und fiir sie einen
eigenen Tempel auf der Velia, einem Teile des Palatinus, in dem
ihre Bilder standen!l, Das Feuer der Vesta durfte als ein heiliges,
wenn es je erloschen war, an keiner andern durch das Leben und
seine Bediirfnisse entweihten Flamme entziindet werden, sondern
es mufite der Natur von neuem abgewonnen werden, entweder so,
daB man ein Stick Holz von einem fruchttragenden Baume 0
lange bohrte, bis sich eine Flamme bildete, worauf das Feuer
in einem ehernen Siebe aufgefangen und schleunig in den Tempel
der Vesta getragen wurde, oder durch Entziindung eines neuen
Feuers an der Sonne, dem Urquell des Feuers. Ja dieses Feuer
der Vesta wurde alljihrlich zur Zeit des alten Jahresanfanges,
d. h. am 1. Mirz erneuert!?, gerade wie auf der Insel Lemnos jihr-
lich einmal ein neues und reineres Feuer von dem Sonnenlande
Delos geholt und in alle Hiuser und Werkstitten verteilt wurde.
Und so durfte auch das zum Kulte der Vesta erforderliche Wasser
nur ein flieBendes sein, wie es entweder der Tiberstrom oder die
Quellen der Stadt spendeten, namentlich die Quelle der Egeria
im Heine der Camenenis. Das Roéhrwasser der Aquidukte war
ausdriicklich ausgeschlossen und selbst das flieBende Wasser,
welches die Vestalinnen zum Dienste der Vesta auf ihren Kopfen
herbeitrugen, durfte von ihnen nicht auf die Erde gestellt werden,
daher sie sich zu diesem Zwecke eigener GefiBe bedienten, die

nicht ohne ihren Inhalt zu verschiitten, auf die Erde gestellt werden
konnteni4.



Feuerkultus in Ritien : 219

Der Feuerkultus der Romer wird uns von Ovid beim Palilia-
fest beschrieben. Dieses volkstiimliche Reinigungs- und Siithnefest
zu Ehren der alten Hirtengottin Pales ,,der Nilirenden* fand am
Grindungstag der Stadt Rom am 21. April statt. Dabei spielte
eine groBe Rolle: Weihrauch aus dem geronnenen Blute des Ok-
toberpferdes, Asche aus einem verbrannten Kalb und Bohnenstroh,
Besprengung und Reinigung des Schafstalles und der Herde mit
Wasser und Schwefeldimpfen, Feuer aus Rosmarin, aus Fichten,
Oliven und Lorbeerzweigen, Hirsekuchen und Milchopfer kuhwar-
mer Milch, dann der Sprung durch das Feuer und das Hintreiben
der Herde durch die brennenden Strohfeuer. Ovid beschreibt, wie er
mit der Hand die Asche trug, wie er durch die dreifache Flamme
sprang und wie im rétlichen Feuer die Schafe gereinigt wurden.
Diese Feuerfeste finden sich im Johannesfeuer Deutschlands, in
der St. Jeanne Frankreichs und in unserem ritischen Scheiben-
schlagen, iiber die wir spater sprechen werden. Ovid war ein
ganz Frommer aus dem Volke, das Cicero das ,,frommste Volk*
heit. Wie der Philisoph Cicero sich mit dem Licht- und Feuer-
kultus zurechtfand, moége man in meinem Buche ,Die Biindner
Friedhofe 15 nachsehen.

II.

Der ritische Feuerkultus gibt sich am deutlichsten in den
Opfern kund, welche der Aberglaube dafiir fordert. In der Riito-
romanischen Chrestomathie lesen wir: ,,Das Feuer des Blitzes muB
man mit Salz oder Milch ldschen®16. ,;Wenn man Salz ins Feuer
wirft, so erweist man den armen Seelen eine Wohltat*‘17, In einer
Vriner Sage wird die Hilfte einer vergifteten Pitte ins Feuer ge-
worfen, damit sie nicht schaden konnel®, Wir haben friither ge-
Sehen, wie Ovid vom Salz- und Milchopfer singt. Vom Haaropfer
spricht die Anordnung: ,Die Menschenhaare miissen ins Feuer
geworfen werden, damit die Hexen ihrer nicht habhaft werden
kénnen19.  Dieses Opfer muB man mit geschlossener Faust dar-
bringen, dann gibt es beim Verbrennen keinen Gestank20. Censo-
inus, de die natali?t, sagt, daB es bei den Rémern Sitte war, fiir
die Geesundheit der iibrigen Glieder des Korpers, das oberste des-
Selben, die Haupthaare den Gottern zu weihen. ,Man darf die



220 Feuerkultus in Ratien

Haare nicht zum Fenster hinauswerfen, sonst kénnen uns schlechte
Menschen damit Schaden zufiigen. Die Hexen beniitzen die Haare,
um Hagel zu briuen. Bevor man die Haare wegwirft, soll man
dreimal drauf speien, dann kénnen die Hexen sie nicht brau-
chen‘‘22, Vom Nagelopfer spricht folgende Anordnung: ,,Man soll
die abgeschnittenen Fingerndgel nicht wegwerfen, sondern dem
Feuer iibergeben“2s, Die Zihne soll man ins Feuer werfen. Die
Kinder sind gelehrt worden, also zum Feuer zu sprechen:

Fiug fiug! Jeu dun a Ti in den d’jes Feuer, Feuer, ich geb dir aus

Ti dai a mi in den d’itschal Bein einen Zahn

Che maina fetschi mal2¢ Du gib mir einen aus Stahl
Der mich schmerze niemals

Gegen Zahnweh wird die Verwendung von im heiflen Wasser
erhitzten Steinen empfohlen2. Hier scheint sich Wasser-, Feuer-
und Steinkultus in einem zu vereinigen. Ein Zahn oder sonst ein
menschliches Gebein aus dem Beinhaus gibt unter das Schlaf-
kissen gesteckt, die Kraft zur Weissagung?6. Dem Feuer werden
Opfer gebracht gegen Hexerei und Tierkrankheiten und um Reich-
timer zu erhalten. Wenn die Viehkrankheit von Hexen herriihrt,
dann verlangt die Chrestomathie, daB man, um damit fertig zu
werden, das Tier bei lebendigem Leibe verbrenne2’. Verendet ein
Tier am Rauschbrand, dann soll man das Herz und die Lunge
in den Kamin hidngen, so hort das Viehsterben auf; aber man
mul} stark rduchern2. Eine zu Staub verbrannte Katze hat ganZ
besondere Kraft, um reich zu werden. Man muf} sie in einer Pfanne
braten ; aber man vergesse nicht mit einem groBen Stein den Pfan-
nendeckel zu beschweren, sonst konnte sie herausschliipfen. Man
bratet ,bis nur mehr Staub zuriickbleibt. Es ist schwierig das zu
erreichen; aber wer es fertig bringt, ist dann reich genug2. Die
Katzen, besonders die schwarzen Katzen, sind im alten Aberglau
ben ganz unheimliche Wesen. Auf der Briicke3 zu Madernal-
Disentis hatten zwei Schustergesellen bei Nacht auf ihrem Heim-
gang mit sieben Katzen, die sie am Tage beleidigt hatten, so 24
ringen, daB sie mit Mithe noch ihr Leben retteten. Als man die
grofe Glocke von Sarn durchs Porteiner Tobel hinauffiihrte, €l
schien eine feuerrote Katze, welche bis in die Nacht hinein del
Transport zu storen suchte und erst verschwand, als die Glocke



Feuerkultus in Ritien 221

im Turme lidutete ; — als altes Weib sah man sie dann davonhum-
peln. Zu Ruis erschien abends im Maiensifl des :Landrichters
dem Knechte eine schwarze Katze, die mit der Pfote sein Stall-
licht auszuloschen suchte. Der Knecht schlug mit dem Messer
nach der unheimlichen Pfote, daf ein Stiick davon unter die Stall-
bank flog. Mit einem Schrei verschwand die Katze. Am Morgen
entdeckte er unter der Bank einen abgehauenen Finger, woran
er den Ring seiner Hausmeisterin erkannte. Da er mit der Milch
heimkam, sagte man, die Hausfrau sei krank im Bette, weil sie
sich am Vorabend im Keller beim Fleischabhauen einen Finger
weggeschnitten habest. Die Katzen des Bergells sind Wetter-
macherinnens2, Ofters treten die Katzen im ritischen Mirchen
als verhexte Menschen, insbesondere als zukiinftige Konigsbriute
auf. Eine dieser Katzen verlangt vom Koénigssohn auf der Braut-
schau, daB er ihr die Pfoten zusammenbinde und sie lebendig unter
der Dachtraufe begrabe. Mit vielen Trinen begrub er die Katze,
welche durch diese Prozedur enthext wurde und als wunderschéne
Tochter vor ihm stand. Sie wurde ihm als Braut angetrautss.
Hier handelt es sich wahrscheinlich um ein Opfer des Wasser-
kultus, wozu die Katze sich hergeben muBte. Noch mehr interes-
siert es uns aber, was einem Vater begegnete, der auszog, um
die merkwiirdigen Wiinsche seiner Tochter zu erfiillen. In einem
verwunschenen SchloB empfing ihn eine grofie, keineswegs bose
Katze. Sie saB auf der Herdplatte, war mit der Kaffeemiihle be-
schiftigt, bereitete ihm einen guten Kaffee, miaute eine grofie
Schar anderer Katzen noch herbei, welche mit ihm aus wunder-
baren Tassen bewirtet wurdenst. DaB die Herdplatte, wie auch der
Kamin Orte besonderen Feuerkultus sind, ergibt sich auch aus dem
Mirchen, der uns von einer Offnung beim Feuerherd berichtet,
durch welchen die Hexen hineinschliipfen und zu ihren Feierlich-
keiten sich begeben3s. Bekannt ist auch, daB die Hexen durch
den Kamin zu ihrem Hexensabbate reiten. Hieher gehort auch das
Mirchen, welches vom Fuchs erzihlt, der auf den HolzstoB ge-
Setzt wurde. Der Holzsto wurde unter Blitz und Donner ent-
ziindet, wihrend der Fuchs als weifle Taube sich himmelwirts er-
hob. Der Mirchenerzihler fiigt bei: Jener Fuchs war eine arme
Seeless. Ein anderes Miarchen erzihlt vom Drachen in der Tiefe
des SchloBkellers, der getotet, auf den HolzstoB gesetzt und ver-



222 Feuerkultus in Ritien

brannt wurde. Die iibriggebliebenen Aschenreste wurden ins Meer
geschiittet, wihrend eine Unzahl von Tieren Zeugen des Kampfes
zwischen Ritter und Drache gewesen und nun wieder zu schonen
Rittern und lieblichen Jungfrauen wurden3’. Wie diese Mirchen
Kunde geben von ehemaligen Feueropfern, so auch die Anord-
nung, daB man, um Krankheiten zu vertreiben, Salz ins Wasser
legen, sieden lassen und unter das Bett des Kranken stellen soll3.
Auf glihendes Eisen gegossener verdampfender Essig ist gegen
Krankheiten wirksams?. Lorbeerblitter werden von Ovid als Opfer-
gegenstand bezeichnet; sie finden sich aber auch im romanischen
Aberglauben4o, ,

Es gibt nach dem ritoromanischen Aberglauben auch Dinge,
die nicht geopfert werden diirfen. So sei es nicht erlaubt, glilhende
Kohlen mit Wasser zu loschentl. Kein Brot darf ins Feuer ge-
worfen werden#2; aber feineres Gebidck beliebt scheint’s auch der
Feuergottheit; denn beim Scheibenwerfen spielen die ,,patlaunas®,
die Pfannkuchen, eine bedeutende Rolle. Ein Loffel Nidel wird
beim Beginn des Gastmahles am Nidelsonntag an die Zimmerdiele
geworfens.. Vor allem darf dem Feuer kein Dreckopfer gebracht
werden, sonst wird der Korper riudig. DaB solche Opfer tat-
sichlich in Ubung waren, ersieht man aus P. Clemente, Le Mis-
sioni nella Rezia, wo ein Dreckopfer ins Fundament eines Baues
kommta.

Wir nennen hier noch ein interessantes Beispiel von Bau-
opfern, die wir deswegen mit dem Feuerkultus zusammenstellen,
weil alle auffallend stark mit Kohlen garniert waren. Sie gewinnen
an Bedeutsamkeit, weil sie an einem Bau des 12. Jahrhunderts zum
Vorschein gekommen sind. Damals scheint es allgemein in Ubung
gewesen und 1n eine christliche Zeremonie umgedeutet worden zu
sein. Als wir bei der Restauration der Kathedrale in Chur im
Jahre 1925 die bloBgelegten Geriistlocher untersuchten, kamen
iiberall in jeder Offnung Kohlen und angebranntes Holz zum Vor-
schein. Wir haben iiber zwanzig Locher an verschiedenen Stellen
des Mauerwerkes gepriift. Als Beigaben fanden wir Hiihnereier-
schalen mit vertrocknetem Inhalt, Vogelleichen, Knochen von
Schmalvieh, ja beim ersten Pfeiler an der Seiteneingangstiire fan-

a Istorie delle Missioni dal P. F. Clemente da Brescia MDCCCII
Trento, Seite 250 und R. Chr. IV. 985, 169.



Feuerkultus in Ratien 293

den sich auf einer Platte neben Asche und Kohlen allerlei Knochen-
reste, wie auf einer Herdplatte oder auf einem Altare. Kohlen und
Asche sind die Reste des Feuers. Sie haben wie Rauch, Kamin
und Herdplatte aus dem Feuer Kraft und Reinigung erhalten.
Kohlen und Asche und die anderen Beigaben sind ein Beweis, daB
hier Bauopfer eingeschlossen sind. Man hat die heidnischen Feuer-
und Bauopfer nicht anders iiberwinden konnen, als daf man die
offerierten Gaben segnete und in die Mauer einschloB. In den
Ritualien finden sich Segnungen fiir alle Gaben der Natur; man
betet darin, Gott moge denen Segen und Wohlergehen gewihren,
welche diese Dinge beniitzen. Die Opfergaben der Heidenzeit ver-
lieren von dem Augenblick an ihren abergldubischen Sinn, wo sie
nur zu Symbolen erbetenen Segens werden.

Die Tatsache der Bauopfer findet sich im Handworterbuch des
Aberglaubens von Hoffmann-Krayer ofters auch fiir andere Orte
belegt. ,,Im Mittelalter und in vereinzelten Fillen bis in neuere
Zeit sind bei Erbauung von Burgen, Stadtmauern, Briicken, Flu§}-
wehren, Deichen Kinder, bisweilen auch Erwachsene lebendig ein-
gemauert worden. So hiufig indessen auch die Sage von einge-
mauerten Menschen berichtet, so selten sind die sicheren ge-
schichtlichen Félle... In der Briicke von Rosporden sei ein Kind
eingemauert, das in der einen Hand eine geweihte Kerze und in
der anderen ein Stiick Brot hielt. ... Um gutes Wetter zu erzielen,
wird ein Hahn, als Mittel gegen Viehsterben ein Kalbsherz in den
Stall eingemauertts. Durch Hineinwerfen von Mehl, Brosamen, Salz
oder Eierschalen vermag man das erziirnte Feuer zu verséhnens.
Schreiber dieser Zeilen erinnert sich, daB er zusehen konnte, wie
die Bickersfrau, nachdem sie das Brot in den Ofen gelegt hatte,
unter Anrufung der heiligen drei Namen eine Prise Mehl in den
glithend heiBen Ofen warf. Das ist wohl ein Rest eines friiheren
Feueropfers, welches durch das Kreuzzeichen verchristlicht wurde.
Die Bedeutung der Kohle im Feuerkultus wird durch die Sage der
Dieulda della Runca, einer Waldgéttin von Runca-Somvix#?, sehr
lebhaft verdeutlicht. Eine solche Waldgottin war bei einer Taufe
Patin gewesen. Als die Mutter spiter diese Waldnixe besuchte,
die in einer Grotte innerhalb Somvix hauste, erhielt sie als Ge-
Schenk eine Schiirze voll Kohlen. Die Mutter, welche auf einem
Arme noch das Kind zu tragen hatte, schitzte diese zweite Last



224 Feuerkultus in Ritien

gering ein. Immer wieder entfielen der Schiirze Kohlen, die sie
achtlos liegen lieB. Die Gotta aus dem Walde warnte: , Je mehr
du verlierst, desto weniger wirst du haben!“ Die Mutter verstand
diese Worte nicht. Als sie aber heimgekehrt war und die noch
tibriggebliebenen Kohlen auf die Herdplatte leerte, da verwandelte
sich das Wenige, was noch da war, in echtes Gold. Die Tier-
knochen und Aschenreste, welche im prihistorischen Griberfeld
von Darvella zum Vorschein kamen8, reden ebenfalls von Opfern.
Ob die Schmalzspenden, der Totenstér, in dem ein Licht brennt,
nicht auch urspriinglich ein christlich umgedeutetes Feueropfer
waren, ist auch eine Frage, die wir stellen diirfen. Dafl ferner
Asche das Wachstum des Flachses bewirke und daB die Unschlitt-
tropfen des Totenlichtes Heilkraft besitzen sollen#, scheint gleiche
Zusammenhinge zu beweisenso,

III.

Unsere Ansichten iiber den ritischen Feuerkultus, insbeson-
dere iiber die Opfer am Grabe, erfahren eine hochst willkommene
Bestitigung durch die Zusammenstellung der Grabbeigaben von
Kohle und Asche, welche Herr Kreisforster W. Burkart in den von
ihm untersuchten und freigelegten prihistorischen Gribern kon-
statierte und uns giitigst fiir diese Verdffentlichung zur Verfiigung
stellte. Dieser beste Kenner unserer prihistorischen Ausgrabungen
und gliickliche Entdecker so vieler Grab- und Siedlungsstiitten
schreibt: |

,,Als Ausdruck von ausgeiibtem Feuerkultus bei Bestattungen
in préhistorischen Zeiten und in der Ubergangsperiode zum
Christentum sind folgende Erscheinungen zu deuten, welche In
Graubiinden bei der Untersuchung alter Griber festgestellt wurden:

1. Von zwei vermutlich aus friihchristlicher Zeit (3.—5. Jahr-
hundert) stammenden Grébern siidlich von Wergenstein zeigte das
eine, ein Kindergrab, eine unzweideutige Beigabe von Kohle und
Asche direkt oberhalb des Schidels, die als solche an jenen Platz
hingelegt worden sein muf oder durch Abbrennen eines Opfer-
feuers an Ort und Stelle entstanden ist.

2. Das Skelett im einsamen Plattengrab von Avers-Cresta hatte
in der rechten Hand kleine Kohlenstiicke, wihrend sonst der ganz®
Grabraum absolut frei von Kohle war. Die Datierung des Grabes



Feuerkultus in Raitien 225

war trotz Beigabe eines Eisenmessers nicht genau moglich, diirfte
aber mit Ansetzung in das 3.-5. Jahrhundert nicht stark fehl
gehen.

3. Bei den zeitlich noch nicht sicher fixierten, mit fiinf Per-
sonen belegten drei Grabern vor der untern Tgilvdderlishohle in
Felsberg, die entweder aus spatromischer Zeit oder aber aus der
bedeutend ilteren Jungsteinzeit stammen, wurden ebenfalls Koh-
lenbeigaben konstatiert. Das Skelett des Einzelgrabes wies direkt
oberhalb des Schidels ein Hiaufchen Holzkohle auf, desgleichen
auf der rechten Hand — also beide Erscheinungen von Wergen-
stein und Avers in einem Grabe vereinigt. Beim ersten Doppel-
grab hatte das bergseitige Skelett wiederum ob dem Schidel ein
Hiufchen Kohle. Dem zweiten Doppelgrab fehlte solche als eigent-
liche Beigabe, dafiir rubten die Fiile des bergseitigen Skelettes auf
einer mit Kohle iuibersiten Fliche, und etwas links neben dem
Grab befand sich eine eigentliche Feuerstelle, auf welcher jeden-
falls ein Opferfeuer abgebrannt worden war.

4. Im Grabfeld Darvela bei Truns, das dem 3. /4 vorchrist-
lichen Jahrhundert angehort (Periode der Eisenzeit), sind mehr-
fach zwischen den Griabern und oft zu Fiien derselben speziell
hergerichtete Feuerstellen gefunden worden, die meist Tierknochen
aufwiesen und auf zahlreich ausgefiihrte Brandopfer hindeuten.

5. In der ebenfalls dem 3./4. Jahrhundert vor Christus ange-
horenden Nekropole von Castaneda war bisher in allen genau er-
forschten Gribern immer die Anwesenheit von Holzkohle fest-
gestellt worden, aber nirgends in eigentlicher Anhdufung, sondern
in vielen Einzelstiicken. Die Frage steht noch offen, ob es sich
um eine eigentliche, in die Grédber eingestreute Beigabe oder nur
um zufillige Einschwemmung handelt. (Im Marz 1931 wurde nun
erstmals in der Ndhe einer Grabanlage ein grioBeres Kohlen- und
Aschenlager gefunden, das nur der Ausiibung eines Feuerkultus
Seine Entstehung verdanken kann; die Gleichaltrigkeit mit den
Gribern ist durch ein Keramikstiick bewiesen.)

6. Als Beweis eines Feuerkultus von ganz grofem Ausmaf
ist sodann das bronzezeitliche Kuppelgrab von Donath zu er-
wiahnen, nach Beil und Dolch zirka ins Jahr 1500 vor Christus
datiert. Der, soweit noch erhalten, aus halbrunder Trockenmauer
bestehende Grahbau stand auf einer reinen Aschenschicht, welche

15



226 Feuerkultus in Ratien

in der West-Ost-Richtung auf 14 m und in der. Nord-Siid-Richtung
auf 6 m Ausdehnung freigelegt war, ohne daB aber ein Ende kon-
statiert werden konnte. Bei der Michtigkeit des Aschenlagers von
10 bis 30 cm ergibt sich eine Raummenge von mindestens 10 m?3.
Da es sich nicht etwa um ein sog. Brandgrab handelt, bei welchem
die Leiche verbrannt worden wire, sondern um ein Skelettgrab,
kann diese gewaltige Aschenmenge nur in Ausiibung eines Feuer-
kultus hergestellt worden sein; jede andere Erklirung, die bis
jetzt versucht wurde, scheint angesichts der vorliegenden Ver-
héltnisse unmoglich zu sein.

Alle diese Erscheinungen, seien es Brandschichten und Feuer-
stellen unter und zwischen den Gribern, oder eigentliche Kohlen-
beigaben in den Grabriumen selbst, beim Kopf, in der Hand oder
bei den FiiBen, sind uns erhalten geblichene Zeugen dafiir, dab
bei der Bestattung der Toten Feuerkultushandlungen ausgefiihrt
wurden. DaB sich solche Gebriuche, wenn auch in abgeschwich-
ter Form, noch bis tief in das christliche Zeitalter hinein erhalten
konnten, ist nicht zu verwundern, wenn man weifl, mit welcher
Zihigkeit ein Volk an seinen althergebrachten Sitten hiingt. ES
brauchte Jahrhunderte, um die letzten Reste der Kohlenbeigabe in
die Griber zum Verschwinden zu bringen.”

IV.

Das Bild des Feuerkultus gewinnt an Deutlichkeit, wenn wir be-
achten, wie die ritische Volkskunde dem Feuer Lustrations-
kraft zuschreibt. So vernehmen wir, daB man das Feuer nicht
leer brennen lassen diirfe, sonst miiten die armen Seelen leiden5!.
Wenn man also etwas iibers Feuer stellt — aber nicht blof Was-
ser —, dann wird ihnen Hilfe zuteil. Die armen Seelen holen sich
diese Hilfe besonders an Allerseelen. Nach Le Braz kommen die
Seelen am Allerseelen-Vorabend ins Haus, setzen sich auf den Herd,
auf alle Stiihle und Biéinke und auf alle Gegenstinde, sogar aufGabel-
zinken und Messerschneiden, aber damit sie sich auf diesen nicht
schneiden, soll man diese Waffen entfernen, wenigstens nicht
mit der Schneide aufwirts liegen lassen. Die ritoromanische Volks-
kunde hingegen berichtets2, daB die Seelen am Vorabend von Aller-
seelen zur Zeit der Totenprozession das Fegfeuer verlassen diirfen
ins Haus, ins alte Heim zuriickkehren und nachsehen konnen, obP



Feuerkultus in Ritien 227

man fiir sie betet. Deswegen muf im Hause ein Licht brennen. Am
Allerseelentag kehren sie wihrend der Friedhofprozession wieder
ins Fegfeuer zuriick. Millonss berichtet aus der Bretagne, daB sie
kommen, um sich am Herdfeuer zu erwirmen. Es scheint also,
daB Herd und Licht siihnende Wirkung haben. Wahrscheinlich
hingen damit zusammen die punschas dellas olmas, das Arme-
seelengebick, das ehemals verteilt wurde, und die Totenbeinli der
Engadiners¢. Das Verbrennen der Hexen ist wohl urspriinglich aus
der Idee der Lustrationskraft des Feuers entstanden. Die Rito-
romanische Chrestomathiess erzihlt uns, wie ein Vater seine Frau
und seine Téchter im Heustall verbrannte, weil sie Hagel brauen
konnten. Zu Seth gibt eine Hexe zwei rote Binder, womit das Mid-
chen das Kleid schiirzen sollte; anstatt die beiden unheimlichen
Binder um den eigenen Leib zu schlingen, umwindet es einen
Besen, der sofort in Feuer aufflammt und verbrenntss. Die
schwarze Katze von Ruis, welche das Stallicht mit der Pfote zu
16schen trachtet, scheint Licht, Feuer als lustrative Kraft zu fiirch-
tens7, Von der reinigenden Kraft, das Bose bannenden Macht des
Feuers redet auch der Fall von Schlanss8. Ein Jiingling, welcher
einer Frau nicht traute, die bei seinem abendlichen Gang zur
Brautschau in der Stube sich fand, ziindete sich eine Pfeife an,
in welche er Stranzenwurzeln gestopft hatte. Sofort begann die
Alte unruhig zu werden, klagte iiber schlechten Tabak und wollte
zur Tire hinaus; aber der Bursche deckte die Tiire mif seinem
breiten Riicken. Da sie nicht anders entkommen konnte, rif sie
das Fenster auf und warf sich mit einem Schrei hinaus. Nun
kannte man die Alte, fiigt der Erzihler vielsagend bei. DaB in
Vrin die vergiftete Pittenhilfte dem Feuer iiberantwortet wurde,
gibt vom gleichen Glauben der Lustrationskraft des Feuers
Kundes?. Ovid berichtet, wie die Romer die Herde zur Reinigung
durchs Feuer treibené?, und aus dem gleichen Grunde springt die
Jugend durch den Rauch und iiber die Feuer der Johannisnichte.

V.

Das bereits entworfene Bild des Feuerkultus gewinnt an Deut-
lichkeit, wenn wir von der Divinationskraft der Flamme
Sprechen. Die Réitoromanische Chrestomathie behauptet, wenn
Mman Familienglieder in der Fremde habe und wiinsche zu erfahren,



228 Feuerkultus in Ritien

welches ihr Los in der Fremde sei, dann ziinde man eine Kerze
an; brennt sie hell, dann geht es ihnen gut; brennt sie schlecht,
dann sind sie in Noten, und wenn sie erlischt, so stirbt die be-
treffende Personél. Will ein Vater die Berufswahl seiner Kinder
erfahren, dann gibt er jedem Kinde eine Kerze in die Hand; der-
jenige Sohn wird Geistlicher und diejenige Tochter Nonne, deren
Licht am hellsten brennté2. Erblickt man bei Nacht viele Lichter,
so stirbt bald jemands¢3. Bildet sich am brennenden Docht des Talg-
lichtes eine Kappe oder zehrt es sich ein Loch in den Talg oder
flackert es stetsfort bis zum Verléschen, dann stirbt bald jemand
im Hause$t, Nicht besser geht’s, wenn viele Sterne fallenét. Das
Licht zeigt auch, wo verborgene Schitze liegenss. Das Feuer weill
um die Fruchtbarkeit der Felder, ja scheint sogar dieselbe zu be-
einflussen. LBt man an LichtmeB¢s bei der Prozession die Kerze
nicht verloschen, geratet der Hanf, und brennen die Wachsrodel
bei der Fronleichnamsprozession gut, dann gibt es viel Flachs®'.
Asche in den Flachs gestreut, gibt viel Flachses. Vielleicht ist die
Beniitzung von geweihter Kohle, die beim Kornsien mit in die
Furche geworfen wird, ebenfalls die Verchristlichung einer alten
heidnischen Feuerkultuszeremonie.

Das Feuer spielt die wichtigste Rolle im Eheorakel, denn die
riatische Volkskunde berichtet: Brennt bei der Hochzeitsfeier eine
Altarkerze hell, die andere diister, oder knistert und keift die
Flamme, dann hat der Friede keine Dauers®. Heller Kerzenschein
verspricht Gliick. Diejenige Ehehilfte stirbt zuerst, auf deren
Seite das weniger helle Licht brennt’. Hat man in einer Stube
drei Lichter, dann wird einer der Anwesenden bald Briutigam™-
Ofters rettet das Licht auch das Leben oder schafft Hilfe herbei in
der Not™2, ja es wird sogar mit der Seele des Menschen gleich-
gestellt, wie wir das in den Biindner Friedhofen nachgewiesell
haben?. Das Feuer weiB um die bise Tat des Menschen und bringt
sie an den Tag. Die Meinradslegende erzédhlt: Cereus enim ad
caput eilus positus, divinitus ardere coepit, et locus repleri sua-
vissimo odore — corvorum en quos S.Martyr alere consueverat,
eos insequentium clamore continuo proditi, mox vivi flamminis
traditi, dignas scelerum poenas dederunt’, die Wachskerze ZU
seinen Hiupten entziindete sich durch géttliches Wunder von
selber und erfiillte den Ort mit dem angenehmsten Duft — di€



Feuerkultus in Ratien 229

Raben aber, welche der hl. Martyrer immer zu speisen pflegte,
verfolgten die Verbrecher und verrieten sie durch ihr Gekreische,
so daBl sie bald lebendig der Feuerflamme iibergeben wurden und
die verdienten Strafen erduldeten. Hier stellen sich noch Raben
als dienende Rachegeister gegen die Morder ein’. Es sind die
Adler des Gerichtes, die in der mittelalterlichen Volkskunde und
Kunst eine bedeutende Rolle spielen’. Die rachende Kraft des
Feuers scheint auch ausgesprochen zu sein in den Worten: Wenn
die Frau den Ehering nicht trigt, dann bekommt sie im Fegfeuer
einen feurigen Ring an die Hand’. Das Feuer, insbesondere die
Kerze oder das Talglicht, erfiillen eine vielseitige Aufgabe. Die
Flamme redet in ihrer Art, hilft, straft, orakelt wie ein lebendiges
Wesen, ja man wird nicht fehlgehen, wenn man annimmt, daB sie
fritheren Menschen als Gottheit galt. Die besonders begnadete Un-
schuld kann sie sogar sehen; denn die Ritoromanische Chresto-
mathie behauptet, daB das Kind, welches bei Talglicht in den
Spiegel schaue, den Teufel erblicke™. Ja der weitere Spruch:
»fiuc e Dieuldas segidan®, Feuer und Waldnixen helfen sich gegen-
seitig, deutet noch sicherer dahin, daB das Feuer als heidnische
Gottheit gefaBt wurde. Aus spielerisch - erzieherischen Griinden
sprechen wir noch heute vom Teufel, der aus dem Spiegel das Kind
anblickt; aber urspriinglich hatte das einen unheimlich ernsten
Sinn. Der ,,giavel* ist die heidnische Gottheit, welche durch die
kirchliche Verurteilung den Namen Teufel erhielt. Eine Ehre,
welche die kirchliche Liturgie allgemein den Goétzen und heid-
nischen Gottheiten zuteil werden lieB, weil es nur verschiedene
Erscheinungsformen des gleichen heidnischen Diamonenkultus sind
im Gegensatz zur wahren christlichen Gottesverehrung.

VL.

Der Feuerkultus erscheint erst dadurch in seiner vollen Be-
deutung, daB wir ihn als einen Bestandteil der Sonnenver-
ehrung und des Gestirndienstes uralter heidnischer Zeit er-
weisen. Feuer, Blitz, Sonne, Stern und Mond bewegen sich in
einem Kreise. Damit die Bruchstiicke des Sonnenkultus, wie sie
Sich in der ritoromanischen Volkskunde vorfinden, zu einem ver-
stindlichen Ganzen zusammengefiigt werden kénnen, miissen wir



230 Feuerkultus in Ratien

den Sonnenkultus der alten Kulturvélker nach den Angaben der
Schriftsteller kurz beschreiben. Wir erfahren aus dem Gebetsleben
des Mythraskultus™: , Dreimal am Tage, morgens, mittags und in
der Abenddimmerung, richtete er (der Sonnenanbeter) ein Gebet
an die Sonne, bei dem er sich morgens nach Osten, mittags nach
Siiden und abends nach Westen wandte.” Wenden wir uns zu dem
asiatischen Kulturkreis nach Agypten, so finden wir auch hier
einen stark ausgebildeten Sonnenkultus. Von der Verehrung und
Lobpreisung der aufgehenden Sonne reden viele Hymnen (Ad.
Erman, Die &dgyptische Religion, Berlin 1909). Dies erhellt be-
sonders aus den Inschriften der kleinen pyramidenformigen Votiv-
gaben, die man den Toten mit ins Grab gab ; sie sollten es erleich-
tern, die Sonne zu schauen, wenn sie aufgeht und wenn sie unter-
geht. Daher hat dieses Abbild des Grabes zwei Tiren, und in
beiden kniet der Tote; auf der einen Seite betet er zur Morgen-
sonne, auf der anderen zur Abendsonne. Im Isiskultso erfolgte
nach Apuleus die Tempeloffnung so frith am Morgen, daf die Ver-
ehrung des Gotterbildes und die verschiedenen Opferspenden bei
Sonnenaufgang voriiber waren; dann erfolgte die BegriiBung des
aufgegangenen Lichtes, wobei sich sowohl Priester und Volk nach
Osten kehrten. Von der grollen Prozession der Panathenden er-
fahren wir durch einen Volksbeschlul aus der Zeit um 334 v. Chr,,
daB sie sich nach einer nichtlichen Feier gleichzeitig mit dem Auf-
gang der Sonne in Bewegung setztes!. Die Zeremonie, die das Gebet
an die aufgehende Sonne begleitete, war eine Senkung des Haup-
tes und eine Verbeugung des Korpers ; es war also kein Knien oder
Niederwerfen auf den Boden, sondern ein Stehens2. Dieser Sonnen-
kultus ist auch dem alten Bunde bekannt und wird von der Bibel
verurteilt, wie wir aus der Beteuerung Jobs erfahren: , Habe ich
etwa ausgeschaut nach der Sonne, da sie glinzte, und nach dem
Monde, wenn er in Helligkeit seine Bahn ging, und hat sich mein
Herz im stillen gefreut und habe ich vielleicht meine Hand gekiilt,
was die grofite Ungerechtigkeit wire und eine Verleugnung gegen
den allerhochsten Gott.“83 Um dieses zu verstehen, miissen Wil
wissen, daB opfernde Menschen die Kilber kiissen, welche sie den
Gotzen darbringen. Die Heiden kiiften das Kinn, die Lippen der
Gotzen, Hand, Knie, FiiBe; die KuBhand ist der Ersatz davon®*.
Einen weiteren Bericht iiber den Sonnenkultus bringt uns Cicero



Feuerkultus in Réatien 231

In seinem Somnium Scipionis: ,,Suspexit [Scipio] ad coelum et
,grates' inquit, tibi ago, summe sol, vobisque, reliqui celites85,
Scipio blickte zum Himmel empor und sprach: Ich sage Dank dir,
0 hochste Sonne, und allen anderen Himmlischen. Philostratos
weist auf das pythagordische Verbot hin, wonach man gegen die
Sonne gekehrt oder im Angesichte der Sonne ein Bediirfnis nicht
verrichten diirfess. Virgil erziihlt iiber Aneas: ,,Nacht und Schlaf
hatten Aneas verlassen. Er erhebt sich, und aufblickend zum
emporsteigenden Licht der himmlischen Sonne, schopft er nach
[heiligem] Brauch mit hohlen Hinden Wasser vom FluB und
spricht zum Himmel gewandt dieses Gebet.**87

Die ritische Folkloristik vermag uns nur spérliche Reste des
ehemaligen Sonnenkultus vorzulegen. Das interessanteste und
wohl einzigartigste Dokument dieser Religion findet sich im roma-
nischen Mirchen ,,il prenci dil solegl‘s8, der Sonnenfiirst. Gegen
ihren Willen hiitte eine Tochter einen Burschen freien sollen. Sie
sagte der Mutter: Sie moge lesen, was auf der Kammerwand ge-
schrieben stehe. Dort las sie die Worte: ,,Eure Tochter ist meine
Braut, ich bin der Sonnenfiirst.” Als die Mutter. aus der Kammer
in die Stube sich begab, war die Tochter verschwunden ; der Son-
nenfiirst hatte sie weggeholt. Drei Briider wurden spiter auf die
Suche nach der verlorenen Schwester gesandt. Der erste fand end-
lich das hohe Haus, in dem sie als Sonnenbraut wohnte. Der Bréu-
tigam gab die Einwilligung zur Heimfiithrung der Schwester unter
der Bedingung, dal er seine Herde auf die Weide fiihre und abends
etwas mitnehme von dem, was die Schafe auf der Weide fraBen.
Der Erste hatte nicht den Mut, am Schwanze zweier Schafe sich
zu halten und tiber einen FluB hinfithren zu lassen auf den Weide-
platz, wo alle Schafe hingegangen waren. Am Abend kehrte er
mit der Herde heim und nahm aus der Tasche ein Biischelchen
Gras, das er diesseits des Baches mit sich genommen. Der Sonnen-
fiirst erklirte, daB seine Schafe etwas ganz anderes weideten, und
schickte ihn heim ohne die Schwester, weil er die Bedingung nicht
erfiillt hatte. Dem Zweiten ging es nicht besser; nur mit dem
Unterschied, daB er dem Sonnenfiirsten etwas Laub vorwies. Der
Dritte hatte den Mut, am Schwanze der Schafe sich zu halten und
durchs wilde Wasser sich hindurchziehen zu lassen. Nun sah er,
daB die Schafe dort in eine Kapelle gingen, in Menschen sich ver-



232 Feuerkultus in Ratien

wandelten, einer feierlichen Messe beiwohnten und hernach eine
herrliche Kilbi hielten. Er aB mit ihnen, steckte ein Stiick der
besten Pifte in die Tasche, lieB sich abends durch den FlubB ziehen,
kam mit der Herde heim und durfte mit der Schwester zur Mutter.
Dort blieb sie bis zum Abend, dann aber verschwand sie mit dem
Sonnenuntergang. Es scheinen uns hier Elemente des Opfers, das
Wasser, vorzuliegen. Die Schafe, Nahrung, Wandlung des Menschen
in eine andere Gestalt, in ein anderes Leben greifen allzu merkwiir-
dig ineinander. Wir haben keine geniigend feinen Finger, um dieFid-
chen zu entwirren; aber gewisse ritische Spriiche scheinen sich
doch daran gerieben zu haben. Am leichtesten, sagtdie Chrestoma-
thie, stirbl man bei Sonnenuntergang und am schwersten um Mitter-
nachts?. Jeden Samstag des Jahres, drei ausgenommen, lift die
Nossadunna, Sonnengottheit, sich sehen%. Damit die Haare gut
wachsen, mufl man sie vor Sonnenaufgang schneiden%. Den
Hithnern muB man die Fliigel vor Sonnenaufgang stutzen9. Die
Schlangen, welche der Mihder mit der Sense geschnitten hat,
konnen erst bei Sonnenuntergang sterben9. Sieht man einen Stern
fallen, dann stirbt jemand in jenem Augenblick?, und spricht man
beim Fallen eines Sternes ein Requiem, dann erlést man eine
Seele%. Die Haare mull man bei abnehmendem Mond schneiden las-
sen, und Hagpfihle muBl man bei zunehmendem Mond einram-
meln®%. Sieht man in den Sternen ,la via sogn Giachen®, die
St. JakobsstraBe, an drei aufeinanderfolgenden Abenden, dann ist
die schone Wetterlage stindig®. Wenn man am Karfreitagmorgen
vor Sonnenaufgang den Hithnern die Fligel stutzt, kann der
Hiihnerhabicht sie nicht rauben?. Aus dem Unterengadin Dbe-
richtet uns Herr Dr. Hemmi-Bezzola J.: ,In Suren d’Ardez gin-
gen die Leute des Dorfes am Tage, da die Sonne wieder im
Friihling auf ihr Gebiet zu scheinen begann, derselben mit Fast-
nachtskiichlein, ,,Paclanas”, auf Tellern oder Platten gehiuft, ent-
gegen. Die Fraktion ist einige Monate ohne Sonne, ebenso Giar-
sun.In Giarsun gingen die Leute nur auf den nichsten Hiigel,
wo jetzt die Station Guarda steht, die Sonne zu begriien, wenn
sie wieder ihren Gang hoher als den sie verbergenden Berg nahm.
Vielleicht wire bei Campell auch hieriiber etwas zu finden wie
iber Capella. In Capella fanden noch zu seinen Zeiten Ringtinze
um - eine méchtige Wettertanne oder Lirche statt. Dies rief mir



Feuerkultus in Ratien 233

folgende Redensart in Erinnerung, die in Zernez geldufig ist: Ir
intuorn la piitta im Sinne von nicht recht im Kopfe sein.*

Beziiglich des oben genannten Gebidckes sei beigefiigt, daB
wir von einer Sorte sprechen horten, die den Namen strizla de
sulai heiBen soll. In Pallioppis Worterbuch heiit es: ,,Strizla,
auch strozla oder striizla, f., eine Art Backwerk, das hauptsich-
lich fiir das Alpfest, ,las masiiras‘, zubereitet wird. Dasselbe wird
in Butter gebacken, ist oval oder hat die Form eines Hufeisens.*
Es ist moglich, daB wir hier mit einem uralten Opfergebick zu
tun haben. Auch konnten las punschas dellas olmas, die Seel-
wecken, welche frither im Oberland gebraucht wurden, mit diesen
verwandt sein. (Vergleiche hier auch Dr. Caduff, Die Knaben-
schaften, S. 138 und 144.) Zur Verdeutlichung des Sonnenkultus
sei aus einer Homilia des hl. Augustin 34 in Joann., post init.
(Breviarii Romani pars verna Sabbato ante Dominic. Passion.) an-
gefiihrt :

Dictum est a domino Jesu Christo: Ego sum lux mundi. Et
forte non desit qui dicat apud semetipsum: Numquid forte Do-
minus Christus est sol iste, qui ortu et occasu peragit diem?
Non enim defuerunt haeretici, qui ista senserunt. Manichaei solem
istum oculis carneis visibilem, expositum et publicum non tantum
hominibus, sed etiam pecoribus ad videndum Christum Dominum
esse putaverunt. Sed catholicae Ecclesiae recta fides improbat
tale commentum, et diabolicam doctrinam esse cognoscit: nec
solum agnoscit credendo, sed in quibus potest convincit etiam
disputando. Jmprobemus itaque huiusmodi errorem, quem sancta
ab initio anemathezavit Ecclesia. Non arbitremur Dominum Je-
sum Christum hunc esse solem, quem videmus oriri ab Oriente,
occidere in Occidente: cuius cursui nox succedit, cuius radii nube
obumbrantur: qui certe de loco in locum motione commigrat.
Non est Dominus Christus sol factus, sed per quem sol factus est.
Omnia enim per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil.

Auch die Volksmedizin liefert uns Beitrige zum Sonnenkultus.
A}s Mittel gegen Zahnschmerzen® bohrt man ein Loch in den
Stamm der Eberesche, nimmt von ihr einen Splitter, sticht damit
in den Zahn und verpflockt ess gut; doch muf das Loch auf der

a Das Loch der Eberesche.



234 Feuerkultus in Ratien

Seite des Baumes gemacht werden, welche dem Sonnenaufgang
entgegengesetzt ist. Um Warzen zu vertreiben, nimmt man eine
wilde Schnecke, bestreicht damit die Warze, spiefit das Kriechtier
auf einen Stecken und setzt es an die Sonne. Ist die Schnecke
verdorrt, dann verschwinden die Warzen; aber beim Weggehen
darf man nicht zurlickschauen®. Es sei hier bemerkt, daf das
Umsehen bei der Opferhandlung ausdriicklich und streng unter-
sagt war, wie die Heilkiinstlerin bei Ovid ganz klar sagt: Quique
adsint sacris, respicere illa vetat, denen, welche beim Opfer an-
wesend sind, verbietet sie umzuschauen1oo, ‘
Die Sonnenverehrung setzt sich geradlinig weiter im Feuer-
kultus; denn nach Varrolol galt der Satz, esse ex sole sumptus
ignis, daB das Feuer von der Sonne herkomme — entweder durch
den Brennspiegel oder durch den Blitz. Daraus ergibt sich dann
von selber die Verehrung fiir den Blitz, welcher das Feuer liefert.
Ihm werden die gleichen Opfer gebracht wie dem Feuer; man
darf das Blitzfeuer nur mit Milch und Salz ldschen102. Gegen den
Blitz sei die Bliite des Traubenkirschenbaumes gut, und als Schutz-
heilige werden angerufen: Sontga Barbara e sogn Tschamun per-
tgira nus dal fiuc e dal tun. Hl. Barbara und hl. Simeon beschiitzt
uns vor Feuer und Blitz103. Dem Blitz ist die Schwalbe heilig;
denn wer Schwalbennester. zerstort, dessen Haus wird vom Blitz
eingedschert. Der Blitz ist auch ein Richer von Untaten (die
Keule des Zeus!). Der letzte Ritter von Bernegg bei Castiel, wel-
cher bei Nacht mit brennender Fackel einem Geistlichen den Weg
zeigte, 16schte diese plotzlich aus, wodurch der betreffende Herr in
grobte Lebensgefahr geraten war. Der Ritter wird vom Blitz er-
schlagen und verbrannt. Der Blitz fuhr in die Tanne, unter wel-
cher der fehlbare Ritter beim Strafgewitter Schutz suchtelot. Der
letzte bischofliche Vogt von Pedenale, welcher das Kind des un-
gerechterweise eingekerkerten Bauern aus dem Arm der Mutter
rif und an einen Stein zerschmetterte, wurde auf die Verwiin-
schung der Mutter hin von einem Blitzstrahl erschlagen, der den
Verbrecher ins Herz traf und zur gleichen Zeit den Stein spaltete.
Seither muB der Landvogt jede Nacht um den Stein herumirren
und den Felsblock mit Trinen waschenios, Als der schlaue Pei-
ster Bauer mit seinem Schatten den Satan betrogen hatte, zog
letzterer unter Blitz und Donnergetése von dannenioé, Im Calanca-



Feuerkultus in Ratien 235

tal wird bei Gewittern eine Palme oder Olive angeziindet und zum
Fenster hinausgeworfen, wie die betreffenden Talbewohner uns
versicherten. : . , "

Die hochste romische Auffassung des Gestirn- und Feuer-
kultus scheint in dem zu liegen, daBl Varro!o? sagt: , Esse ex sole
sumptus ignis, isque totus mentis est”, das Feuer ist der Sonne
entnommen und ist ganz geistig, also kein irdischer Stoff oder
Element. Nach Augustin, der den Varro zitiert, lehrte dieser heid-
nische Philosoph: Aethereas animas esse astra ac stellas, eos
celestes Deos non modo intelligi esse, sed etiam viderilos. Die
Gestirne und Sterne seien luftdhnliche Seelen, man denke sie sich
nicht blof} als Gotter, sondern: sie scheinen es.wirklich zu sein.
Cicero hat dariiber in seinen Tuskulanen eine duBerst interessante
philosophische Abhandlung, in welcher er mit groBer Energie sich
emporzuarbeiten sucht zum Begriff einer geistigen Seele.. Ihm sind
Seele, Gestirne, Feuer gleicher Natur, nur mehr oder weniger
feiner, hauchartiger10®. Feuer, Blitz, Sonne, Mond, Sterne und
sogar die Seele bewegen sich in einem Kreise. Darum erschei-
nen auch die Seelen immer wieder unter der Gestalt herumirren-
der Flammen, wie die Volkskunde aller Volker allgemein bezeugt.

VIL

Der heidnische Feuerkultus dehnt sich iiber das ganze Jahr
aus. Man entdeckt seine Spuren in den heidnischen Festen Grie-
chenlands und Italiens, in den christlichen Festen, welche die
Feuerfeste zu ersetzen, niederzuringen hatten, und in den
Jahrzeiten, wo der Kampf zwischen Licht und Nacht, zwischen
Werden und Vergehen am auffilligsten sich aufdringt. Bei acker-
bautreibenden Hirtenvolkern kommt dieses am augenfilligsten zur
Geltung. Die R. Chrestom. sagt, Sogn Gion e s. Gion spartan igl
on, das Jahr scheide sich in den beiden Johannesfestenlos, also
in der Periode der lingsten Finsternis und in der Periode des
hochsten Lichtes, der lingsten Tage. Um Johannes Evangelist,
zur heutigen Weihnachtszeit, bis gegen Ende Januar folgen sich
Spuren des Feuerkultus. Schon der hl. Augustin, der noch in
der Zeit der aufregendsten Kimpfe des Christentums mit dem
heidnischen Feuerkultus lebte, sagt in seiner Weihnachtshomilie:
»In nativitate Christi dies crescit, in Johannes nativitate decres-



236 Feuerkultus in Ritien

cit (Sermo. XII, in Nativitate Domini Millon 13, le culte du feu).
An Christi Geburt wichst der Tag, an Johannes Geburt nimmt
er ab. Um Weihnachten richtet der Bauer noch jetzt einen ast-
reichen Weihnachtsklotz her, den man an Weihnachten in den
Ofen steckt. Man weil heute nicht mehr von ihm, als daB er
,scusch de Nadal“ heiBt und nur dafiir bestimmt sein soll, die
Stube warm zu halten, bis die Leute aus dem Weihnachtsgottes-
dienst heimkommen. Dieser ,,cusch de Nadal“ bekommt aber
eine ganz andere Wiirde, wenn man im ,,Culte du feu" von Millon
liest, dafl ein solcher Block in der Bretagne noch heute am Sankt
Johannesfest, 24 Junio®, mit groBter Feierlichkeit unter Betei-
ligung des ganzen Dorfes angeziindet wird. Er heifit im Breton-
nischen Tandat, wird vom Dorfiltesten oder vom maire, ja sehr
oft vom Pfarrer angeziindet. Der Pfarrer segnet ihn und ziindet
ihn an. An einigen Orten fillt ein automatischer Zinkengel vom
Turm und ziindet ihn an. Vielsagend ist das Lied, das gesungen
wird, das ich aus dem Franzosischen iibersetze. Es wird bre-
tonnisch noch heute gesungen: ,Holla! Knaben und Midchen!
Brecht ab euer halbgenossenes Mahl, laBt den Loffel im Teller
liegen — denn die heilige Nacht erscheint, ich sehe die Feuer
sich ndhern, die groBe Helle auf den Bergen. Es tue ein jeder
seine Pflicht. LaBt den Loffel im Teller — nehmt die Biirde auf
die Schulter — wer diese Nacht der Letzte ist — wird der Letzte
im Himmel sein — breitet aus die Asche des Tandat. Thr werdet
die Saat keimen sehen. Hingt die verkohlte (calciné) Fackel ans
Kopfende der Bettstatt — die Nachkommenschaft wird sich meh-
ren. —Der dieses Lied gemacht — ist nur ein armer, unschein-
barer Mensch — Henri Rohan, Schneider von Beruf. — Eine
Greisin sage nun Dank — und bezeichnen wir uns mit dem Kreuz."
Feuer, Licht, Sonne und Fruchtbarkeitsritus greifen hier in reli-
gidser Zeremonie ineinander, ja die alte heidnische Liturgie ist
bereits so ingenids als moglich durch Gebet, Segen und Priester
ins Christliche iibersetzt. ,

Unser ,,cusch de Nadal“ muB hier eingereiht werden. Dazu
kommt noch, daB wihrend der Weihnachtsmesse iiberall in allen
Hiusern die Lichter brennen sollen. Meine Mutter sagte: Bleibt
nur ruhig im Bette und schlafet, dann wird das Talglicht nicht
erloschen und kein Feuer fangen, die Engel schieben den Talg



Feuerkultus in Ratien 2317

ans Licht und schiitzen es; aber nur wenn ihr schon ordentlich
weiterschlafet. Le Braz erzdhlt vom ewigen Licht: Quand les
hommes oublient d’entretenir la lampe, Dieu lui-méme y pour-
voiti1o, In fritheren Zeiten, berichtet die Chrestomathie, fastete
man an der Dreikonigsvigil von einem Abend bis zum anderen,
,daven che las steilas mavan tochen ch’ellas vegnevan puspei®.
Das tat man, um zu wissen, wo einer hinheiraten wiirde. Man
fixierte sich gewisse hellere Sterne und gerade dorthin, wo der
hinwies, bekam man sein Heim. Wies er auf den Friedhof, dann
mufite man im selben Jahre noch sterben!il. Am Silvesterabend
gehen die Dreikonigssinger von Haus zu Haus und singen, auch
beim Pfarrer und vor der Kirche, wihrend dem Adventssonntag
erbettelten sie bei den Jungfrauen die Béindeli zur Verzierung ihrer
Kronen und den Talg fiir das Licht ihres Sternesii2. Am gleichen
Fest, Buania va mintgin tier la sia, stahlen die Jungfrauen
irgendwo von einem Jiingling Holz, versammelten sich, machten
ein Feuer an, gossen Blel ins Wasser und liefen durch eine alte
Frau weissagen, ob sie eine reiche, gliickliche oder ungliickliche
Heirat gewirtigen diirfent1s, |

An Pauli Bekehrung, den 25. Januar, wo die Sonne wieder
80 hoch ist, daB sie iiberall in die schattigen Gassen schaut, heifit
es, die Sonne scheine wihrend der Messe auf den Altar, auch
an jenen Orten heifit es so, wo sie nicht einmal hereinscheinen
kann. DaB diese Zeit von Ende Januar auf den Februar hin eine
rituelle heidnische Bedeutung hatte, wissen wir aus Ovid; denn
um diese Zeit wurden die Luperkalien (am 15. Februar) als Reini-
gungs- und Fruchtbarkeitsfest (Ovid II 265—474)11¢ gefeiert. In
diesem Zeitraum feiert die katholische Kirche ihr LichtmeBfest,
St. Agatha und Blasius, wo Lichter in der Prozession getragen
werden, wo das Agathabrot mit dem Segen gegen Feuersgefahr
geweiht wird, wo am Blasiustag mit den brennenden Kerzen die
Halsweihe vorgenommen wird. Nach dem groBen benediktinischen
Liturgiker Don Guéranger ist das LichtmeBfest gerade als Ersatz
eingefithrt. DaB hinter diesen Lichtern noch heidnische Ansichten,
Uberbleibsel des heidnischen Feuerkultus, lauern, ersieht man aus
der Chrestomathiels, ,Der Hanf geratet, wenn man an Licht-
melB bei der Prozession die Wachsredel nicht verléschen lassen
muB} ; werden die Kerzen aber vom Winde ausgeldscht, so gibt es



238 Feuerkultus in Ratien

wenig Flachs!i6, An St. Agatha scheint die Sonne durchs ganze
Tal. Sontga Gada meina ils firaus a casa, St. Agatha fithrt die
Feiertage heim, sie bringt Brot und Butter. — Sontga Gada vegn
cun paun e e pischada, sontga Gada mezza envernada, Far bia
scheiver dat bi e liun coven, far cuort scheiver, dat cuort e
mitgiert coven,* je nachdem man die Luperkalien griindlich feiert,
die Fastnacht lang oder kurz wird, stellt sich die Fruchtbarkeit
einll?’, Die christlichen Feste sind nicht einfach heidnische Feste,
sondern Feste, welche einen ganz anderen Inhalt haben, ohne
den heidnischen Aberglauben. Die Weihen schreiben nicht etwa
eine magische Kraft dem Feuer zu, sondern sie bitten Gott, er
moge diejenigen, welche Kerzen tragen, im Namen Christi auf
die Furbitte der Heiligen, Segen geben und denen, welche sin-
gend sie tragen, durch das kostbare Blut Christi Hilfe leisten,
wenn sie zu IThm rufen. Er soll ihnen Licht des Segens geben
und die Finsternis der Leidenschaften verscheuchen, damit sie
,,purgato mentis oculo ea cernere possimus quae tibi sunt pla-
cita et nostrae saluti utilia“..., also die geistigen Augen aus-
wischen, daBl sie sehen, was Gott wohlgefillig, und keine Blind-
heit des Geistes mehr leiden. In &hnlicher Weise spricht auch
das Segensgebet von St. Agatha, Blasius und vom Aschermittwoch.
Sie tragen aber alle den Stempel, ja die Narben der Bekimp-
fung heidnischen Aberglaubens. Es reicht dieses hintiber bis in
die Karwoche, wie wir es spiter sehen werden beim Studium der
Stellung der Kirche zum Feuerkultus.

Der Monat Midrz war in romischer Zeit der erste des Jahres.
Er ist deswegen mit verschiedenen Festen belegt. Das auffilligste
fiir unsere Zwecke ist aber dasjenige der Palilia, die am 21. April
gefeiert wurde, das wir schon frither geschildert haben. Von die-
ser Festzeit scheint noch das Scheibenwerfen zu stammen, das
nur mehr in einigen Orten Biindens (Danis, Dardin, Untervaz)
in Ubung ist. Die Schilderung der Chrestomathie diene uns hier
nach Band II und X128, Die Schilderung aus dem Oberhalbstein,
von Reams, ist die ausfiihrlichste. Feuer-Sonnenkultus, Fruchtbar-
keitsritus, Heirat usw. erscheinen hier in klarer Schilderung. Am
Nidelsonntag erbettelte die Jugend iiberall Holz und fiihrte es auf
eine Anhohe ob dem Dorfe, wo am Abend beim Zunachten ein
oder zwei groBe Feuer angemacht wurden. Die Burschen hatten



Feuerkultus in Rétien 239

handgroBe runde Scheiben, die ein Loch in der Mitte hatten, im
Laufe der letzten Zeit gefertigt und heraufgetragen — jeder seine
zwanzig bis dreiflig Stiick an einer Schnur. Auf dem Platz wurden
Wachen ausgestellt, damit der ,barlott’ und die ,hutscha cun
purschels” ihnen nicht ins Handwerk pfusche oder gar Schaden
zufiige. Jede Scheibe wurde durch das Loch an eine lange Rute
gesteckt, ins Feuer gehalten, bis sie gliithte wie die Sonnenscheibe,
dann wurde sie auf einem Springbock hin- und hergeschwungen,
bis sie im richtigen Wurf war und hoch in die Luft sich jagen
lieB. Dazu wird gerufen : ,,Schiba, schiba, béla ia teir giu té per Nn*.
Dazu wurde wacker geschrien und gegrunzt. In der Oberlinder
Fassung, welche bereits in einzelnen Teilen etwas verblichen ist,
wurde die erste Scheibe der Hausfrau, die das Nachtessen serviert
hatte, geweiht und geworfen, dann dem Pfarrer (mir selber ist
noch eine solche geworfen worden als Pfarrer vonDardin) und an-
deren distinguierteren Personen. Schiba, schiba pegliai, pegliai
quella biala schiba signur mistral. Jn Reams wurde die erste
der ,hutscha cun purschals*, der Fruchtbarkeitsgottin gebracht.
Daf} es diesen Sinn hatte, ersieht man aus dem Spruch, der dazu
hinabgerufen wurde:

Scheba, scheba bela Scheibe, schone Scheibe
Igl pantg einten la padela Butter in der Pfanne

Igl grang aint il vonn Korn in der Wanne

Par tut igl on. . Das ganze Jahr.

Dann wurden die Scheiben den Jungfrauen gewidmet. Deren
Namen wurden jeweilen mit dem eines Jiinglings genannt. DaB
diese Paare dafiir nicht gleichgiiltig waren, ersieht man daraus,
daB mancher zahlte, um ja mit einer bestimmten Jungfrau aus-
gerufen zu werden. Aus dem Lauf des Feuerrades schloB man
aufs Gliick des betreffenden Paares; es hatte die Bedeutung eines
Eheorakels. In Tirol wurden die Ehen ausgerufen. Was auch hier
sehr nahe lag.

Nach Schluf}, wenn die Feuer ganz abgebrannt waren, ril man
die Uberreste des HolzstoBes auseinander und warf die Asche
und Kohle die Halde hinunter unter wildem Huronengeheul. Her-
nach liefen die Burschen von Haus zu Haus und sammelten pat-
leunas, Pfannkuchen, die bei Nidel verspeist wurden. Patlaunas



240 Feuerkultus in Ratien

e groma-Pfannkuchen und Nidel gehorten scheints zu den Opfer-
gaben der Fruchtbarkeitsriten. Die Chrestomathie bezeugt sogar,
daB man beim Nidelmahl nach dem Scheibenschlagen sogar einen
Loffel voll geschwungener Nidel an die Diele warf, wo der Rahm-
fleck bis zum kommenden Jahr stehen blieb (in tschadon groma
se sot il palantschia anfignen igl on siva)!1.

Beachten wir aus dem Reamser Scheibenwerfen noch einige
Punkte. Die Knaben diirfen die Zubereitungen fiir die Veranstal-
tung nur wihrend des Rosenkranzes, der um diese Zeit in der
Pfarrkirche gebetet wird, treffen, und sie rechnen besonders auf
den Schutz des geisterbannenden Avegldckleins, das dann erklingt.
Man fiirchtet ndmlich, daf} die ,,tschoua cun purschels* — Mutter-
sau mit ihren Ferkeln — schaden konnte. Gegen die Stérung der
Veranstaltung sind sogar einige Knaben als Wache aufgestellt.
Altere Jiinglinge, welche diese Feier nicht mehr ernst nehmen,
schleichen sich heran und ahmen das grunzende Borstentier nach,
den anderen, die noch glaubig mitmachten, zu solchem Schrecken,
dafl manchmal alle Knaben auf und davon liefen. Es handelt sich
hier um die Abwehr einer schidigenden Gottheit, die immer wie-
der in den Sagen erscheint; wir treffen diese bei den Romern
und bei den Germanen. Durch das Dreckopfer werden sie abge-
wehrt 1120 Dal das Scheibenwerfen nur mehr von den Schulknaben
geiibt wird, ist das Zeichen des Aussterbens des Brauches. Die
Schulbuben iiben im Spiel noch dasjenige, was frither eine ernste
heidnische liturgische Sonnen- oder Feuerkultfeier war. Kinder
koénnen auch sonst nur mit leeren Schalen spielen. Hier spielen
sie ebenfalls mit Dingen, deren urspriinglicher Kern und Sinn
ihnen verloren gegangen ist. Es ist aber merkwiirdig, mit welcher
Hartnickigkeit die alten leeren Formen sich noch behaupten. Man
sieht daraus auch, wie wichtig alte Klndersplele fiir den Kultur-
historiker sind.

Zu den Festen des Feuerkultus rechnen wir auch das Ver-
brennen der Fastnacht. Chr. II 223a erzihlt: Am Fastnachtdienstag
versammelte man sich zuSomvix auf dem Cadruvi (Dorfplatz), Die
Faste als alte Frau mit schwarzer Haube, ,,capetsch mut® und einem
Schneckenhauschenkolller am Hals klagt vor Gericht gegen Junker

a Raetor. Chrestomathie.



Feuerkultus in Ratien 241

Fastnacht, an dessen Kappe eine Wurst baumelt. Junker Scheiver
wird aus dem Land-verbannt. Um Mitternacht, beim Liuten der
groBen Glocke, soll er bis Ilanz verbannt sein. Zu dieser Stunde
schleppte man den Verurteilten auf einem Schlitten den Cadruvi
hinab und warf ihn in ein Feuer, das zu unterst am Dorfplatz
loderte. Der Verurteilte sprang aus den Flammen. Dann jagte man
ihn mit einem brennenden Besen die Gasse Gion Berther hinab,
wohl dem Rhein zu. Das Verbrennen der Strohpuppe* war schon
bei den Rémern in Ubung, und auch das Begraben einer solchen
Figur fand sich vor. Die Fruchtbarkeitsgottin wurde in die Erde
vergraben, um wieder wie aufflackerndes, emporblitzendes leben-
diges Feuer das Wachstum zu geben. Vielleicht gehort hieher auch
das Aschenbrodel ,la schenderletga sut il von‘, als Goéttin der
Fruchtbarkeit und die hl. Margaretha, die im Liede Abschied nimmt
von der Feuerstatt, mit der sie immer schlief, wie sie singti2L,

Pietigott, ti mia buna fueinetta

Ch’jeu durmevel adina cun tei.

Behiit dich Gott du mein kleiner Herd,

Bei dir fand ich immer meinen Schlaf.

Eine eigenartige Zeremonie des Feuerkultus wird ,,chistrar
la nebla’ im Obersaxer Dialekt brentina heila anderwiirts Teufel
heile geheiBen. Es ist das Nodfyr oder Nedfyri22, welches Jacob
Grimm ausfiihrlich schildert und von Du Cange, Glossarium mediae
et infimae latinitatis prignant beschrieben wird. Da ich selber als
kleiner Knabe in den Maiensissen im Heimatdorf bei dieser Ope-
ration noch mitgewirkt habe, so gebe ich diese Schilderung nach
dem damaligen Erlebnis. Zwischen einer nur wenig gedfineten
Tiire und dem Tiirpfosten des Viehstalles oder den Torfliigeln des
Heustalles wurde ein kleines, ungefihr zehn Zentimeter langes,
auf beiden Seiten gespitztes rundes Holzchen eingeklemmt. Mit
Hilfe einer Schnur wurde es von zwei Knaben wie ein Trillbohrer
S0 lange gedreht, bis es in den beiden Lichern, wo es an der Tiire
und Tirpfosten rieb, zu rauchen anfing. Die schwarzangebrannten
Locher sind noch heute dort zu sehen. Man trieb dieses Spiel an
Nebeltagen, um den Nebel zu vertreiben und die Sonne herab-

a In Medels (Oberland) wurde friher eine den Fasching darstel-
lende Figur (mascra de strom) von den Knaben an einem Seil tiber eine
Bricke hinabgelassen und verbrannt. Caduff, Knabenschaften. S. 103.

16



242 Feuerkultus in Ratien

zuziehen. Die einen der Knaben behaupteten den Erfolg schon
‘erfahren zu haben, wihrend die anderen dariiber naseweiser zwei-
felten; aber zur Sicherheit zog doch jeder an der Schnur aus
Leibeskriften. Dieser ,,ignis accensus fricando (durch Reiben
entstandenes Feuer) ist einmal eine kultische Feuerzeremonie der
Erwachsenen gewesen, welche so das hl. Feuer erzeugten, vom
Himmel herabgezogen. Der Romer glaubte, man konne den Blitz
herabziehen, wie wir aus rémischen Schriftstellern wissen. Diesem
‘Brauche ist die Ehre der kirchlichen Verurteilung zuteil geworden
schon beim concil. germanicum (anno 743).

VIII. ‘

Unsere Ausfithrungen iiber den Feuerkultus riicken nun erst
dadurch in das rechte Licht, dafl wir die Stellung des Chri-
stentumszur VerehrungderSonneundderFlamme
kennzeichnen. Ein Blick in die Bibel zeigt uns, dal schon Kain
und Abel Feueropfer darbrachten, und daB sogar fortwéhrende,
tagliche Feueropfer angeordnet waren durch Levitikus III. 2. 12:
,,Das Feuer aber auf dem Altare soll immerdar brennen, und der
Priester soll jeglichen Morgen téiglich dazu Holz legen, es zu néh-
ren, und das Brandopfer darauf zu legen, und iiber diesem das
Fett des Friedopfers verbrennen. Das ist das ewige Feuer, das
nimmer erléschen soll auf dem Altare.” Dann lesen wir noch im
gleichen Buch 9,23 und 24: ,,Und Moses und Aaron gingen ins
Zelt des Zeugnisses, und gingen wieder heraus, und segneten das
Volk. Da erschien die Herrlichkeit des Herrn vor dem Volke und
siehe, ein Feuer ging aus von dem Herrn und verzehrte das Brand-
opfer, und die Fettstiicke, so auf dem Altare waren. Da solches
das Volk sah, priesen sie den Herrn und fielen auf ihr Antlitz.”
Ahnliches wird beim Propheten Elias berichtet 3. Buch der Konige
18.38. Bei Daniel lesen wir, daB der Thron Gottes lauter Feuer-
flammen und des Stuhles Rdder brennend Feuer seien (Daniel
7. 9.). Noch mehr steht im Buche Exodus zu lesen: ,,Und der
Herr erschien ihm (Moses) in einer Feuerflamme mitten aus einem
Dornbusch ; und er sah, dafl der Dornbusch brenne und doch nicht
verzehrt werde. ... Aus dem Dornbusch sagte Gott zu Moses:
Ich bin, der ich bin.“ Exodus 3. 2 ff. Tatsache ist nun, daB die
heidnische Auffassung sich doch in etwas beriihrt, mit dem was



Feuerkultus in Ratien 243

das alte Testament berichtet; Gott fordert und nimmt Feueropfer,
sendet dazu sogar das Feuer, ja redet selber durch das Feuer zum
jidischen Volke. Daraus schlieBen wir, dal das Feuer, wie es
auch die Heiden geahnt hatten, eine geeignete Briicke zu Gott
1st; aber das Christentum 148t ihm nicht eine Aufgabe zuweisen,
die Gott ihm nicht zuwies und ihn nicht verwechseln mit Gott
selber, erlaubt nicht, daf das Sprachmittel mit dem Inhalt ver-
wechselt werde. Mit diesem gar sehr geeigneten Element hat der
Heide gesucht, Gott so nahe zu kommen, als ihm moglich war. Bei
diesem Suchen sammelte sich aber viel Schlacke, Irrtum und
Unrat. Es war nicht leicht, den allzu materialistisch denkenden
Menschen loszuldsen vom Erdhaften und zum Begriff eines iiber-
sinnlichen Gottes zu fithren. Christus verwarf dieses Ausdrucks-
mittel nicht, sondern nannte sich selber das wahre Licht, also
das Feuer, ,,welches alle Menschen, die in diese Welt kommen,
erleuchtet’*. Joann. I. 9. Dall der hl .Geist an Pfingsten in Feuer-
flammen erschien, 148t ebenfalls erkennen, da Gott diesen Weg
beniitzte, um zu den Menschen zu sprechen. — Es war also Be-
stimmung und Aufgabe des Christentums unter Beniitzung des
Feuersymbols die heidnischen Vélker loszuldsen von ihrem Aber-
glauben an die Materie und zur richtigen Erkenntnis Gottes hin-
zufithren. Wie schwer das ging und wie tief und wie lange der
Feuerkultus noch wirksam war, sehen wir aus der Weihnachts-
predigt des hl. Leo, aus der Kampfstellung des hl. Augustin, aus
den Worten des Pseudo-Eusebios von Alexandrien, aus dem Apo-
logie des Pseudo-Melito und aus den Concils-Verordnungen. Leo
sagt in seiner Weihnachtspredigt:

Leo, sermo in Nativitate Domini 27, Migne PL 54, 218 fo.:
»Bevor sie némlich die Basilika des heiligen Petrus Apostels, die
dem einen lebendigen und wahren Gott geweiht ist, betreten, stei-
gen sie die Stufen hinan, die zur Anhohe des oberen (Vor-)Platzes
fiihren, wenden dort ihren Korper nach der aufgehenden Sonne,
und mit gesenktem Nacken verbeugen sie sich zur Ehre der glin-
Zenden Scheibe. Wir bedauern es mit tiefem Schmerz, daB dies
teils aus dem Ubel der Unwissenheit, teils aus dem Geiste des
Heidentums geschieht. Wenn auch einige dabei eher den Schopfer
des schonen Lichtes verehren als das Licht selber, das ja nur ein
Geschépf ist, so muB man sich doch auch von dem Scheine eines



244 Feuerkultus in Ratien

solchen religiosen Dienstes fernehalten. Wenn ndmlich jemand,
der den Kult der Gotter verlassen hat, solcherlei bei den Unsrigen
findet, wird er dann nicht diesen Brauch als bewihrten Teil seines
alten Glaubens beibehalten, zumal er ihn gememsam bei den Chri-
sten und Heiden findet.”

Leo in einer anderen Weihnachtspredigt: ,,Nach diesen Leu-
ten (verfithrte Leute) soll dieser Tag (der seit Kaiser Julian
unbesiegten Sonnengottes — Natalis Solis invicti — festlich be-
ging) unserer Festfeier (der 25. Dezember) nicht sowohl wegen
der Geburt Christi als wegen des Anfanges der neuen Sonne ehr-
wiirdig sein.” Nur miihsam wurde der antike Festtag seit den
Tagen Konstantins des Grofien durch den christlichen Weihnachts-
tag, den Geburtstag der ,Sonne der Gerechtigkeit” verdrangt!?s.

Pseudo-Eusebios von Alexandrien: ,,Wehe denen, die die
Sonne anbeten und den Mond und die Sterne. Denn ich kenne
viele, die der Sonne durch Verbeugung ihre Anbetung bezeugen
und zu ibr beten. Wenn die Sonne eben aufgegangen ist, beten
sie zu ihr und sagen: ,Erbarme dich unser!* Und nicht nur
Sonnenverehrer und Hiretiker tun dies, sondern auch Christen;
ihren Glauben verleugnend, gesellen sie sich zu den Hiretikern.
Verflucht, wer die Sonne anbetet und den Mond und die Sterne
oder ein anderes Geschopf auller dem Schopferi2s,

Zwischen 324 bis 328 wurde zu Konstantinopel die Konstan-
tinssdule aufgerichtet; bei dieser Feier trugen die Vornehmen Ker-
zen und weiBle Kleider, Hymnen wurden gesungen. Der Priester
sang ein litaneiférmiges Gebet und das beistehende Volk rief hun-
dert Mal Kyrie eleison!?. In diese Siule wurden spiter Nigel und
Splitter vom Kreuz Christi eingelassen zur Steigerung und Ver-
christlichung des Sonnenkultus. S. 79. — Kyrie eleison ist sebr
wahrscheinlich aus dem antiken Sonnenkult in den christlichen
Gottesdienst iibergegangeni?s. Die Vergleiche Christi und der
Kirche mit Sonne und Mond sind dem Origines gelidufig!?7.

Pseudo-Melito, Apologie!2s: , Darum wilzest du dich vor Dé-
monen und Gespenstern auf der Erde und richtest eitle Bitten an
die, welche nichts zu geben haben. Du aber erhebe dich vor denel
die auf der Erde liegen und die Steine kiissen und ihre Nahrung
zur Speise des Feuers hingegen und ihre Kleider den Bilder®
opfern.’



Feuerkultus in Ritien 245

Es war also die Bestimmung und Aufgabe des Christentums,
unter Beniitzung des Feuersymbols die heidnischen Volker los-
zulosen von ihrem Aberglauben an die Materie und zur richtigen
Erkenntnis Gottes zu fithren. Das ging nicht so leicht. In einer
fritheren Arbeit haben wir nachgewiesen, wie die Concilien beim
Wasserkultus entschieden Kampfstellung bezogen und das Heid-
nische verurteilten. Das Concilium Arelatense Anno 452129 sagt:
,Der Bischof, welcher auf seinem Gebiet sich nicht Miihe gibt,
auszurotten den Brauch der Heiden... Fackeln anzuziinden —
soll wissen, daB er des Sakrilegs schuldig ist.”” Das Concilium
Toletanum verordnet, jene mit Stockschligen und Ketten zu stra-
fen, welche als ,,cultores idolorum®, ,,accensores faculorum‘, als
Gotzendiener, Fackelbrenner auftreten. Das Concilium Germani-
cum Anno 743 verordnet in wortlicher Ubersetzung: daBl das Volk
Gottes ,,paganias non faciat', nicht heidnische Gebriuche treibe,
dafl es vielmehr alle heidnische Unreinheit abwerfe und zuriick-
weise; seien es dann heidnische Totenopfer, oder Weissagungen,
Philakterien oder Orokal, Zaubereien, Schlachtopfer, welche
torichte Menschen bei den Kirchen nach heidnischem Ritus voll-
bringen, unter dem Namen hl. Martirer oder Bekenner, indem sie
Gott und seine Heiligen zum Zorn herausfordern; oder sakri-
legische Feuer, welche man Niedfier (-niedfratres-)
nennt, oder was sonst noch nach heidnischem Brauch getan wird.
— Beim Bekdmpfen des Wasserkultus hatte man, wie wir frither
gesehen haben, die Quellen den Heiligen geweiht; aber aus den
Concilsverordnungen sehen wir, da da und dort der Heilige nicht
das Heidentum iiberwand, sondern daB er selber vom heidnischen
Aberglauben iiberwuchert fast untersank. Es scheint dieses gerade
beim Feuerkultus der Fall gewesen zu sein, weil da besonders das
Nedfyr genannt wird, das durch den hl. Johannes den Tiufer
hitte niedergezwungen werden sollen, statt dessen war er am Er-
trinken, wenigstens haben die fast ganz heidnischen ,Nuits
de S. Jean™ in Frankreich sich bis auf heute erhalten. Diese Not-
feuer, die wir als ,,chistrar la nebla‘ erkennen, miissen eine gewal-
tige Bedeutung beansprucht haben, wie die direkte Verurteilung
dartut. ‘ |
Das Concilium Toletanum vom Jahre 681130 spricht sich noch
deutlicher aus iiber den Feuerkultus im Canon LXV: Qui in novi-



246 Feuerkultus in Ratien

lunis a quibusdam ante suas officinas et domos accenduntur rogos,
supra quos etiam antiqua quadam consuetudine salire inepte ac
deiire solent, jubemus deinceps cessare. Quisquis ergo tale quid
fecerit. Si quidem sit clericus, deponatur: sin autem laicus, se-
gregetur. In quarto enim libro Regum scriptum est: Et aedifi-
cavit Manass 4. R. 21. '

Der alte Brauch, an den Neumonden vor den Hiusern und
Werkstitten Holzbrinde aufzurichten, torichterweise dariiber zu
springen und Umgidnge zu halten, dieses befehlen wir, dall es
aufhoéren miisse. Wenn ein Kleriker solches tut, soll er abgesetzt
werden und ein Laie soll ausgeschieden werden.

Augustin, der schon vor den zitierten Concilien lebte, — er
starb 430 —, beniitzt in seinem sermo XII de Nativitate Domini die
Worte des hl. Johannes ,Illum opertet crescere, me autem minui*,
er mufl wachsen, ich aber abnehmen (Joh. 3. 10), um tber die heid-
nischen Sonnenwendfeste, auf die Zeit, da die Sonne um Weih-
nachten wieder zunimmt und Johannes Baptista, Ende Juni, wo
die Tageslinge abzunehmen beginnt, hinzuweisen und zu sagen:
In nativitate Christi dies crescit, in Johannis nativitate decrescit.
Um Weihnachten nimmt der Tag zu und an Johannes nimmt er ab.
Das war gegen die Palilla gerichtet. Noch deutlicher wird er, wo
er gegen die Manichier sagt: ,Habemus solemnem istum diem,
non sicut fideles propter hunc solem, sed propter hune, qui fecit
hunc solem* (Sermo CXC in Natalibus Domini). Wir haben diesen
feierlichen Tag nicht wegen der Sonne, sondern demjenigen zu
Ehren, der die Sonne gemacht hat. (Millon 14.) Gegen die Feste
Ende Januar war Pauli Bekehrung eingesetzt, gegen die Luper-
kalien, Mariae Lichtmef}, Agatha und Blasius. Bei den Luperkalien
bot im Feste die Antiphon , Lumen ad revelationem gentium*, daB
Christus das Licht zur Erleuchtung der Heiden sei, willkommenen
Ankniipfungspunkt. Dieses wird noch heute gesungen! Aus Frank-
reich, wo die Sonnenwendfeier wenigstens in der Bretagne noch
heute nicht ganz verschwunden ist, haben wir folgende kirch-
liche Anordnungen: HI. Eligius 588—259 schreibt seinen Didce-
sanen: ,Versammelt euch nicht an den Sonnenwendtagen ; keiner
tanze oder springe ums Feuer herum oder singe Lieder am Tage
des HI. Johannes; diese Lieder sind diabolisch.* Im XIII. Jahr-
hundert schreibt der Bischof Wilhelm Durand von Mende in seinem



Feuerkultus in Ritien 247

Rationale divinorum officiorum (eine Art Rituale): ,,Am 23. Juni ist
es nach einem alten Brauch Ubung, dal Minner und Kinder weg-
geworfene Dinge zusammentragen und verbrennen lassen, damit
ein moglichst dicker Rauch entstehe; man macht auch Ginge
durch die Felder mit Leuchtern oder Brandfackeln, dann schwingt
man ein Rad, um die Sonnenscheibe zu sinnbilden, wobei er bis
zum hochsten Punkt seines Fluges gelangt und in einem Kreise
niederfillt. Wer noch solche Gegenstinde verbrennt, treibt heid-
nischen Brauch.*

Die Stellung Ritiens zum Feuerkultus ist ausgesprochen in
der Lex Remedii, obwohl das Feuer nicht ausdriicklich genannt
wird. ,,Ut si maleficus vel sacrilegus in populo inventus fuerit,
primum scalvetur mittatur pice capiti eius, ponatur super asinum
et batendo ducatur circiter per vicos. Si secundo hoc fecerit,
excidatur el linguam et nasum. Si usque perpetraverit, in potesate
stet ludicum et laicorum.* Wenn im Volke einer als Zauberer oder
Religionsschiander erfunden wird soll ihm das Haar wegrasiert, Pech
aufs Haupt gegossen werden, auf einen Esel soll er gesetzt
und unter Schligen durch die Dorfer getrieben werden. Macht er
es zum zweiten Mal, soll ihm Zunge und Nase weggehauen wer-
den, und zum dritten Mal soll er der Gewalt der weltlichen Be-
horden iibergeben werden. ,De maleficiis et mathimaticisis? et
ceteris similibus. Malifici vel incantatores, et missores tempesta-
tum, vel his qui per invocationem demonum mente hominum tur-
bant, hii vero omne poenarum genere puniantur.”* Die Zauberer
et mathimatici und #hnliche, Zauberer - Wettermacher oder die-
Jenigen, welche durch Anrufung der Damonen den Geist der
Menschen verwirren, sollen mit beliebiger Strafart geziich-
tigt werden. ,,Quicumque sacrificia demonum celebraverint, vel
Incantacionum daemones invocaverint, capite puniantur. Similiter
quicumque invocationem demonum, vel in divinos ariolos appel-
lant, vel aruspices qui auguria cablant, crediderint, capite puni-
antur,“ |

,,Christiani si ad idola sacrificia offerunt, testamentum facere
non possunt et ipsi puniendi sunt.*

Wie ein Verbot solcher Art tént der geheimnisvolle Spruch
der R. Chrestomathie: Man darf Holunderholz nicht verbrennen,
weil die hl. Emeritha auf einem solchen HolzstoB verbrannt wurde.

(R. Ch. B. IV. S. 981, 116, IV. 983, 165, IV. 634, 249.)




248 Feuerkultus in Ratien

Bei Durchsicht dieser strengen Strafbestimmungen gegen die
Zauberei, die iibrigens von der Bibel gestiitzt werden, staunen wir,
daB der heidnische Aberglaube doch so lange fortzuwuchern ver-
mochte ; aber anderseits zeigt es auch, wie tief verwurzelt diese
Dinge mil dem damaligen Volksempfinden waren. Es muBte darum
in der Praxis eine mildere Art walten, als in der Theorie. Die spi-
teren Hexenprozesse unseligen Andenkens haben das Vernach-
lassigte wohl allzu reichlich nachgeholt.

Ein Bild, wie die Kirche den heidnischen Feuerkultus in mil-
derer und klugerer Art zu tiberwinden suchte, welcher ganz der
Verchristlichung heidnischen Wasserkultus’ entspricht, den wir
in einer friiheren Arbeit nachgewiesen haben, wird uns in ernem
Wallfahrtsliede von Nossadunna della Glisch, Mariae Licht zu
Truns, entworfen. Das Lied ist 1695 gedruckt worden und wird
noch heute in der Trunser Wallfahrtskirche, die 1660 erbaut wurde,
gesungen ; erklang also seit Jahrhunderten von den Lippen der Pil-
ger, welche diese schone Anhohe ob Truns hinanstiegen. Im Liede
heiBt es, man habe hieroben vor dem Bau lange Zeit Tag und
Nacht ein helles Licht glinzen gesehen, und es habe hernach aus
den zwolf Fenstern des Heiligtums durchs Tal hingeleuchtet. In
der zweiten Strophe fidhrt es fort:

»Cau en quei liug fievan fiug

Frint schibas ent il Scheiver

Quei has midau, santificau

Per nos riugs cau receiver

Regina dil Parvis, o Maria della Glisch.*

An dieser Stitte wurden Feuer entziindet
Da man Scheiben in der Fastnacht warf .
Das hast du geéndert, hast den Ort geheiligt,
Um hierorts unsere Bitten zu empfangen,
Konigin des Himmels Maria Licht.

In dieses schone Bild von Maria Licht kénnte sich nun der
Gedanke triibend einschleichen, daB die Wallfahrtskirchen, die
Lichter auf den Altiren, Feuerweihe, Wasserweihe, Asche und
geweihte Blumen und Friichte, ja der ganze liturgische katholische
Gottesdienst nur die geradlinige Fortsetzung des heidnischen Aber-
glaubens sei. Um dieses gerecht zu beurteilen, miissen wir vOT



Feuerkultus in Ratien 249

allem einen ganz klaren Begriff vom Worte Aberglauben zu ge-
winnen suchen. Wir sind der Schwierigkeit einer solchen Fassung
vollkommen bewullt, ja diese Uberzeugung steigert sich, wenn’
wir sehen, wie die erste Autoritit in Sachen der Volkskunde der
Schweiz, Universititsprofessor Dr. Hoffmann-Krayer, der in seinem
groBangelegten Handworterbuch des Deutschen Aberglaubens (B.
I. H. I. S. 64) berufsméfBig mit dieser Definition ringen muflite. Er
gelangte zu folgender Definition: ,, Aberglaube ist der Glaube an
die Wirkung und Wahrnehmung naturgesetzlich unerklirter Krifte,
soweit diese nicht in der Religionslehre selbst begriindet ist.*
Diese Begriffsbestimmung deckt sich bei nidherem Zusehen mit
derjenigen der katholischen Theologie, welche als Aberglauben
bezeichnet, gewissen Dingen eine geheime Kraft zuzuschreiben,
die Goti denselben nicht gegeben hat. An und fiir sich hat das
Wasser der Taufe nicht die Kraft der Siindentilgung; aber Gott,
Christus — die Religion weist ihm das zu — hat ihm diese Kraft
verliechen. In dhnlicher Weise sprechen wir von den tibrigen Sakra-
menten. Die iibrigen Dinge, die in der Liturgie beniitzt werden,
haben die Bedeutung eines Gebetes oder einer wiirdigen Einrah-
mung gottesdienstlicher Verrichtungen. Die Asche, welche am
Aschermittwoch auf die Hiupter gestreut wird, das Wasser, das
ins Grab des Toten fillt und das Salz auf der Lippe des Tauf-
lings sind gutgeheiflene Anschauungsmittel einer Wahrheit, oder
die Unterstreichung eines Gebetes in sinnlich wahrnehmbarer Art.
Man wiinscht dem Verstorbenen das ewige Licht ,daB er Christus,
des ewigen Lichtes des Himmels teilhaftig werden moge. Dieser
Wunsch wird bildlich dadurch deutlicher dargestellt und betont,
daB man mit Lichtern ans Grab kommt, Lichter an der Bahre
anziindet. Die Kirche nimmt die Zeichen dieser Zeremonien, die
Bilder ihres Anschauungsunterrichtes aus dem Schatz der zug-
kriftigsten Anschauungsmittel der Vélker. So wurde auch das
Feuer zu einem Ausdrucksmittel von Wahrheiten, welche die
Kirche verkiinden wollte. Die Ehrfurcht vor dem, was die Kirche
damit sagen will, iibertrug sich auch auf das Bild, auf das Wasser,
auf das Feuer usw. Gewisse Worte, wie Vater oder Mutter, sind
ehrwiirdig nicht durch den Ton ihrer Silben, sondern durch den
Gedanken an den Jnhalt, der wachgerufen wird. Damit keine Will-
kiir entstehe, hat die Kirche genaue Vorschriften in diesen Dingen.



250 Feuerkultus in Ratien

Sobald aber einem Dinge eine geheime Kraft zugeschrieben wird,
welche die Religion ihr nicht zuweist, bezeichnen wir das als
Aberglauben.

Unter Beriicksichtigung dieser Erklirungen wird man den
merkwiirdigen Kampf des Christentums mit dem heidnischen Aber-
glauben leicht verstehen. Auch das Heranziehen von gewissen
heidnischen Kultusformen, die schon im Judentume in Ubung
waren ,lassen sich erkliren. Die Kirche ist da sehr weit gegan-
gen. Ein auffilliges Beispiel findet sich in der Segnung des neuen
Feuers an der Vigil von Ostern, am Karsamstag. Man wird sich
erinnern, dal wir bei Ovid ein Feuerfest des 21. April fanden,
das an diesem Tage fiirs ganze Jahr das neue Feuer (aus dem
Feuerstein herausgeschlagen) neu entziindet wurde, dall die Her-
den und Hirten sich daran reinigten und,k daf man tbermiitig
dariiber hin und her sprang und tanzte. Asche und Kohle wurden
gesammell und auf die Felder hinausgetragen, um die Fruchtbar-
keit der Acker zu bewirken und um Schaden abzuwenden. Die
katholische kirchliche Liturgie verordnet, da das neue Feuer ge-
segnet werde, daBl es vor der Kirche aus dem Stein geschlagen
werde. Die Kinder springen — wenn kein allzu ernster Pfarrer
oder Kiister dabei ist — dariiber hinweg und sammeln, nach-
dem der brennende HolzstoB in sich zusammengesunken ist, die
Kohlen und tragen sie heim. Der Bauer zeichnet mit dieser Kohle
seinen Kiihen ein Kreuz auf den Riicken, bevor er sie auf die Alp
treibt, und bei Bestellung des Ackers steckt er diese geheimnis-
vollen Reste des geweihten Feuers in die Furche. Die tdgliche
Feuerweihe ist nach Duchesne ,Origines du culte chrétien p. 343,
schon im 4. Jahrhundert nachweisbhar — es fand abends
statt —; vielleicht hingt auch das Loschaliite damit zusammen.
Aus dieser tiglichen Abendfeuerweihe entstand die Karsamstag-
Liturgie, die ebenfalls in die ersten christlichen Jahrhunderte zu-
riickreicht. Die Ahnlichkeiten der heidnischen Feuerweihe mit dem
Karsamstagritus sind sehr auffallend; aber bei niherer Priifung
ist die Verwandtschaft nur sehr oberflichlich, hingt nur am
Mantel. Bei der kirchlichen Feuerweihe wird gebetet: ,,0 Gott,
du hast durch Christus den Eckstein den Gliubigen das Feuer
deiner Liebe gegeben, segne dieses dem Stein entlockte Feuer,
welches unseren Bediirfnissen dient, gewidhre, daff wir von Sehn-



Feuerkultus in Ratien 251

sucht nach den iiberirdischen Giitern entflammt, gewiirdigt wer-
den zum ewigen Fest zu gelangen, wo wir des ewigen Lichtes
uns erfreuen, jenes Lichtes, das nie erloscht.” In einem weiteren
Gebete wird noch gesagt, ,,es moge Gottes Licht leuchten iiber
das Opfer, das in der Osternacht dargebracht werde, und Gott
moge bewirken, daB all dasjenige, was hier gesegnet wird und
von den Gldubigen mitgenommen wird zur Abwehr gegen alles
Bose werde, daB seine gottliche Macht iiberall wohne und throne I
Aus dem gesegneten Feuer wird eine Kerze, die Osterkerz, ent-
ziindet und in die Kirche getragen. Das ,Exultet, das Loblied
des Feuers, das nun gesungen wird, scheint noch einmal dem
oberflichlichen Beobachter sehr nahe zu stehen dem heidnischen
Feuerfest, wie es von Ovid geschildert wird, ja es finden sich
sogar mit besonderem Nachdruck gesprochene Worte, die ein-
ander gleichsehen wie ein Auge dem anderen, so wenn Ovid mehr-
mals emphatisch sagt: haec dies est und die Samstagsliturgie
haec nox est und dann die scharfe Gegeniiberstellung von
Nacht und Licht hervorgehoben werden. Doch zeigt sich gerade
hier der Widerspruch, die Kampfstellung — sie beziehen ihre Posi-
tion —; denn die Samstagsliturgie betont immer wieder, daf
Christus das Licht sei, das alle Nacht erhellt und den Menschen
erleuchtet und zum wahren Licht, zu Gott filhre. So zeigt sich
auch hier in charakteristischer Form die Stellung der Kirche zum
heidnischen Feuerkultus, dessen Spuren wir in unserem Ritien
nachgegangen sind. ‘

Wir haben nun eine Weile in einem uralten Scherbenhaufen
herumgewiihlt, haben im Moder scheinbar sinnloser, oft licher-
licher aberglaubischer Spriiche Glassplitter gefunden, haben wun-
derliche Sagen herbeigezogen, wenig sagende Landwirtschafts-
regeln und moderner Wissenschaft spottende Medizinrezepte ent-
deckt und aus diesen Scherben und Splittern ein Mosaikbild vor-
christlicher Kultur, vorchristlichen Gottsuchens zusammenzu-
stellen gesucht. Mdge es dazu beigetragen haben, in Ehrfurcht
die traditionellen Schitze unserer ritischen Kultur zu betrachten.
Ist dieses der Fall, dann war unsere Miihe, unser Suchen und
Wiihlen im Scherbenhaufen reichlich belohnt!



252 Feuerkultus in Ritien

Anmerkungen.

1 Wasserkultus in Ratien, 60. Jahresbericht der. Historisch-Antiquari-
schen Gesellschaft von Graubiinden 1930, Druck von Sprecher, Egger-
ling & Co.

2 Ovidi Nasonis Fastorum libri sex von Hermann Peter herausg. An-

merkung zu v. 791, Teubner, Leipzig.

Ovid Anmerkung zu v. 792

Ovid IV. 796.

Caminada, Bindner Friedhofe, Verl. Orell FuBli, Seite 81.

Réatoromanische Chrestomathie in 13 Binden herausgegeben im Ver-

lag Junge Erlangen. Wir zitieren stets R. Chr.

.7 Jecklin Dietrich, Volkstiimliches aus Graubtinden, 1876.

8 Le culte du feu en Armorique par I’abbé Millon, chez Plihon et Hom-
may, Rennes.

9 Legende de la mort par Le Braz, Edit. Honoré Champion Paris, 1902.

10 Weil}, Weltgeschichte B. II. S. 628.

11 Weill, Weltg. II1.-S. 629.

12 Romische Mythologie von S. Preller, II. Auflage. Weidmannsche Buch-
handlung Berlin, 1881, S. 316.

Romische Geschichte von Theodor Mommsen, II. Aufl. Weidmann-
sche Buchhandlung, 1856.

13 Preller, Romische Mythologie, S. 164.

14 Preller, Romische Mythologie, S. 167, Nr. 542.

15 Caminada, Bindner Friedhofe, Orell FiuBli Verlag, Zirich S. 99—110.

16 R. Chr. II. 634, 235 und 235. _

17 R. Chr. II. 633, 208. -Nach Ovid v. Dr. Berg Anmerk. Vers 358 streute
man dem Opfertier, ehe man es totete, am Altare Schrot mit Salz
vermischt zwischen die Horner, oft auch Wein.

18 R. Chr. II. 656. IV. 406.

19 R. Chr. II. 632.

20 R. Chr. X. 769.

21 WeiBl, Weltg. B. II. S. 53.

22 R. Chr. IV. Volksmedizin S. 987. Nr. 34, 35, 36 und R. Chr. IIL
S. 632 .11 _

23 R. Chr. IV. S. 978. Nr. 37 und X. 771. Nr. 84.

2¢ R. Chr. II. 215. 80 und IV. S. 984. Nr. 205. Vergl. Handworterbuch
des Deutschen Aberglaubens I. H. 10. S. 1491.

26 R. Chr. IV. 215. 80.

26 R. Chr. II. 635. 104.

27 R. Chr. X. 767. 83.

28 R. Chr. II. 630, 129 und 130.

29 R. Chr. IV. 1019. 267.

30 R. Chr. II. 156. 56.

D o W



Feuerkultus in Rétien 253

31 R. Chr. II. 156. 59.

32 Ischi II. S. 87 und R. Chr. II. S. 191. Nr. 118 und 119.
33 R. Chr. II. S. 92. Nr. 71.

3¢ R. Chr. II. S. 56. Nr. 43.

35 R. Chr. S. 7. Nr. 3.

36 R. Chr. II. S. 38. Nr. 25 und 28.
37 R. Chr. II. S. 38. Nr. 29.

38 R. Chr. IV. S. 983. Nr. 165.

39 R. Chr. IV. S. 983. Nr. 166.

40 R, Chr. X. 770. Nr. 64.

41 R. Chr. II. S. 632, 194.

42 R. Chr. II. 632,194.

43 R. Chr. X. 747, 7. In Salux wurde am Niedelsonntag zu Beginn des
Niedelmahles ein Loffel geschwungener Niedel an die Diele gewor-
fen; sie blieb dort hangen das ganze Jahr.

4 R. Chr IV. 983, 169. Vergleiche hier auch p. Clemente S. 250 und
die Schandscheibe tgiagiarar beim Scheibenwerfen R. Chr. II. 230, 7.

45 Handworterbuch des Aberglaubens II. 5. 714. 2. Chr. IL. S. 633, 225.

46 Handworterbuch des Aberglaubens II. 9. 1398.

47 R. Chr. B. II. 150. 38 und XI. 211, Nr. 17.

48 Caminada, Bindner Friedhofe, S. 71 und Anzeiger far schweiz. Alter-
tumskunde 1916, S. 91.

49 R. Chr. II. 631. 152. _

50 R. Chr. II. 630. 139. Den gleichen Sinn hat die Strohfigur, welche
in Medels verbrannt wurde. Dr. Caduff, die Knabenschaften Grau-
biindens.

61 R. Chr. II. 157, 61 und X. 766, 37.

52 R. Chr. II. 690, 18.

53 Millon, S. 16 und 17.

5¢ R. Chr. X. 751, 18 und Seite 1124, 5. Las punschas R Chr IV.
1017, 28. ,

55 R. Chr. II. 157, 61.

56 R. Chr. II. 154, 50. Im Schamsertal gingen die Knaben den vom
Herbstmarkt heimkehrenden Vitern mit brennenden Besen entgegen.

57 R. Chr. II. 156, 56.

58 R. Chr. II. 659, 118.

59 R. Chr. II. 656, 106.

60 Ovidi Fastorum IV. Vers 805: per flammas saluisse pecus Alle Verse
dieses Gesanges von 790—863 sind besonders bedeutungsvoll und
aufschluBreich.

61 R. Chr. II. 634, 235.

62 R. Chr. II. 634, 252.

63 R. Chr. II. 626, 42, 43, 44 und 45.

6¢ R. Chr. II. 626, 43.

65 R. Chr. II. 98.



254

66 R.
67 R.
68 R.
69 R.
70 R.
71 R.
72 R.

Chr.
Chr.

Feuerkultus in Ratien

X. 766, 39.
II. 167, 57.

Chr. IL. 166, 14, 16 und II. 631, 152, X. 766, 39.

Chr.
Chr.

Chr.

Chr.

IT. 625, 7 und 8.

I1. 636, 105 und X. 765, 7 und 8.
II. 634, 238.

II. 16, Nr. 10 und S. 638, 107.

78 Caminada, Biindner Friedhofe, Seite 99.

74 Proprium Curiense 21. Januar.

76 Matheus 24, 28. Lucas 17, 37.

76 Richard Wiebel, das Schottentor, Beno Fisler, Augsburg, Personliche
Mitteilung. .

77 R. Chr. II. 225, 11.

78 R. Chr. II. 626, 37.

-9 Sol salutis von Dr. Franz Délgers (Verlag Aschendorf, Miinster 1925).

S.

32.

80 Dolgers S. 32.
81 Dolgers S. 32.
82 Dolgers S. 5.
83 Job 4. 20, 21.
84 Dolgers S. 12.
85 Doélgers S. 315.
8 Dolgers S. 43.
87 Dolgers S. 52.

88 R.
89 R.
90 R.
91 R.
92 R.
93 R.
%4 R.
95 R,
96 R.
97 R.
98 R.
99 R.

Chr.
Chr.
Chr.
Chr.
Chr.
Chr.
Chr.
Chr.
Chr.
Chr.
Chr.

Chr.

II. 76. Il prenci dil solegl
II. 627.

II. 168. 99 und II. 629, 114.
X. 767, 71.

IL
II. 627, 54.

X. 766, 35.

X. 766, 73 und 769, 19.
II. 169, 102.

X. 767, 71.

IV. 206.

IV. 995, 504.

100 Ovid Fastorum VI. 164.

101 Esse ex sole sumptus ignis, isque totus mentis est (Varro bei Preller,
Rom. Mythologie II. 151).

102 R. Chr. II. 634, 235 und 236.

103 R. Chr. II. 235, XVL

104 Volkstimliches von D. Jecklin, S. 4, 5.

105 Volkstimliches von D. Jecklin, S. 86, 30.

106 Volkstiimliches von D. Jecklin, S. 119, 9.

107 Varro bei Preller II. 151.



Feuerkultus in Ratien _ 255

108 Preller Mythol. II. S. 42.

108 R. Chr. IV. 1014, 258.

109 Beim Mittagslauten des Johannestages werden in Binden Blumen
gelesen und am 26. Juni die Wetterheiligen Johannes und Paulus
durch Bittginge gefeiert. Vergleiche R. Chr. IV. 980, 94, 96, 97,
107 und Biindner Friedhéfe, Caminada, S. 104.

110 I.e Braz 1. 80.

11 R. Chr. II. 217, 4.

112 R. Chr. X, 7352, 21.

113 R. Chr. X, 1128, 10. Vergleiche auch Schamserisches in den Annalas
XLIII. S. 65.

114 Qvid libr. Fast. II. 265—474. Vergl auch Romische Geschichte von
Momsen I. 156.

115 R. Chr, X. 766, 39. Vergl. auch Caduff, Knabenschaften, Fastnachts-
brauche, S. 98 if.

116 R. Chr. II. 166, 14 und 16.

117 R. Chr. Landwirtschaftl. Regeln II. S. 166.

118 R. Chr. II. 230, 7 und X. 749, 9 und 10.

119 R. Chr. X. 747 und 678, 6, 7, 8. Dr. Caduff, Knabenschaften S. 135 ff.

120 R, Chr. II. 230, miBliebigen Personen wurde die {giagiarar, die
Schandscheibe geworfen.

121 R. Chr. II. 239, 58, 89 und P. Maurus Carnot im Lande der Rito-
romanen S. 29.

122 Jacob Grimm, Deutsche Mythologie B.I. 3. Aufl. S. 570 beschrelbt
verschiedene Notfeuer.

123 Dolgers S. 5.

124 Dolgers S. 124.

125 Dolgers S. 70.

126 Dolgers S. 82.

127 Dolgers S. 160.

128 Dolgers S. 13.

129 Can. XX. 3. Mansi B. 7. S. 882. Alle Concilsakte aus Mansi entnommen.

130 Mansi B. II. S. 974,

131 Planta, das alte Raetien S. 450. _

132 Weissager, 133. Planta, Das alte Raetien S. 483.



	Feuerkultus in Rätien

