
Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 63 (1933)

Artikel: Feuerkultus in Rätien

Autor: Caminada, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595896

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595896
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


216 Feuerkultus in Rätien

Feuerkultus in Rätien.

Von Chr. Caminada, Domherr.
»

Die vier Grundelemente des Universums, Wässer, Feuer, Luft
und Erde, welche schon im vorchristlichen Altertum in dieser Art
ausgeschieden wurden, beschäftigten den Glauben und die
Wissenschaft der Alten viel lebhafter als uns, nachdem wir gelehrt
worden sind, die Dinge so fein zu zerlegen, daß wir vor lauter
Spezialisierung das Ganze nicht mehr zu übersehen vermögen. Das

Ansehen der genannten Elemente war im Altertum so groß, daß

sie in heidnischer Zeit sogar kultische Verehrung genossen. In
einer früheren Arbeit haben wir diese Tatsache beim Wasserkultus1

nachgewiesen. In ähnlicher Weise versuchen wir auch den Feuerkultus

zu behandeln. Feuer und Wasser wurden von den Römern
durch den Bräutigam der ins Haus tretenden Braut zur Berührung
dargeboten am Hochzeitstage2 und dem Exilierten wurde Feuer
und Wasser untersagt3. Die Bedeutung des Feuers stand in
früheren Zeiten dem Volksbewußtsein wesentlich näher als heute.
Die Gewinnung des Feuers aus einem herabfahrenden Blitz, aus

den Funken des Feuersteines, die ins dürre Stroh1 fielen, oder aus

dem mühsam geriebenen Holz hervorgeholt oder dann vermittelst
des Brennspiegels gewonnen wurde, war keine so leichte Arbeit
wie das moderne Feueranmachen, da Licht und Funke beim leise-
sten Druck eines Kinderfingers sich dienstbar einstellt. Wie mußte

man dieses wohltätige und zugleich tückische Element hüten, als

man noch nicht mit der Glocke durch das Löschenläuten5 das
Eindecken des Feuers am Abend und am Morgen das Anzünden für
die ganze Stadt amtlich verkündete. Das Feuer in der Feuerstatt,
im Zentrum der Wohnung der Urvölker, um dieses herum die

Familie, welche daraus Licht und Wärme empfängt, und die
amtliche Zählung der Familien nach Feuerstätten — romanisch fiucs
(wo einer am ersten März Feuer anmachte, dort galt er als Nieder-



Feuerkultus in Rätien 217

gelassener), lassen das Entstehen einer mehr als romantischen
Ehrfurcht vor diesem Hitze und Helle und gare Speise bereitenden
Element begreiflich erscheinen. Das Feuer in seiner geheimnisvollen

Kraft und in seinen wunderbaren Erscheinungsweisen ist
ihnen etwas Heiliges, geradezu eine Gottheit, der man dankbar
Opfer darbringt, eine reinigende, eine strafende und weissagende
Gottheit. Im Herd ist der nächste Weg zur Gottheit. Hier gehen
die Seelen ein und aus.

Unter ausführlicher Benützung der Rätoromanischen
Chrestomathie6, des Büchleins Volkstümliches aus Graubünden von Dietrich

Jecklin7 und verschiedener anderer indirekter Quellen suchen
wir ein Bild des rätischen Feuerkultus zu entwerfen. Das wertvolle
Handwörterbuch des Aberglaubens von Hoffmann-Krayer, Verlag
Gruyter in Berlin, wurde, soweit erschienen, vergleichsweise
herangezogen, ebenso das belegreiche Buch „Das Feuer im
deutschen Glauben und Brauch von Herbert Freudenthal, Berlin, Gruy-
ter-Verlag. Wir bleiben indessen beim Bild, wie es sich aus
rätischen Quellen erweisen läßt. In ähnlicher Weise benützen wir „Le
culte du feu en Armorique par Millon8, la legende de la mort von
Le Braz9 und anderes.

I.

Bevor wir das rätische Bild des Feuerkultus entwerfen, müssen
wir zur Erhöhung des Verständnisses und zur Verdeutlichung der
Zusammenhänge der Kulturen, auf den Kultus hinweisen, welcher
bei den Römern zu Ehren des Feuers in Übung war. Daraus ergibt
sich dann von selber, daß im rätischen Aberglauben nicht bloß
sinnlose Phantasiebilder zutage treten, sondern Reste einer
früheren Religion, die durch das Christentum ersetzt wurde. Über
den römischen Götterkultus besitzen wir zahlreiche Quellen in
den klassischen Schriftstellern der Römer. Für unsere Aufgabe
kommen hauptsächlich die Fastes des Ovid in Frage. Nach
Einführung des Julianischen Kalenders durch Julius Cäsar war
bezüglich der römischen, heidnischen Feste eine große Verwirrung
entstanden. Ovid übernahm es, das sakrale Leben in seinem Volke
wieder anzufachen und zu veredlen. Das geschah, indem er die
sakralen Feste des Jahres besang. So besitzen wir eine interessante

Illustration des römischen Festkalenders. Reichlichen Auf-



218 Feuerkultus in Rätien

Schluß über den Feuerkultus erhalten wir vor allem durch das

vierte Buch Fastorum Ovidi, welches besonders von den Penaten
und von der Vesta handelt. Vesta ist wie Hestia, das als Gottheit
gedachte Feuer des Hausherdes. Auch der Staat hat sein
heiliges Feuer, das die Vestalinnen pflegten; jedes Jahr am 1. März,
wo das Jahr einst begann, ward es vom Oberpriester mit einem

Brennspiegel oder mit geriebenem Holz neu entzündet10. Die
Penaten waren die Götter und Wächter des Penus, des Haushaltes,
sie sorgten für das Wohl und die Ehre der Familie; ihre Bilder
standen in der Nähe des Herdes, auf dem stets ihnen zu Ehren
ein Feuer lodert. Diese Bilder wurden bei Familienfesten bekränzt;
für sie war immer ein Tisch gedeckt mit Salzfaß, Früchten und

Speisen; sie waren zugleich Schützer des Gastrechtes. Auch der
Staat hat seine Penaten, Himmel und Erde und für sie einen
eigenen Tempel auf der Velia, einem Teile des Palatinus, in dem
ihre Bilder standen11. Das Feuer der Vesta durfte als ein heiliges,
wenn es je erloschen war, an keiner andern durch das Leben und
seine Bedürfnisse entweihten Flamme entzündet werden, sondern
es mußte der Natur von neuem abgewonnen werden, entweder so,
daß man ein Stück Holz von einem fruchttragenden Baume so

lange bohrte, bis sich eine Flamme bildete, worauf das Feuer
in einem ehernen Siebe aufgefangen und schleunig in den Tempel
der Vesta getragen wurde, oder durch Entzündung eines neuen
Feuers an der Sonne, dem Urquell des Feuers. Ja dieses Feuer
der Vesta wurde alljährlich zur Zeit des alten Jahresanfanges,
d. h. am 1. März erneuert12, gerade wie auf der Insel Lemnos jährlich

einmal ein neues und reineres Feuer von dem Sonnenlande
Delos geholt und in alle Häuser und Werkstätten verteilt wurde.
Und so durfte auch das zum Kulte der Vesta erforderliche Wasser
nur ein fließendes sein, wie es entweder der Tiberstrom oder die
Quellen der Stadt spendeten, namentlich die Quelle der Egeria
im Heine der Camenen13. Das Röhrwasser der Aquädukte war
ausdrücklich ausgeschlossen und selbst dais fließende Wasser,
welches die Vestalinnen zum Dienste der Vesta auf ihren Köpfen
herbeitrugen, durfte von ihnen nicht auf die Erde gestellt werden,
daher sie sich zu diesem Zwecke eigener Gefäße bedienten, die

nicht ohne ihren Inhalt zu verschütten, auf die Erde gestellt werden
konnten1*."



Feuerkultus in Rätien 219

Der Feuerkultus der Römer wird uns von Ovid beim Palilia-
fest beschrieben. Dieses volkstümliche Reinigungs- und Sühnefest
zu Ehren der alten Hirtengöttin Pales „der Nährenden" fand am
Gründungstag der Stadt Rom am 21. April statt. Dabei spielte
eine große Rolle: Weihrauch aus dem geronnenen Blute des
Oktoberpferdes, Asche aus einem verbrannten Kalb und Bohnenstroh,
Besprengung und Reinigung des Schafstalles und der Herde mit
Wasser und Schwefeldämpfen, Feuer aus Rosmarin, aus Fichten,
Oliven und Lorbeerzweigen, Hirsekuchen und Milchopfer kuhwarmer

Milch, dann der Sprung durch das Feuer und das Hintreiben
der Herde durch die brennenden Strohfeuer. Ovid beschreibt, wie er
mit der Hand die Asche trug, wie er durch die dreifache Flamme
sprang und wie im rötlichen Feuer die Schafe gereinigt wurden.
Diese Feuerfeste finden sich im Johannesfeuer Deutschlands, in
der St. Jeanne Frankreichs und in unserem rätischen Scheibenschlagen,

über die wir später sprechen werden. Ovid war ein
ganz Frommer aus dem Volke, das Cicero das „frömmste Volk"
heißt. Wie der Philisoph Cicero sich mit dem Licht- und Feuerkultus

zurechtfand, möge man in meinem Buche „Die Bündner
Friedhöfe"15 nachsehen.

II.

Der rätische Feuerkultus gibt sich am deutlichsten in den
Opfern kund, welche der Aberglaube dafür fordert. In der
Rätoromanischen Chrestomathie lesen wir: „Das Feuer des Blitzes muß
man mit Salz oder Milch löschen"15. „Wenn man Salz ins Feuer
wirft, so erweist man den armen Seelen eine Wohltat"17. In einer
Vriner Sage wird die Hälfte einer vergifteten Pitte ins Feuer
geworfen, damit sie nicht schaden könne18. Wir haben früher
gesehen, wie Ovid vom Salz- und Milchopfer singt. Vom Haaropfer
spricht die Anordnung: „Die Menschenhaare müssen ins Feuer
geworfen werden, damit die Hexen ihrer nicht habhaft werden
können19. „Dieses Opfer muß man mit geschlossener Faust
darbringen, dann gibt es beim Verbrennen keinen Gestank20. Censo-
rinus, de die natali21, sagt, daß es bei den Römern Sitte war, für
die Gesundheit der übrigen Glieder des Körpers, das oberste
desselben, die Haupthaare den Göttern zu weihen. „Man darf die



220 Feuerkultus in Rätien

Haare nicht zum Fenster hinauswerfen, sonst können uns schlechte
Menschen damit Schaden zufügen. Die Hexen benützen die Haare,

um Hagel zu brauen. Bevor man die Haare wegwirft, soll man
dreimal drauf speien, dann können die Hexen sie nicht
brauchen"22. Vom Nagelopfer spricht folgende Anordnung: „Man soll

die abgeschnittenen Fingernägel nicht wegwerfen, sondern dem
Feuer übergeben"23. Die Zähne soll man ins Feuer werfen. Die
Kinder sind gelehrt worden, also zum Feuer zu sprechen:

Fiug fiug! Jeu dun a Ti in den d'jes Feuer, Feuer, ich geh dir aus
Ti dai a mi in den d'itschal Bein einen Zahn
Che maina fetschi mal24 Du gib mir einen aus Stahl

Der mich schmerze niemals

Gegen Zahnweh wird die Verwendung von im heißen Wasser
erhitzten Steinen empfohlen25. Hier scheint sich Wasser-, Feuer-
und Steinkultus in einem zu vereinigen. Ein Zahn oder sonst ein

menschliches Gebein aus dem Beinhaus gibt unter das Schlaf-

kissen gesteckt, die Kraft zur Weissagung26. Dem Feuer werden
Opfer gebracht gegen Hexerei und Tierkrankheiten und um Reichtümer

zu erhalten. Wenn die Viehkrankheit von Hexen herrührt,
dann verlangt die Chrestomathie, daß man, um damit fertig zu

werden, das Tier bei lebendigem Leibe verbrenne27. Verendet ein

Tier am Rauschbrand, dann soll man das Herz und die Lunge
in den Kamin hängen, so hört das Viehsterben auf; aber man
muß stark räuchern28. Eine zu Staub verbrannte Katze hat ganz
besondere Kraft, um reich zu werden. Man muß sie in einer Pfanne

braten; aber man vergesse nicht mit einem großen Stein den
Pfannendeckel zu beschweren, sonst könnte sie herausschlüpfen. Man
bratet ,bis nur mehr Staub zurückbleibt. Es ist schwierig das zu

erreichen; aber wer es fertig bringt, ist dann reich genug29. Die

Katzen, besonders die schwarzen Katzen, sind im alten Aberglauben

ganz unheimliche Wesen. Auf der Brücke30 zu Madernal-
Disentis hatten zwei Schustergesellen bei Nacht auf ihrem Heimgang

mit sieben Katzen, die sie am Tage beleidigt hatten, so zu

ringen, daß sie mit Mühe noch ihr Leben retteten. Als man die

große Glocke von Sarn durchs Porteiner Tobel hinaufführte,
erschien eine feuerrote Katze, welche bis in die Nacht hinein deh

Transport zu stören suchte und erst verschwand, als die Glocke



Feuerkultus in Rätien 221

im Turme läutete; — als altes Weib sah man sie dann davonhum-
peln. Zu Ruis erschien abends im Maiensäß des Randrichters
dem Knechte eine schwarze Katze, die mit der Pfote sein Stalllicht

auszulöschen suchte. Der Knecht schlug mit dem Messer
nach der unheimlichen Pfote, daß ein Stück davon unter die Stallbank

flog. Mit einem Schrei verschwand die Katze. Am Morgen
entdeckte er unter der Bank einen abgehauenen Finger, woran
er den Ring seiner Hausmeisterin erkannte. Da er mit der Milch
heimkam, sagte man, die Hausfrau sei krank im Bette, weil sie

sich am Vorabend im Keller beim Fleischabhauen einen Finger
weggeschnitten habe31. Die Katzen des Bergells sind
Wettermacherinnen33. Öfters treten die Katzen im rätischen Märchen
als verhexte Menschen, insbesondere als zukünftige Königsbräute
auf. Eine dieser Katzen verlangt vom Königssohn auf der
Brautschau, daß er ihr die Pfoten zusammenbinde und sie lebendig unter
der Dachtraufe begrabe. Mit vielen Tränen begrub er die Katze,
welche durch diese Prozedur enthext wurde und als wunderschöne
Tochter vor ihm stand. Sie wurde ihm als Braut angetraut33.
Hier handelt es sich wahrscheinlich um ein Opfer des Wasserkultus,

wozu die Katze sich hergeben mußte. Noch mehr interessiert

es uns aber, was einem Vater begegnete, der auszog, um
die merkwürdigen Wünsche seiner Töchter zu erfüllen. In einem
verwunschenen Schloß empfing ihn eine große, keineswegs böse
Katze. Sie saß auf der Herdplatte, war mit der Kaffeemühle
beschäftigt, bereitete ihm einen guten Kaffee, miaute eine große
Schar anderer Katzen noch herbei, welche mit ihm aus wunderbaren

Tassen bewirtet wurden34. Daß die Herdplatte, wie auch der
Kamin Orte besonderen Feuerkultus sind, ergibt sich auch aus dem
Märchen, der uns von einer Öffnung beim Feuerherd berichtet,
durch welchen die Hexen hineinschlüpfen und zu ihren Feierlichkeiten

sich begeben35. Bekannt ist auch, daß die Hexen durch
den Kamin zu ihrem Hexensabbate reiten. Hieher gehört auch das
Märchen, welches vom Fuchs erzählt, der auf den Holzstoß
gesetzt wurde. Der Holzstoß wurde unter Blitz und Donner
entzündet, während der Fuchs als weiße Taube sich himmelwärts
erhob. Der Märchenerzähler fügt bei: Jener Fuchs war eine arme
Seele36. Ein anderes Märchen erzählt vom Drachen in der Tiefe
des Schloßkellers, der getötet, auf den Holzstoß gesetzt und ver-



222 Feuerkultus in Rätien

brannt wurde. Die übriggebliebenen Aschenreste wurden ins Meer

geschüttet, während eine Unzahl von Tieren Zeugen des Kampfes
zwischen Ritter und Drache gewesen und nun wieder zu schönen
Rittern und lieblichen Jungfrauen wurden37. Wie diese Märchen
Kunde geben von ehemaligen Feueropfern, so auch die Anordnung,

daß man, um Krankheiten zu vertreiben, Salz ins Wasser
legen, sieden lassen und unter das Bett des Kranken stellen soll38-

Auf glühendes Eisen gegossener verdampfender Essig ist gegen
Krankheiten wirksam33. Lorbeerblätter werden von Ovid als
Opfergegenstand bezeichnet; sie finden sich aber auch im romanischen
Aberglauben40.

Es gibt nach dem rätoromanischen Aberglauben auch Dinge,
die nicht geopfert werden dürfen. So sei es nicht erlaubt, glühende
Kohlen mit Wasser zu löschen41. Kein Brot darf ins Feuer
geworfen werden43; aber feineres Gebäck beliebt scheint's auch der

Feuergottheit; denn beim Scheibenwerfen spielen die „patlaunas",
die Pfannkuchen, eine bedeutende Rolle. Ein Löffel Nidel wird
beim Beginn des Gastmahles am Nidelsonntag an die Zimmerdiele
geworfen43. Vor allem darf dem Feuer kein Dreckopfer gebracht
werden, sonst wird der Körper räudig44. Daß solche Opfer
tatsächlich in Übung waren, ersieht man aus P. demente, Le Mis-
sioni nella Rezia, wo ein Dreckopfer ins Fundament eines Baues
kommta.

Wir nennen hier noch ein interessantes Beispiel von
Bauopfern, die wir deswegen mit dem Feuerkultus zusammenstellen,
weil alle auffallend stark mit Kohlen garniert waren. Sie gewinnen
an Bedeutsamkeit, weil sie an einem Bau des 12. Jahrhunderts zum
Vorschein gekommen sind. Damals scheint es allgemein in Übung

gewesen und in eine christliche Zeremonie umgedeutet worden zu
sein. Als wir bei der Restauration der Kathedrale in Chur im
Jahre 1925 die bloßgelegten Gerüstlöcher untersuchten, kamen
überall in jeder Öffnung Kohlen und angebranntes Holz zum
Vorschein. Wir haben über zwanzig Löcher an verschiedenen Stellen
des Mauerwerkes geprüft. Als Beigaben fanden wir Hühnereierschalen

mit vertrocknetem Inhalt, Vogelleichen, Knochen von
Schmalvieh, ja beim ersten Pfeiler an der Seiteneingangstüre fan-

a Istorie delle Missioni dal P. F. demente da Brescia MDCCCtl
Trento, Seite 250 und R. Chr. IV. 985, 169.



Feuerkultus in Rätien 223

den sich auf einer Platte neben Asche und Kohlen allerlei Knochenreste,

wie auf einer Herdplatte oder auf einem Altare. Kohlen und
Asche sind die Reste des Feuers. Sie haben wie Rauch, Kamin
und Herdplatte aus dem Feuer Kraft und Reinigung erhalten.
Kohlen und Asche und die anderen Beigaben sind ein Beweis, daß

hier Bauopfer eingeschlossen sind. Man hat die heidnischen Feuer-
und Bauopfer nicht anders überwinden können, als daß man die
offerierten Gaben segnete und in die Mauer einschloß. In den
Ritualien finden sich Segnungen für alle Gaben der Natur; man
betet darin, Gott möge denen Segen und Wohlergehen gewähren,
welche diese Dinge benützen. Die Opfergaben der Heidenzeit
verlieren von dem Augenblick an ihren abergläubischen Sinn, wo sie

nur zu Symbolen erbetenen Segens werden.
Die Tatsache der Bauopfer findet sich im Handwörterbuch des

Aberglaubens von Hoffmann-Krayer öfters auch für andere Orte
belegt. „Im Mittelalter und in vereinzelten Fällen bis in neuere
Zeit sind bei Erbauung von Burgen, Stadtmauern, Brücken,
Flußwehren, Deichen Kinder, bisweilen auch Erwachsene lebendig
eingemauert worden. So häufig indessen auch die Sage von
eingemauerten Menschen berichtet, so selten sind die sicheren
geschichtlichen Fälle... In der Brücke von Rosporden sei ein Kind
eingemauert, das in der einen Hand eine geweihte Kerze und in
der anderen ein Stück Brot hielt. Um gutes Wetter zu erzielen,
wird ein Hahn, als Mittel gegen Viehsterben ein Kalbsherz in den
Stall eingemauert«. Durch Hineinwerfen von Mehl, Brosamen, Salz
oder Eierschalen vermag man das erzürnte Feuer zu versöhnen46.
Schreiber dieser Zeilen erinnert sich, daß er zusehen konnte, wie
die Bäckersfrau, nachdem sie das Brot in den Ofen gelegt hatte,
unter Anrufung der heiligen drei Namen eine Prise Mehl in den
glühend heißen Ofen warf. Das ist wohl ein Rest eines früheren
Feueropfers, welches durch das Kreuzzeichen verchristlicht wurde.
Die Bedeutung der Kohle im Feuerkultus wird durch die Sage der
Dieulda della Runca, einer Waldgöttin von Runca-Somvix47, sehr
lebhaft verdeutlicht. Eine solche Waldgöttin war bei einer Taufe
Patin gewesen. Als die Mutter später diese Waldnixe besuchte,
die in einer Grotte innerhalb Somvix hauste, erhielt sie als
Geschenk eine Schürze voll Kohlen. Die Mutter, welche auf einem
Arme noch das Kind zu tragen hatte, schätzte diese zweite Last



224 Feuerkultus in Rätien

gering ein. Immer wieder entfielen der Schürze Kohlen, die sie

achtlos liegen ließ. Die Gotta aus dem Walde warnte: „Je mehr
du verlierst, desto weniger wirst du haben!" Die Mutter verstand
diese Worte nicht. Als sie aber heimgekehrt war und die noch

übriggebliebenen Kohlen auf die Herdplatte leerte, da verwandelte
sich das Wenige, was noch da war, in echtes Gold. Die
Tierknochen und Aschenreste, welche im prähistorischen Gräberfeld

von Darvella zum Vorschein kamen48, reden ebenfalls von Opfern.
Ob die Schmalzspenden, der Totenster, in dem ein Licht brennt,
nicht auch ursprünglich ein christlich umgedeutetes Feueropfer

waren, ist auch eine Frage, die wir stellen dürfen. Daß ferner
Asche das Wachstum des Flachses bewirke und daß die Unschlitt-
tropfen des Totenlichtes Heilkraft besitzen sollen49, scheint gleiche
Zusammenhänge zu beweisen50.

III.
Unsere Ansichten über den rätischen Feuerkultus, insbesondere

über die Opfer am Grabe, erfahren eine höchst willkommene
Bestätigung durch die Zusammenstellung der Grabbeigaben von
Kohle und Asche, welche Herr Kreisförster W. Burkart in den von
ihm untersuchten und freigelegten prähistorischen Gräbern
konstatierte und uns gütigst für diese Veröffentlichung zur Verfügung
stellte. Dieser beste Kenner unserer prähistorischen Ausgrabungen
und glückliche Entdecker so vieler Grab- und Siedlungsstätten
schreibt:

„Als Ausdruck von ausgeübtem Feuerkultus bei Bestattungen
in prähistorischen Zeiten und in der Übergangsperiode zum
Christentum sind folgende Erscheinungen zu deuten, welche in
Graubünden bei der Untersuchung alter Gräber festgestellt wurden:

1. Von zwei vermutlich aus frühchristlicher Zeit (3.-5.
Jahrhundert) stammenden Gräbern südlich von Wergenstein zeigte das

eine, ein Kindergrab, eine unzweideutige Beigabe von Kohle und

Asche direkt oberhalb des Schädels, die als solche an jenen Platz

hingelegt worden sein muß oder durch Abbrennen eines
Opferfeuers an Ort und Stelle entstanden ist.

2. Das Skelett im einsamen Plattengrab von Avers-Cresta hatte
in der rechten Hand kleine Kohlenstücke, während sonst der ganze
Grabraum absolut frei von Kohle war. Die Datierung des Grabes



Feuerkultus in Eätien 225

war trotz Beigabe eines Eisenmessers nicht genau möglich, dürfte
aber mit Ansetzung in das 3.-5. Jahrhundert nicht stark fehl
gehen.

3. Bei den zeitlich noch nicht sicher fixierten, mit fünf
Personen belegten drei Gräbern vor der untern Tgilväderlishöhle in
Felsberg, die entweder aus spätrömischer Zeit oder aber aus der
bedeutend älteren Jungsteinzeit stammen, wurden ebenfalls
Kohlenbeigaben konstatiert. Das Skelett des Einzelgrabes wies direkt
oberhalb des Schädels ein Häufchen Holzkohle auf, desgleichen
auf der rechten Hand — also beide Erscheinungen von Wergen-
stein und Avers in einem Grabe vereinigt. Beim ersten Doppelgrab

hatte das bergseitige Skelett wiederum ob dem Schädel ein
Häufchen Kohle. Dem zweiten Doppelgrab fehlte solche als eigent-
liche Beigabe, dafür ruhten die Füße des bergseitigen Skelettes auf
einer mit Kohle übersäten Fläche, und etwas links neben dem
Grab befand sich eine eigentliche Feuerstelle, auf welcher jedenfalls

ein Opferfeuer abgebrannt worden war.
4. Im Grabfeld Darvela bei Truns, das dem 3./4. vorchristlichen

Jahrhundert angehört (Periode der Eisenzeit), sind mehrfach

zwischen den Gräbern und oft zu Füßen derselben speziell
hergerichtete Feuerstellen gefunden worden, die meist Tierknochen
aufwiesen und auf zahlreich ausgeführte Brandopfer hindeuten.

5. In der ebenfalls dem 3./4. Jahrhundert vor Christus
angehörenden Nekropole von Castaneda war bisher in allen genau
erforschten Gräbern immer die Anwesenheit von Holzkohle
festgestellt worden, aber nirgends in eigentlicher Anhäufung, sondern
in vielen Einzelstücken. Die Frage steht noch offen, ob es sich
um eine eigentliche, in die Gräber eingestreute Beigabe oder nur
Um zufällige Einschwemmung handelt. (Im März 1931 wurde nun
erstmals in der Nähe einer Grabanlage ein größeres Kohlen- und
Aschenlager gefunden, das nur der Ausübung eines Feuerkultus
seine Entstehung verdanken kann; die Gleichaltrigkeit mit den
Gräbern ist durch ein Keramikstück bewiesen.)

6. Als Beweis eines Feuerkultus von ganz großem Ausmaß
ist sodann das bronzezeitliche Kuppelgrab von Donath zu
ermähnen, nach Beil und Dolch zirka ins Jahr 1500 vor Christus
datiert. Der, soweit noch erhalten, aus halbrunder Trockenmauer
bestehende Grabbau stand auf einer reinen Aschenschicht, welche

15



226 Feuerkultus in Rätien

in der West-Ost-Richtung auf 14 m und in der Nord-Süd-Richtung
auf 6 m Ausdehnung freigelegt war, ohne daß aber ein Ende
konstatiert werden konnte. Bei der Mächtigkeit des Aschenlagers von
10 bis 30 cm ergibt sich eine Raummenge von mindestens 10 m3.

Da es sich nicht etwa um ein sog. Brandgrab handelt, bei welchem
die Leiche verbrannt worden wäre, sondern um ein Skelettgrab,
kann diese gewaltige Aschenmenge nur in Ausübung eines Feuerkultus

hergestellt worden sein; jede andere Erklärung, die bis

jetzt versucht wurde, scheint angesichts der vorliegenden
Verhältnisse unmöglich zu sein.

Alle diese Erscheinungen, seien es Brandschichten und
Feuerstellen unter und zwischen den Gräbern, oder eigentliche
Kohlenbeigaben in den Grabräumen selbst, beim Kopf, in der Hand oder
bei den Füßen, sind uns erhalten gebliebene Zeugen dafür, daß

bei der Bestattung der Toten Feuerkultushandlungen ausgeführt
wurden. Daß sich solche Gebräuche, wenn auch in abgeschwächter

Form, noch bis tief in das christliche Zeitalter hinein erhalten
konnten, ist nicht zu verwundern, wenn man weiß, mit welcher
Zähigkeit ein Volk an seinen althergebrachten Sitten hängt. Es

brauchte Jahrhunderte, um die letzten Reste der Kohlenbeigabe in

die Gräber zum Verschwinden zu bringen."

IV.

Das Bild des Feuerkultus gewinnt an Deutlichkeit, wenn wir
beachten, wie die rätische Volkskunde dem Feuer Lustrationskraft

zuschreibt. So vernehmen wir, daß man das Feuer nicht
leer brennen lassen dürfe, sonst müßten die armen Seelen leidem51-

Wenn man also etwas übers Feuer stellt — aber nicht bloß Wasser

—, dann wird ihnen Hilfe zuteil. Die armen Seelen holen sich
diese Hilfe besonders an Allerseelen. Nach Le Braz kommen die

Seelen am Allerseelen-Vorabend ins Haus, setzen sich auf den Herd,

auf alle Stühle und Bänke und auf alle Gegenstände, sogar auf
Gabelzinken und Messerschneiden, aber damit sie sich auf diesen nicht
schneiden, soll man diese Waffen entfernen, wenigstens nicht
mit der Schneide aufwärts liegen lassen. Die rätoromanische Volkskunde

hingegen berichtet52, daß die Seelen am Vorabend von
Allerseelen zur Zeit der Totenprozession das Fegfeuer verlassen dürfen,
ins Haus, ins alte Heim zurückkehren und nachsehen können, ob



Feuerkultus in Rätien 227

man für sie betet. Deswegen muß im Hause ein Licht brennen. Am
Allerseelentag kehren sie während der Friedhofprozession wieder
ins Fegfeuer zurück. Millon53 berichtet aus der Bretagne, daß sie

kommen, um sich am Herdfeuer zu erwärmen. Es scheint also,
daß Herd und Licht sühnende Wirkung haben. Wahrscheinlich
hängen damit zusammen die punschas dellas olmas, das

Armeseelengebäck, das ehemals verteilt wurde, und die Totenbeinli der
Engadiner54. Das Verbrennen der Hexen ist wohl ursprünglich aus
der Idee der Lustrationskraft des Feuers entstanden. Die
Rätoromanische Chrestomathie55 erzählt uns, wie ein Vater seine Frau
und seine Töchter im Heustall verbrannte, weil sie Hagel brauen
konnten. Zu Seth gibt eine Hexe zwei rote Bänder, womit das Mädchen

das Kleid schürzen sollte; anstatt die beiden unheimlichen
Bänder um den eigenen Leib zu schlingen, umwindet es einen
Besen, der sofort in Feuer aufflammt und verbrennt56. Die
schwarze Katze von Ruis, welche das Stallicht mit der Pfote zu
löschen trachtet, scheint Licht, Feuer als lustrative Kraft zu fürchten57.

Von der reinigenden Kraft, das Böse bannenden Macht des
Feuers redet auch der Fall von Schlans58. Ein Jüngling, welcher
einer Frau nicht traute, die bei seinem abendlichen Gang zur
Brautschau in der Stube sich fand, zündete sich eine Pfeife an,
in welche er Stranzenwurzeln gestopft hatte. Sofort begann die
Alte unruhig zu werden, klagte über schlechten Tabak und wollte
zur Türe hinaus; aber der Bursche deckte die Türe mit seinem
breiten Rücken. Da sie nicht anders entkommen konnte, riß sie
das Fenster auf und warf sich mit einem Schrei hinaus. Nun
kannte man die Alte, fügt der Erzähler vielsagend bei. Daß in
Vrin die vergiftete Pittenhälfte dem Feuer überantwortet wurde,
gibt vom gleichen Glauben der Lustrationskraft des Feuers
Kunde59. Ovid berichtet, wie die Römer die Herde zur Reinigung
durchs Feuer treiben60, und aus dem gleichen Grunde springt die
Jugend durch den Rauch und über die Feuer der Johannisnächte.

V.

Das bereits entworfene Bild des Feuerkultus gewinnt an
Deutlichkeit, wenn wir von der Divinationskraft der Flamme
sprechen. Die Rätoromanische Chrestomathie behauptet, wenn
Qian Familienglieder in der Fremde habe und wünsche zu erfahren,



228 Feuerkultus in Rätien

welches ihr Los in der Fremde sei, dann zünde man eine Kerze

an; brennt sie hell, dann geht es ihnen gut; brennt sie schlecht,
dann sind sie in Nöten, und wenn sie erlischt, so stirbt die
betreffende Person61. Will ein Vater die Berufswahl seiner Kinder
erfahren, dann gibt er jedem Kinde eine Kerze in die Hand;
derjenige Sohn wird Geistlicher und diejenige Tochter Nonne, deren
Licht am hellsten brennt62. Erblickt man bei Nacht viele Lichter,
so stirbt bald jemand63. Bildet sich am brennenden Docht des
Talglichtes eine Kappe oder zehrt es sich ein Loch in den Talg oder
flackert es stetsfort bis zum Verlöschen, dann stirbt bald jemand
im Hause64. Nicht besser geht's, wenn viele Sterne fallen64. Das

Licht zeigt auch, wo verborgene Schätze liegen65. Das Feuer weiß

um die Fruchtbarkeit der Felder, ja scheint sogar dieselbe zu
beeinflussen. Läßt man an Lichtmeß66 bei der Prozession die Kerze
nicht verlöschen, geratet der Hanf, und brennen die Wachsrodel
bei der Fronleichnamsprozession gut, dann gibt es viel Flachs67-

Asche in den Flachs gestreut, gibt viel Flachs68. Vielleicht ist die

Benützung von geweihter Kohle, die beim Kornsäen mit in die
Furche geworfen wird, ebenfalls die Verchristlichung einer alten
heidnischen Feuerkultuszeremonie.

Das Feuer spielt die wichtigste Rolle im Eheorakel, denn die

rätische Volkskunde berichtet: Brennt bei der Hochzeitsfeier eine

Altarkerze hell, die andere düster, oder knistert und keift die

Flamme, dann hat der Friede keine Dauer69. Heller Kerzenschein
verspricht Glück. Diejenige Ehehälfte stirbt zuerst, auf deren
Seite das weniger helle Licht brennt70. Hat man in einer Stube
drei Lichter, dann wird einer der Anwesenden bald Bräutigam71-
Öfters rettet das Licht auch das Leben oder schafft Hilfe herbei in

der Not72, ja es wird sogar mit der Seele des Menschen
gleichgestellt, wie wir das in den Bündner Friedhöfen nachgewiesen
haben73. Das Feuer weiß um die böse Tat des Menschen und bringt
sie an den Tag. Die Meinradslegende erzählt: Cereus enim ad

caput eius positus, divinitus ardere coepit, et locus repleri sua-

vissimo odore — corvorum en quos S. Martyr alere consueverat,

eos insequentium clamore continuo proditi, mox vivi flamminis
traditi, dignas scelerum poenas dederunt74, die Wachskerze zu

seinen Häupten entzündete sich durch göttliches Wunder von
selber und erfüllte den Ort mit dem angenehmsten Duft — die



Feuerkultus in Rätien 229

Raben aber, welche der hl. Märtyrer immer zu speisen pflegte,
verfolgten die Verbrecher und verrieten sie durch ihr Gekreische,
so daß sie bald lebendig der Feuerflamme übergeben wurden und
die verdienten Strafen erduldeten. Hier stellen sich noch RaJsen

als dienende Rachegeister gegen die Mörder ein75. Es sind die
Adler des Gerichtes, die in der mittelalterlichen Volkskunde und
Kunst eine bedeutende Rolle spielen76. Die rächende Kraft des
Feuers scheint auch ausgesprochen zu sein in den Worten: Wenn
die Frau den Ehering nicht trägt, dann bekommt sie im Fegfeuer
einen feurigen Ring an die Hand77. Das Feuer, insbesondere die
Kerze oder das Talglicht, erfüllen eine vielseitige Aufgabe. Die
Flamme redet in ihrer Art, hilft, straft, orakelt wie ein lebendiges
Wesen, ja man wird nicht fehlgehen, wenn man annimmt, daß sie
früheren Menschen als Gottheit galt. Die besonders begnadete
Unschuld kann sie sogar sehen; denn die Rätoromanische Chrestomathie

behauptet, daß das Kind, welches bei Talglicht in den
Spiegel schaue, den Teufel erblicke78. Ja der weitere Spruch:
„fiuc e Dieuldas segidan", Feuer und Waldnixen helfen sich gegenseitig,

deutet noch sicherer dahin, daß das Feuer als heidnische
Gottheit gefaßt wurde. Aus spielerisch - erzieherischen Gründen
sprechen wir noch heute vom Teufel, der aus dem Spiegel das Kind
anblickt; aber ursprünglich hatte das einen unheimlich ernsten
Sinn. Der „giavel" ist die heidnische Gottheit, welche durch die
kirchliche Verurteilung den Namen Teufel erhielt. Eine Ehre,
welche die kirchliche Liturgie allgemein den Götzen und
heidnischen Gottheiten zuteil werden ließ, weil es nur verschiedene
Erscheinungsformen des gleichen heidnischen Dämonenkultus sind
im Gegensatz zur wahren christlichen Gottesverehrung.

VI.

Der Feuerkultus erscheint erst dadurch in seiner vollen
Bedeutung, daß wir ihn als einen Bestandteil der Sonnenverehrung

und des Gestirndienstes uralter heidnischer Zeit
erweisen. Feuer, Blitz, Sonne, Stern und Mond bewegen sich in
einem Kreise. Damit die Bruchstücke des Sonnenkultus, wie sie
sich in der rätoromanischen Volkskunde vorfinden, zu einem
verständlichen Ganzen zusammengefügt werden können, müssen wir



230 Feuerkultus in Rätien

den Sonnenkultus der alten Kulturvölker nach den Angaben der

Schriftsteller kurz beschreiben. Wir erfahren aus dem Gebetsleben
des Mythraskultus79: „Dreimal am Tage, morgens, mittags und in
der Abenddämmerung, richtete er (der Sonnenanbeter) ein Gebet

an die Sonne, bei dem er sich morgens nach Osten, mittags nach
Süden und abends nach Westen wandte." Wenden wir uns zu dem

asiatischen Kulturkreis nach Ägypten, so finden wir auch hier
einen stark ausgebildeten Sonnenkultus. Von der Verehrung und

Lobpreisung der aufgehenden Sonne reden viele Hymnen (Ad.
Erman, Die ägyptische Religion, Berlin 1909). Dies erhellt
besonders aus den Inschriften der kleinen pyramidenförmigen Votiv-
gaben, die man den Toten mit ins Grab gab; sie sollten es erleichtern,

die Sonne zu schauen, wenn sie aufgeht und wenn sie untergeht.

Daher hat dieses Abbild des Grabes zwei Türen, und in
beiden kniet der Tote; auf der einen Seite betet er zur Morgensonne,

auf der anderen zur Abendsonne. Im Isiskult80 erfolgte
nach Apuleus die Tempelöffnung so früh am Morgen, daß die
Verehrung des Götterbildes und die verschiedenen Opferspenden bei

Sonnenaufgang vorüber waren; dann erfolgte die Begrüßung des

aufgegangenen Lichtes, wobei sich sowohl Priester und Volk nach
Osten kehrten. Von der großen Prozession der Panathenäen er
fahren wir durch einen Volksbeschluß aus der Zeit um 334 v. Chr.,
daß sie sich nach einer nächtlichen Feier gleichzeitig mit dem
Aufgang der Sonne in Bewegung setzte81. Die Zeremonie, die das Gebet

an die aufgehende Sonne begleitete, war eine Senkung des Hauptes

und eine Verbeugung des Körpers; es war also kein Knien oder
Niederwerfen auf den Boden, sondern ein Stehen82. Dieser Sonnenkultus

ist auch dem alten Bunde bekannt und wird von der Bibel

verurteilt, wie wir aus der Beteuerung Jobs erfahren: „Habe icb
etwa ausgeschaut nach der Sonne, da sie glänzte, und nach dem

Monde, wenn er in Helligkeit seine Bahn ging, und hat sich mein
Herz im stillen gefreut und habe ich vielleicht meine Hand geküßt,
was die größte Ungerechtigkeit wäre und eine Verleugnung gegen
den allerhöchsten Gott."83 Um dieses zu verstehen, müssen wir
wissen, daß opfernde Menschen die Kälber küssen, welche sie den

Götzen darbringen. Die Heiden küßten das Kinn, die Lippen der

Götzen, Hand, Knie, Füße; die Kußhand ist der Ersatz davon84-

Einen weiteren Bericht über den Sonnenkultus bringt uns Cicero



Feuerkultus in Rätien 231

in seinem Somnium Scipionis: „Suspexit [Scipio] ad coelum et

,grates' inquit, tibi ago, summe sol, vobisque, reliqui celites"85,
Scipio blickte zum Himmel empor und sprach: Ich sage Dank dir,
o höchste Sonne, und allen anderen Himmlischen. Philostratos
weist auf das pythagoräische Verbot hin, wonach man gegen die
Sonne gekehrt oder im Angesichte der Sonne ein Bedürfnis nicht
verrichten dürfe86. Virgil erzählt über Äneas: „Nacht und Schlaf
hatten Äneas verlassen. Er erhebt sich, und aufblickend zum
emporsteigenden Licht der himmlischen Sonne, schöpft er nach

[heiligem] Brauch mit hohlen Händen Wasser vom Fluß und
spricht zum Himmel gewandt dieses Gebet."87

Die rätische Folkloristik vermag uns nur spärliche Reste des

ehemaligen Sonnenkultus vorzulegen. Das interessanteste und
wohl einzigartigste Dokument dieser Religion findet sich im
romanischen Märchen „il prenci dil solegl"88, der Sonnenfürst. Gegen
ihren Willen hätte eine Tochter einen Burschen freien sollen. Sie

sagte der Mutter: Sie möge lesen, was auf der Kammerwand
geschrieben stehe. Dort las sie die Worte: „Eure Tochter ist meine
Braut, ich bin der Sonnenfürst." Als die Mutter, aus der Kammer
in die Stube sich begab, war die Tochter verschwunden; der
Sonnenfürst hatte sie weggeholt. Drei Brüder wurden später auf die
Suche nach der verlorenen Schwester gesandt. Der erste fand endlich

das hohe Haus, in dem sie als Sonnenbraut wohnte. Der
Bräutigam gab die Einwilligung zur Heimführung der Schwester unter
der Bedingung, daß er seine Herde auf die Weide führe und abends
etwas mitnehme von dem, was die Schafe auf der Weide fraßen.
Der Erste hatte nicht den Mut, am Schwänze zweier Schafe sich
zu halten und über einen Fluß hinführen zu lassen auf den Weideplatz,

wo alle Schafe hingegangen waren. Am Abend kehrte er
mit der Herde heim und nahm aus der Tasche ein Büschelchen
Gras, das er diesseits des Baches mit sich genommen. Der Sonnenfürst

erklärte, daß seine Schafe etwas ganz anderes weideten, und
schickte ihn heim ohne die Schwester, weil er die Bedingung nicht
erfüllt hatte. Dem Zweiten ging es nicht besser; nur mit dem
Unterschied, daß er dem Sonnenfürsten etwas Laub vorwies. Der
Dritte hatte den Mut, am Schwänze der Schafe sich zu halten und
durchs wilde Wasser sich hindurchziehen zu lassen. Nun sah er,
daß die Schafe dort in eine Kapelle gingen, in Menschen sich ver-



282 Feuerkultus in Rätien

wandelten, einer feierlichen Messe beiwohnten und hernach eine
herrliche Kilbi hielten. Er aß mit ihnen, steckte ein Stück der
besten Pitte in die Tasche, ließ sich abends durch den Fluß ziehen,
kam mit der Herde heim und durfte mit der Schwester zur Mutter.
Dort blieb sie bis zum Abend, dann aber verschwand sie mit dem

Sonnenuntergang. Es scheinen uns hier Elemente des Opfers, das

Wasser, vorzuliegen. Die Schafe, Nahrung, Wandlung des Menschen
in eine andere Gestalt, in ein anderes Leben greifen allzu merkwürdig

ineinander. Wir haben keine genügend feinenFinger, um dieFäd-
chen zu entwirren; aber gewisse rätische Sprüche scheinen sich
doch daran gerieben zu haben. Amieichtesten, sagt die Chrestomathie,

stirbt man bei Sonnenuntergang und am schwersten um
Mitternacht89. Jeden Samstag des Jahres, drei ausgenommen, läßt die
Nossadunna, Sonnengottheit, sich sehen90. Damit die Haare gut
wachsen, muß man sie vor Sonnenaufgang schneiden90. Den
Hühnern muß man die Flügel vor Sonnenaufgang stutzen91. Die
Schlangen, welche der Mähder mit der Sense geschnitten hat,
können erst bei Sonnenuntergang sterben". Sieht man einen Stern
fallen, dann stirbt jemand in jenem Augenblick93, und spricht man
beim Fallen eines Sternes ein Requiem, dann erlöst man eine
Seele94. Die Haare muß man bei abnehmendem Mond schneiden
lassen, und Hagpfähle muß man bei zunehmendem Mond einrammeln95.

Sieht man in den Sternen „la via sogn Giachen", die
St. Jakobsstraße, an drei aufeinanderfolgenden Abenden, dann ist
die schöne Wetterlage ständig96. Wenn man am Karfreitagmorgen
vor Sonnenaufgang den Hühnern die Flügel stutzt, kann der
Hühnerhabicht sie nicht rauben97. Aus dem Unterengadin
berichtet uns Herr Dr. Hemmi-Bezzola J.: „In Suren d'Ardez gingen

die Leute des Dorfes am Tage, da die Sonne wieder im
Frühling auf ihr Gebiet zu scheinen begann, derselben mit
Fastnachtsküchlein, „Paclanas", auf Tellern oder Platten gehäuft,
entgegen. Die Fraktion ist einige Monate ohne Sonne, ebenso Giar-
sun. In Giarsun gingen die Leute nur auf den nächsten Hügel,
wo jetzt die Station Guarda steht, die Sonne zu begrüßen, wenn
sie wieder ihren Gang höher als den sie verbergenden Berg nahm.
Vielleicht wäre bei Campell auch hierüber etwas zu finden wie
über Capeila. In Capella fanden noch zu seinen Zeiten Ringtänze
um eine mächtige Wettertanne oder Lärche statt. Dies rief mir



Feuerkultus in Rätien 233

folgende Redensart in Erinnerung, die in Zernez geläufig ist: Ir
intuorn la pütta im Sinne von nicht recht im Kopfe sein."

Bezüglich des oben genannten Gebäckes sei beigefügt, daß

wir von einer Sorte sprechen hörten, die den Namen strizla de

sulai heißen soll. In Pallioppis Wörterbuch heißt es: „Strizla,
auch strözla oder strüzla, f., eine Art Backwerk, das hauptsächlich

für das Alpfest, ,las masüras', zubereitet wird. Dasselbe wird
in Butter gebacken, ist oval oder hat die Form eines Hufeisens."
Es ist möglich, daß wir hier mit einem uralten Opfergebäck zu
tun haben. Auch könnten las punschas dellas olmas, die
Seelwecken, welche früher im Oberland gebraucht wurden, mit diesen
verwandt sein. (Vergleiche hier auch Dr. Caduff, Die Knaben-
schaften, S. 138 und 144.) Zur Verdeutlichung des Sonnenkultus
sei aus einer Homilia des hl. Augustin 34 in Joann., post init.
(Breviarii Romani pars verna Sabbato ante Dominic. Passion.)
angeführt :

Dictum est a domino Jesu Christo: Ego sum lux mundi. Et
forte non desit qui dicat apud semetipsum: Numquid forte
Dominus Christus est sol iste, qui ortu et occasu peragit diem?.
Non enim defuerunt haeretici, qui ista senserunt. Manichaei solem
istum oculis carneis visibilem, expositum et publicum non tantum
hominibus, sed etiam pecoribus ad videndum Christum Dominum
esse putaverunt. Sed catholicae Ecclesiae recta fides improbat
tale commentum, et diabolicam doctrinam esse cognoscit: nec
solum agnoscit credendo, sed in quibus potest convincit etiam
disputando. Jmprobemus itaque huiusmodi errorem, quem sancta
ab initio anemathezavit Ecclesia. Non arbitremur Dominum Je-

sum Christum hunc esse solem, quem videmus oriri ab Oriente,
occidere in Occidente: cuius cursui nox succedit, cuius radii nube
obumbrantur: qui certe de loco in locum motione commigrat.
Non est Dominus Christus sol factus, sed per quem sol factus est.
Omnia enim per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil.

Auch die Volksmedizin liefert uns Beiträge zum Sonnenkultus.
Als Mittel gegen Zahnschmerzen98 bohrt man ein Loch in den
Stamm der Eberesche, nimmt von ihr einen Splitter, sticht damit
in den Zahn und verpflockt esa gut; doch muß das Loch auf der

a Das Loch der Eberesche.



234 Feuerkultus in Rätien

Seite des Baumes gemacht werden, welche dem Sonnenaufgang
entgegengesetzt ist. Um Warzen zu vertreiben, nimmt man eine
wilde Schnecke, bestreicht damit die Warze, spießt das Kriechtier
auf einen Stecken und setzt es an die Sonne. Ist die Schnecke

verdorrt, dann verschwinden die Warzen; aber beim Weggehen
darf man nicht zurückschauen99. Es sei hier bemerkt, daß das

Umsehen bei der Opferhandlung ausdrücklich und streng untersagt

war, wie die Heilkünstlerin bei Ovid ganz klar sagt: Quique
adsint sacris, respicere illa vetat, denen, welche beim Opfer
anwesend sind, verbietet sie umzuschauen100.

Die Sonnenverehrung setzt sich geradlinig weiter im
Feuerkultus; denn nach Varro101 galt der Satz, esse ex sole sumptus
ignis, daß das Feuer von der Sonne herkomme — entweder durch
den Brennspiegel oder durch den Blitz. Daraus ergibt sich dann

von selber die Verehrung für den Blitz, welcher das Feuer liefert.
Ihm werden die gleichen Opfer gebracht wie dem Feuer; man
darf das Blitzfeuer nur mit Milch und Salz löschen102. Gegen den

Blitz sei die Blüte des Traubenkirschenbaumes gut, und als Schutzheilige

werden angerufen: Sontga Barbara e sogn Tschamun per-
tgira nus dal fiuc e dal tun. Hl. Barbara und hl. Simeon beschützt
uns vor Feuer und Blitz103. Dem Blitz ist die Schwalbe heilig;
denn wer Schwalbennester zerstört, dessen Haus wird vom Blitz

eingeäschert. Der Blitz ist auch ein Rächer von Untaten (die
Keule des Zeusl). Der letzte Ritter von Bernegg bei Castiel,
welcher bei Nacht mit brennender Fackel einem Geistlichen den Weg

zeigte, löschte diese plötzlich aus, wodurch der betreffende Herr in

größte Lebensgefahr geraten war. Der Ritter wird vom Blitz
erschlagen und verbrannt. Der Blitz fuhr in die Tanne, unter
welcher der fehlbare Ritter beim Strafgewitter Schutz suchte104. Der
letzte bischöfliche Vogt von Pedenale, welcher das Kind des

ungerechterweise eingekerkerten Bauern aus dem Arm der Mutter
riß und an einen Stein zerschmetterte, wurde auf die Verwünschung

der Mutter hin von einem Blitzstrahl erschlagen, der den

Verbrecher ins Herz traf und zur gleichen Zeit den Stein spaltete.
Seither muß der Landvogt jede Nacht um den Stein herumirren
und den Felsblock mit Tränen waschen103. Als der schlaue Pei-

ster Bauer mit seinem Schatten den Satan betrogen hatte, zog

letzterer unter Blitz und Donnergetöse von dannen106. Im Calanca-



Feuerkultus in Rätien 235

tal wird bei Gewittern eine Palme oder Olive angezündet und zum
Fenster hinausgeworfen, wie die betreffenden Talbewohner uns
versicherten.

Die höchste römische Auffassung des Gestirn- und Feuerkultus

scheint in dem zu liegen, daß Varro107 sagt: „Esse ex sole

sumptus ignis, isque totus mentis est", das Feuer ist der Sonne
entnommen und ist ganz geistig, also kein irdischer Stoff oder
Element. Nach Augustin, der den Varro zitiert, lehrte dieser
heidnische Philosoph: Aethereas animas esse astra ac Stellas, eos
Celestes Deos non modo intelligi esse, sed etiam videri108. Die
Gestirne und Sterne seien luftähnliche Seelen, man denke sie sich
nicht bloß als Götter, sondern sie scheinen es.wirklich zu sein.
Cicero hat darüber in seinen Tuskulanen eine äußerst interessante
philosophische Abhandlung, in welcher er mit großer Energie sich
emporzuarbeiten sucht zum Begriff einer geistigen Seele. Ihm sind
Seele, Gestirne, Feuer gleicher Natur, nur mehr oder weniger
feiner, hauchartiger109. Feuer, Blitz, Sonne, Mond, Sterne und

sogar die Seele bewegen sich in einem Kreise. Darum erscheinen

auch die Seelen immer wieder unter der Gestalt herumirrender

Flammen, wie die Volkskunde aller Völker allgemein bezeugt.

VII.

Der heidnische Feuerkultus dehnt sich über das ganze Jahr
aus. Man entdeckt seine Spuren in den heidnischen Festen
Griechenlands und Italiens, in den christlichen Festen, welche die

Feuerfeste zu ersetzen, niederzuringen hatten, und in den
Jahrzeiten, wo der Kampf zwischen Licht und Nacht, zwischen
Werden und Vergehen am auffälligsten sich aufdrängt. Bei
ackerbautreibenden Hirtenvölkern kommt dieses am augenfälligsten zur
Geltung. Die R. Chrestom. sagt, Sogn Gion e s. Gion spartan igl
on, das Jahr scheide sich in den beiden Johannesfesten108, also
in der Periode der längsten Finsternis und in der Periode des
höchsten Lichtes, der längsten Tage. Um Johannes Evangelist,
zur heutigen Weihnachtszeit, bis gegen Ende Januar folgen sich
Spuren des Feuerkultus. Schon der hl. Augustin, der noch in
der Zeit der aufregendsten Kämpfe des Christentums mit dem
heidnischen Feuerkultus lebte, sagt in seiner Weihnachtshomilie:
„In nativitate Christi dies crescit, in Johannes nativitate decres-



236 Feuerkultus in Rätien

cit" (Sermo XII, in Nativitate Domini Millon 13, le culte du feu).
An Christi Geburt wächst der Tag, an Johannes Geburt nimmt
er ab. Um Weihnachten richtet der Bauer noch jetzt einen ast-
reichen Weihnachtsklotz her, den man an Weihnachten in den
Ofen steckt. Man weiß heute nicht mehr von ihm, als daß er
„cusch de Nadal" heißt und nur dafür bestimmt sein soll, die
Stube warm zu halten, bis die Leute aus dem Weihnachtsgottesdienst

heimkommen. Dieser „cusch de Nadal" bekommt aber
eine ganz andere Würde, wenn man im „Culte du feu" von Millon
liest, daß ein solcher Block in der Bretagne noch heute am Sankt
Johannesfest, 24 Juni109, mit größter Feierlichkeit unter
Beteiligung des ganzen Dorfes angezündet wird. Er heißt im
Bretonnischen Tandat, wird vom Dorfältesten oder vom maire, ja sehr
oft vom Pfarrer angezündet. Der Pfarrer segnet ihn und zündet
ihn an. An einigen Orten fällt ein automatischer Zinkengel vom
Turm und zündet ihn an. Vielsagend ist das Lied, das gesungen
wird, das ich aus dem Französischen übersetze. Es wird bre-
tonnisch noch heute gesungen: „Holla! Knaben und Mädchen!
Brecht ab euer halbgenossenes Mahl, laßt den Löffel im Teller
liegen — denn die heilige Nacht erscheint, ich sehe die Feuer
sich nähern, die große Helle auf den Bergen. Es tue ein jeder
seine Pflicht. Laßt den Löffel im Teller — nehmt die Bürde auf
die Schulter — wer diese Nacht der Letzte ist — wird der Letzte
im Himmel sein — breitet aus die Asche des Tandat. Ihr werdet
die Saat keimen sehen. Hängt die verkohlte (calcine) Fackel ans
Kopfende der Bettstatt — die Nachkommenschaft wird sich mehren.

—Der dieses Lied gemacht — ist nur ein armer, unscheinbarer

Mensch — Henri Rohan, Schneider von Beruf. — Eine
Greisin sage nun Dank — und bezeichnen wir uns mit dem Kreuz."
Feuer, Licht, Sonne und Fruchtbarkeitsritus greifen hier in
religiöser Zeremonie ineinander, ja die alte heidnische Liturgie ist
bereits so ingeniös als möglich durch Gebet, Segen und Priester
ins Christliche übersetzt.

Unser „cusch de Nadal" muß hier eingereiht werden. Dazu
kommt noch, daß während der Weihnachtsmesse überall in allen
Häusern die Lichter brennen sollen. Meine Mutter sagte: Bleibt
nur ruhig im Bette und schlafet, dann wird das Talglicht nicht
erlöschen und kein Feuer fangen, die Engel schieben den Talg



Feuerkultus in Rätien 237

ans Licht und schützen es; aber nur wenn ihr schön ordentlich
weiterschlafet. Le Braz erzählt vom ewigen Licht: Quand les
hommes oublient d'entretenir la lampe, Dieu lui-meme y pour-
voit110. In früheren Zeiten, berichtet die Chrestomathie, fastete
man an der Dreikönigsvigil von einem Abend bis zum anderen,
„daven che las steilas mavan tochen ch'ellas vegnevan puspei".
Das tat man, um zu wissen, wo einer hinheiraten würde. Man
fixierte sich gewisse hellere Sterne und gerade dorthin, wo der
hinwies, bekam man sein Heim. Wies er auf den Friedhof, dann
mußte man im selben Jahre noch sterben111. Am Silvesterabend
gehen die Dreikönigssinger von Haus zu Haus und singen, auch
beim Pfarrer und vor der Kirche, während dem Adventssonntag
erbettelten sie bei den Jungfrauen die Bändeli zur Verzierung ihrer
Kronen und den Talg für das Licht ihres Sternes112. Am gleichen
Fest, Buania va mintgin tier la sia, stahlen die Jungfrauen
irgendwo von einem Jüngling Holz, versammelten sich, machten
ein Feuer an, gössen Blei ins Wasser und ließen durch eine alte
Frau weissagen, ob sie eine reiche, glückliche oder unglückliche
Heirat gewärtigen dürfen113.

An Pauli Bekehrung, den 25. Januar, wo die Sonne wieder
so hoch ist, daß sie überall in die schattigen Gassen schaut, heißt
es, die Sonne scheine während der Messe auf den Altar, auch
an jenen Orten heißt es so, wo sie nicht einmal hereinscheinen
kann. Daß diese Zeit von Ende Januar auf den Februar hin eine
rituelle heidnische Bedeutung hatte, wissen wir aus Ovid; denn
um diese Zeit wurden die Luperkalien (am 15. Februar) als Reini-
gungs- und Fruchtbarkeitsfest (Ovid II 265—474)114 gefeiert. In
diesem Zeitraum feiert die katholische Kirche ihr Lichtmeßfest,.
St. Agatha und Blasius, wo Lichter in der Prozession getragen
werden, wo das Agathabrot mit dem Segen gegen Feuersgefahr
geweiht wird, wo am Blasiustag mit den brennenden Kerzen die
Halsweihe vorgenommen wird. Nach dem großen benediktinischen
Liturgiker Don Gueranger ist das Lichtmeßfest gerade als Ersatz
eingeführt. Daß hinter diesen Lichtern noch heidnische Ansichten,
Überbleibsel des heidnischen Feuerkultus, lauern, ersieht man aus
der Chrestomathie115. „Der Hanf geratet, wenn man an Lichtmeß

bei der Prozession die Wachsredel nicht verlöschen lassen
muß; werden die Kerzen aber vom Winde ausgelöscht, so gibt es



238 Feuerkultus in Rätien

wenig Flachs116. An St. Agatha scheint die Sonne durchs ganze
Tal. Sontga Gada meina ils firaus a casa, St. Agatha führt die

Feiertage heim, sie bringt Brot und Butter. — Sontga Gada vegn
cun paun e e pischada, sontga Gada mezza envernada, Far bia
scheiver dat bi e liun coven, far cuort scheiver, dat cuort e

mitgiert coven," je nachdem man die Luperkalien gründlich feiert,
die Fastnacht lang oder kurz wird, stellt sich die Fruchtbarkeit
ein117. Die christlichen Feste sind nicht einfach heidnische Feste,
sondern Feste, welche einen ganz anderen Inhalt haben, ohne
den heidnischen Aberglauben. Die Weihen schreiben nicht etwa
eine magische Kraft dem Feuer zu, sondern sie bitten Gott, er
möge diejenigen, welche Kerzen tragen, im Namen Christi auf
die Fürbitte der Heiligen, Segen geben und denen, welche
singend sie tragen, durch das kostbare Blut Christi Hilfe leisten,
wenn sie zu Ihm rufen. Er soll ihnen Licht des Segens geben
und die Finsternis der Leidenschaften verscheuchen, damit sie

„purgato mentis oculo ea cernere possimus quae tibi sunt pla-
cita et nostrae saluti utilia" also die geistigen Augen
auswischen, daß sie sehen, was Gott wohlgefällig, und keine Blindheit

des Geistes mehr leiden. In ähnlicher Weise spricht auch
das Segensgebet von St. Agatha, Blasius und vom Aschermittwoch.
Sie tragen aber alle den Stempel, ja die Narben der Bekämpfung

heidnischen Aberglaubens. Es reicht dieses hinüber bis in
die Karwoche, wie wir es später sehen werden beim Studium der
Stellung der Kirche zum Feuerkultus.

Der Monat März war in römischer Zeit der erste des Jahres.
Er ist deswegen mit verschiedenen Festen belegt. Das auffälligste
für unsere Zwecke ist aber dasjenige der Palilia, die am 21. April
gefeiert wurde, das wir schon früher geschildert haben. Von dieser

Festzeit scheint noch das Scheibenwerfen zu stammen, das

nur mehr in einigen Orten Bündens (Danis, Dardin, Untervaz)
in Übung ist. Die Schilderung der Chrestomathie diene uns hier
nach Band II und X118. Die Schilderung aus dem Oberhalbstein,
von Reams, ist die ausführlichste. Feuer-Sonnenkultus, Fruchtbarkeitsritus,

Heirat usw. erscheinen hier in klarer Schilderung. Am
Nidelsonntag erbettelte die Jugend überall Holz und führte es auf
eine Anhöhe ob dem Dorfe, wo am Abend beim Zunachten ein
oder zwei große Feuer angemacht wurden. Die Burschen hatten



Feuerkultus in Rätien 289

handgroße runde Scheiben, die ein Loch in der Mitte hatten, im
Laufe der letzten Zeit gefertigt und heraufgetragen — jeder seine

zwanzig bis dreißig Stück an einer Schnur. Auf dem Platz wurden
Wachen ausgestellt, damit der „barlott" und die „hutscha cun
purschels' ihnen nicht ins Handwerk pfusche oder gar Schaden

zufüge. Jede Scheibe wurde durch das Loch an eine lange Rute
gesteckt, ins Feuer gehalten, bis sie glühte wie die Sonnenscheibe,
dann wurde sie auf einem Springbock hin- und hergeschwungen,
bis sie im richtigen Wurf war und hoch in die Luft sich jagen
ließ. Dazu wird gerufen: „Schiba, schiba, bela ia teir giu te per Nn".
Dazu wurde wacker geschrien und gegrunzt. In der Oberländer
Fassung, welche bereits in einzelnen Teilen etwas verblichen ist,
wurde die erste Scheibe der Hausfrau, die das Nachtessen serviert
hatte, geweiht und geworfen, dann dem Pfarrer (mir selber ist
noch eine solche geworfen worden als Pfarrer von Dardin) und
anderen distinguierteren Personen. Schiba, schiba pegliai, pegliai
quella biala schiba signur mistral. Jn Reams wurde die erste
der „hutscha cun purschals", der Fruchtbarkeitsgöttin gebracht.
Daß es diesen Sinn hatte, ersieht man aus dem Spruch, der dazu
hinabgerufen wurde:

Scheba, scheba bela Scheibe, schöne Scheibe

Igl pantg einten la padela Butter in der Pfanne

Igl grang aint il vonn Korn in der Wanne
Par tut igl on. Das ganze Jahr.

Dann wurden die Scheiben den Jungfrauen gewidmet. Deren
Namen wurden jeweilen mit dem eines Jünglings genannt. Daß
diese Paare dafür nicht gleichgültig waren, ersieht man daraus,
daß mancher zahlte, um ja mit einer bestimmten Jungfrau
ausgerufen zu werden. Aus dem Lauf des Feuerrades schloß man
aufs Glück des betreffenden Paares; es hatte die Bedeutung eines
Eheorakels. In Tirol wurden die Ehen ausgerufen. Was auch hier
sehr nahe lag.

Nach Schluß, wenn die Feuer ganz abgebrannt waren, riß man
die Überreste des Holzstoßes auseinander und warf die Asche
und Kohle die Halde hinunter unter wildem Huronengeheul.
Hernach liefen die Burschen von Haus zu Haus und sammelten pat-
leunas, Pfannkuchen, die bei Nidel verspeist wurden. Patlaunas



240 Feuerkultus in Rätien

e groma-Pfannkuchen und Nidel gehörten scheints zu den Opfergaben

der Fruchtbarkeitsriten. Die Chrestomathie bezeugt sogar,
daß man beim Nidelmahl nach dem Scheibenschlagen sogar einen
Löffel voll geschwungener Nidel an die Diele warf, wo der Rahmfleck

bis zum kommenden Jahr stehen blieb (in tschadon groma
se sot il palantschia anfignen igl on siva)119.

Beachten wir aus dem Reamser Scheibenwerfen noch einige
Punkte. Die Knaben dürfen die Zubereitungen für die Veranstaltung

nur während des Rosenkranzes, der um diese Zeit in der
Pfarrkirche gebetet wird, treffen, und sie rechnen besonders auf
den Schutz des geisterbannenden Aveglöckleins, das dann erklingt.
Man fürchtet nämlich, daß die „tschoua cun purschels" — Muttersau

mit ihren Ferkeln — schaden könnte. Gegen die Störung der
Veranstaltung sind sogar einige Knaben als Wache aufgestellt.
Ältere Jünglinge, welche diese Feier nicht mehr ernst nehmen,
schleichen sich heran und ahmen das grunzende Borstentier nach,
den anderen, die noch gläubig mitmachten, zu solchem Schrecken,
daß manchmal alle Knaben auf und davon liefen. Es handelt sich
hier um die Abwehr einer schädigenden Gottheit, die immer wieder

in den Sagen erscheint; wir treffen diese bei den Römern
und bei den Germanen. Durch das Dreckopfer werden sie
abgewehrt!129 Daß das Scheibenwerfen nur mehr von den Schulknaben
geübt wird, ist das Zeichen des Aussterbens des Brauches. Die
Schulbuben üben im Spiel noch dasjenige, was früher eine ernste
heidnische liturgische Sonnen- oder Feuerkultfeier war. Kinder
können auch sonst nur mit leeren Schalen spielen. Hier spielen
sie ebenfalls mit Dingen, deren ursprünglicher Kern und Sinn
ihnen verloren gegangen ist. Es ist aber merkwürdig, mit welcher
Hartnäckigkeit die alten leeren Formen sich noch behaupten. Man
sieht daraus auch, wie wichtig alte Kinderspiele für den
Kulturhistoriker sind.

Zu den Festen des Feuerkultus rechnen wir auch das
Verbrennen der Fastnacht. Chr. II 223a erzählt: Am Fastnachtdienstag
versammelte man sich zuSomvix auf dem Cadruvi (Dorfplatz), Die

Faste, als alte Frau mit schwarzer Haube, „capetsch mut" und einem
Schneckenhauschenkollier am Hals klagt vor Gericht gegen Junker

a Raetor. Chrestomathie.



Feuerkultus in Rätien 241

Fastnacht, an dessen Kappe eine Wurst baumelt. Junker Scheiver
wird aus dem Land verbannt. Um Mitternacht, beim Läuten der

großen Glocke, soll er bis Ilanz verbannt sein. Zu dieser Stunde

schleppte man den Verurteilten auf einem Schlitten den Cadruvi
hinab und warf ihn in ein Feuer, das zu unterst am Dorfplatz
loderte. Der Verurteilte sprang aus den Flammen. Dann jagte man
ihn mit einem brennenden Besen die Gasse Gion Berther hinab,
wohl dem Rhein zu. Das Verbrennen der Strohpuppe* war schon^
bei den Römern in Übung, und auch das Begraben einer solchen
Figur fand sich vor. Die Fruchtbarkeitsgöttin wurde in die Erde
vergraben, um wieder wie aufflackerndes, emporblitzendes lebendiges

Feuer das Wachstum zu geben. Vielleicht gehört hieher auch
das Aschenbrödel „la sehenderletga sut il von", als Göttin der
Fruchtbarkeit und die hl. Margaretha, die im Liede Abschied nimmt
von der Feuerstatt, mit der sie immer schlief, wie sie singt121.

Pietigott, ti mia buna fueinetta
Ch'jeu durmevel adina cun tei.
Behüt dich Gott du mein kleiner Herd,
Bei dir fand ich immer meinen Schlaf.

Eine eigenartige Zeremonie des Feuerkultus wird „chistrar
la nebla" im Obersaxer Dialekt brentina heila anderwärts Teufel
heile geheißen. Es ist das Nodfyr oder Nedfyr122, welches Jacob
Grimm ausführlich schildert und von Du Cange, Glossarium mediae
et infimae latinitatis prägnant beschrieben wird. Da ich selber als
kleiner Knabe in den Maiensässen im Heimatdorf bei dieser
Operation noch mitgewirkt habe, so gebe ich diese Schilderung nach
dem damaligen Erlebnis. Zwischen einer nur wenig geöffneten
Türe und dem Türpfosten des Viehstalles oder den Torflügeln des
Heustalles wurde ein kleines, ungefähr zehn Zentimeter langes,
auf beiden Seiten gespitztes rundes Hölzchen eingeklemmt. Mit
Hilfe einer Schnur wurde es von zwei Knaben wie ein Trillbohrer
so lange gedreht, bis es in den beiden Löchern, wo es an der Türe
Und Türpfosten rieb, zu rauchen anfing. Die schwarzangebrannten
Löcher sind noch heute dort zu sehen. Man trieb dieses Spiel an
Nebeltagen, um den Nebel zu vertreiben und die Sonne herab-

a In Medels (Oberland) wurde früher eine den Fasching darstellende

Figur (mascra de ström) von den Knaben an einem Seil über eine
Brücke hinabgelassen und verbrannt. Caduff, Knabenschaften. S. 103.

16



242 Feuerkultus in Rätien

zuziehen. Die einen der Knaben behaupteten den Erfolg schon

erfahren zu haben, während die anderen darüber naseweiser
zweifelten; ab§r zur Sicherheit zog doch jeder an der Schnur aus
Leibeskräften. Dieser „ignis accensus fricando" (durch Reiben
entstandenes Feuer) ist einmal eine kultische Feuerzeremonie der

Erwachsenen gewesen, welche so das hl. Feuer erzeugten, vom
Himmel herabgezogen. Der Römer glaubte, man könne den Blitz
herabziehen, wie wir aus römischen Schriftstellern wissen. Diesem
Brauche ist die Ehre der kirchlichen Verurteilung zuteil geworden
schon beim concil. germanicum (anno 743).

VIII.

Unsere Ausführungen über den Feuerkultus rücken nun erst
dadurch in das rechte Licht, daß wir die Stellung des Chri-
stentumszur VerehrungderSonneund derFlamme
kennzeichnen. Ein Blick in die Bibel zeigt uns, daß schon Kain
und Abel Feueropfer darbrachten, und daß sogar fortwährende,
tägliche Feueropfer angeordnet waren durch Levitikus III. 2. 12:
„Das Feuer aber auf dem Altare soll immerdar brennen, und der
Priester soll jeglichen Morgen täglich dazu Holz legen, es zu nähren,

und das Brandopfer darauf zu legen, und über diesem das

Fett des Friedopfers verbrennen. Das ist das ewige Feuer, das
nimmer erlöschen soll auf dem Altare." Dann lesen wir noch im
gleichen Buch 9,23 und 24: „Und Moses und Aaron gingen ins
Zelt des Zeugnisses, und gingen wieder heraus, und segneten das
Volk. Da erschien die Herrlichkeit des Herrn vor dem Volke und
siehe, ein Feuer ging aus von dem Herrn und verzehrte das Brandopfer,

und die Fettstücke, so auf dem Altare waren. Da solches
das Volk sah, priesen sie den Herrn und fielen auf ihr Antlitz."
Ähnliches wird beim Propheten Elias berichtet 3. Buch der Könige
18.38. Bei Daniel lesen wir, daß der Thron Gottes lauter
Feuerflammen und des Stuhles Räder brennend Feuer seien (Daniel
7. 9.). Noch mehr steht im Buche Exodus zu lesen: „Und der
Herr erschien ihm (Moses) in einer Feuerflamme mitten aus einem
Dornbusch; und er sah, daß der Dornbusch brenne und doch nicht
verzehrt werde. Aus dem Dornbusch sagte Gott zu Moses:
Ich bin, der ich bin." Exodus 3. 2 ff. Tatsache ist nun, daß die
heidnische Auffassung sich doch in etwas berührt, mit dem was



Feuerkultus in Rätien 243

das alte Testament berichtet; Gott fordert und nimmt Feueropfer,
sendet dazu sogar das Feuer, ja redet selber durch das Feuer zum
jüdischen Volke. Daraus schließen wir, daß das Feuer, wie es
auch die Heiden geahnt hatten, eine geeignete Brücke zu Gott
ist; aber das Christentum läßt ihm nicht eine Aufgabe zuweisen,
die Gott ihm nicht zuwies und ihn nicht verwechseln mit Gott
selber, erlaubt nicht, daß das Sprachmittel mit dem Inhalt
verwechselt werde. Mit diesem gar sehr geeigneten Element hat der
Heide gesucht, Gott so nahe zu kommen, als ihm möglich war. Bei
diesem Suchen sammelte sich aber viel Schlacke, Irrtum und
Unrat. Es war nicht leicht, den allzu materialistisch denkenden
Menschen loszulösen vom Erdhaften und zum Begriff eines
übersinnlichen Gottes zu führen. Christus verwarf dieses Ausdrucksmittel

nicht, sondern nannte sich selber das wahre Licht, also
das Feuer, „welches alle Menschen, die in diese Welt kommen,
erleuchtet". Joann. I. 9. Daß der hl .Geist an Pfingsten in
Feuerflammen erschien, läßt ebenfalls erkennen, daß Gott diesen Weg
benützte, um zu den Menschen zu sprechen. — Es war also
Bestimmung und Aufgabe des Christentums unter Benützung des

Feuersymbols die heidnischen Völker loszulösen von ihrem
Aberglauben an die Materie und zur richtigen Erkenntnis Gottes
hinzuführen. Wie schwer das ging und wie tief und wie lange der
Feuerkultus noch wirksam war, sehen wir aus der Weihnachtspredigt

des hl. Leo, aus der Kampfstellung des hl. Augustin, aus
den Worten des Pseudo-Eusebios von Alexandrien, aus dem Apologie

des Pseudo-Melito und aus den Concils-Verordnungen. Leo
sagt in seiner Weihnachtspredigt:

Leo, sermo in Nativitate Domini 27, Migne PL 54, 218 fo.:
„Bevor sie nämlich die Basilika des heiligen Petrus Apostels, die
dem einen lebendigen und wahren Gott geweiht ist, betreten, steigen

sie die Stufen hinan, die zur Anhöhe des oberen (Vor-)Platzes
führen, wenden dort ihren Körper nach der aufgehenden Sonne,
ünd mit gesenktem Nacken verbeugen sie sich zur Ehre der
glänzenden Scheibe. Wir bedauern es mit tiefem Schmerz, daß dies
teils aus dem Übel der Unwissenheit, teils aus dem Geiste des
Heidentums geschieht. Wenn auch einige dabei eher den Schöpfer
des schönen Lichtes verehren als das Licht selber, das ja nur ein
Geschöpf ist, so muß man sich doch auch von dem Scheine eines



244 Feuerkultus in Rätien

solchen religiösen Dienstes fernehalten. Wenn nämlich jemand,
der den Kult der Götter verlassen hat, solcherlei bei den Unsrigen
findet, wird er dann nicht diesen Brauch als bewährten Teil seines
alten Glaubens beibehalten, zumal er ihn gemeinsam bei den Christen

und Heiden findet."
Leo in einer anderen Weihnachtspredigt: „Nach diesen Leuten

(verführte Leute) soll dieser Tag (der seit Kaiser Julian
unbesiegten Sonnengottes — Natalis Solis invicti — festlich
beging) unserer Festfeier (der 25. Dezember) nicht sowohl wegen
der Geburt Christi als wegen des Anfanges der neuen Sonne
ehrwürdig sein." Nur mühsam wurde der antike Festtag seit den

Tagen Konstantins des Großen durch den christlichen Weihnachtstag,

den Geburtstag der „Sonne der Gerechtigkeit" verdrängt123-
Pseudo-Eusebios von Alexandrien: „Wehe denen, die die

Sonne anbeten und den Mond und die Sterne. Denn ich kenne
viele, die der Sonne durch Verbeugung ihre Anbetung bezeugen
und zu ihr beten. Wenn die Sonne eben aufgegangen ist, beten
sie zu ihr und sagen: „Erbarme dich unser!" Und nicht nur
Sonnenverehrer und Häretiker tun dies, sondern auch Christen;
ihren Glauben verleugnend, gesellen sie sich zu den Häretikern.
Verflucht, wer die Sonne anbetet und den Mond und die Stern«
oder ein anderes Geschöpf außer dem Schöpfer124.

Zwischen 324 bis 328 wurde zu Konstantinopel die
Konstantinssäule aufgerichtet; bei dieser Feier trugen die Vornehmen Kerzen

und weiße Kleider, Hymnen wurden gesungen. Der Priester

sang ein litaneiförmiges Gebet und das beistehende Volk rief hundert

Mal Kyrie eleison125. In diese Säule wurden später Nägel und

Splitter vom Kreuz Christi eingelassen zur Steigerung und Ver-

christlichung des Sonnenkultus. S. 79. — Kyrie eleison ist sehr

wahrscheinlich aus dem antiken Sonnenkult in den christlichen
Gottesdienst übergegangen126. Die Vergleiche Christi und der

Kirche mit Sonne und Mond sind dem Origines geläufig127.
Pseudo-Melito, Apologie128: „Darum wälzest du dich vor

Dämonen und Gespenstern auf der Erde und richtest eitle Bitten an

die, welche nichts zu geben haben. Du aber erhebe dich vor denen,
die auf der Erde liegen und die Steine küssen und ihre Nahrung

zur Speise des Feuers hingegen und ihre Kleider den Bildern
opfern."



Feuerkultus in Rätien 245

Es war also die Bestimmung und Aufgabe des Christentums,
unter Benützung des Feuersymbols die heidnischen Völker
loszulösen von ihrem Aberglauben an die Materie und zur richtigen
Erkenntnis Gottes zu führen. Das ging nicht so leicht. In einer
früheren Arbeit haben wir nachgewiesen, wie die Concilien beim
Wasserkultus entschieden Kampfstellung bezogen und das
Heidnische verurteilten. Das Concilium Arelatense Anno 452129 sagt:
„Der Bischof, welcher auf seinem Gebiet sich nicht Mühe gibt,
auszurotten den Brauch der Heiden... Fackeln anzuzünden —
soll wissen, daß er des Sakrilegs schuldig ist." Das Concilium
Toletanum verordnet, jene mit Stockschlägen und Ketten zu strafen,

welche als „cultores idolorum", „accensores faculorum", als
Götzendiener, Fackelbrenner auftreten. Das Concilium Germani-
cum Anno 743 verordnet in wörtlicher Übersetzung: daß das Volk
Gottes „paganias non faciat", nicht heidnische Gebräuche treibe,
daß es vielmehr alle heidnische Unreinheit abwerfe und zurückweise;

seien es dann heidnische Totenopfer, oder Weissagungen,
Philakterien oder Orokal, Zaubereien, Schla.chtopfer, welche
törichte Menschen bei den Kirchen nach heidnischem Ritus
vollbringen, unter dem Namen hl. Martirer oder Bekenner, indem sie
Gott und seine Heiligen zum Zorn herausfordern; oder
sakrilegische Feuer, welche man Niedfier (-niedfratres-)
nennt, oder was sonst noch nach heidnischem Brauch getan wird.
— Beim Bekämpfen des Wasserkultus hatte man, wie wir früher
gesehen haben, die Quellen den Heiligen geweiht; aber aus den
Concilsverordnungen sehen wir, daß da und dort der Heilige nicht
das Heidentum überwand, sondern daß er selber vom heidnischen
Aberglauben überwuchert fast untersank. Es scheint dieses gerade
beim Feuerkultus der Fall gewesen zu sein, weil da besonders das
Nedfyr genannt wird, das durch den hl. Johannes den Täufer
hätte niedergezwungen werden sollen, statt dessen war er am
Ertrinken, wenigstens haben die fast ganz heidnischen „Nuits
de S. Jean" in Frankreich sich bis auf heute erhalten. Diese
Notfeuer, die wir als „chistrar la nebla" erkennen, müssen eine gewaltige

Bedeutung beansprucht haben, wie die direkte Verurteilung
dartut.

Das Concilium Toletanum vom Jahre 681130 spricht sich noch
deutlicher aus über den Feuerkultus im Canon LXV: Qui in novi-



246 Feuerkultus in Rätien

lunis a quibusdam ante suas officinas et domos accenduntur rogos,
supra quos etiam antiqua quadam consuetudine salire inepte ac
deiire solent, jubemus deinceps cessare. Quisquis ergo tale quid
fecerit. Si quidem sit clericus, deponatur: sin autem laicus, se-

gregetur. In quarto enim libro Regum scriptum est: Et aedifi-
cavit Manass 4. R. 21.

Der alte Brauch, an den Neumonden vor den Häusern und
Werkstätten Holzbrände aufzurichten, törichterweise darüber zu

springen und Umgänge zu halten, dieses befehlen wir, daß es

aufhören müsse. Wenn ein Kleriker solches tut, soll er abgesetzt
werden und ein Laie soll ausgeschieden werden.

Augustin, der schon vor den zitierten Concilien lebte, — er
starb 430 —, benützt in seinem sermo XII de Nativitate Domini die
Worte des hl. Johannes „Illum opertet crescere, me autem minui",
er muß wachsen, ich aber abnehmen (Joh. 3. 10), um über die
heidnischen Sonnenwendfeste, auf die Zeit, da die Sonne um
Weihnachten wieder zunimmt und Johannes Baptista, Ende Juni, wo
die Tageslänge abzunehmen beginnt, hinzuweisen und zu sagen:
In nativitate Christi dies crescit, in Johannis nativitate decrescit.
Um Weihnachten nimmt der Tag zu und an Johannes nimmt er ab.

Das war gegen die Palilla gerichtet. Noch deutlicher wird er, wo
er gegen die Manichäer sagt: „Habemus solemnem istum diem,
non sicut fideles propter hunc solem, sed propter hunc, qui fecit
hunc solem" (Sermo CXC in Natalibus Domini). Wir haben diesen
feierlichen Tag nicht wegen der Sonne, sondern demjenigen zu

Ehren, der die Sonne gemacht hat. (Millon 14.) Gegen die Feste
Ende Januar war Pauli Bekehrung eingesetzt, gegen die Luper-
kalien, Mariae Lichtmeß, Agatha und Blasius. Bei den Luperkalien
bot im Feste die Antiphon „Lumen ad revelationem gentium", daß

Christus das Licht zur Erleuchtung der Heiden sei, willkommenen
Anknüpfungspunkt. Dieses wird noch heute gesungen! Aus Frankreich,

wo die Sonnenwendfeier wenigstens in der Bretagne noch
heute nicht ganz verschwunden ist, haben wir folgende kirchliche

Anordnungen: Hl. Eligius 588—259 schreibt seinen Diöce-
sanen: „Versammelt euch nicht an den Sonnenwendtagen; keiner
tanze oder springe ums Feuer herum oder singe Lieder am Tage
des Hl. Johannes; diese Lieder sind diabolisch." Im XIII.
Jahrhundert schreibt der Bischof Wilhelm Durand von Mende in seinem



Feuerkultus in Rätien 247

Rationale divinorum officiorum (eine Art Rituale): „Am 23. Juni ist
es nach einem alten Brauch Übung, daß Männer und Kinder
weggeworfene Dinge zusammentragen und verbrennen lassen, damit
ein möglichst dicker Rauch entstehe; man macht auch Gänge
durch die Felder mit Leuchtern oder Brandfackeln, dann schwingt
man ein Rad, um die Sonnenscheibe zu sinnbilden, wobei er bis

zum höchsten Punkt seines Fluges gelangt und in einem Kreise
niederfällt. Wer noch solche Gegenstände verbrennt, treibt
heidnischen Brauch."

Die Stellung Rätiens zum Feuerkultus ist ausgesprochen in
der Lex Remedii, obwohl das Feuer nicht ausdrücklich genannt
wird. „Ut si maleficus vel sacrilegus in populo inventus fuerit,
primum scalvetur mittatur pice capiti eius, ponatur super asinum
et batendo ducatur circiter per vicos. Si secundo hoc fecerit,
excidatur ei linguam et nasum. Si usque perpetraverit, in potesate
stet iudicum et laioorum." Wenn im Volke einer als Zauberer oder
Religionsschänder erfunden wird soll ihm das Haar wegrasiert, Pech
aufs Haupt gegossen werden, auf einen Esel soll er gesetzt
und unter Schlägen durch die Dörfer getrieben werden. Macht er
es zum zweiten Mal, soll ihm Zunge und Nase weggehauen werden,

und zum dritten Mal soll er der Gewalt der weltlichen
Behörden übergeben werden. „De maleficiis et mathimaticis132 et
ceteris similibus. Malifici vel incantatores, et missores tempesta-
tum, vel his qui per invocationem demonum mente hominum tur-
bant, hii vero omne poenarum genere puniantur." Die Zauberer
et mathimatici und ähnliche, Zauberer - Wettermacher oder
diejenigen, welche durch Anrufung der Dämonen den Geist der
Menschen verwirren, sollen mit beliebiger Strafart gezüchtigt

werden. „Quicumque sacrificia demonum celebraverint, vel
incantacionum daemones invocaverint, capite puniantur. Similiter
quicumque invocationem demonum, vel in divinos ariolos appellant,

vel aruspices qui auguria cablant, crediderint, capite
puniantur."

„Christiani si ad idola sacrificia offerunt, testamentum facere
non possunt et ipsi puniendi sunt."

Wie ein Verbot solcher Art tönt der geheimnisvolle Spruch
der R. Chrestomathie: Man darf Holunderholz nicht verbrennen,
weil die hl. Emeritha auf einem solchen Holzstoß verbrannt wurde.

(R. Ch. R. IV. S. 981, 116, IV. 983, 165, IV. 634, 249.)



248 Feuerkultus in Rätien

Bei Durchsicht dieser strengen Strafbestimmungen gegen die

Zauberei, die übrigens von der Bibel gestützt werden, staunen wir,
daß der heidnische Aberglaube doch so lange fortzuwuchern
vermochte; aber anderseits zeigt es auch, wie tief verwurzelt diese

Dinge mit dem damaligen Volksempfinden waren. Es mußte darum
in der Praxis eine mildere Art walten, als in der Theorie. Die
späteren Hexenprozesse unseligen Andenkens haben das Vernachlässigte

wohl allzu reichlich nachgeholt.
Ein Bild, wie die Kirche den heidnischen Feuerkultus in

milderer und klügerer Art zu überwinden suchte, welcher ganz der

Verchristlichung heidnischen Wasserkultus' entspricht, den wir
in einer früheren Arbeit nachgewiesen haben, wird uns in einem
Wallfahrtsliede von Nossadunna della Glisch, Mariae Licht zu
Truns, entworfen. Das Lied ist 1695 gedruckt worden und wird
noch heute in der Trunser Wallfahrtskirche, die 1660 erbaut wurde,
gesungen; erklang also seit Jahrhunderten von den Lippen der
Pilger, welche diese schöne Anhöhe ob Truns hinanstiegen. Im Liede
heißt es, man habe hieroben vor dem Bau lange Zeit Tag und
Nacht ein helles Licht glänzen gesehen, und es habe hernach aus
den zwölf Fenstern des Heiligtums durchs Tal hingeleuchtet. In
der zweiten Strophe fährt es fort:

„Cau en quei liug fievan fiug
Frint schibas ent il Scheiver
Quei has midau, santificau
Per nos riugs cau receiver
Regina dil Parvis, o Maria della Glisch."
An dieser Stätte wurden Feuer entzündet
Da man Scheiben in der Fastnacht warf
Das hast du geändert, hast den Ort geheiligt,
Um hierorts unsere Bitten zu empfangen,
Königin des Himmels Maria Licht.

In dieses schöne Bild von Maria Licht könnte sich nun der

Gedanke trübend einschleichen, daß die Wallfahrtskirchen, die

Lichter auf den Altären, Feuerweihe, Wasserweihe, Asche und

geweihte Blumen und Früchte, ja der ganze liturgische katholische
Gottesdienst nur die geradlinige Fortsetzung des heidnischen
Aberglaubens sei. Um dieses gerecht zu beurteilen, müssen wir vor



Feuerkultus in Rätien 249

allem einen ganz klaren Begriff vom Worte Aberglauben zu
gewinnen suchen. Wir sind der Schwierigkeit einer solchen Fassung
vollkommen bewußt, ja diese Überzeugung steigert sich, wenn
wir sehen, wie die erste Autorität in Sachen der Volkskunde der
Schweiz, Universitätsprofessor Dr. Hoffmann-Krayer, der in seinem

großangelegten Handwörterbuch des Deutschen Aberglaubens (B.
I. H. I. S. 64) berufsmäßig mit dieser Definition ringen mußte. Er
gelangte zu folgender Definition: „Aberglaube ist der Glaube an
die Wirkung und Wahrnehmung naturgesetzlich unerklärter Kräfte,
soweit diese nicht in der Religionslehre selbst begründet ist."
Diese Begriffsbestimmung deckt sich bei näherem Zusehen mit
derjenigen der katholischen Theologie, welche als Aberglauben
bezeichnet, gewissen Dingen eine geheime Kraft zuzuschreiben,,
die Gott denselben nicht gegeben hat. An und für sich hat das
Wasser der Taufe nicht die Kraft der Sündentilgung; aber Gott,
Christus — die Religion weist ihm das zu — hat ihm diese Kraft
verliehen. In ähnlicher Weise sprechen wir von den übrigen
Sakramenten. Die übrigen Dinge, die in der Liturgie benützt werden,
haben die Bedeutung eines Gebetes oder einer würdigen Einrahmung

gottesdienstlicher Verrichtungen. Die Asche, welche am
Aschermittwoch auf die Häupter gestreut wird, das Wasser, das.

ins Grab des Toten fällt und das Salz auf der Lippe des Täuflings

sind gutgeheißene Anschauungsmittel einer Wahrheit, oder
die Unterstreichung eines Gebetes in sinnlich wahrnehmbarer Art.
Man wünscht dem Verstorbenen das ewige Licht ,daß er Christus,
des ewigen Lichtes des Himmels teilhaftig werden möge. Dieser
Wunsch wird bildlich dadurch deutlicher dargestellt und betont,
daß man mit Lichtern ans Grab kommt, Lichter an der Bahre
anzündet. Die Kirche nimmt die Zeichen dieser Zeremonien, die
Bilder ihres Anschauungsunterrichtes aus dem Schatz der
zugkräftigsten Anschauungsmittel der Völker. So wurde auch das
Feuer zu einem Ausdrucksmittel von Wahrheiten, welche die
Kirche verkünden wollte. Die Ehrfurcht vor dem, was die Kirche
damit sagen will, übertrug sich auch auf das Bild, auf das Wasser,
auf das Feuer usw. Gewisse Worte, wie Vater oder Mutter, sind
ehrwürdig nicht durch den Ton ihrer Silben, sondern durch den
Gedanken an den Jnhalt, der wachgerufen wird. Damit keine Willkür

entstehe, hat die Kirche genaue Vorschriften in diesen Dingen.



250 Feuerkultus in Rätien

Sobald aber einem Dinge eine geheime Kraft zugeschrieben wird,
welche die Religion ihr nicht zuweist, bezeichnen wir das als

Aberglauben.
Unter Berücksichtigung dieser Erklärungen wird man den

merkwürdigen Kampf des Christentums mit dem heidnischen
Aberglauben leicht verstehen. Auch das Heranziehen von gewissen
heidnischen Kultusformen, die schon im Judentume in Übung
waren ,lassen sich erklären. Die Kirche ist da sehr weit gegangen.

Ein auffälliges Beispiel findet sich in der Segnung des neuen
Feuers an der Vigil von Ostern, am Karsamstag. Man wird sich

erinnern, daß wir bei Ovid ein Feuerfest des 21. April fanden,
das an diesem Tage fürs ganze Jahr das neue Feuer (aus dem
Feuerstein herausgeschlagen) neu entzündet wurde, daß die Herden

und Hirten sich daran reinigten und. daß man übermütig
darüber hin und her sprang und tanzte. Asche und Kohle wurden
gesammell und auf die Felder hinausgetragen, um die Fruchtbarkeit

der Äcker zu bewirken und um Schaden abzuwenden. Die
katholische kirchliche Liturgie verordnet, daß das neue Feuer
gesegnet werde, daß es vor der Kirche aus dem Stein geschlagen
werde. Die Kinder springen — wenn kein allzu ernster Pfarrer
oder Küster dabei ist — darüber hinweg und sammeln, nachdem

der brennende Holzstoß in sich zusammengesunken ist, die
Kohlen und tragen sie heim. Der Bauer zeichnet mit dieser Kohle
seinen Kühen ein Kreuz auf den Rücken, bevor er sie auf die Alp
treibt, und bei Bestellung des Ackers steckt er diese geheimnisvollen

Reste des geweihten Feuers in die Furche. Die tägliche
Feuerweihe ist nach Duchesne ,Origines du culte chretien p. 343,
schon im 4. Jahrhundert nachweisbar — es fand abends
statt —; vielleicht hängt auch das Löschalüte damit zusammen.
Aus dieser täglichen Abendfeuerweihe entstand die Karsamstag-
Liturgie, die ebenfalls in die ersten christlichen Jahrhunderte
zurückreicht. Die Ähnlichkeiten der heidnischen Feuerweihe mit dem

Karsamstagritus sind sehr auffallend; aber bei näherer Prüfung
ist die Verwandtschaft nur sehr oberflächlich, hängt nur am
Mantel. Bei der kirchlichen Feuerweihe wird gebetet: „0 Gott,
du hast durch Christus den Eckstein den Gläubigen das Feuer
deiner Liebe gegeben, segne dieses dem Stein entlockte Feuer,
welches unseren Bedürfnissen dient, gewähre, daß wir von Sehn-



Feuerkultus in Rätien 251

sucht nach den überirdischen Gütern entflammt, gewürdigt werden

zum ewigen Fest zu gelangen, wo wir des ewigen Lichtes
uns erfreuen, jenes Lichtes, das nie erlöscht." In einem weiteren
Gebete wird noch gesagt, „es möge Gottes Licht leuchten über
das Opfer, das in der Osternacht dargebracht werde, und Gott
möge bewirken, daß all dasjenige, was hier gesegnet wird und
von den Gläubigen mitgenommen wird zur Abwehr gegen alles
Böse werde, daß seine göttliche Macht überall wohne und throne!"
Aus dem gesegneten Feuer wird eine Kerze, die Osterkerz,
entzündet und in die Kirche getragen. Das „Exultet", das Loblied
des Feuers, das nun gesungen wird, scheint noch einmal dem
oberflächlichen Beobachter sehr nahe zu stehen dem heidnischen
Feuerfest, wie es von Ovid geschildert wird, ja es finden sich

sogar mit besonderem Nachdruck gesprochene Worte, die
einander gleichsehen wie ein Auge dem anderen, so wenn Ovid mehrmals

emphatisch sagt: haec dies est und die Samstagsliturgie
haec nox est und dann die scharfe Gegenüberstellung von
Nacht und Licht hervorgehoben werden. Doch zeigt sich gerade
hier der Widerspruch, die Kampfstellung — sie beziehen ihre Position

—; denn die Samstagsliturgie betont immer wieder, daß
Christus das Licht sei, das alle Nacht erhellt und den Menschen
erleuchtet und zum wahren Licht, zu Gott führe. So zeigt sich
auch hier in charakteristischer Form die Stellung der Kirche zum
heidnischen Feuerkultus, dessen Spuren wir in unserem Rätien
nachgegangen sind.

Wir haben nun eine Weile in einem uralten Scherbenhaufen
herumgewühlt, haben im Moder scheinbar sinnloser, oft lächerlicher

abergläubischer Sprüche Glassplitter gefunden, haben
wunderliche Sagen herbeigezogen, wenig sagende Landwirtschaftsregeln

und moderner Wissenschaft spottende Medizinrezepte
entdeckt und aus diesen Scherben und Splittern ein Mosaikbild
vorchristlicher Kultur, vorchristlichen Gottsuchens zusammenzustellen

gesucht. Möge es dazu beigetragen haben, in Ehrfurcht
die traditionellen Schätze unserer rätischen Kultur zu betrachten.
Ist dieses der Fall, dann war unsere Mühe, unser Suchen und
Wühlen im Scherbenhaufen reichlich belohnt!



252 Feuerkultus in Rätien

Anmerkungen.

1 Wasserkultus in Rätien, 60. Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen
Gesellschaft von Graubünden 1930, Druck von Sprecher, Eggerling

& Co.
2 Ovidi Nasonis Fastorum libri sex von Hermann Peter herausg.

Anmerkung zu v. 791, Teubner, Leipzig.
3 Ovid Anmerkung zu v. 792.
4 Ovid IV. 796.
6 Caminada, Bündner Friedhöfe, Verl. Orell Füßli, Seite 81.
6 Rätoromanische Chrestomathie in 13 Bänden herausgegeben im Verlag

Junge Erlangen. Wir zitieren stets R. Chr.
7 Jecklin Dietrich, Volkstümliches aus Graubünden, 1876.
8 Le culte du feu en Armorique par l'abbe Millon, chez Plihon et Hom-

may, Rennes.
9 Legende de la mort par Le Braz, Edit. Honore Champion Paris, 1902.

10 Weiß, Weltgeschichte B. II. S. 628.
11 Weiß, Weltg. II. S. 629.
12 Römische Mythologie von S. Preller, II. Auflage. Weidmannsche

Buchhandlung Berlin, 1881, S. 316.
Römische Geschichte von Theodor Mommsen, II. Aufl. Weidmannsche

Buchhandlung, 1856.
13 Preller, Römische Mythologie, S. 164.

ii Preller, Römische Mythologie, S. 167, Nr. 542.
15 Caminada, Bündner Friedhöfe, Orell Füßli Verlag, Zürich S. 99—110.
iß R. Chr. II. 634, 235 und 235.

ii R. Chr. II. 633, 208. Nach Ovid v. Dr. Berg Anmerk. Vers 358 streute
man dem Opfertier, ehe man es tötete, am Altare Schrot mit Salz
vermischt zwischen die Hörner, oft auch Wein.

is R. Chr. II. 656. IV. 406.
is R. Chr. II. 632.
20 R. Chr. X. 769.
21 Weiß, Weltg. B. II. S. 53.
22 R. Chr. IV. Volksmedizin S. 987. Nr. 34, 35, 36 und R. Chr. II-

S. 632 .IL
23 R. Chr. IV. S. 978. Nr. 37 und X. 771. Nr. 84.
24 R. Chr. II. 215. 80 und IV. S. 984. Nr. 205. Vergl. Handwörterbuch

des Deutschen Aberglaubens I. H. 10. S. 1491.
25 R. Chr. IV. 215. 80.
26 R. Chr. II. 635. 104.
27 R. Chr. X. 767. 83.
28 R. Chr. II. 630, 129 und 130.
29 R. Chr. IV. 1019. 267.
30 R. Chr. II. 156. 56.



Feuerkultus in Rätien 253

31 R. Chr. II. 156. 59.
32 Ischi II. S. 87 und R. Chr. II. S. 191. Nr. 118 und 119.
33 R. Chr. II. S. 92. Nr. 71.
34 R. Chr. II. S. 56. Nr. 43.
35 R. Chr. S. 7. Nr. 3.
36 R. Chr. II. S. 38. Nr. 25 und 28.
37 R. Chr. II. S. 38. Nr. 29.
38 R. Chr. IV. S. 983. Nr. 165.
39 R. Chr. IV. S. 983. Nr. 166.
40 R. Chr. X. 770. Nr. 64.
41 R. Chr. II. S. 632, 194.
42 R. Chr. II. 632,194.
43 R. Chr. X. 747, 7. In Salux wurde am Niedelsonntag zu Beginn des

Niedelmahles ein Löffel geschwungener Niedel an die Diele geworfen;

sie blieb dort hängen das ganze Jahr.
44 R. Chr. IV. 983, 169. Vergleiche hier auch p. Clemente S. 250 und

die Schandscheibe tgiagiarar beim Scheibenwerfen R. Chr. II. 230, 7.

45 Handwörterbuch des Aberglaubens II. 5. 714. 2. Chr. II. S. 633, 225.
46 Handwörterbuch des Aberglaubens II. 9. 1398.
47 R. Chr. B. II. 150. 38 und XI. 211, Nr. 17.
48 Caminada, Bündner Friedhöfe, S. 71 und Anzeiger für Schweiz. Alter¬

tumskunde 1916, S. 91.
49 R. Chr. II. 631. 152.
50 R. Chr. II. 630. 139. Den gleichen Sinn hat die Strohfigur, welche

in Medels verbrannt wurde. Dr. Caduff, die Knabenschaften
Graubündens.

si R. Chr. II. 157, 61 und X. 766, 37.
52 R. Chr. II. 690, 18.
53 Millon, S. 16 und 17.
54 R. Chr.. X. 751, 18 und Seite 1124, 5. Las punschas R. Chr. IV.

1017, 28.
55 R. Chr. II. 157, 61.
56 R. Chr. II. 154, 50. Im Schamsertal gingen die Knaben den vom

Herbstmarkt heimkehrenden Vätern mit brennenden Besen entgegen.
57 R. Chr. II. 156, 56.
58 R. Chr. II. 659, 118.
69 R. Chr. II. 656, 106.
60 Ovidi Fastorum IV. Vers 805: per flammas saluisse pecus. Alle Verse

dieses Gesanges von 790—863 sind besonders bedeutungsvoll und
aufschlußreich.

61 R. Chr. II. 634, 235.
62 R. Chr. II. 634, 252.
63 R. Chr. II. 626, 42, 43, 44 und 45.
64 R. Chr. II. 626, 43.
65 R. Chr. II. 98.



254 Feuerkultus in Rätien

66 R. Chr. X. 766, 39.
67 R. Chr. II. 167, 57.
68 R. Chr. II. 166, 14, 16 und II. 631, 152, X. 766, 39.
69 R. Chr. II. 625, 7 und 8.
70 R. Chr. II. 636, 105 und X. 765, 7 und 8.
71 R. Chr. II. 634, 238.
72 R. Chr. II. 16, Nr. 10 und S. 638, 107.
73 Caminada, Bündner Friedhöfe, Seite 99.
74 Proprium Curiense 21. Januar.
75 Matheus 24, 28. Lucas 17, 37.
76 Richard Wiebel, das Schottentor, Beno Fisler, Augsburg, Persönliche

Mitteilung.
77 R. Chr. II. 225, 11.
78 R. Chr. II. 626, 37.
79 Sol salutis von Dr. Franz Dölgers (Verlag Aschendorf, Münster 1925).

S. 32.
80 Dölgers S. 32.
81 Dölgers S. 32.
82 Dölgers S. 5.
83 Job 4. 20, 21.
84 Dölgers S. 12.
85 Dölgers S. 315.
86 Dölgers S. 43.
87 Dölgers S. 52.
88 R. Chr. II. 76. II prenci dil solegl.
89 R. Chr. II. 627.
90 R. Chr. II. 168. 99 und II. 629, 114.
91 R. Chr. X. 767, 71.
92 R. Chr. II.
93 R. Chr. II. 627, 54.
94 R. Chr. X. 766, 35.
95 R. Chr. X. 766, 73 und 769, 19.
96 R. Chr. II. 169, 102.
97 R. Chr. X. 767, 71.
98 R. Chr. IV. 206.
99 R. Chr. IV. 995, 504.

100 Ovid Fastorum VI. 164.
101 Esse ex sole sumptus ignis, isque totus mentis est (Varro bei Preller,

Rom. Mythologie II. 151).
102 R. Chr. II. 634, 235 und 236.
los R. Chr. II. 235, XVI.
i°4 Volkstümliches von D. Jecklin, S. 4, 5.
los Volkstümliches von D. Jecklin, S. 86, 30.
106 Volkstümliches von D. Jecklin, S. 119, 9.
i°7 Varro bei Preller II. 151.



Feuerkultus in Rätien 255

los Preller Mythol. II. S. 42.
los R. Chr. IV. 1014, 258.
i°9 Beim Mittagsläuten des Johannestages werden in Bünden Blumen

gelesen und am 26. Juni die Wetterheiligen Johannes und Paulus
durch Bittgänge gefeiert. Vergleiche R. Chr. IV. 980, 94, 96, 97,
107 und Bündner Friedhöfe, Caminada, S. 104.

no Le Braz I. 80.

in R. Chr. II. 217, 4.

U2 R. Chr. X. 752, 21.
us R. Chr. X. 1128, 10. Vergleiche auch Schamserisches in den Annalas

XLIII. S. 65.
u4 Ovid libr. Fast. II. 265—474. Vergl. auch Römische Geschichte von

Momsen I. 156.
115 R. Chr. X. 766, 39. Vergl. auch Caduff, Knabenschaften, Fastnachts¬

bräuche, S. 98 ff.
no R. Chr. II. 166, 14 und 16.
117 R. Chr. Landwirtschaftl. Regeln II. S. 166.
us R. Chr. II. 230, 7 und X. 749, 9 und 10.
no R. Chr. X. 747 und 678, 6, 7, 8. Dr. Caduff, Knabenschaften S. 135 ff.
12° R. Chr. II. 230, mißliebigen Personen wurde die tgiagiarar, die

Schandscheibe geworfen.
121 R. Chr. II. 239, 58, 89 und P. Maurus Carnot im Lande der Räto¬

romanen S. 29.
122 Jacob Grimm, Deutsche Mythologie B. I. 3. Aufl. S. 570 beschreibt

verschiedene Notfeuer.
123 Dölgers S. 5.
124 Dölgers S. 124.
125 Dölgers S. 70.
126 Dölgers S. 82.
127 Dölgers S. 160.
128 Dölgers S. 13.
129 Can. XX. 3. Mansi B. 7. S. 882. Alle Concilsakte aus Mansi entnommen.
130 Mansi B. II. S. 974.
131 Planta, das alte Raetien S. 450.
132 Weissager, 133. Planta, Das alte Raetien S. 483.


	Feuerkultus in Rätien

