
Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 61 (1931)

Artikel: Die Anfänge des Klosters Disentis : Quellenkritische Studien

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Anfänge
des Klosters Disentis

Quellenkritische Studien

Von

Dr. phîl. P. ISO MÜLLER
O. S. B.





Inhaltsverzeichnis.

Seite

Literatur .4
Vorwort und Einleitung .8

/. Die DisenZiser MöncAsZisZen in den Z«zroZin<7iscAen VerArüde-
TungwAucAern.

1. Das Verbrüderungsbueh von Reichenau .11
2. Das Verbrüderungsbuch von St. Gallen 20
3. Das Verbrüderungsbuch von Pfävers 29

4. Die Disentiser Mönchsliste (c. 750—900) 35

//. ZVameng'escAicAZZicAe Au,su;e/'Zun</ der DisenZiser MöncAs-
ZisZen.

1. Die romanischen Namen 42
2. Die germanischen Namen 49
3. Die Herkunft der klösterlichen Siedlung 57
4. Zusammenhänge mit den Pirminsklöstern 66

ZZZ. Das /vircAenscAaZzuerzeicAnis nom .S'ararenenein/aZ? Cc. .940).
1. Text, Datierung und Erklärung 75
2. Der Sarazeneneinfall • • 89

ZT. PZacidu.s und SigdsAerZ )c. 720).
1. Der Sarkophag 99
2. Die Tradition .110

T. Der LuZcmanierpn/1 im FrüAmiZZeZaZZer.
1. Geographisch-historische Verkehrsbedingungeü 127
2. Der Lukmanierübergang von Otto d. Gr. im Jahre 965 136
3. Die Paßpolitik der Ottonen 144

SeAZu/l/oZgierungen 151
Die Entwicklung der Tradition in Tabellenform 156

ßrAurse :
1. Zum Testamente von Tello 765 157
2. Fragment von c. 800 aus einer Homilie Gregors d. Gr. 161
3. Codex Einsidlensis 264 (9. Jh.) 162
4. Chronologische Übersicht und Äbteliste 172

Register 173



4 Die Anfänge des Klosters Disentis

Literatur.
Das Verzeichnis führt nur die häufig zitierten Werke mit ihren

hier kursivgedruckten Stichwörtern bzw. Sigeln an; zitiert ist immer
nach der Seitenzahl, wo nicht „nr." auf die Nummern weist.

Alfeiim Deser/Znense oder Verzeichnis der Äbte und Religiösen des
Benediktiner-Stiftes Disentis von P. Adalgott Schuhmacher O. S. B.
Disentis 1914.

Annales FZodoard: Les Annales de Flodoard, ed. Ph. Lauer. Collec-
tion de textes pour servir à l'étude et l'enseignement de l'histoire.
Paris 1905.

ASA Anzeiger für schweizerische Altertumskunde. Neue Folge.
Zürich 1899 ff.

ARG Anzeiger für schweizerische Geschichte. Bern 1870 ff.

Aug'. — siehe L. C.

RaZdau/ O., Das karolingische Reichsgut in Unterrätien. Forschungen
zur Geschichte Vorarlbergs und Liechtensteins. Bd. 5. Innsbruck
1930.

ZV/G Bibliotheca hagiographica graeca, ed. socii Bollandiani. Brüssel
1909.

ZV/Z, Bibliotheca hagiographica latina antiquae et mediae aetatis,
ed socii Bollandiani. 2 Bde. u. Suppl. Brüssel 1898—1911.

Rö/zmer-ZI/ü/düac/zer, Regesta Imperii I. Die Regesten des Kaiserreichs
unter den Karolingern 751—918. 2. Aufl. Innsbruck 1908.

RoZZetino sZorico della Svizzera italiana. Bellinzona 1879 ff.
Rr Zj/'nc/cner W., Die Sprache der Langobarden. Straßburg 1895.

Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der
germanischen Völker Bd. 75.

Rundi Die Klosterchronik des Abtes Jacob Bundi (1593—1614), ed.
C. Decurtins. Monatsrosen des Schweiz. Studentenvereins 31, 291

—309, 347—360 (1887); 32, 541—582 (1888). Zitiert nach dem
Sonderdruck bei J. Schill, Luzern 1888.

CaüroZ Ferd., Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie. Paris
1907 ff., seit 1914 von Cabrol und FI. Leclercq.

CfteuaZ/er U., Répertoire des sources historiques du Moyen-âge: Bio-
Bibliographie 2 Bde. 2 ed. Paris 1905—1907.

Du Glossarium mediae et infimae Latinitatis. ed. G. A. L. Hen-
schel 7 vol. Paris 1840—50.

Dürrer R., Ein Fund von rätischen Privaturkunden aus karolingischer
Zeit. Festgabe für Gerold Meyer v. Knonau. Zürich 1913. p. 13—67.

ZVc/i/zor/i P. Ambrosius, Episcopatus Curiensis in Rhaetia sub metro-
poli Moguntina. St. Blasien 1797. Im Anhang: Codex probationum
mit 161 Dokumenten.



Die Anfänge des Klosters Disentis 5

F FörsZemann E., Altdeutsches Namenbuch. 1. Bd. Personennamen.
2. Aufl. Bonn 1900.

Fab. — siehe LC.

Farner 0., Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubünden. JHGG 54,
1—192 (1924). Sonderdruck bei E. Reinhardt, München 1925.

FaucZc A., Kirchengeschichte Deutschlands. 3. und 4. Aufl. Leipzig.
1 (1922), 2 (1912), 3 (1920).

/Zß/.,S' Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz. Neuenburg
1921 ff.

Z/ecZzZ Josef, Der romanische Kirchenbau des Bodenseegebietes. 1 (Basel
1928).

//e/erZZ-Oec/z.sZi, Urgeschichte Graubündens mit Einschluß der Römer-
zeit. MAGZ 26 Heft 1, 1—80 (Zürich 1903) mit 5 Taf.

7/eZfcoA- A., Regesten von Vorarlberg und Liechtenstein bis zum Jahre
1260. 1. Lfg. Bregenz 1920 mit 1. Excurs : Die rätoromanische
Urkunde des 8., 9. und 10. Jahrh. mit einem Seitenblick auf die
Ausläufer derselben im 11., 12. und 13. Jahrh. Die Regesten aller
drei Lieferungen (2. u. 3. Lfg. Innsbruck 1923 und 1925) sind nach
den Nummern zitiert.

/ecZcer P. G., Die Heimat des hl. Pirmin. Beiträge zur Geschichte des
alten Mönchtums und des Benediktinerordens. Heft 13 (Münster
i. W., 1927).

.AZ7GG Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden. Chur 1878 ff.

FS'G Jahrbuch für schweizerische Geschichte. Zürich 1876 ff.
/ad J., Recherches sur la genèse et la diffusion des accusatifs en -ain

et en -on. Thèse de Zurich. 1907.

A'A F Die Kultur der Abtei Reichenau, herausgegeben von Konrad
Beyerle. 2 Bde. München 1925. Vom Herausgeber in Bd. 2, 1107
—1217: Das Reichenauer Verbrüderungsbuch als Quelle zur Klo-
stergeschichte.

Kraus FF Real-Encyclopädie der christlichen Altertümer von Frz. X.
Kraus. 2 Bde. 1882—86. Freiburg i. Br.

KübZer A., Die romanischen und deutschen Örtlichkeitsnamen des
Kantons Graubünden. Sammlung romanischer Elementar- und
Handbücher. 3. Reihe: Wörterbücher. Heidelberg 1926.

F. C. Libri oonfraternitatum, ed. P. Piper in MG. Berlin 1884.

Aup. Reichenau S. 151—352.
Fab. Pfävers S. 358—394.
Sang-, St. Gallen S. 9—144.

Die Namen der Listen werden nach Kolonnen, die Texte der
Verbrüderungen nach Seiten angeführt.

J/AGZ Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich.
Zürich 1841 ff.



6 Die Anfänge des Klosters Disentis

Marlin, éludes — Études critiques sur la Suisse à l'époque mérovin-
gienne 534—715 par P. Edm. Martin. Genève 1910.

Marlin, Hagiogr. Les sources hagiographiques relatives aux Saints
Placide et Sigebert et aux origines du monastère de Disentis par
P. Edm. Martin. Mélanges Ferdinand Lot. Paris 1925. p. 515—541.

Mager J. G., Geschichte des Bistums Chur. 1. Bd. Stans 1907.

MG Monumenta Germaniae historica. Hannover - Leipzig - Berlin
1819 ff.
Auel. anl. Auetores antiquissimi. LC. — Libri confraternitatum.
Cap Capitularia. LD. Leges.
Cone. Concilia. AW. Necrologia.
DD. Diplomata. SS. Scriptores.
Dp. Epistolae. SS. rer. meroi». Scriptores

rerum merovingicarum.
M/ÖG Mitteilungen des Institutes für österreichische Geschichts-

forschung. Innsbruck 1880 ff.
Moniberg K., Das fränkische Sacramentarium Gelasianum in alaman-

nischer Überlieferung. Liturgiegeschichtliche Quellen. Heft 1/2.
Münster i. W. 1918.

Mohr Codex diplomaticus. Sammlung der Urkunden zur Geschichte
Cur-Rhaetiens und der Republik Graubünden von Th. v. Mohr und
Conradin v. Moor. Chur 1848—65. 4 Bde.

Passio S. Placidi. Hs. des 13. Jh., ed. Ant. v, Castehnur. ZSK 14,
241—259. (1920.)

Plan/a Rob. v., Die Sprache der rätoromanischen Urkunden des 8.—10.

Jahrh. in Helbok A., Regesten von Vorarlberg und Liechtenstein
bis zum Jahre 1260. 1. Lfg. Bregenz 1920. 2. Excurs. 62—108.

PurCscher Frid., Studien zur Geschichte des Vorderrheintals im Mittel-
alter. JHGG 41, 1—83 (1911).

QSG Quellen zur Schweizer Geschichte. Basel 1877 ff.
Sang. — siehe LC.
Schnürer G., Kirche und Kultur im Mittelalter. Paderborn. 2. Aufl.

1 (1927), 2 (1929).
Sc7iôn/e/d M., Wörterbuch der altgermanischen Personen- und Völker-

narnen. Germanische Bibliothek, 4. Reihe : Wörterbücher. Heidel-
berg 1911.

Sle//ens Frz, Lateinische Paläographie. 2. Aufl. Trier 1909.

St. G. Mill. Mitteilungen zur vaterländischen Geschichte. Heraus-
gegeben vom Hist. Verein in St. Gallen. St. Gallen 1862 ff.

St. M. P. Studien und Mitteilungen aus dem Benediktiner- und dem
Cisterzienserorden. Brünn 1880 ff.

S/utz U., Karls d. Gr. diw'.sio von Bistum und Grafschaft Chur. Sonder-
druck aus der Festschrift zu Prof. Dr. Zeumers 60. Geburtstage.
Weimar 1909.



Die Anfänge des Klosters Disentis 7

Syn. Annalium monasterii Disertinensis synopsis. Hs. im Stifts-
archiv Disentis, verfaßt zwischen 1705—09. Zitiert nach den Jahres-
zahlen.

TA. L. L. Thesaurus linguae latinae. Leipzig. Teubner. 1900 ff.
TAommen R., Urkunden zur Schweizergeschichte aus österreichischen

Archiven. 1. (Basel 1899).

Wartmann H., Urkunden der Abtei St. Gallen. Zürich - St. Gallen. 1

(1863), 2 (1866).
ZSG Zeitschrift für schweizerische Geschichte. Zürich 1921 ff.
ZSÄ Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte. Stans 1906 ff.



8 Die Anfänge des Klosters Disentis

Vorwort und Einleitung.

Vorliegende Arbeit ist unter Leitung meiner Freiburger Uni-
versitätsprofessoren Dr. Gustav Schnürer, Dr. Albert Büchi (gest.
14. Mai 1930) und Dr. Franz Steffens (gest. 29. November 1930)
entstanden. Die kleine, aber kritische Studie des Genfer Staats-
archivars Dr. Paul E. Martin über: „Les sources hagiographiques
relatives aux Saints Placide et Sigebert", die 1925 zu Paris in
den Mélanges Ferdinand Lot S. 515—541 erschien, hatte unser
Interesse an den Anfängen des Klosters Disentis wachgerufen.
Gustav Schnürer wies mich auf die namengeschichtliche Aus-

wertung der Verbrüderungsbücher hin. Prof. Dr. H. Ph. Foerster
unterzog die Arbeit einer sorgfältigen kritischen Durchsicht.

Für die Beschaffung von Handschriften und Literatur ver-
pflichteten mich außer der Universitätsbibliothek Freiburg i. Ü.

die Bibliotheken resp. Archive von Rom (Vaticana), Paris (Natio-
nalbibliothek), Zürich, St. Gallen, Einsiedeln, Chur. Für die

Drucklegung verwandten sich in freundlicher Weise H. H. Dom-
herr Christian Caminada und insbesondere Herr Prof. Dr. F.
Pieth in Chur. Ihnen verdanke ich es, daß die Arbeit schon in
diesem Jahresberichte der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft
erscheinen konnte.

Eine Untersuchung über die frühmittelalterliche Geschichte
des Klosters Disentis hat freilich große Schwierigkeiten. Es ist
vor allem der Mangel an archivalischem Material,
der sich bitter geltend macht. Das Kloster wurde schon frühe
ein Raub der Flammen. Abgesehen von dem Sarazeneneinfall
von 940 hatte der Brand von 1387 und nicht weniger der von
1514 viel geschadet. Im 16. und 17. Jahrhundert kam noch man-
ches urkundliche Material in fremde Hände, als die Äbte nicht
mehr vom Konvente, sondern von dem Disentiser Hochgerichte
eingesetzt wurden. Wiederum 1621 wurde das Stift von evan-
gelischen Truppen geplündert, und endlich 1799 sank das Gottes-
haus nochmals in Asche. Daher suchen wir umsonst nach alten
Profeßlisten, nach Nekrologien, nach Urbaren und den Überresten
der mittelalterlichen Bibliothek. Alles dies fehlt sozusagen ganz.
Dazu kommt, daß wir über die Geschichte des Klosters nur
wenige Vorarbeiten haben. Die Freiburger Dissertation von Dr.



Die Anfänge des Klosters Disentis 9

Johannes Cahannes behandelte „Das Kloster Disentis vom
Ausgange des Mittelalters bis zum Tode des Abtes Chri-
stian Castelberg 1584" und erschien in den Studien und Mit-
teilungen des Benediktinerordens 1897—98, sowie als Sonder-
druck in Stans 1899. Sie bietet eine allgemeine Einführung in
die Quellen zur Klostergeschichte und ist aufschlußreich. Einen
Überblick über die gesamte Stiftsgeschichte gibt das 1914 in
Disentis erschienene Album Desertinense, in welchem
Archivar P. Adalgott Schuhmacher nebst dem Verzeichnisse
aller Religiösen kleinere Biographien der Äbte zusammenstellte.
Für die Neuzeit hat diese Veröffentlichung bleibenden Wert. Die
Literatur über Disentis findet sich sorgfältig zusammengestellt
bei A. Brackmann, Germania Pontificia. Vol. II. Pars II.
Helvetia Pontificia. p. 103—104. Berlin 1927.

Die mittelalterliche Geschichte des Klosters ist bis jetzt noch
nie von Grund aus untersucht worden. Was wir über dasselbe
zu wissen glaubten, stammt zum großen Teil erst von den Chro-
nisten der Barockzeit, vor allem von der 1705—1709 verfaßten
Synopsis. Ihre Darstellung ist heute die landläufige, ihre Daten
sind schon jedem Kinde des Bündner Oberlandes bekannt. Fragen
wir uns einmal, ist das Kloster Disentis wirklich 614 von einem
Schüler des hl. Kolumban, vom Irländer Sigisbert gegründet
worden? Wurde es schon 670 von Avaren zerstört und um 720

von Bischof Ursicin und Karl Martell wieder restauriert? Ist
diese gesamte Tradition echt? Wenn nicht, wie kam man zu der-
selben? Die erste Frage ist, woher'schöpfen wir unsere Kennt-
nisse über die Anfänge des Klosters Disentis, welches sind un-
sere primären Quellen? Es sind vor allem zwei große Über-
reste, die hier in erster Linie maßgebend sind: die karo-
lingischen Verbrüderungsbücher und das Kir-
chenschatzverzeichnis. Nur das sind sichere Punkte,
von denen aus die Geschichte der Klosteranfänge konstruiert
werden kann. Zu diesen ersten Quellen kommen dann die Tra-
ditionsdokumente hinzu, soweit sie den Ereignissen noch
nahe sind. Als schriftliche Tradition ein Hymnus,
der um das Jahr 1000 entstanden ist, und als mündliche
Tradition die sog. Passio aus dem 13. Jahrhundert.
Was aber schon hier in dieser mündlichen Tradition irgendwie



10 Die Anfänge des Klosters Disentis

den Disentiser Mönchslisten oder dem Kirchenschatzverzeich-
nisse entgegensteht, muß, soweit es keinen richtigen Kern hat,
als wertlos beiseite gesetzt werden. Denn diese ersten beiden
Überreste bleiben die einzigen tragfesten Brückenpfeiler, auf
denen die frühmittelalterliche Klostergeschichte ruht. Was die

spätere Tradition, besonders des 17. und 18. Jahrhunderts, an
unsicherm Boden angeschwemmt hat, trübt nur den Blick des

Geschichtsforschers, der einzig auf die Stärke der Fundamente
sein Auge richten muß.

Seit der Basler Universitätsprofessor Dr. E. A. Stückelberg
1906 im innern Klosterhof so überraschende Ausgrabungen
aus frühmittelalterlicher Zeit gemacht hat, hat Disentis auch in
kunstwissenschaftlicher Hinsicht Namen bekommen. Wir ziehen
auch diese Funde in den Kreis unserer Betrachtung, soweit sie

uns helfen, die Anfänge der klösterlichen Siedelung zu erhellen.
Doch wäre es eine Arbeit für sich, diese Ausgrabungen mit den

gleichzeitigen Kunstwerken des Frühmittelalters zu vergleichen
und in Zusammenhang zu bringen. Ebenso wurde das Testa-
ment von Tello (7 6 5) nicht außer acht gelassen. Dieses
Dokument wäre einer weit einläßlicheren Behandlung würdig,
von der wir absehen mußten, um nicht unsere Hauptaufgabe,
welche die Anfänge des Klosters feststellen will, aus dem Auge
zu verlieren.



Die Anfänge des Klosters Disentis 11

I. Die Disentiser Mönchslisten in den karolingischen
Verbrüderungsbiichern.

1. Das Verbriiderungsbueli von Reichenau.

Es liegt in der Natur klösterlicher Genossenschaften, auch
außerhalb des Klosters Stehende an den Früchten ihres durch
Gebet und. Arbeit geheiligten Lebens teilnehmen zu lassen. So

entstanden zwischen einzelnen Cönobien zunächst, dann zwischen
Kloster und Weltklerus und endlich zwischen Kloster und Laien
Gebetsverbrüderungen. Es sind dies vertragsgemäße Verein-
barungen, wodurch der einer Klostergemeinde Angeschlossene an
deren geistlichen Gütern Anteil erhält. Diesen Vertrag nannte
man fraternitas, confraternitas oder auch familiaritas. Im aus-
gehenden 7. Jh. finden wir solche Verträge schon bei den angel-
sächsischen Benediktinerklöstern, dann wurden sie von den west-
gotisch-spanischen Pirminsschülern eifrig gepflegt. Am glänzend-
sten aber offenbarte sich der Verbrüderungsgedanke zur Zeit der
karolingischen Renaissance, als Benedikt von Aniane (f 821.) dem
benediktinischen Mönchtum neue asketische Ideale vorzeichnete.
Die weite Ausdehnung der Verbrüderungen, die nun Klöster und
Klerus wie Laien umfaßte, führte im 7. und 8. Jh. zur Anlegung
besonderer Listen, in welche alle aufgenommen wurden, für die
gebetet werden sollte. Die vereinigten Listen bildeten das Ver-
brüderungsbuch, für das in der angelsächsischen Kirche des
7. Jh. der schöne Name liber vitae „Buch des Lebens" aufkam.
Die Listen waren in Kolonnen eingeordnet, ähnlich den alten
Diptychen, auf welchen die Namen der Lebenden und Verstor-
benen eingetragen wurden, für die im Kanon der hl. Messe ge-
betet werden mußteL Das umfassendste Verbrüderungsbuch he-

i Weitere Angaben finden sich bei A. Ebner, Die klösterlichen
Gebetsverbrüderungen bis zum Ausgange des karolingischen Zeitalters.
Regensburg 1890. Ober das Hoch- und Spätmittelalter handelt im Ober-
blick U. Berlière, Les Fraternités Monastiques et leur rôle juridique.
Mémoires publiés par l'Académie royale de Belgique, Classe des

lettres, Collection in 8». Deuxième série, t. XI. (1920) 26 p. Dazu
vgl. KAR 1, 291—304; 2, 1107—1125. Schnürer 2, 199-200. Molitor R.,
Aus der Rechtsgeschichte benediktinischer Verbände 1, 55—58 (1928).
Münster i. Westfalen.



12 Die Anfänge des Klosters Disentis

saß die alamannische Abtei Reichenau. Es war ein Buch, das

an 40 000 Namen zählte, Namen von Königen und Kaisern wie
von Knechten und Klosterdienern. Es ist die beste Quelle für
die Reichenauer Klostergeschichte wie für die des damaligen
Mönchtums überhaupt. Ja, es weitet sich zu einem Denkmal des

ganzen Abendlandes aus, das sich eben damals unter karolingi-
schem Zepter zu einer Kulturgemeinschaft geeinigt hatte. Im
gleichen Klosterbuche sind griechische Mönche vom Orient wie
Pilger von Irland und Island eingetragen. Sie alle wollen sich
zu einem höheren Kulturbunde die Hände reichen. Wie Rei-
chenau, St. Gallen und noch so manches andere Kloster, muß
auch wohl Disentis ein Verbrüderungsbuch gehabt haben,' in dem
die Namen der mit ihm verbrüderten Konvente wie Reichenau,
St. Gallen, Pfävers aufgezeichnet waren2. Doch von diesem ehr-
würdigen Buche hat sich kein Blatt, ja nicht einmal eine Nach-
rieht erhalten. Wir können daher nur die Listen der Disentiser
Mönche in den Verbrüderungsbüchern anderer Klöster ausfindig
machen. Es sind dies die Bücher von Reichenau, St. Gallen und
Pfävers. Alle Verbrüderungsdokumente dieser drei Klöster hat
in mühsamer Arbeit Paul Piper schon 1884 herausgegeben. Wir
legen unseren Studien seine vortreffliche Edition zugrunde, die
wir mit L.C. (Libri Confraternitatum) zitierens. Piper hat alle
Namensäulen der drei Verbrüderungsbücher numeriert und hin-
wiederum dem einzelnen Namen eine Ordnungszahl gegeben. Er
setzt Aug. für das Verbrüderungsbuch von Reichenau, Sang, für
dasjenige von St. Gallen, Fab. für das von Pfävers. Aug. 60, 5

bedeutet also im Reichenauer Buche die Kolonne 60, den fünften
Namen von oben an gezählt. Sind einer Kolonne neue Namen
hinzugefügt, besteht sie also aus einer Doppelreihe, so wird die
erste mit a, die zweite mit b bezeichnet, z. B. 60 b, 5.

Wir wenden uns zunächst dem Verbrüderungsbuche des
ersten Pirminsklosters zu. Der ehrwürdige Codex kam über das
Kloster Rheinau in die Zentralbibliothek Zürich (Ms. Rh. hist.
27). Schon Seite 3 weist den Plan auf, nach welchem die Listen

2 KAR 1, 296.
3 Siehe Literaturverzeichnis. Der Index der Ausgabe von Piper

enthält viele Versehen. Die Disentiser Namen sind unverändert in das
Album Desertinense S. 69—76 übernommen worden



Die Anfänge des Klosters Disentis 13

der einzelnen Klöster eingetragen werden sollten. Klöster und
Domkapitel sind der Reihe nach mit ihrem Namen aufgeführt,
allein die Ausführung hielt sich nicht genau an den ursprüng-
liehen Plan. Man schrieb Klöster ein, von denen man nie die
Listen erhielt. Nach den eigenen Mönchen von Reichenau sollte
das eng befreundete St. Gallen, dann Pfävers, Disentis (monaste-
rium Desertinas) und ihm anschließend Tuberis (Münster) ein-

getragen werden. Tatsächlich folgen sich auch die genannten
Klöster in dieser Reihenfolge mit der Ausnahme, daß sich zwi-
sehen Reichenau und St. Gallen noch Namengruppen anderer
Klöster einschieben. Auf Seite 16 findet sich nun die Disentiser
Mönchsreihe, überschrieben in roter Tinte und Majuskelschrift:
Nomina fratrum de monasterio, qui vocatur Desertinas. Der
Schriftbefund ergibt auf den ersten Blick, daß hier die vier Haupt-
säulen auf einmal eingetragen wurden (col. 60—63). Es ist die
Feder des gleichen Schreibers, der auch den Plan, die Über-
schritten sowie einen großen Teil des Buches anfertigte, und den

man einfachhin mit einem griechischen a benennt. Seine sau-
here karolingische Minuskel erkennt man leicht aus den charak-
teristischen, sich gleich bleibenden Formen von z und g, aus
der Ligatur rt, sowie aus der Art, wie er die Schäfte der Buch-
staberi kräftig zieht. Man glaubte früher, dieser Schreiber sei
Merolt gewesen, allein die Gründe dazu reichen nicht aus, denn
im 9. Jh. ist überhaupt ein solcher Mönch für Reichenau nicht
nachweisbar*. Die vier Disentiser Mönchsäulen ergeben ein
schönes Rechteck. Um alle Namen in dieses hineinzuspannen,
hat der Schreiber die vierte Säule einige Male verdoppelt, so daß
neben 60 a, 61a, 62 a, 63 a auch 63 b zum ersten Eintrag ge-
zählt werden muß. Die untern drei Namen: Albker, Wirant und
Engila sind durch den veränderten Duktus, schwärzere Tinte wie
durch ihre außerhalb des Rechtecks liegende Eintragung als
Nachtrag gekennzeichnet (60, 43—44; 61, 39). Sehen wir ab von
Aug. 62, 3—7, also von vier Namen, die wohl nur aus Versehen
nochmals eingeschrieben wurden (cfr. Aug. 61, 36— 62, 2), so
haben wir also eine Liste vor uns, die mit Ursicinus episcopus
beginnt und die gewöhnliche Reihe der Mönche erst durch
Agnellus abbas unterbrechen läßt (62, 21) und dann weiterfährt

1 KAR 2, 1110.



14 Die Anfänge des Klosters Disentis

bis an den Schluß der Seite. Ursicinus steht also an der Spitze
der ersten 93, Agnellus der folgenden 71 Mönche.

Aus den Namen der als lebend eingetragenen geistlichen
Würdenträger in andern Listen dieses Verbrüderungsbuches kann
gefolgert werden, daß dieser erste große Eintrag unseres ersten
Schreibers 826 geschehen sein muß. Jedenfalls irrt man hoch-
stens um ein Jahr nach oben oder unten, wenn dies nicht zu-
träfe». Diese Eintragung in den Codex ist aber nicht zugleich
identisch mit dem Abfassungstermin der Listen, die ja jeden-
falls schon einige Jahre vorher auf getrennten Blättern einge-
schickt und gesammelt wurden. Muß als oberste Zeitgrenze der
Einsendung unserer Liste 826 gelten, so ist anderseits als un-
terste das Jahr 800 anzunehmen, denn damals ist eine erste Ver-

brüderung zwischen Reichenau und dem ebenso nahen als eng
befreundeten Kloster St. Gallen zustande gekommen®. Die von
Fulda eingesandte Liste, die vielleicht schon vor diesem Zeit-
punkte in St. Gallen anlangte, war jedenfalls eine Ausnahme und
begreift sich dadurch, daß vom Norden her der Anstoß zu den

Verbrüderungen gekommen istL Da. nun der erste Schreiber
schon Listen aus weit entfernten Landen und Klöstern eintragen
konnte, so die Mönche aus Jumièges im nördlichen Franzien und
aus Monteverde im Süden von Benevent, läßt sich schließen, daß

er die in der Nähe gelegenen Klöster schon manche Jahre vorher
um ihre Mönchslisten gebeten habe. Die Verbindung von Rei-
chenau mit Disentis erleichtert sich ja durch die zwei dazwischen
liegenden Klöster St. Gallen und Pfävers. So dürfen wir das

erste Jahrzehnt des 9. Jh. als die Zeit der Ver-
brüderung von Reichenau mit Disentis wie auch der
Einsendung der Mönchsliste ansehen».

Wir haben nun zwei Teile bei der .Liste des Konventes von
Disentis zu unterscheiden : die Ursicinusreihe mit 93,

5 L. C. 148. KAR 2, 1192-93.
6 L.C. 140.
7 Ebner 1. c. 74.
8 Disentis steht wohl an vierter Stelle der verbrüderten Klöster,

allein dieser Plan zeigt mehr geographische denn chronologische Ord-
nung. Die Regierungsdaten der einzelnen Äbte, unter denen Verbrüde-
rungen eingegangen wurden, sind zu unsicher, um aus ihnen Schlüsse
ziehen zu können. L.C. 148. KAR 2, 1111.



Die Anfänge, des Klosters Disentis 15

die Agnellusreihe mit 71 Mönchen. Handelte es sich

nur um Lebende, dann müßte nach der Anlage des ganzen
Buches Agnellus mit Ursicin an der Spitze des ganzen Konventes
sein. Wie meistens, so muß auch hier eine Reihe die Defuncti,
die andere die Viventes bedeuten. Zum vorneherein wird man
den Ehrenplatz, an der Spitze aller derjenigen zu stehen, für
welche gebetet wurde, also gleichsam den Konvent zu eröffnen,
eher dem Bischof Ursicin als dem Abt Agnell zuweisen. Nur
vom ersteren weiß eine alte Tradition, deren schriftliche Fixie-
rung freilich erst dem 13. Jh. angehört, zu erzählen, wie er das

ganz zerstörte Kloster Disentis wieder aufgebaut habe-h Also
wurde unter Abt Agnellus zu Beginn des 9. Jh. die Verbrüderung
abgeschlossen, sein Konvent ist der damals lebende, während alle
Mönche der Ursicinusreihe schon gestorben waren. Die große
Zahl der Verstorbenen mag auffallen. Von den 93 schon zurZeit
der Verbrüderung toten Brüdern können aber manche erst unter
dem Abte Agnellus gestorben sein, also Valentin, Vitalio, Paulus
usw. Aug. 62, 20 f. Ferner befinden sich im Ursicinuskonverit
die Gründertruppe, diejenigen, die wohl von einem anderen
Kloster kommend, den Grundstein zu einem organisierten Kloster
gelegt haben. Hier handelte es sich selbstverständlich nicht um
eben erst, eingetretene Novizen. Dieses Zahlenverhältnis der Ver-
storbenen zu den Lebenden gestaltet sich auch bei andern Klö-
stern, die nur zwei Vorsteher aufweisen, zum Überwiegen der
ersteren: Disentis 93:71, Brixen 116:99, Chiemsee 57:16,
Feuchtwangen 87:27, Mondsee 54:17.

Im 8. Jh. war überhaupt die Zahl der Mönche, die in einem
Kloster lebten, viel größer als in späterer Zeit. Die Ursache da-

von darf in der damals noch beschränkten Anzahl der klöster-
liehen Gründungen gesucht werden, während dann im 11. und
12. Jh. die Klöster sich weit schneller vermehrten. Deshalb im
8. Jh. die so große Bevölkerung einzelner Klöster. Novalese
zählte an 500, Nonantula mehr denn 1100 Mönche^. Dazu mag
auch der erste klösterliche Eifer viel beigetragen haben. Es ist,
als ob die Idee herrschte, ein voller Christ müsse Mönch sein.

9 Passio ed. Castelmur 257.
Berlière U., Le nombre des moines dans les anciens monas-

tères. Revue Bénédictine. 41, 240—261 (1929); 42, 20—33 (1930).



16 Die Anfänge des Klosters Disentis

Nicht zu vergessen ist, daß man damals ins Kloster keineswegs
nur junge Kräfte aufzunehmen genötigt war, wie dies heutzutage
der Fall ist. Daher die hohe Sterblichkeitsziffer der damaligen
Klöstern.

An der Spitze der Totenliste steht im Reichenauerbuche je-
weils der Gründer oder Organisator des betreffenden Klosters.
In Reichenau war es der Bischof Pirminius (Aug. 24, 4), in
St. Gallen Abt Audomar (Aug. 52, T), in Lorsch der Bischof
Hruodgang (Aug. 215, 1), in Niederaltaich der Abt Ebersind
(Aug. 101, 25), in Metten Abt Utto (Aug. 115, 4). So muß auch
in Disentis der Bischof Ursicin der Organisator oder Gründer
des eigentlichen formierten Klosters gewesen sein, auf alle Fälle
sein erster Vorsteher.

Es handelt sich bei Disentis um ein Benediktinerkloster,
denn die Überschrift sagt ausdrücklich „fratrum", welcher Titel
andern Vereinigungen nicht gegeben wird. Daß in St. Gallen die
Mönche vor St. Othmar nicht beigezählt wurden, zeigt, daß es

sich hier nur um formierte Konvente handelt. Da ja die 724

gegründete Reichenau und dann bald darauf St. Gallen und
Pfävers die Regel des Heiligen von Nursia befolgten, ist auch die
Ursicinusreihe selbstredend als benediktinisch anzusprechen^.

Aus dem Eintrag „U r s i c i n i e p i s c o p i" muß schon ge-
schlössen werden, daß er zugleich Abt war. Auch Pirmin, der
benediktinische Gründer der Reichenau wird einfachhin Pirmi-
nius episcopus genannt (Aug. 24, 4). Die Äbte von Weißenburg
werden bald nur episcopus, bald wieder episcopus et abbas ge-
nannt (Aug. 177, 1—3; Sang. 187, 1). Wir wissen von vielen
Bischöfen, die damals Äbte waren. Rupert, Emmeran, Erhard

11 Reichenau zählte 736—775 schon 95 Verstorbene, St. Peter in
Salzburg hatte unter der Regierung Virgils (f 784), der nahezu 40 Jahre
Abt war, etwa 90 Verstorbene zu verzeichnen, wovon c. 50 etwa auf
774—784; jährlich also fünf Verstorbene; die andern 40 Namen ver-
teilen sich auf die ersten 30 Jahre des Abtes, im besten Falle fällt also
auf ein .Jahr etwas mehr als ein Name. KAR 2, 1139. Neues Archiv
12, 64—65 (1887).

12 Jecker 172. Ober St. Gallen siehe Hecht 10—11, ähnlich schon
G. Meyer v. Knonau in St. G. Mitt. 12, 69 (1870), wonach dort die Bene-

diktinerregel 744 resp. 747 eingeführt wurde. Pfävers wurde von
Reichenau aus gegründet. MG SS 5, 98. Hauck 1, 326.



Die Anfänge des Klosters Disentis 17

waren ebenfalls sogenannte Wander- oder Klosterbischöfe. Auch
Pirmin war ein solcher, ohne ein Bistum zu habend. Das Disen-
tiser Brevier aus dem 12. Jh. (Cod. Sang. 403) kennt kein Fest
eines Bischofs Ursicinus. Erst eine Eingabe des Disentiser Kon-
ventes von 1154 an Friedrich I. bezeichnet Ursicinus als Bischof
von Chur und Abt von Disentis". In einem aus dem Ende des
14. Jh. stammenden Churer Bischofskataloge figuriert ein Ursi-
cinus unter den ersten Bischöfen von Chur, jedoch ohne nähere

Zeitangabe^. Der Katalog von Flugi (f 1661) beansprucht ihn
als Vorgänger des Bischofs Telloi®, nachdem ihn kurz vorher
schon Bundi (f 1614) als zu Chur gehörig angesprochen hatte".
Das Disentiser Proprium Sanctorum von 1690 weist ihm den
2. Oktober als kirchlichen Festtag anis.

Da wir von seinem Grabe gar nichts wissen und ebenfalls
von seinen Reliquien nie eine Erwähnung gefunden habeas,
scheint es wirklich, daß er offenbar an einem andern Orte be-

graben wurde, also vielleicht in seiner Bischofsstadt. Man denkt
hier wohl am besten an Chur. Daß er zunächst auch im Churer
Necrologium fehlt, kann nicht beweisend sein, denn dort mangelt
auch der für c. 773 sicher nachweisbare Bischof Constantius. In
der Churer Bischofsliste hat Ursicinus nur entweder als Nach-
folger Tellos und Vorgänger von Constantius mit den Zeit-
grenzen 765—772 oder nach Constantius mit dem weitesten Zeit-
räum von 772—791 Platz2o. Für eine nähere Bestimmung liegen
keine Gründe vor.

13 Vgl. Aug. 205, 2. Sang. 59, 2. Hauck 1, 340-358 ; 2, 208 A. 2.

" Tbommen 1, 9—11 nr. 12. Die Passio ed. Castelmur 257 er-
wähnt ihn nur in Beziehung zum Kloster.

is P. Goswin, Chronik des Stiftes Marienberg ed. B. Schwitzer,
Tirolische Geschichtsquellen 2, 81 (1880): Hec sunt nomina curien-
sium epysooporum, quorum ordinem ignoramus: Puricius, Claudianus,
Ursicinus, Sedonius, Eddo, Paulinus etc. Vgl. Mayer VII. u. 42.

16 JHGG 30, 6 (1900): B. Vrsicinus, zusampt Abt zu Tysentis.
il Chronik ed. Decurtins 26.
18 Proprium Sanctorum Monasterii Disertinensis. Disentis 1690.

S. 175.
19 Vgl. Beliquienverzeichnis von 1628 ed. Castelmur, ZSK 21,

151-153 (1927).
20 Bischofsliste bei Hauck 2, 807. Die Quellenangabe für Ursi-

cinus aus der Vila s. Galli ist irrig, ein Ursicinus findet sich dort nicht.
2



18 Die Anfänge des Klosters Disentis

Aus dem Verbrüderungsbuche allein kann nur geschlossen
werden, daß um die Mitte oder zu Beginn der zweiten Hälfte des
8. Jh., wie nach den vielen Toten zu schließen ist, ein Kloster
gegründet wurde, als dessen Gründer oder ersten Abt man Ursi-
cinus bezeichnen muß. Das sog. Testament vom Churer Bischof
Tello (765) gibt uns erst eine genaue Jahrzahl an die Hand. Die
Klostergründung muß vor 765 stattgefunden haben, demi in die-
ser Tello-Schenkung an das Kloster heißt es : quorum (sane-
torum) norma plurimorum servorum Dei in loco, qui dicitur De-

sertina, monasterium regularium oonstruetum esse seimus. (Mohr
1, 12.) Desgleichen très ecclesias oonstruetas esse seimus.
Nichts spricht gegen den Eindruck, daß es sich hier um ein
nicht lange vorher gegründetes Kloster handelt^. Daß von einem
Mönchskloster zahlreicher (plurimorum) Knechte Gottes

gesprochen wird, dessen Errichtung man in Chur inne geworden
ist, stimmt zu der großen Totenliste, die Ursicinus folgt. Er-
innern wir uns auch, daß wir in jener Zeit stehen, wo innerhalb
weniger Jahre mächtige Klöster mit äußerst großen Konventen er-
standen^. Man hat eingewendet, im Testamente sei der Name
des Bischofs Ursicinus nicht genannt^. Dies erklärt sich leicht.
Das Dokument war eine Schenkung von Todes wegen. Es konnte
also beim Tode Tellos bereits wieder ein anderer Abt in Disentis
sein. Die Güterübergabe an Klöster ohne Nennung des regie-
renden Abtes ist auch durch gleichzeitige St. Galler Urkunden be-

stätigtsi. Die drei Kirchen, von denen Tello spricht, sind eben-
falls keine so großen Gebäulichkeiten, die schon ein längeres Be-
stehen des Klosters voraussetzten. Dies haben die neuesten Aus-
grabungen gezeigtes. Nimmt man also für die beiden Vorsteher
Ursicinus und Agnellus eine Höchstziffer von etwa 60 Jahren an,

21 Vgl. die gewöhnliche Formel bei Wartm. 1, 71 nr. 73 zum
J. 775 : ecclesia S. Gallionis, quae est constructa in pago Thuregaugia.

22 Vgl. oben S. 10 sowie KAR 2, 829.

23 Rettberg F. W., Kirchengeschichte Deutschlands 2, 138 (1848).
24 Wartm. I. nr. 5, 11, 27, 101). Der Ausdruck monasterium regu-

larium des Testamentes scheint ein geordnetes, formiertes Kloster mit
einem Vorsteher oder Abt vorauszusetzen.

25 Planskizze in ASA 12, 302 (1910). Vgl. Exkurs 1 über das
Testament von Tello, bes. Anm. 18 f.



Die Anfänge des Klosters Disentis 19

so kommen wir zum Schlüsse, daß nach dem Reichenauer Ver-

brüderungsbuche unter Zuhilfenahme des Testamentes von Tello
(765) etwa die Mitte des 8. Jh. als jene Zeit angegeben
werden muß, in welcher in der Landschaft Disentis ein e i g en t-

liches Kloster gegründet wurde. Als dessen Gründer,
beziehungsweise erster Organisator und Abt muß jener U r s i -

ci nus episoopus gelten, der die Reihe der verstorbenen Disen-
tiser Mönche eröffnet, für welche auf der Bodenseeinsel gebetet
wurde.

Kehren wir zum Reichenauer Klosterbuche zurück. Neben
diesem ersten Eintrage der vier Hauptkolonnen fallen im Schrift-
bild hinter den drei ersten Kolonnen sofort Namen auf, die nach
Tinte und Duktus zu schließen ebenfalls einem karolingischen
Schreiber von feiner Feder zugehören müssen. Es sind col. 60 b,
5—9, 19—24, 26—29, col. 61 b, 1—4, col. 62 b, 1—14. Während
nun der erste Haupteintrag nur ein Fünftel germanisches Namen-

gut zeigt, sonst aber nur Namen rein lateinischen Klanges hat,
weist dieser zweite Eintrag alles rein germanische Namen
auf. Auf die namengeschichtliche Ausbeutung der Mönchsliste
werden wir später eingehend zu sprechen kommen. Diese Ger-
manisation erklärt sich am besten durch die Teilung von
Bistum und Grafschaft Chur (806). Sehen wir uns aber
einmal diese deutschen Namen an, so finden wir nicht Mönche,
sondern ganze Familien hinter ihnen. Es zergliedert sich z. B.
der Eintrag hinter der Hauptkolonne 61 folgendermaßen:

Himo (Vater F. 949) — Egnihsint (Mutter F. 34)

Rihodila (Tochter F. 1268)

Nandhart (Sohn F. 1150)
Seebruc (Tochter F. 1313)

Dieser ganze Eintrag, der jedenfalls erst nach 826 vollzogen
wurde, kann also nicht mehr zur Disentiser Mönchsliste gezählt
werden. Sonstige eingestreute Frauennamen wie Adeldrud, Ape,
Ata, Werinburg nehmen uns die Sicherheit, die übrigen männ-
liehen Namen ohne sonstige Belege zu Mönchsnamen zu stem-
peln. Es kann sich hier nur um Leute und Familien handeln,
die irgendeine Beziehung zum Kloster hatten, vielleicht dessen
Wohltäter gewesen sind. Im Verzeichnisse des Klosters Metten



20 Die Anfänge des Klosters Disentis

sind ebenfalls mehr denn ein Dutzend Familien eingetragenes.
Wahrscheinlich haben wir es hier mit Familien zu tun, die vom
Kloster zu kolonisatorischen Zwecken nach der Gründung in den
ersten Dezennien des 9. Jh. herbeigerufen wurden. Übrigens
hatten die Klöster schon im 9. Jh. ein gewerbliches Laienperso-
nal, so Corbie. Ja das Halten von Klosterknechten galt als all-
gemeine abendländische Einrichtung^'. Zwei Familien lassen sich
noch mit einiger Wahrscheinlichkeit herausheben:

Wanig (Vater F. 1522) — Sperendeis (Mutter)
Ruodhart (Sohn F. 904)

Kerolt (Vater F. 585) — Peretleif (Mutter F. 291)
Notburt (Tochter F. 1165)

Diese letzten Einträge in die Disentiserliste müssen dem 10. bis
11. Jh. zugeschrieben werden, denn es findet sich noch kein
rundes s, das doppelte uu ersetzt noch das w (Uuanig), die
Rundung des h hängt kaum herunter, r hat kurzen dünnen
Schulterstrich. Für das 12. Jh. sind die Buchstaben noch zu
wenig spitz geformt. Wir stehen schon in einer Zeit, in welcher
das Verbrüderungsbuch des alamannischen Inselklosters nicht
mehr genau weitergeführt wurde. Es wurde immer mehr zu
einem Klosteralbum und Fremdenbuch. Der Gedanke an eine
klösterliche Verbrüderung, der auch die gesamte Umwelt be-

strahlen sollte, hatte an Wärme stark eingebüßt. Reichenau fing
an, sich ständisch abzuschließen, in seinem Kapitelsaale hatte
bald nur noch der deutsche Adel Sitz und Stimme.

2. Das Verbrüderungsbucb von St. Gallen.

Vom reichenauischen Inselkloster pilgern wir zur Gallus-
zelle an der Steinach. Wie Reichenau, so wollte auch das eng
befreundete und stets wetteifernde St. Gallen unter den Klöstern
Umschau halten und in einem eigenen Buche, das heute noch in

26 Aug. 115 b, 5 f. ; dazu vgl. Fink W., Das Profeßbuch der Abtei
Metten. Ergänzungsheft der St. M. B. 1, 16—19 (1926). Für Reichenau
siehe Aug. 24, 26—28 und dazu KAR 2, 1156—57. Ebner A., Die
klösterlichen Gebetsverbrüderungen (Regensburg 1890) S. 20, 70 f.,

83-84.
27 Schubert H. v., Geschichte der christlichen Kirche im Früh-

mittelalter. Tübingen 1921 S. 626.



Die Anfänge des Klosters Disentis 21

seinem Stiftsarchive liegt, seine verbrüderte Mitwelt verewigen.
Im Jahre 846 schloß dies ehemalige Kolumbanskloster unter
seinem Abte Grimald mit Bobbio in Italien, Disentis und Schienen
bei Radolfszell eine Verbrüderung. Dies ergibt sich aus Cod.

Sang. 915 p. 25—26, in dem das Ereignis ausdrücklich berich-
tet wird^s. Die Schrift des Eintrages kann noch die des 9. Jh.

sein, denn vereinzelt findet sich das offene a, die Oberlängen von
b, d, 1 sind verdickt, nur wenig Abkürzungen sind gebraucht. Es
werden uns die Bedingungen dieser Verbrüderung bekannt
gegeben, sie sollen die gleichen sein wie die im Jahre 800 zwi-
sehen St. Gallen und Reichenau abgemachten^a.

1. Sobald die Nachricht vom Tode eines Mönches einge-
troffen ist, halten die Priester drei Messen, die übrigen Brüder
aber rezitieren für ihn den ganzen Psalter und halten die Vigil-
feier, wohl eine Art Totenoffizium, wie es heute noch üblich ist.
Ferner sollen alle auch gemeinsam ein Opfer bringen. 2. Am
siebenten Tage sollen alle 30 Psalmen beten. 3. Am dreißigsten
Tage sollen die Priester eine Messe lesen, die übrigen 50 Psal-

men beten. 4. Bei den üblichen Totenvigilien zu Beginn jeden
Monats soll aller Verbrüderten und an jenem Tage noch be-

sonders der Letztverstorbenen gedacht werden, wobei alle Brüder
gemeinsam für jenen Verstorbenen und für alle zusammen ein
Opfer bringen sollen. Hernach soll jeder Priester eine Messe
lesen und die übrigen Brüder 50 Psalmen beten. 5. Außerdem
soll jährlich am 14. November noch ein gemeinsames Jahr-
gedächtnis der einzelnen Verstorbenen des Jahres stattfinden,
und jeder Priester soll drei Messen lesen. Die übrigen Brüder
sollen den Psalter beten. Endlich soll auch noch die Vigilfeier
und ein gemeinsames Opfer stattfinden. Dieser Gebetsbund soll
für immer ein bleibendes Band sein, welches die Klöster um-
schließt und keinen andern Zweck als einzig die Liebe haben.

Diese Vereinbarung von 846, die uns einen tiefen Blick in
das Klosterleben der Karolingerzeit werfen läßt, berechtigt uns
zu der Erwartung, nun auch im St. Galler Codex die Liste der

28 L.C. 142; St. G. Mitt. 11, 24 (1869), Mohr 1, 43 nr. 27. Eich-
horn 226.

29 L.c 141—142. Munding E., Abt-Bischof Waldo. Beuroner Texte
und Arbeiten. 1. Abt. Heft 10/11, 61—62 (1924).



22 Die Anfänge des Klosters Disentis

damaligen Disentiser Mönche zu finden®. Dies um so mehr, als
sich in der Liste der mit St. Gallen verbrüderten Klöster an
zwölfter Stelle, nach Pfävers und Tuberis, aber vor Bobbio das
Kloster Disentis eingetragen findet: Fratribus in Tisertinensi (sc.
monasterio)3i. Doch suchen wir vergebens. Ist aber vielleicht
eine Mönchsliste unter falschem Titel eingetragen worden?

Die Kolonnen 63—65 tragen die Überschrift: De Ghangin-
pach. Das kann offensichtlich nicht stimmen. Wir haben näm-
lieh die eigentliche Liste der Mönche von Gengenbach in
demselben Codex (col. 226ff.) mit dem Titel: Nomina fratrum
de Kenginbach, wie überhaupt die geschlossene Reihe seiner
Mönche. So

Abt Germund (c. 815—825?) Aug. 196, 1—197, 37.

Abt Alframnus (c. 825—828) Aug. 199, 1 ff., teilweise iden-
tisch mit Sang. 226.

Abt Emilo (828—?) Aug. 198, 2—20, teilweise identisch mit
Sang. 226—229, 5.

Dabei ist zu bemerken, daß die gesicherten Gengenbacher Listen
selbst mit Einzahlung der Heiligennamen verschwindend wenig
lateinisch-romanisches Namengut haben, während die in Frage
stehenden Kolonnen zur Hälfte lateinische und zur Hälfte deut-
sehe Namen aufweisen. Die Liste kann also nicht zu Gengen-
bach gehören, sie muß in romanisches Land verlegt werden.
Notieren wir uns die charakteristischen Namen dieser fraglichen
Liste mit ihrem zahlenmäßigen Vorkommen: Vigilius 9, Vale-
rius 8, Domnicus 4, Solvanus 3, Ursicinus 2, Martinus 1, so
sehen wir gleich, wie wir noch im namengeschichtlichen Teile
im Zusammenhange ausführen werden, daß diese Liste nach
Rätien gehört. Ein solches Verhältnis zwischen deutschen und
lateinischen Namen um die Mitte des 9. Jh. mit den genannten
charakteristischen Namen weist auf ein Kloster hin, das in Rätien
oder schließlich noch in Friaul gelegen war. Da aber im Codex

Pfävers, Münster-Tuberis, Nonantola bereits mit ihren Listen ein-

getragen sind, so bleibt nichts anderes übrig, falls man nicht an

30 L. C. 9 f. Die Ausgabe von E. Arbenz in St. G. Mitt. 19, 1—194

(1884).
31 Cod. Sang. 453 S. 14 b aus dein 12. Jh. ed. Piper L. C, 144.



Die Anfänge des Klosters Disentis 23

ein sonstiges unbekanntes Kloster rekurrieren will, als an Di-
sentis zu denken, dessen Liste sich ja im Codex befunden haben
muß32.

Einem kleinen Einwand soll jetzt schon begegnet werden.
Heute ist die Reihenfolge der Klosterlisten folgendermaßen an-
geordnet: S. 14 Klingenmünster, S. 15 die fragliche Liste von
Gengenbach, S. 16 Münster-Tuberis, S. 17 Pfävers, S. 18 Bi-
schüfe, S. 19 Schienen. Wenn aber die Liste der S. 15 zu
Disentis gehören soll, warum steht sie nicht bei der von Schie-

nen, das doch gleichzeitig in die sanktgallische Verbrüderung ein-
trat? Das erklärt sich leicht. Der ganze Codex ist keineswegs
einheitlich. Es sind mindestens zwei Schichten vereint, die früher
nicht zusammengehörten, viele Blätter fehlen, einzelnes erscheint
doppelt-«. Aloys Schulte ist der Meinung, ein Teil sei überhaupt
nicht in St. Gallen geschrieben worden. Er stellt fest, daß sich
Teile des Verbrüderungsbuches später, etwa vom 10. Jh. an, in
Ettenheim müssen befunden haben, wo Namen von Zensualen
oder Eigenleuten eingeschrieben wurden-«. Dies erhellt genügend,
warum eine fragliche Disentiser Linie nicht unbedingt neben der
von Schienen gesucht werden muß, zumal wir wissen, daß oft
nach dem Vertrage das Einschicken der Insten nicht immer
folgte«. Da jedoch mit diesen Hinweisen noch nicht jeder
Zweifel gebannt ist, haben wir noch nach einem andern Beweis-

32 An Rätien dachte schon Piper L. C. 32, an Disentis P. W. Sid-
1er JSG 31, 238 (1906), dazu AI. Schulte: Ober Reste rom. Brvölke-
rung in der Ortenau. Zeitschrift f. d. Gesch. d. Oberrheins. N. F. 4,
305 (1889), und derselbe, Zu den Verbrüderungsbüchern von St. Gallen
und Reichenau. MJÖG 11, 127 (1890). Seine Lokalisierung auf Italien
steht nicht mehr auf dem Stand der heutigen namengeschichtlichen
Forschung, denn Italien hatte weniger romanische Namen als Rätien.
Vgl. Kap. II. Ab. 3. Zeno oder Zino kann natürlich als Heiligenname
leicht aus Italien nach Rätien gewandert sein. Eine Zenokirche ist
schon zu Anfang des 9. Jh. für das rätische Dorf Ladir festgestellt.
JHGG 54, 47 (1924). Stutz, Divisio 50.

33 Piper L. C. 4 spricht die heutigen S. 13—26 als einheitlich an,
während Schulte in MJÖG 11, 126 (1890) die S. 14—20 nicht nach
St. Gallen, sondern der oberrheinischen Gegend zuweist. Eine sichere
Quaternionenzählung ist bis jetzt noch nicht erfolgt.

34 MJÖG 11. 123 (1890).'
35 L. C. 38.



24 Die Anfänge des Klosters Disentis

gang zu suchen. Es handelt sich also um drei Kolonnen; die
vierte Kolonne, die noch auf dem gleichen Blatte steht, gehört,
sowohl nach den rein germanischen Namen als auch nach dem
veränderten Schriftzug zu schließen, nicht dazu. Während aber
die Verzeichnisse der einzelnen Klöster gewöhnlich mit einem
Abte oder Bischöfe eingeleitet werden, beginnt unsere Liste hier
mit einem einfachen Mönche Richinzo. Wir haben nämlich nur
einen Teil des Verzeichnisses vor uns, indem die vorhergehende
Seite verloren gegangen ist. Darum lautet ja auch die Über-
schrift nur: De Ghanginpach, wobei jedenfalls zu ergänzen ist:
Nomina Fratrum. Unter diesen letzten Worten hätten zum min-
desten eine, wahrscheinlicher aber sogar zwei Kolonnen von
Mönchsnamen Platz finden müssen. Dieses Blatt fehlte jeden-
falls schon sehr früh, denn als Melchior Goldast (1578—1635)
den Codex benutzte, lag es ihm schon nicht mehr vorss. Es ist
dies bei dem wechselvollen Schicksal unseres Codex kein Rätsel.
Auf diesem verlorenen Blatte können sich Namen von Disentiser
Mönchen befunden haben, die noch mit denen des Agnelluskon-
ventes identisch waren. Die ältesten des St. Galler Verzeich-
nisses können die jüngsten der Reichenauer Liste gewesen sein.
Da uas aber das Blatt fehlt, ist jedem Versuche die Unterlage
entzogen. Wir müssen trachten, diese Liste mit der folgenden,
im Verbrüderungsbuche von Pfävers sich findenden Mönchs-
generation von c. 880 zu verbinden^. Die jüngsten in unserer
Liste von 850 müssen in der Liste von 880 an der Spitze stehen.
Allein alles Suchen scheint umsonst. Gehört also die Liste doch
nicht nach Disentis, sind wir auf falschem Wege?

Konrad Beyerle, der verdienstvolle Herausgeber der beiden
Prachtbände „Die Kultur der Abtei Reichenau", hat in seiner
Monographie über das Reichenauer Verbrüderungsbuch nach-
gewiesen, daß für die Einschreibung in die Konfraternität oft
Profeßlisten als Vorlage dienten. Diese Profeßlisten
zeichneten die Mönchsnamen in Doppelkolonnen auf, offen-
bar weil es auch Übung war, paarweise nach dem Rangalter zum
Chore zu ziehen. In diesen Doppelkolonnen mußten also die in
gleicher Höhe stehenden Namen quer gelesen werden. Nun kam

36 Piper, L. C. 6.

37 L. C. 374. Fab. 71—74.



Die Anfänge des Klosters Disentis 25

es vor, daß der Abschreiber, der die Namen aus der Profeßrolle
in das Verbrüderungsbuch eintrug, die Anlage seiner Vorlage
nicht mehr verstand und deshalb die zusammengehörigen Doppel-
kolonnen auseinanderriß. Er kopierte zuerst die linke Halb-
kolonne ganz und fing dann wieder oben mit der rechten Halb-
kolonne an. So kamen Mönche neben- und untereinander zu
stehen, die zeitlich auseinander lagen3». Es handelt sich nun
darum, zu untersuchen, ob sich nicht in einer unserer beiden
Disentiser Listen (Sang, und Fab.) ebenfalls ein Fehler im Ab-
schreiben finden läßt, der endlich es doch ermöglicht, die beiden
Listen miteinander in Verbindung zu bringen.

Die Disentiser Liste im Verbrüderungsbuche von Pfävers hat
folgenden Anfang :

Prestantius Valerius Orsicinus Eventius

Orsicinus Gheribaldus Prestantius Valerius

Rotto Priectus Offo Columbus

Setzen wir den Fall, diese vier Kolonnen seien aus zwei Doppel-
kolonnen entstanden, die zusammengehörten, so ergäbe sich fol-
gende Profeßordnung : Prestantius, Valerius, Orsicinus, Gheri-
baldus, Rotto, Priectus usw. Es ist aber auch nicht ausgeschlos-
sen, daß alle vier Kolonnen quer gelesen werden müssen, die
dann eben nur der Abschreiber auseinandergerissen hat. Dar-
aus würde sich folgende Rangordnung ergeben: Prestantius,
Valerius, Orsicinus, Eventius, Orsicinus, Gheribaldus, Pres tan-

tius, Valerius, Rotto usw. Nach der Handschrift zu urteilen, muß
nach Eventius Recho eingereiht werden, da er sich wie ein Nach-

trag dazu ausnimmt.
Aber auch mit dieser Umgruppierung der Pfäverser Liste ist

die Verbindung zur Richinzoreihe nicht gefunden Versuchen wir
daher, letztere anders einzureihen! Es scheint nämlich, daß sich
gerade in der mittleren dieser drei Mönchssäulen Namen gut
romanischen Klanges finden, die noch am ehesten zum Anfang
von Fab. stimmen könnten. Im Codex liegen die Kolonnen fol-
gendermaßen :

38 KAR 2, 1142—46.



26 Die Anfänge des Klosters Disentis

Nomina fratrum De Chan- Gin Pach
I. col. II. ool. III. col. 63. IV. col. 64. V. ool. 65.

verloren verloren Richinzo Valerius Thiberius
Revogatus Valerius Thiperius
Egilhof Valerius Valerius
Merolt Ursicinus Aulerius

Es springt gleich in die Augen, col. 64 stimmt mit dem Anfang
der Pfäverser Liste überein. Die Kongruenzen notieren wir unten.
Fragen wir vorerst, wie ist aber die Verwechslung zustande ge-
kommen? Setzen wir zwei fehlende Kolonnen voraus, so be-

stand die St. Galler Liste aus fünf Kolonnen, die untereinander
gestellt waren:

I. fehlt. III. Sang. 63. V. Sang. 64.

II. fehlt. IV. Sang. 65.
Statt nun von III auf IV herunter zu gehen, versah sich der
Schreiber und fügte statt der untenstehenden die nebenstehende
Kolonne bei, kopierte V vor IV, wie der Codex jetzt wirklich
hat: III. ool. 63. V. ool. 64. IV. ool. 65. Ferner ist der Schrei-
her am Schlüsse der dritten Reihe, also beim Namen Petto, auf
gleicher Höhe geblieben und zum Schlüsse der fünften Reihe, zu
Valerius hinübergefahren, und dann von ihm aufwärts zu An-
dreas, statt umgekehrt von Andreas, Wansso zu Valerius, also
von oben nach unten abzuschreiben. Die Vorlage der Richinzo-
liste war daher folgendermaßen angeordnet:

I. fehlt. III. Richinzo V. Andreas
I I

Petto Valerius
II. fehlt. IV. Thiberius

I

Willibiric
Im Abschnitt 4 dieses Kapitels ist die Richinzoliste vollständig
rekonstruiert und die Kongruenzen mit der Liste von Pfävers
klar hervorgehoben. Hier lassen wir nur die übereinstimmenden
Namen folgen:
Valerius Sang. 65, 3 (oder 5 und 10) Fab. 72, 1

Prestanzo Sang. 64, 22 Fab. 71, 4 Abbas
Ursicinus Sang. 64, 14 Fab. 73, 8

Recho Sang. 64, 5 Fab. 74, 10



Die Anfänge des Klosters Disentis 27

Ursicinus Sang. 64, 4 Fab. 71, 5

Valerius Sang. 64, 1 (oder 2 und 3) Fab. 74, 12

Vergleichen wir die Profeßordnung dieser Mönche im
Buche von St. Gallen und Pfävers, so hat einzig Prestantius
(=Prestanzo) den Valerius in der Profeßordnung überholt, weil
er eben als Abt an die Spitze des Konventes gestellt wurde. Daß

sich nur sechs finden, die beiden Listen gemeinsam sind, muß
nicht verwundern, denn man hat schon im allgemeinen für Rei-
chenau festgestellt, daß sich sein Konvent in etwa 30—35 Jahren
fast ganz erneut hat. Zwischen der Folcwin- (850) und der
Ruodholiste (c. 880) lag ein Zwischenraum von etwa 30 Jahren
und darum lassen sich nur zwei Mönche in beiden Listen zu-
gleich konstatieren^.

Mag man nun auch zugeben, daß schließlich im St. Galler
Codex vielleicht nur eine Kolonne verloren gegangen sein

könnte*", oder auch, daß die Pfäverser Liste nur aus zwei
Doppelkolonnen kopiert wurde und sich daher nur vier Mönche
identifizieren lassen*', die früheren Beweise sind nun dadurch
doch klarer geworden. Die jüngsten Mönche der St. Galler Liste
dürfte man als gereifte Greise in der Prestantiusreihe des Pfä-

verser Buches wiederfinden. Die Kolonnen 6 3—6 5 ge-
39 KAR 2, 1127, 1132, 1193. Beyerle Franz, Eine Reichenauer

Konventliste aus der Zeit Abt Ruodmans (972—985). Zeitschrift f. d.
Gesch. d. Oberrheins. N. F. 42, 391—394 (1928).

*" Dann könnte man sich die Vorlage folgendermaßen vorstellen:
I. verloren III. Thiberius

I

Willibiric

II. Richinzo IV. Andreas
I ' I

Petto Valerius
Der Abschreiber wäre dann statt von Petto zu Thiberius gleich von
Petto zu Valerius übergegangen.

Folgende Kongruenzen wären dann zu verzeichnen :

Valerius Sang. 65, 19 (resp. 5 oder 10) =Fab. 72,1
Prestanzo Sang. 64, 22 =Fab. 71,4
Orsicinus Sang. 64, 14 =Fab. 71,5
Dom(i)nicus Sang. 64, 9 (resp. 12) Fab. 72,4.

Bei Valerius kann auch an Sang. 64, 1—3 gedacht werden, sofern einer
derselben zum Dekan vorrückte.



28 Die Anfänge des Klosters Disentis

hören nicht nach Gengenbach, sondern nach Di-
sentis.

Was die Datierung anbelangt, so dürfte nach dem Gesagten
ein Zeitraum von 30 Jahren zwischen beiden Konventen liegen.
Die St. Galler Liste wird man 846 oder rund 850 als abgeschlossen
betrachten dürfen, woraus sich für die Prestantiusliste c. 880-885

ergibt. Es sind 93 Namen aufgeführt, wobei jede Säule genau
29 zählt, hingegen sind sechsmal Namen nebeneinander einge-
schrieben worden. Die Schrift weist auf einen einzigen Gesamt-

eintrag hin, ausgenommen ist nur ein Name Purchardus, der, wie
die Tinte zeigt, später hinzugefügt wurde, doch ist schon beim
ersten Einschreiben für ihn der Platz frei gelassen worden, wes-
halb wir ihn in seinem Range belassen.

Zu diesen 93 Mönchen dürfen wir noch gut 30 resp. 60 hin-
zuzählen, die auf der verlorenen linken Gegenseite notiert waren.
Wir erhalten damit einen stattlichen Konvent von 1 2 0—1 5 0

Mönchen^. Diese große Zahl von Konventualen hat Disentis
weder vor- noch nachher je unter seinem Giebel vereinigt. Wir
gehen nicht fehl, wenn wir die Blüte des karolingischen Klosters
auf die Mitte des 9. Jh. ansetzen. Mögen auch die drei Kirchen
schon v-on Anfang an bestanden haben, die herrliche Stukko-
dekoration der Martinskirche, die erst wieder zu Beginne un-
seres Jahrhunderts ausgegraben wurde, dürfte dieser Blütezeit
angehören«. Das St. Galler Verbrüderungsbuch ist das einzige
Dokument, das uns aus jener fernen Zeit Kunde gibt. Feierlich-
ernst sind die Mönchssäulen, die, mit rot und grün getönten
Ornamenten umrankt, an die altchristlichen Diptychen gemahnen.

« Nach den L. C. wie nach Berlière U., Le nombre des moines
dans les anciens monastères, Revue Bénédictine 41, 240 f. (1929), 42,
19 f. (1930) verhält sich die Größe der damaligen Konvente folgender-
maßen: St. Riquier um 800 mit 300 Mönchen, Fulda im 9. Jh. mit 270,
St. Denis 838 mit 126, St. Germain-des-Prés 829 mit 120, Reichenau
um 850 mit 89, St. Bertin um 820 mit 83, Prüm 862—863 mit 66,
Pfävers um 850 mit 52, Münster um 845 mit 45 Mönchen. Disentis
stellte also selbst Reichenau und St. Denis in den Schatten.

« Der Stukko ist mit dem der Landkirche in Mals, die einst zu
Münsler-Tuberis gehörte und aus dem 9. Jh. stammt, zum Verwech-
sein ähnlich. Garber J., Die karolingische St. Benediktskirche in Mals.
Zeitschrift des Ferdinandeums, 3. Folge, Heft 59 (1915). Taf. 12—15.



Die Anfänge des Klosters Disentis 29

3. Das Verbrüderungsbuch von Pfävers.
Der klösterliche Bruderkreis fand auch in Rätien frohen

Widerhall. Pfävers war von Reichenauer Mönchen gegründet
worden, und konnte es sich auch mit der Pirminsstiftung und der
Galluszelle nicht vergleichen, so hat es doch im 9.-10. Jh. eine
schöne Blüte erlebt. Die Einträge seines Verbrüderungsbuches
kamen zwar über zehn Klöster nicht hinaus, allein kein liber
vitae hat seinen Mönchsreihen einen so feierlichen Rahmen ge-
geben wie Pfävers. Jede Namensäule ist von einem zierlich ge-
malten Arkadenbogen eingefaßt; der Miniator hat keine Farben
gespart, blau, rot und gelb hat er seine Ornamente getönt, in
welchen er antike und germanische Motive vereinigte. Heute

liegt die kostbare Handschrift im Stiftsarchiv St. Gallen (Abt.
Pfävers 1)W

Die Disentiser Liste besteht aus vier Reihen und ist über-
schrieben: Haec sunt nomina fratrum ex monasterio Deserti-
nensi. Sie beginnt mit dem Abt Prestantius, zeigt also den
Personalbestand unter seiner Regierung arP®. Die ersten drei
Reihen zählen je 17, die vierte nur 12 Mönche, worauf dann
Nachträge folgen. Nehmen wir Recho, der sich wie eine Er-
gänzung zum ersten Eintrag macht, hinzu, dann haben wir 63

resp. 64 Mönche zu notieren. Wie wir bei der St. Galler Liste
gesehen haben, müssen wir das uns hier vorliegende Verzeichnis
so erfassen, daß je zwei Reihen, besser aber gerade alle vier
Reihen zusammen und quer gelesen werden, da sich dann sechs

Namenkongruenzen mit der vorhergehenden Mönchsliste ergeben.
Wichtig ist hier, daß die Weihegrade im Verzeichnis angegeben
sind. Es figurieren 24 Priester, der Abt mitgezählt, 10 Diakone,
4 Subdiakone und 25 einfache Mönche. Wir sehen aus diesem
Verzeichnisse, wie noch immer für alle, Priester und Nicht-
priester, die Profeßordnung galt, daß also die Geweihten prinzi-

41 L. C. 358, Fab. 71—74. Eine Abschrift mit eigenartiger Reihen-
folge hat Ägid Tschudy, Miscellanea, sign. XVIII. S. 84. Stiftsarchiv
St. Gallen. Über den Codex als rätisches Kunstdenkmal siehe Cabrol
V. 1, 794.

45 Das Wort abba hinter Prestantius wurde durch einen Strich
getilgt, worauf aber wieder derselbe und vielleicht auch das ganze
Wort radiert wurde. Vgl. KAR 2, 1191 nr. 132. Übrigens ist auch
zwischen den Titelzeilen eine Rasur bemerkbar.



30 Die Anfänge des Klosters Disentis

piell vor den andern keinen Vorrang hatten. Aus einer Reichen-
auer Mönchsliste von c. 958 wissen wir, wie dort zuerst allen
Priestern der Vortritt gegeben wurde, was heute noch in allen
Klöstern der Fall ist«.

Unser Disentiser Verzeichnis mag um 8 8 0—8 8 5 eingesandt
worden sein, denn seit der Richinzoliste von c. 850 muß eine

ganze Mönchsgeneration dahingegangen sein, weil sich ja nur
vier bis sechs Mann in beiden Reihen identifizieren lassen«. Um
die Entwicklung des Klosters besser zu übersehen, stellen wir
tabellarisch seine Listen mit denen von Tuberis-Münster und
Reichenau zusammen. Wir wählen die letzteren beiden Klöster,
da ihre Verzeichnisse ziemlich vollständig erhalten sind.

Disentis:
Jahr Priester Diac. Subd. Mönche Summa
826 (resp. c. 810) — — — — 71

846 _____ 93 (resp. 120-150)
885 24 10 4 25 63

T u b e r i s« :

826 — — — — 34
845 16 6 — 23 45
885 13 3 2 10 28

R e i c h e n a u« :

826 _ _ _ _ ii2
850 — — — — 89
885 57 27 22 12 118
958 33 22 18 23 96
980 ______ 75

46 KAR 1, 299. Zeitschrift f. d. Geschichte d. Oberrheins. N. F.
42, 390 (1928).

« Die Datierung von Piper auf c. 840 ist daher nicht haltbar.
Die Einträge von Reichenau und St. Gallen stammen auch aus der glei-
chen Zeit (870—880). Auch Münster hat Piper irrig datiert, statt auf
885 auf 865. Siehe Sidler W. in JSG 31, 239—240 (1906). Die Zu-
teilung des Verbrüderungsbuches von Pfävers an die einzelnen De-
zennien ist überhaupt sehr schwierig und problematisch. Vgl. KAR 2,
1193 A. 10 a. Piper L. C. 357.

is Aug. 64, 3—36; Sang. 67, 2—37; ebenda 68, 1—9. Fab. 158,
3—12 und ebenda 159, 10—25.

49 KAR 1, 299; 2, 1128. Dazu Zeitschrift f. Gesch. d. Oberrheins
N. F. 42, 390 (1928).



Die Anfänge des Klosters Disentis 31

Aus dieser Aufstellung ersieht man deutlich zwei Tatsachen :

Disentis hat um die Mitte des 9. Jh. seine bedeutendste Mönchs-
zahl erreicht, nimmt nachher sichtlich ab, wie auch Tuberis und

gegen Ende des Jahrhunderts das mächtige Reichenau. Es ist
dies eine Erscheinung, die mit dem Zerfall des karolingischen
Reiches überhaupt in Zusammenhang steht. Ferner tritt hervor,
wie sich die Zahl der Kleriker immer mehr vergrö-
Bert, während die der Laienmönche sich vermindert. Erst um
die Mitte des 9. Jh. werden im allgemeinen in den Konventlisten
Priester, Diakone und Subdiakone von den einfachen Mönchen
unterschieden, weil die ersteren so stark zunahmen. Es gab eben

nur wenige Priester in den vorkarolingischen Klöstern. Da sich
die Zahl der einfachen monachi immer mehr verminderte®, sah

man sich genötigt, auch für das Kloster Laien heranzuziehen.
Diese weltlichen Diener wurden, zuerst in Italien, dann in Frank-
reich und Deutschland, dem monachalen Klosterpersonal einge-
gliedert. Solche Laienbrüder gab es in Italien schon vor der
Mitte des 11. Jh®.

Von den Nachträgen des 9.-10. Jh. können mit Sicher-
heit nur diejenigen dem Kloster zugeschrieben werden, die nähere
Bezeichnungen haben, so Victor diaoonus, Gundoinus diaconus,
Petrus monachus. Recho haben wir schon als Ergänzung zu
Eventius angesprochen. Aribret und Walafrit (col. 74, 23—24)
sind zu unbestimmt, während weiter sich unter den folgenden
sieben romanischen Namen zwei weibliche befinden, welche da-
her die ganze Gruppe in Zweifel ziehen lassen. Hcadelac und
Palaco können als probatio pennae, als Schreibversuch ange-
sehen werden, denn während der erste noch möglich wäre
(F. 361), fand sich für den zweiten keine Analogie. Was sonst
noch in den Arkadenbogen eingetragen ist, ist als gotische Kur-
sivschrift des 14.—15. Jh. anzusprechen. Ein Schreiber muß

so Schnürer 2, 117—118.
51 Berlière U., L'ascèse bénédictine des origines à la fin du 12.

siècle. Paris 1927. S. 39—40.
52 Monachus bedeutet nur dann einen Laienmönch im Gegensatz

zum Priestermönch, wenn die Liste differenziert ist. Vgl. Sang. 117
—118. Mit Laicus scheinen oft Wohltäter bezeichnet zu sein.

53 Hoffmann E., Das Converseninstitut des Cisterzienserordens.
Freiburg i. Schw. 1905. S. 14—23.



32 Die Anfänge des Klosters Disentis

diese Namen aus col. 66 herübergenommen haben. Diese col. 66

wird man dem Schriftcharakter nach am besten dem 9.-10. Jh.
zuweisen. Sie gleicht einer Urkunde von 933, die Fr. Steffens
in seine Paläographie aufgenommen hat (Taf. 63 c). Auch hier
hat s in der Ligatur us die Majuskelform, gleich ist auch das
kleine v über dem großen 0 bei Eigennamen. Da die Reihe aber
ziemlich mit Frauennamen durchsetzt ist, müssen wir davon ab-

stehen, sie Disentis zuzuzählen, zumal ja auch keine Überschrift
sie unserm Kloster zuweist und wir rein auf die Kenntnisse des

späteren Umschreibers (14.-15. Jh.) uns stützen müßten®*. Wich-
tig sind freilich die am Schlüsse genannten vier Äbte: Ogo,
Pruning, Richardus, Hartmannus. Offenbar um dieser
Namen willen hat der Schreiber des 14.-15. Jh. diese ganze
Kolonne zu dem Disentiser Verzeichnisse gestellt. Er glaubte also
damals, es handle sich um Disentiser Äbte. In den Disentiser
Katalog hat dieselben erst Abt Augustin Stöcklin (1634-41) auf-

genommen, ohne Zweifel aus dem Pfäverser Liber vitaeW Wäh-
rend er aber diesen Äbten einfach das summarische Datum 800

zuweist, will die Synopsis bereits sichere Regierungsdaten wis-
serpc. Seither sind sie als Disentiser Äbte angesehen worden, um
so mehr als der Äbtekatalog von 880—960, also von Prestantius
bis Victor, eine große Lücke läßt". Doch die Zuschreibung zu

si Es sind von 1. Tinte: Reingarius, Hadalgarda, altera Adal-
garda, Note; von 2. Tinte: Haba, Adalbolt, Ruodstein, Tiepolt, Himal-
drut, Adalbold; von 3. Tinte: Reinardus laicus; von 4. Tinte: Ogo
abbas, Pruning abbas, Richardus abbas, Hartmannus abbas. So alle in
col. 66. Haba las Piper aus h. Aba. Nach den Alliterationen zu
schließen, die sich in den Namen einer Familie geltend machen, haben
wir in Reingarius und Hadalgarda die Eltern, in Adalgarda und Note
die Kinder einer Familie zu erblicken. Note kommt öfters in den L. C.

vor. Desgleichen dürften die Nachkommen von Aba und Adalbolt die
nachgenannten sein: Ruodstein, Tiepolt, Himaldrut, Adalbold. Zu sol-
chen Familieneinträgen vgl. Fink W., Das Profeßbuch der Abtei Metten.
Ergänzungsheft der St. M. B. 1, 16—19 (1926).

Breve Chronologium quorundam Abbatum Disert. Archiv Muri-
Gries. Fase. II. Kopie des Stiftsarchives Disentis S. 4.

56 Album Desertinense S. 6.
5< Wären alle vier Disentiser Äbte, so könnten sie wohl erst Ende

des 9. Jh. bis 960 möglich sein, denn ihre Namen kommen ja in
keiner der drei Disentiser Mönchslisten vor.



Die Anfänge des Klosters Disentis 33

Disentis steht auf schwachen Füßen. Sie kann sich nur darauf
stützen, daß diese vier Äbte am Schlüsse des Mittelalters als
Disentiser Äbte angesehen wurden.

Die Belege für Pfävers sind doch besser. Alle vier Vor-
steher enthält nämlich schon das Pfäverser Necrologium aus der
ersten Hälfte des 14. Jh. Aus diesem Necrologium sind sie
wieder um das Jahr 1400 in den sog. Liber aureus des gleichen
Klosters aufgenommen worden. Sehr wahrscheinlich hat aber
das Pfäverser Necrologium diese vier Äbte hinwiederum nur aus
der col. 66 des Verbrüderungsbuches genommen. Die Todesdaten
sind natürlich nur ein Produkt des- Verfassers des Necrologiums,
denn es folgen sich einzig im April zehn Äbte, deren Todestage

genau nur um zwei Tage differieren und sich schön auf die ge-
rädert Zahlen verteilen. Mit Sicherheit kann daher in der gan-
zen Frage nicht entschieden werden. Der Unterschied zwischen
beiden Zuteilungen liegt darin, daß man die unbetitelte Abtsreihe
des Verbrüderungsbuches (9.-10. Jh.) etwa um 1350 auf Pfä-

verser Äbte und etwa im 14.-15. Jh. auf Disentiser Äbte ge-
deutet hah». Gestützt auf diese Überlieferung wird man nur
sagen können, daß für Disentis eine Möglichkeit offen bleibt,
sich jedoch vorläufig für Pfävers noch eine etwas ältere Tra-
dition ins Feld führen läßt.

58 Henggeier R., Der Äbtekatalog von Pfävers ZSK 22, 55—68
(1928). Ebenso freund! Mitt. von Stiftsarchivar Dr. Josef Müller,
St. Gallen. (17. Mai und 24. Juni 1929.

59 Henggeier 1. c. 60 :

11. Maiorinus (4. IV. 972).
12. Gebenus (6. IV.).
13. Hartmannus (8. IV.).
14. Hugo (11. IV.).
15. Brüning (18. IV.).
16. Richardus (20, IV.).
17. Salomon (22 .IV. 1040).
Alle andern Beweise scheinen zu versagen. Die Urkunde von

889 Jan. 21., die einen Abt Hugo von Pfävers erwähnen soll, ist eine
Fälschung. Böhmer-Mühlbacher S. 738 nr. 1810. Ein Mönch Ogo ist
für Pfävers wohl möglich. Fab. 160, 19. Bezeugt ist Hartmannus eps
et mon. durch Fab. 9, 1, desgleichen ein Abt Hartmann durch das
Schatzverzeichnis des gleichen Klosters (10./11. Jh.), das Piper L. C.
397 ediert hat.

18. Augustanus (24. IV.).
19. Eberhardus (26. IV.).
20. Gwerdo (28. IV.).
21. Alwicus (30. IV.).
22. Hatto (2. V.).
23. Immo (4. V. 1067).

3



34 Die Anfänge des Klosters Disentis

Den gesicherten Disentiser Kolonnen schließt sich auf dem

folgenden Blatt eine Liste rein germanischer Namen an, die auch
eine andere Hand aufweist (col. 75 f.). Nach den vorhergehenden
Kolonnen wie nach dem Schriftcharakter zu schließen, gehören
ool. 75—76 dem 9.—10. Jh. an. An der Spitze erscheint
ein Adalpero episcopus. Wohin gehört diese Liste? Als
Fortsetzung der Prestantiusliste kann sie nicht gelten, denn letz-
tere ist doch zu t/io romanischen NamenCharakters, und von
einem plötzlichen, so gewaltigen Umschwung wissen wir wenig-
stens nichts. Trifft der Name des Bischofs auf Adalpero, Bischof
von Basel zu, der für das beginnende 10. Jh. nachweisbar ist",
so lassen sich auch einige Basler Kanoniker, deren Listen uns
Aug. 324—327 und Sang. 355—359 vermitteln, identifizieren:

Adalpero Fab. 75,1 Aug. 326, 22 Sang. 355,19
Cotepreht Fab. 75, 9 Aug. 325, 7 (325 b, 3) Sang. 356, 27

(Cozpreht)
Thiotcar Fab. 76,1 Sang. 359,11

(Thioterat)
Daraus ergibt sich freilich wenig. Vielleicht ist Bischof Adalpero
nicht mit Kanonikern, sondern in sonst welcher Begleitung, die
dann verbrüdert oder wenigstens eingeschrieben wurde, nach
Pfävers gekommen. Persönliche Anwesenheit eines Kirchen-
fürsten regte oft zu festlichen Verbrüderungen an, so als Adal-
bero, Bischof von Augsburg, 908 nach St. Gallen kam und eine

ganze Woche im Kloster blieb und den Konvent reich beschenkte^.
Dieser letztere Adalbero hat auch Beziehungen zu Pfävers, denn
durch seine Vermittlung kam Pfävers an St. Gallen^. Für Adal-
bero von Augsburg sprächen noch verschiedene Umstände. Er
war Abt von Lorsch und Ellwangen, das gerade um die Mitte des
10. Jh. feste Beziehungen zu Chur hatte". Wir können daher die
Liste nur als wahrscheinlich zu Basel oder Augsburg verweisen.
Interessant ist aber, wie schon Abt Aug. Stöcklin (1634—41)
diese gesamte Adalpero-Liste auf Disentis zu beziehen geneigt
war und daher alles in allem ool. 71—84 über 300 Personen,

" MG SS 13, 374. St. G. Mitt. 11, 70 (1869).
62 L. C. 137—138.
63 Böhmer-Mühlbacher, S. 808 nr. 2026 zu 905 Febr. 6.
64 MG DD 1, 181 nr. 99. Mohr 1, 67 nr. 46.



Die Anfänge des Klosters Disentis 35

Mönche wie Laien, zählte Bei Eichhorn (1797) ist Adalpero
ebenfalls auf Disentis bezogen, er rechnet col. 75-84 mit und
kommt so außer dem Konvente des Prestantius zu 233 Namen«A

Diese dazugenommenen Kolonnen bilden ein buntes Gemisch von
meist deutschen und dann wieder kleinen Gruppen romanischen
Namen; sie sind verschiedenen Jahrhunderten zuzuweisen und
beziehen sich auf Mönche wie Wohltäter.

Mit der Pfäverser Liste von c. 880-885 schließt die goldene
Zeit der Verbrüderungsbücher des Frühmittelalters ab. Wir kön-

nen nun daran gehen, die gesicherten Disentiser Namen aller drei
Verbrüderungsbücher, die die Zeitspanne von c. 750 bis 900 um-
fassen, in einem eigenen Kapitel zusammenzustellen.

4. Die Disentiser Mönchsliste (c. 750—900).

Reichenau, St. Gallen, Pfävers sind untergegangen, haben
uns aber in ihren kostbaren Pergamenten die Mönchsnamen ihres
heute noch blühenden Schwesterklosters aufbewahrt. Vollstän-
dig freilich ist das Bild dieser Mönchsgeneration nicht. Bei der
St. Galler Liste fehlen ja eine bis zwei Kolonnen (c. 30—60
Mönche), von denen nur einige wohl zugleich in der Reichen-
auer Liste figuriert haben mögen. Dazu mangeln uns auch die
Namen derjenigen, die nach c. 810 resp. 826 eingetreten sind,
aber vor Einschickung der Liste von St. Gallen (c. 850) das Zeit-
liehe segneten. Desgleichen die nach c. 850 eingetretenen, aber
vor c. 880 verstorbenen Mönche. Die Listen von St. Gallen und
Pfävers geben ja nur die Lebenden an, sie stellen gleichsam
klösterliche Präsenzlisten dar. Man würde sich also eine nicht
existierende Vollständigkeit vortäuschen, wollte man eine fort-
laufend numerierte Mönchsliste des Frühmittelalters zusammen-
stellen. Wenn wir trotzdem hier nochmals die drei Disentiser
Listen abdrucken, so geschieht das darum, weil die St. Galler
wie die Pfäverser Liste anders gelesen werden muß, als es bis-
her geschehen ist. So gut also die Ausgabe von Piper ist, sie
genügt uns nicht mehr. Sie ist auch von allen zweifelhaften

«s Breve Chronologium quorundam Abbatum Disert. Archiv Muri-
Gries. Fase. II. Kopie des Stiftsarchivs Disentis S. 4—5.

«« Eichhorn 225.



36 Die Anfänge des Klosters Disentis

Namen zu reinigen. Wir möchten nur das wirklich gesicherte
Disentiser Namengut als Unterlage für eine namengeschichtliche
Untersuchung feststellen. Deshalb sind die germanischen Namen
durch F. oder Br. kenntlich gemacht. Diese Sigel weisen auf
Förstemann Ernst, Altdeutsches Namenbuch, 1. Bd. Personen-

namen, 2. Aufl. Bonn 1900, und auf Bruckner W., Die Sprache
der Langobarden, Straßburg 1895, hin.

Da es sich um Eigennamen handelt, wurde deren Anfangs-
buchstabe groß geschrieben, und nach dem Vorbilde Pipers u je
nach seinem Werte konsonantisch oder vokalisch aufgelöst
(Uuago Wago, Uictor Victor). Die römischen Zahlen geben

an, zum wievielten Male ein Name in der gleichen Liste wieder-
kehrt. Die Namen der ersten Liste wurden wie im Original in der
Genitivform wiedergegeben. Für die Latinität eines Namens
wurden keine Belegstellen angegeben. Wo in zweifelhaften Fäl-
len die Anmerkungen nichts beibringen, kann Jos. Perin, Ono-
mastioon Totius Latinitatis. Tom. I. u. II., Padua 1913—1920,
oder dann das ältere Werk von Vincentius De-Vit, Totius Latini-
tatis Onomastioon. Prato 1859—87. Tom. I.—IV. nachgesehen
werden. Letzteres ist einfach Bd. 7—10 des von De-Vit neu
herausgegebenen Totius Latinitatis Lexicon von Ägidius For-
oellini, das in Padua 1858 zu erscheinen begann. Auch das Ono-

masticon von Jos. Perin schließt sich dem Werke von For-
cellini an.

Die Liste von Reichenau (c. 810).

1 Ur si cini episcop i (1)6? 5 Subonis (I) F. 1367
2 Wagonis F. 148768 6 Paulini
3 Olini 7 Iusti
4 Italici 8 Maginberti F. 1073

67 Ursicinus und Lupicinus, desgleichen Ursus und Lupus sind
als romanische Namen zu betrachten, deren Verbreitung freilich durch
die germanischen Namen Bero und Wulfo sehr gefördert wurde. Jud
56 A. 2.

68 Dekan des Klosters. Er wird immer an zweiter Stelle genannt
und hatte für die innere Klosterdisziplin zu sorgen. An dritter Stelle
meist der Präpositus (Propst), welcher die Klosterkanzlei leitete. Um
die Jahrhundertwende verschwindet aber dieses Amt St. G. Mitt. 13,

65—85 (1872). St. M. B. IV 1, 231—249 (1883). KAR 1, 307—310.



Die Anfänge des Klosters Disentis 37

9 Basilii (I) 39 Maionis F. 1069
10 Auriliani (I) 40 Montanarii (I)
11 Lupi (I) 41 Silvani (V)
12 Liontii (I) 42 Valeriani
13 Ursi (I) 43 Victoris (I)
14 Aurilii (I) 44 Valentionis (I)
15 Faustiniani 45 Proviani
16 Pannonii (I) 46 Winitonis F. 1618
17 BesariK'S 47 Adalbaldi F. 161
18 Taudori (I) F. 1409 48 Rottarii (I) F. 905
19 Atirilnani (II) 49 Innocentii
20 Marini (I) F. 1102 50 Amatoris (I)
21 Silvani (I) 51 Pannonii (III)
22 Cauzoni F. 611 52 Florentii (I)
23 Martiniani 53 Lidorii (III)
24 Lidorii (I) 54 Agnelli (I)
25 Lidorii (II) 55 Priiecti
26 Silvani (II) 56 Viventii (I)
27 Pannonii (II) 57 Baldonis F. 235
28 Prestantii (I) 58 Berarii F. 262
29 Pettonis F. 226 59 Fontegiani
30 Laurentius (I) 60 Victoris (II)
31 Silvani (III) 61 Lubutionis
32 Teuderi (I) F. 1433 62 Sorentii
33 Subonis (II) F.- 1367 63 Liontii (II)
34 Lupicini (I) 64 Pintionis'2
35 Silvani (IV) 65 Gontionis
36 Lupi (II) 66 Amantii
37 Adponis'i 67 Rodoini F. 918
38 Vigilii (I) 68 Victoris (III)

69 Besarius mag wohl frankoromanisch sein, da es französische
Geschlechternamen Besse, Bessière, Besseyre etc. gibt. Freundl. Mitt.
von Herrn Dr. Rob. v. Planta. Dazu vgl. Th. L. L. II. col. 1932 die
gallische Stadt Besara, heute Béziers.

Dazu Br. 236, Jud 111, Planta 101, Schönfeld 51.
Ti Th.L.L. II. col. 293, 299.
"2 Germanisch. Gef. Mitt. von II. Dr. Rob. v. Planta.
73 Germanisch. Jud 111, ebenso gef. Mitt. von H. Dr. R.V.Planta.



38 Die Anfänge des Klosters Disentis

69 Aurilii (II) 103 Lidorii (IV)
70 MairarP* 104 Maurentii
71 Furtunionis (I) 105 Amatoris (II)
72 Ursi (II) 106 Dominici (II)
73 Mailonis F: 1068 107 Beremoti F. 264
74 Glaudiani 108 Vigilii (III)
75 Rotperti F. 892 109 Sanatissimi
76 Ursicini (II) 110 Victoris (IV)
77 Remedii 111 Cazoini F. 364
78 Vigilii (II) 112 Constantini
79 Ipoliti 113 Victoris (V)
80 Laurentii (II) 114 Iuliani
81 Ursicini (III) 115 Vitalis
82 Sigifrid F. 1324 116 Honorati (I)
83 Usicini (IV) 117 Vigilii (IV)'
84 Pipponis7s 118 Vincentii
85 Domnici (I) 119 Pientii
86 Lupi (III) 120 Madarii
87 BassanF« 121 Victoris (VI)
88 Laurentii (III) 122 Vigilii (V)
89 Florentii (II) 123 Dominici (III)
90 Theuderi (II) F. 1433 124 Furtunionis (II)
91 Pauli 125 Victoris (VII)
92 Vitalionis 126 Prestantii (II)
93 Valentionis (II) 127 Rustici (II)
94 Agnelli abbatis (II) 128 Vitalini
95 Montanarii (II) 129 Valeri (I)
96 Auriliani (III) 130 Taudori (II) F. 1409

97 Rustici (I) 131 Victori (VIII)
98 Pascacini 132 Audoaldi F. 203
99 Dicentii 133 Criscentini

100 Walderamni F. 1508 134 Castarii
101 Theotperti F. 1423 135 Ursatii
102 Viventii (II) 136 Valentiani

74 Mairari ist wahrscheinlich romanisch. Gef. Mitt. von H. Dr.
Rob. v. Planta.

75 Germanisch. Jud 111; vgl. Planta 101.

76 Nach Planta 101 vom deutschen ,,gut" oder „baß".



Die Anfänge des Klosters Disentis 39

137 Honorati (II)
1.38 Orsatii
139 lustiniani (I)
140 Nattonis F. 1154
141 Liontii (III)
142 Rottarii (II)
143 Dominici (IV)
144 Iohannes (I)
145 Donati
146 lustiniani (II)
147 Iohannis (II)
148 Valerii (II)
149 Victores (IX)
150 Lupicini (II)

Die Liste von
1 Richinzo (I) F. 1258
2 Revogatus
3 Egilhof F. 35
4 Merolt F. 1105
5 Thruso (I) F. 430
6 Vigilius (I)
7 Vigilius (II)
8 Ermenholfus (I) F. 484
9 Scalcho F. 1303

10 Adalchix Br. 216
11 Stradarius
12 Nanzo F. 1149
13 Wordannus (I) F. 1637
14 Magirinus F. 1071
15 Alexander
16 Domnicus (I)
17 Solvanus (I)
18 Ymmo F. 949
19 Martinus
20 Ado F. 152
21 Antianus (I)

"" Aug. Sang. Fab. beziehen
nicht auf die Ausgabe von Piper

151 Marini (II) F. 1102
152 Lupi (IV)
153 Leonis
154 Maxantii
155 Basilii (II)
156 Vigilii (VI)
157 Exuperii
158 Valesiani
159 Theodoras F. 1434
160 Valerii (III)
161 Lupi (V)
162 Ursicini (V)
163 Ursicini (VI)
164 Magirini F. 1071

St. Gallen (c. 850).
22 Alto F. 56
23 Vigilius (III)
24 Stefanus (I)
25 Cunzo F. 696
26 Wordannus (II) F. 1637
27 Hartpret F. 735
28 Wolverat F. 1657

29 Heberuinus F. 447
30 Nennus F. 1147
31 Petto Br. 236

32 Thiberius (I)
33 Thiperius (II)
34 Valerius (I)
35 Aulerius
36 Valerius (II)
37 Heimo (I) F. 731
38 Heimo (II) F. 731
39 Solvanus (II)
40 Purchardus F. 348
41 Valerius (III) Fab. 2."
42 Parchualis

sich auf die hier vorgelegten Listen,



Die Anfänge des Klosters Disentis40

43 Liuzo F. 1033
44 Vigilius (IV)
45 Dominicus (II)
46 Vigilius (V)
47 Richinzo (II) F. 1258
48 Pernhart (I) F. 269
49 Vigilius (VI)
50 Valerius (IV)
51 Pernhart (II) F. 269
52 Stefanus (II)
53 Rugo (I) F. 1283
54 Eberwinus F. 446
55 Azo F. 219
56 Waldramnus F. 1508
57 Liutolt F. 1048
58 Othere F. 195
59 Reginger F. 1228
60 Kerloch F. 582
61 Willibiric F. 1595
62 Andreas
63 Wansso F. 1526
64 Antianus (II)
65 Wordannus (III) F. 1637
66 Solvanus (III)
67 Thriuso (II) F. 430
68 Stargolfus Br. 307

69 Prestanzo Fab. 1.

70 Thiezo F. 1416
71 Zino F. 1674
72 Vigilius (VII)
73 Vigilius (VIII)
74 Rugo (II) F. 1283
75 Tbietmar F. 1441
76 Agimo F. 23
77 Litorius
78 Ursicinus (I) Fab. 3.

79 Fontianus
80 Domnicus (III)
81 Thriuso (III) F. 430
82 Ermennolfus (II) F. 35
83 Domnicus (IV)
84 Vigilius (IX)
85 Maurentius'8
86 Bono
87 Valerius (V)
88 Recho F. 1201 Fab. 5.
89 Altolfus F. 64

90 Ursicinus (II) Fab. 6.

91 Valerius (VI) Fab. 9.

92 Valerius (VII)
93 Valerius (VIII)

Die Liste von Pfävers (c. 880—885).

1 Prestantius (I) abba 3 Orsicinus (I) mon.
Sang. 69 Sang. 78

2 Valerius (I) mon. 4 Eventius (I) pbr
Sang. 41 5 Recho Sang. 88. F. 1201

78 Maurentius und Bono sind undeutsch. Siehe Planta 101, Jud
56 A. 3 und 74 A. 2.

79 Da Valerius zum Dekan vorrückte, übersprang er vielleicht die
Profeßordnung. Er kann daher auch identisch sein mit Sang. 87 oder
91-93.



Die Anfänge des Klosters Disentis 41

6 Orsicinus (II) pbr
Sang. 90

7 Gheribaldus pbr F. 575
8 Prestantius (II) pbr
9 Valerius (II) mon.

Sang. 91 (92-93)
10 Rotto diac. F. 886
11 Priectus pbr
12 Offo diac.so
13 Columbus (I) mon.
14 Avitus pbr
15 Dominicus mon.
16 Alboinus mon. F. 73
17 Maiulfus mon. F. 1070
18 Justinus diac.
19 Ebroinus pbr F. 446
20 Anteianus diac.
21 Orsitinus (III) mon.
22 Teudorus (I) pbr F. 1409
23 Silvanus (I) pbr
24 Vincentius (I) diac.
25 Vincentius (II) mon.
26 Silvanus (II) pbr
27 Secundinus pbr
28 Seffo mon. F. 1287
29 Columbus (II) mon.
30 Teudorus (II) diac. F. 1409
31 Nato pbr F. 1154

32 Orsicinus (IV) subdiac.
33 Orsatius mon.
34 Eventius (II) subdiac.
35 Ursus pbr
36 Lidorius (I) subdiac.
37 Sugo mon. Br. 307
38 Gaudentianus pbr
39 Silvanus (III) pbr
40 Orsicinus (V) subdiac.
41 Rothkarius (I) mon. F. 901
42 Constantinus (I) pbr
43 Claudius diac.
44 Constantinus (II) pbr
45 Lubutio (I) mon.
46 Redetianus pbr
47 Rothkarius (II) diac. F. 901
48 Ascaricus pbr 8i

49 Lupicinus mon.
50 Aldebertus pbr F. 58

51 Fonteianus pbr
52 Pozenus mon .82

53 Christianus (I) pbr
54 Lidorius (II) mon.
55 Vincentius (III) mon.
56 Christianus (II) pbr-
57 Lubutio (II) pbr
58 Lubutio (III) mon.
59 Aurelianus mon.

80 Wahrscheinlich germanisch. Vgl. Seffo Dazu Pott A. F., Die
Personennamen. 2. Aufl. Lpz. 1859 S. 226.

81 Schönfeld 293 bezeichnet ihn als fränkischen Namen. Vgl.
Bruckner 227. Jedoch scheint seine Form undeutsch zu sein. Thes.
L. L. II. col. 753. Ebenfalls als germanischen Namen spricht ihn an
W. Meyer-Lübke, Romanische Namenstudien, Wiener Sitzungsberichte
149, 13 (1905).

82 Sehr dunkler Name, bald etruskisch, bald lateinisch oder
langobardisch erklärt. Planta 100. Bruckner 237. Wir betrachten ihn
hier als lateinisch. In den L. C. ist er für Pfävers und Nonantola be-
legt. Vgl. Kühler 173 zu lat. puteus.



42 Die Anfänge des Klosters Disentis

60 Victor (I) diac.
61 Madulfus mon. F. 1641

62 Sandulfus mon. F. 1298
63 Waltkhisus mon. F. 1305
64 Orsicinus (VI) mon.

Nachträge c. 900.

65 Gundoinus diac. F. 711
66 Victor (II) diac.
67 Petrus mon.

II. NamengeschichtHche Auswertung der Disentiser
Mönchslisten.

1. Die romanischen Namen.

Unser gesamtes Namengut kann in zwei Gruppen eingeteilt
werden, in romanische und germanische Namen. Unter roma-
nischen Namen wird einfach das nichtgermanische Element ver-
standen, sei es nun graeko-lateinisches, rein lateinisches oder
schon, romanisiertes Sprachgut.

Ein unbewaffnetes Auge sieht in den meisten unserer roma-
nischen Namen echte Nachkommen ihrer römischen Vorfahren.
Aurelius, Alexander, Victor gelten als Abkömmlinge der Römer-
zeit. Es ist ja auch eine weitverbreitete Anschauung, welche die
Bündnerromanen als Nachkommen der in Bünden niedergelasse-
nen Römer oder Italiker hält*.

Das römische offizielle Namensystem bestand aus Pränomen,
Gentilicium und Cognomen, z. B. Marcus Tullius Cicero. Im ge-
wohnlichen Gebrauch wurde aber meist nur das Pränomen oder
Cognomen gebraucht, also mehr der Vorname oder Familien-

name, nicht der verschiedene Familien umschließende Ge-

schlechtsname (Gentilicium). Schon in der Kaiserzeit nahmen
die Cognomina immer mehr zu, und als dann in der Völker-
Wanderung das römische Reich und sein Namensystem völlig zu-
sammenbrachen, retteten sich fast nur Cognomina in die neue
Zeit herüber. Bei diesem Prozeß von der Dreinamigkeit zur Ein-
namigkeit nahm das Christentum lebhaften Anteil. Seit Kon-
stantin findet man in keiner christlichen Inschrift auch nur ein

i Planta 96—102. J. Jud, Ist das Bündnerromanisc.h eine italie-
nische Mundart? Bündnerisches Monatsblatt 1917 S. 129—143, bes.
133—134.



Die Anfänge des Klosters Disentis 43

Beispiel von Dreinamigkeit. Als neue, die Welt umgestaltende
Gesellschaft war die Kirche dem alten Namensystem nicht ge-

wogen, sie befürwortete die Einnamigkeit und empfahl seinen An-
hängern schon früh das Übernehmen der Namen heiliger Per-
sonenä. So ist uns eine diesbezügliche Mahnung des hl. Chry-
sostomus (f 407) noch erhaltend Durch die Erforschung dieses
Einflusses ist man immer mehr zur Ansicht gekommen, daß in
der Regel alle mittelalterlichen Personennamen
entweder germanisch oder dann christlich-kirch-
liehen Ursprunges seien*. Von dieser Grundregel scheint

nur Süditalien, vielleicht noch Sardinien und Dalmatien im Mittel-
alter eine Ausnahme zu machen. Selbst die Existenz von kelti-
sehen oder iberischen Namen ist an ihre Verchristlichung ge-
knüpfte Fast alle unsere romanischen Namen, die wir für diese
Zeit (8.-9. Jh.) belegen können, begegnen uns in den christ-
liehen Inschriften Galliens, Süddeutschlands oder Oberitaliens.
J. Jud dürfte im Rechte sein, wenn er behauptet, die Raetia
prima habe uns den christlichen Namenvorrat einer römischen
Provinz mit ziemlicher Treue aufbewahrte

B. Nogara hat die Namen der Inschriften Oberitaliens bis
zum ,6. Jh. untersucht. Er stellt fest, daß der meistverbreitete

2 Nogara B., Il nome personale nella Lombardia durante la do-
minazione Romana. Milano 1895. p. 106—107.

s Homilia XXI in caput geneseos quartum : Igitur nos neque
quaevis nomina pueris indamus, neque avorum et abavorum et eorum,
qui genere clari fuerunt, nomina tribuamus : sed sanctorum virorum,
qui virtutibus fulserunt, plurimamque erga Deum habuerunt fiduciam.
Chrysostomi omnia opera 1, 133 A. (Paris 1581).

* W. Meyer-Lübke, Romanische Namenstudien. Wiener Sitzungs-
berichte 149, 1 (1905).

5 W. Meyer-Lübke, Einführung in das Studium der romanischen
Sprachwissenschaft. 3. Aufl. Heidelberg 1920. S. 244—254, bes. 245.
Univ.-Prof. Dr. Paul Äbischer, Lausanne-Fribourg, hatte die Freund-
lichkeit, mich auf das Namensproblem des näheren hinzuweisen. Vgl.
seine Arbeit : Essai sur l'Onomastique Catalane du IX. au XII siècle.
Barcelona, Oficina Romanica 1928. bes. 8—18.

6 J. Jud, Zur Geschichte der bündner-romanischen Kirchen-
spräche. JHGG 49, 16 (1919). Dazu vgl. R. v. Planta im Literaturblatt
f. germ. u. roman. Philologie 42, 121—124 (1921).



44 Die Anfänge des Klosters Disentis

Name der Lombardei Valerius gewesen isth Dieser gleiche Name

gehört zu den charakteristischsten unseres zu untersuchenden
Namenbestandes. Die Mehrzahl unserer Mönchsnamen findet
sich dort schon auf den meist christlichen Inschriften, so Agnel-
lus, Aurelianus, Aurelius, Claudianus, Claudius, Criscentius, Con-

stantius, Decentius, Donatus, Eventius, Exuperia Florentius,
Fortunius, Hippolitus, Honoratus, Innocentius, Johannes, Julia-

nus, Justinianus, Justus, Laurentius, Leontius, Lupus, Marinus,
Martinianus, Paulinus, Probianus, Projectus, Rusticus, Silvanus,
Theodoras, Ursicinus, Ursus, Valentio, Valerianus, Valerius, Vic-
tor, Vigilius, Vincentius, Vitalinus, Vitalio, Vitalis. Es sind nicht
die alten römischen Gentilnamen, die das Christentum weiter-
gepflanzt hat, sondern die Namen von Sklaven und Freigelasse-
nen, die ja zuerst und am mächtigsten sich dem Christentum«
zuwandten. Wir haben aber überhaupt spätere Persönlichkeiten
zu suchen, welche das Fortleben dieser Namen verursachten.
Es sind Namen von Heiligen oder sonst führenden Personen, zu
welchen man das. zu benennende Kind in Beziehung setzen
wollte». Aber nicht nur Namen von Personen hat die Kirche
weitergeführt, sie hat auch neue Namen geschaffen, wie Chri-
stianus, Dominicus, Pius, Vitalis. Sie entsprangen ihrem Geiste,
und wenn auch der eine oder andere Name schon bestand, sie
hat ihnen eine höhere Bedeutung eingehaucht; diese Namen soll-
ten die Eigenschaften offenbaren, die das Ideal eines Christen
ausmachen. Man kann daher von einem Bedeutungswandel
sprechen, der vom christlichen Geiste hervorgerufen wurde. Es
soll hier nicht das ganze Onomastikon von Rätien auf den christ-
liehen Einfluß untersucht, sondern nur für unser kleines Gebiet
festgestellt werden, in wie hohem Maße das Christentum an der
Namenbildung beteiligt ist. Schlüsse auf das ganze rätische Ono-
mastikon sind daher nicht zwingend».

Nogara B., Il nome personale nella Lombardia durante la do-
minazione Romana. Milano 1895. p. 212—213.

» Nied Ed., HeiligenVerehrung und Namengebung. Diss. Freiburg
i. Br. 1924. S. 15, 21.

» Dr. Rob. v. Planta arbeitet schon seit Jahren an einem roma-
nischen Namenbuch von Rätien. Vgl. Jud in JHGG 49, 33 (1919).



Die Anfänge des Klosters Disentis 45

Agnellus. Christlicher Name, ein Abt in Neapel f 596;, ein Bischof
von Trient usw. Th. L. L. 1, 1349.

Am a tor und Amantius. Häufig in christlichen Inschriften, beide
sind für christliche Deutung sehr geeignet, können aber auch auf
Heilige dieses Namens zurückgeführt werden. Th. L. L. 1, 1811 und
1830.

Aurel ius und Aurelianus. Vielgebrauchte Namen der christ-
liehen Frühzeit. Einige hl. Bischöfe, so Aurelianus, Bischof von
Arles im 6. Jh. Th. L. L. 1, 1486.

A v i t u s. Häufiger Christenname, mehrere Heilige. Th. L. L. 1, 1446.

Alexander. Viele Heilige dieses Namens. Auch im Kanon der hl.
Messe, der seit Gregor d. Gr. unverändert blieb. Th. L. L. 1, 1534.

Andreas. Apostel.
Berarius. Bischof von Le Mans. BHL 176.

Basilius. Kirchenlehrer f 379.

Bonus. Häufig getragener Name der christlichen Frühzeit. Th. L. L.
2, 2127.

Castoreus. Bei Christen häufig. Th. L. L. 2, 245.

Christianus. Bedeutet die Zugehörigkeit zu Christus, schon früh
als Appellativum wie als Eigenname weit verbreitet. Bekannt ist
das Wort von Pacian (f c. 390) : Christianus mihi nomen, catho-
licus cognomen. G. C. Muoth leitet das rätoromanische carstgaun

Mensch von christianus ab. Ober bündnerische Geschlechts-
namen. Kantonsschulprogramm Chur 1892. S. 20. Th. L. L. 2,413,

Claudius. In Betracht kommen: ein Märtyrer der ersten Ver-
folgungszeit, ein Bischof von Besançon und ein Abt aus dem Jura,
beide dem 7. Jh. zugehörend. BHL 275—277.

Claudianus. Mehrere Heilige. Chevalier 941—943. Tli. L. L. 2,

476-480.
Columbus. Einige hl. Bischöfe. Th. L. L. 2, 538.

Constantinus. Im Osten beliebter Name, einige Heilige, man
denkt auch an Konstantin d. Gr. f 337. Th. L. L. 2, 574—575.

Crescentinus. Frühchristlicher Märtyrer. BHL 299.

Criscentius. In christlichen Inschriften gebräuchlich. Th. L. L. 2,
704.

D o m i n i c u s. Sehr volkstümlich auf christlichen Inschriften dank
seiner etymologischen Verknüpfung mit Dominus Gott; wurde
auch früh besonders von den Christen als Namen getragen. Er
kann aber ebenfalls einen zum dominus Gehörigen Hörigen) be-
deuten. Jud in JHGG 49, 33 Planta 100.

Donatus. Ein Bischof von Arezzo f 362, ebenso ein solcher von
Besançon f 660. BHL 344. Christliche Deutung nicht ausgeschlos-
sen (Der in der Geburt uns Geschenkte).

Decent ius. Märtyrer der Christenverfolgung. BHL 319. Als christ-
liehe Deutung: der Würdige.



46 Die Anfänge des Klosters Disentis

Gaudentius und Gaudentianus. Mehrere Heilige, ein Bischof
von Brixen c. 4. Jh. BHL 489.

Innocentius. Papst Innocenz I. 5. Jh. BHL 634.

Johannes. Apostel.
J u 1 i a n u s. Märtyrer von Brioude u. a. BHL 672—675.

Justus, Justinus, Justin iani. Mehrere Heilige als Typen
möglich. BHL 681, 678.

Laurentius. Berühmter Heiliger Boms, f 258. BHL 708.

Leo. Bekannter Kirchenlehrer und Papst, f 461.

Leontius. Märtyrer von Aquileja. BHL 725, vgl. BHG 138.

Lidorius. Bischof von Tours. 4. Jh. Chevalier 2835. •

Lupicinus. Abt von Tours. 5. Jh. BHL 753.

Lupus. Bischof von Troyes. 5. Jh. BHL 755.

Mari nus. Verschiedene Heilige dieses Namens. BHL 813—814.

Martin. Der hl. Martin von Tours f 397, Patron des Klosters Di-
sentis. Farner 63—71.

Maure ntius. Vorbild bei Chevalier 3151.

Maxentius. Heiliger des 6. Jh. u. a. BHL 849, Chevalier 3157.

Pascacinus. Möglicherweise steht ein solcher Name in Verbindung
mit dem im ganzen Gebiete der Romania herrschenden pasqua,
könnte als der zu Ostern Getaufte gedeutet werden. Jud in JHGG
49, 5 (1919). Vgl. noch Pascasinus, Bischof von Marsala. 5. Jh.
Chevalier 3501.

Petrus und Paulus. Apostelfürsten.
Paulinus. Bischof von Nola f 431. BHL 951.
P i e n t i u s. Pientius, Bischof von Poitiers 6. Jh. Chevalier 3667. Auch

als christlicher Deutungsname möglich. Pientius pius.
Probianus. Bischof von Bourges. 6. Jh. Chevalier 3824. Vgl. BHL

1011.

Project us. Findet sich auf den christlichen Inschriften Galliens,
der Rheinlande und Roms. Man kann in ihm einen altchristlichen
Demutsnamen erblicken, gleich wie Jactatus (Ausgesetzter), wozu
dann als Gegenstück Revocatus zu erblicken ist. Doch ist der
Name auch auf den hl. Projectus zurückführbar (frz. S. Prix,
Bischof von Clermont). BHL 1006 Planta 99. Jud in JHGG 49,
17 (1919). Ebenso kann Revocatus auf Heilige bezogen werden.
Chevalier 3939.

R e m e d i u s. Ein Bekenner von Trient. 4. Jh. dann auch Re-

migius, Bischof von Reims. 6. Jh. BHL 1038—39. Farner 72. Re-

medius, Remigius sowie Remegius werden synonym gebraucht.
Siehe die Varianten der Vita S. Remedii MG Auct. ant. IV 2, 64

(1885) und der Hist. Francorum von Gregor von Tours. MG SS

rer. merov. 1, 92 (1885).
R u s t i c u s. Mehrere Bischöfe des 5.—7. Jh., ein hl. Bischof von

Clermont. 5. Jh. Chevalier 4103.



Die Anfänge des Klosters Disentis 47

Secundinus. Einige Heilige. BHL 1095. Chevalier 4194.

S i 1 v a n u s. Einige Märtyrer der Frühzeit, darunter ein Abt von Lerin.
BHL 1118. BHG 230. Vielleicht hat auch die Etymologie dieses
Wortes zu seiner großen Verbreitung beigetragen.

Stefanus. Diakon und Märtyrer. Vgl. Farner 30—33.

Theodorus. Bischöfe und Märtyrer. BHL 1170—72. BHG 247.

Ursacius. Heiliger von Nikomedien. 4. Jh. BHL 1319, andere die-
ses Namens siehe Chevalier 4605.

Ursicinus. Bischof von Ravenna. 6. Jh., in der gleichen Stadt
auch ein Arzt und Märtyrer. Ferner Ursicin, Stifter von St. Ur-
sänne im 7. Jh. BHL 1216, Hauck 1, 269.

U r s u s. Bischof von Ravenna 4. Jh. Auch Märtyrer der thebaischen
Legion und mehrere Heilige des 5.—6. Jh. BHL 1222.

Valentio. Frühchristlicher Märtyrer. Chevalier 4620.

Valerius. Bischof von Auxerre und ein Bischof von Saragossa,
beide unter Diokletian gelebt, letzterer durch das Leben des hl.
Laurentius bekannt. BHL 1227—28.

Valerianus. Bekannt aus dem Leben der hl. Cacilia. BHL 1226.

V e n e r i u s. Eremit des 7. Jh. BHL 1233.

Victor. Papst Victor I. (2. Jh.), ein Heiliger der thebaischen Legion,
sowie andere Heilige können in Betracht kommen. Großen Ein-
fluß muß jedenfalls das Geschlecht der Victoriden auf die Fort-
Pflanzung dieses Namens gehabt haben. Ein Bischof Victor von
Chur zu 614, ein zweiter von Chur, dann Praeses Victor c. 720.
BHL 1237—42, Martin, Études 444—447, Farner 44.

Vigilius. Bischof von Trient 5. Jh., der Schutzheilige dieses Terri-
toriums, bis zu dem ja auch die Raetia prima reichte. Im 6. Jh.
ein Papst Vigilius, c. 720 ein Bischof von Chur. Im 7. Jh. ein
Bischof von Auxerre. In Pfävers hatte man schon sehr frühzeitig
Reliquien eines hl. Vigilius. BHL 1244, Martin, Études 446, Piper
L. C. 395.

Vitalis. Heilige dieses Namens möglich, kann auch als altchrist-
licher Taufname das neue Leben des Täuflings bedeuten, ähnlich
wie Vitalinus. BHL 1255.

Viventius. Heilige dieses Namens. BHL 1259.

Zeno. Bischof von Verona. 4. Jh. BHL 1299. Farner 47.

Aus dieser Zusammenstellung ergibt sich, daß die Disentiser
Mönchsnamen von 750—900 sich ebenfalls gut der allgemeinen
These einordnen, daß mittelalterliche Namen entweder germa-
nisch oder christlich-kirchlich sind. Diese christliche Namen-
gebung hat sich ja seit dem 4. Jh. in der ganzen Romania ver-
breitet und so auch seit jener Zeit im abgelegenen rätischen Berg-



48 Die Anfänge des Klosters Disentis

land Fuß gefaßt; zugleich mit dem Christentum zog auch sein

Namengut und seine Namensymbolik einio.
Neben dem weitaus vorherrschenden christlichen Namen-

bestände sind unter den Mönchsnamen auch neulateinische
oder frühmittelalterliche Bildungen zu bemerken.
Es sind Adjektive oder Appellative, welche Herkunft, Wohnsitz,
Stellung, Beruf oder sonst körperliche oder geistige Merkmale be-

zeichnen. Sie sind oft von den alten Cognomina schwer zu unter-
scheiden, da sie aus dem gleichen Prinzip entstanden sindn. In
unserm Material dürften es folgende sein: Italicus und Panno-

nius, welche die Zugehörigkeit zu einem Lande (Italien und Pan-

nonien) bezeichnen. Weiter Olenus (Ölpresser?), Montanarius
(Bergler), Valesianus (Taler), Stradarius (Straßer), Sanatissimi
(Kerngesunder), Madarius (Kahlkopf). Letzteres ist eine graeko-
lateinische Bildung und ersetzt das lat. Calvus, Calvolus. Damit
ist natürlich nur gesagt, wie diese Namen entstanden sind, der
Pannonius kann geradesogut in Chur geboren sein, aber ur-
sprünglich lag in diesem Namen ein Hinweis auf Pannonien;
der Stradarius kann ebensogut ein Hirte und der einem Bündner
gut anstehende Name Sanatissimus kann ein bleicher, hüstelnder
Mönch gewesen sein.

Endlich kommen wir zu der dritten Kategorie von
Namen, welche den ältesten, aber auch den kleinsten Bestand
aufweist: die römischen Namen. Als wirkliche lateinische
Cognomina, teilweise mit Nachwirkung der römischen Kaiser-

namen, kommen in Betracht: Antianus, Aulerius, Adpo, Bassa-

nus, Praestans und Praestantius, Thiberius, Vitalio. Dabei ist zu
beachten, daß wir bei dem einen oder andern Namen doch noch
mit christlichem Einfluß zu rechnen haben. Unsere kritischen
hagiographischen Hilfsmittel sind eben noch nicht ganz aus-
gebaut, um als abschließend angesehen werden zu können^. So

ist klar, von der eigentlichen römischen Namenswelt ist recht
10 Jud J., Zur Geschichte der bündner-romanischen Kirchen-

spräche. JHGG Bd. 49 S. 20, 30, 33 (1919).
u Planta 99.
12 Veraltet ist das meist von den Philologen herangezogene Werk:

Stadler J. E., Vollständiges Heiligen-Lexikon. 5 Bde. Augsburg 1858-75.

Wenig besser ist F. Doyé, Heilige und Selige der römisch-katholischen
Kirche. 2 Bde. Leipzig 1929.



Die Anfänge des Klosters Disentis 49

wenig auf uns gekommen. Römische Kultur ist überhaupt erst
spät in Rätien eingedrungen. Daher die erstaunliche Armut latei-
nischer Inschriften und römischer Überreste in den bündnerischen
Alpentälern, das auffallende Fehlen der römischen Siedelungs-
namen is. Freilich auch in den andern Ländern ist der Namen-
schätz nicht weniger christlich; was aber unsere romanischen
Namen interessanter gestaltet, ist ihr Überwiegen gegenüber dem

germanischen Elemente bis ins 9. Jh., nachdem in Frankreich
und Italien bereits die Völkerwanderung ihre Vorherrschaft unter-
graben hatte.

2. Die germanischen Namen.

Es ist zunächst das Verhältnis der romanischen zu den ger-
manischen Namen, das uns in unsern Disentiser Listen inter-
essiert.

Romanisch : Germanisch : Summa :

Aug. 128 36 164

Sang. 44 49 93
Fab. 45 19 64

Mithin beträgt die Disentiser Mönchsliste von c. 750 bis c., 810
etwas mehr als 1/5 germanisches Namengut, das aber bis c. 850
über die Hälfte ausmacht, um dann um 880 wieder auf s/io zu-
rückzugehen. Dazu ist das sonstige rätische Namenmaterial in
Vergleich zu ziehen. Von den 120 Namen des Testamentes von
Tello 765 sind kaum 1/10 deutsch". Von den rätischen Privat-
Urkunden aus der Gegend von Chur, die Robert Durrer gefunden
hat und die aus der Zeit von 768—800 stammen, sind bereits 1/5

der Personennamen deutsch". Die, vorarlbergischen Urkunden,
wenigstens deren Hauptmasse, ergeben im 9. Jh. ziemlich stän-
dig ein Drittel deutscher Namen. Stark vorangeschritten ist
dieses Verhältnis z. B. für Rankweil um 920, wo unter 42 aus-
schließlich rätischen Richtern gerade genau die Hälfte deutsche

is Jud J., Ist das Bündnerromanisch eine italienische Mundart?
Bündnerisches Monatsblatt 1917 S. 133—134. Den gesamten Fragen-
komplex siehe bei Stähelin Felix, Die Schweiz in römischer Zeit. Basel
1927 S. 9—16, 292—293, 505.

" Planta 96.
is Durrer 50—54.

4



50 Die Anfänge des Klosters Disentis

Namen tragen, während die alamannischen Richter durchwegs
fast keinen romanischen Namen führen^. Nehmen wir noch die
Listen der zwei andern rätischen Klöster Pfävers und Münster-
Tuberis zu Hilfe. Nach Aug. 398—399, 8 sind unter 47 Mop.-

chen von Pfävers nur i/r germanischen Namens, nach Aug.
56-57 etwa i/ß- Um die Mitte des 9. Jh. zeigt der Mönchskon-
vent unter 52 Mitgliedern nur etwa 1/5 althochdeutsche Namen
(Sang. 71—72). Zu Beginne des 9. Jh. drängte sich das germa-
nische Element in Münster nicht besonders vor, es bildet etwa
1/5 des Ganzen (Aug. 64 a und 66, 4—8), um dann aber um 880
im Gleichgewicht zu stehen (Fab. 158—159). Der Katalog des

Frauenklosters Katzis (Sang. 298—299) zeigt ganz überwiegend
romanischen Namenbestand. Da er schon an seiner Spitze drei
Äbtissinnen nennt, muß er 8-/9. Jh. datiert werden". Disentis
und Tuberis, beide an Eckpunkten, geographisch wie politisch
betrachtet, gelegen, gehen ungefähr gleiche Wege, sie sind im
9. Jh. einer starken Germanisation unterworfen. In der zweiten
Hälfte des 8. Jh. zeigen sie eine langsame Germanisation von
1/10 zu 1/5, um dann aber eine schnellere Durchdringung im Laufe
des 9. Jh. zu erleiden. Suchen wir die Gründe namhaft zu
machen.

Wir nehmen zunächst unsere Ergebnisse über den Luk-
manierpaß, die wir dann im letzten Kapitel begründen werden,

voraus, und stellen fest, daß der Lukmanier erst im 9.-10. Jh.
eine mehr als lokale Bedeutung erlangt hat. Ebenso kann über
die Oberalp vor dem 9. Jh. noch kein bedeutender Verkehr statt-
gefunden habend. Schon im 8. Jh. setzte im vorarlbergischen
Rätien eine langsame, aber sichere Durchsetzung mit alaman-
nischen Elementen ein. Rätien gehörte seit 537 zum Franken-
land. Bald nachher wurde die nördliche Region der Raetia prima,
das Bodenseegebiet mid das untere Rheintal bis zum Hirschen-

ig Planta 96.

" Die Inschrift, welche eine Gründung durch Bischof Victor von
Chur berichtet, ist eine Fälschung aus dem Ende des 15. Jh. Egli E.,
Die christlichen Inschriften der Schweiz vom 4.-9. Jh. MAGZ 24, 42

(1895). Die teilweise wertlosen Nachrichten der Überlieferung siehe
bei Simonet J., Raetica varia. Beiträge zur Bündner-Geschichte. 4. Lfg. :

Geschichte des Klosters Cazis. Chur 1923. S. 128—133.
is Siehe unten Kap. V. Abschnitt 1.



Die Anfänge des Klosters Disentis 51

sprang bei Oberriet in die alamannische Gauverfassung ein-

bezogen. Die Alamannen aber, ohnehin jedem römischen Wesen
feind, schonten hier Einrichtungen und Sprache wenige. Dieser
nahe alamannische Einfluß läßt sich in den Namen der Churer
Victoriden deutlich nachprüfen. Bis auf Tellos Vater Victor
(c. 720) waren ihre Namen romanisch, dieser Victor aber hei-
ratete eine deutsche Teusinda. Von den vier Söhnen erhielt der
eine, Tello, einen deutschen Namen, von der folgenden Gene-

ration aber hatte nur ein Neffe Tellos den Namen Victor, die
beiden Nichten hingegen hießen Teusinda und Odda^o. Diese
mehr oder weniger friedliche Germanisierung wird aber durch
die Teilung von Bistum und Grafschaft Chur (806) zu einem

systematischen Vorstoß. Die Bedeutung Rätiens war nämlich
durch die Angliederung des Langobardenreiches an das frän-
kische Reich (774) als Verbindungsland bedeutend gewachsen.
Dem entsprach von Seiten Karls des Großen der Wunsch, den
rätischen Kirchenstaat, in dem vielleicht über ein Jahrhundert
nie genau zwischen Privateigentum und Staatseigentum der
Churer Bischöfe unterschieden worden war, aufzuheben und über
alles, was des Staates war, seinen Grafen Roderich zusetzen^. Da-
durch sollte der rätische Paßstaat mehr an das Reich gezogen
werden. Roderich wie sein Unheilgeselle Herloin kamen nach
Rätien und entledigten sich ihres Auftrages

' in sehr gründlicher
Weise, wie uns die Berichte des Churer Bischofs an Ludwig den
Frommen zeigen22. Wir gehen nicht fehl, daß mit der umfassen-
den Einführung der fränkischen Grafschaftsverwaltung Roderich
zur Sicherung seiner Stellung germanisches Beamtenpersonal und
sonstige Anhänger nach Rätien führte, um so mehr, als der
Kirche die ganze Trennung der Gewalten nicht so gelegen war^s.
Um das Jahr 831 wurde dann ein Urbar des Reichsgutes an-
gelegt, das klar eine Germanisation der obern Schichten darlegt.

13 Planta P. C., Das alte Rätien. Berlin 1872. S. 268. Pult C.,
Über die sprachlichen Verhältnisse der Raetia prima im Mittelalter.
St. Gallen 1928. S. 8 f., 23 f. (Extrait de la Revue de Linguistique
romane t. 3, 157—205. Janvier—Juin 1927.)

20 Planta 96—97.
21 Stutz, Divisio 7 f.
22 Stutz 1. c.
23 Stutz 1. c., bes. 9 f.



52 Die Anfänge des Klosters Disentis

Leider ist uns dieses Urbar nur in einer, wie es scheint, un-
vollständigen Abschrift von Gilg Tschudy erhalten®. Es zeigt,
wie gerade in der Gruob (Talkessel von Ilanz )und in dem süd-

lieh gelegenen Lugnetzertal eine starke Germanisation statt-
gefunden haben muß. In dem genannten Gebiete, das ministe-
rium Tuverasca genannt ist, sind fast 2/3 der Lehensinhaber
germanischen Namens®. Offenbar haben hier politische Ten-
denzen den reicheren Einwanderern geholfen, sich in Rätien
droben schnell größere Güter anzueignen.

Diese politisch-wirtschaftlichen Hintergründe erklären uns
die so schnelle Germanisation des Klosters Disentis in der ersten
Hälfte des 9. Jh. Als Benediktinerkloster war Disentis von An-
fang an romanischen wie germanischen Elementen zugänglich.
Der zweite Name der Reichenauer Liste nach Ursicin ist bereits
Wago, und dann folgen sich gerade zu Beginn der Liste relativ
viele germanische Namen (c. 1/4). Wie noch später darzulegen
sein wird, war die Klostergegend nur spärlich bewohnt. In dem

Eintrag der germanischen Familien in das Reichenauer Kon-
fraternitätsbuch zu Beginn des 9. Jh. sehen wir eine Folge der

sog. Divisio Karls d. Gr. Das Kloster erhält germanische Kolo-
nisatorenfamilien. Daß sich auch der Konvent stark germani-

21 Text bei Mohr 1, 283—300. Planta P. C., Das alte Rätien.
Berlin 1872. S. 518—530. Literatur und Lokalisierung bei Stutz, Di-
visio 18 f., 47 f. Dazu noch A. v. Sprecher, Die Ansiedlung von Ger-

manen in Churrätien im Zusammenhang mit der Teilung zwischen Bis-
tum und Grafschaft Chur durch die Karolinger. Bündnerisches Mo-
natsblatt 1922 S. 65—82. Neuerdings läßt es Mayer E., Zur rätischen
Verfassungsgeschichle ZSG 8, 386—394 (1928), erst um die Mitte des
10. Jh. entstanden sein. Dazu ablehnend U. Stutz in Zeitschrift der
Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte. Germ. Abt. 50, 609 (1930). Für
die alte Datierung auch Baldauf 3—13, derselbe 83—92 über die ana-
loge Germanisierung von Unterrätien.

25 Der Disentiser Abt Victor (960) steht im Pfäverser Verbrüde-
rungsbuch Fab. 144, 23 ebenfalls unter den Lebenden oder Ver-
storbenen der Tobrasca. Disentis wird daher auch zum ministerium
Tobrasca zu schlagen sein. Die im Reichsurbar genannte cella in spe-
cula ist früher mit Disentis identifiziert worden, was aber kaum rieh-
tig. ist, denn diese cella ist nicht unter der Tobrasca (Tuverasca) auf-
gezählt, und die dort genannten Orte Ruschein, Ladir, Seth lassen
keinen Schluß zu. Literatur bei Stutz, Divisio 15.—16. JHGG 54, 235

(1914) und 57, 154—157 (1927). Baldauf S. 22 Anm. 2.



Die Anfänge des Klosters Disentis 58

sierte, zeigt seine Namenliste von c. 850. Hier geschah es in
noch größerem Maßstabe als in Pfävers, was vielleicht schon
ein Zeichen sein mag, daß die Paßlage unserm Kloster mehr Be-

deutung zuzuweisen scheint.
Wir sprachen bis jetzt von den romanischen und germa-

nischen Namen; es ist nun Zeit, daß wir uns Rechenschaft
geben, ob man von der Namensform Schlüsse auf
die Nationalität des Trägers ziehen kannte. Man
wird im allgemeinen annehmen müssen, daß ein Volk eigene
Sprache und eigene Benennungen fremden vorgezogen hat und
der Tradition gefolgt ist. Je stärker nun aber die Einflüsse einer
Nation auf die andere sind, um so weniger sind die Namen ein
Kriterium, um die Nationalität der Träger festzustellen. Vor der
Divisio läßt sich in Rätien kein geschlossener Vorstoß der Ger-

manen dartun. Wir werden daher nach dem Reichenauer Ver-
zeichnis nicht in die Irre gehen, wenn wir behaupten, der Groß-
teil der Mönche sei romanischer Zunge gewesen. Gerne sei zu-
gegeben, daß auch Germanen romanische Namen getragen haben.
Es kann sich um eingewanderte Familien, die sich den allge-
meinen sprachlichen Verhältnissen anbequemt haben, oder es
kann sich auch um „gemischte Ehen" handeln^. Weiter wissen
wir ja, wie christlich das romanische Namensgut war und wie
man daher aus religiösen Rücksichten sich gerne christlich-
romanische Namen beigelegt haben kann. Dann war auch der
alamannische Einfluß schon in der zweiten Hälfte des 8. Jh. nicht
unbedeutendes. Wir werden daher bis zur Divisio (806) im a 11 -

es Planta 96—97. Pult C., Über die sprachlichen Verhältnisse der
Raetia prima im Mittelalter. St. Gallen 1928. S. 25. Nach W. Meyer-
Lübke, Einführung in das Studium der romanischen Sprachwissen-
Schaft 3. Aufl. Heidelberg 1920 S. 249, besagen die Namen in der
Nationalitätenfrage höchstens in den ersten Jahrhunderten etwas, allein
schon für das 7. und 8. Jh. sei ein solcher Schluß ganz unberechtigt.

2T Wartmann 1 nr. 165. Urk. v. 802. Priectus hat zwei Söhne:
Baifred und Onoratus.

28 Vgl. die deutschen Namen der Victoriden Planta 96—97. Der
nachmalige Abt von St. Gallen, Othmar, erhielt in Chur seine Aus-
bildung, obwohl er genere Alamannorum oriundus war. Dies mag
noch auf andere solche Fälle und auf das Vorhandensein einer höhern
Bildungsstufe in Rätien hinweisen. Vita S. Othmari cap. 1. St. G. Mitt.
12, 95 (1870).



54 Die Anfänge des Klosters Disentis

gemeinen von größeren gleichlautenden Gesamteinträgen auch
auf die Nationalität schließen können. Nach der Divisio wird
dieser Einfluß bedeutend stärker. Es war natürlich, daß die ein-
heimischen Romanen sich auch in der Namengebung beein-
flussen ließen, je mehr die Germanen über sie durch Herrschafts-
rechte, Bevorzugungen, größere Gütererwerbungen Macht be-
kamen. Die Kolonisatorenfamilien, die bis auf den letzten Namen

germanisch sind, sprechen deutlich für eine eigentliche Ein-
Wanderung. Ebenso, daß nun das germanische Element im
Kloster von 1/5 bis auf 1/2 steigt, weist auf starken nationalen
Einfluß hin. Um 850 vermischen sich die Nationalitäten und da-
her auch ihre Personennamen. Es ist dies der Zeitpunkt, wo
nur noch in besonders dokumentierten Fällen vom Namen auf
die Nation geschlossen werden kann. Wir wiederholen es, nur
bei größeren gleichlautenden Namenreihen, wie
z. B. bei den germanischen Familien des Reichen-
au er Verbrüderungsbuches, kann von den Namen
auf die Nation des Großteils der Träger geschlos-
sen werden®. Dies gilt nicht von nur einzelnen Namen, außer
es sei jeder andere Einfluß ausgeschaltet, was schwer zu be-

weisen ist. Die benachbarten Länder sind schon in den Stürmen
der Völkerwanderungszeit von den Germanen überflutet worden.
Schon seit dem 5. Jh. sind die Elemente dermaßen gemischt, daß

von einem Schluß vom Namen auf die Nation nicht mehr die
Rede sein kannso. Das weniger verlockende abgeschlossene
rätische Bergland ist von dieser Flut vorerst verschont geblieben,
bis endlich auch hier die erste Hälfte des 9. Jh. die Entwick-
lung nachholte. Disentis erlitt um diese Zeit seine große Ger-
manisation. Aus der Mönchsliste von 880 kann jedoch nichts
mehr geschlossen werden, die Einflüsse sind zu groß.

Es sei hier auch gleich die Frage beantwortet, ob die
Mönchslisten Taufnamen oder Klosternamen aufweisen.
Betreffs der romanischen Namen ist zunächst klar, daß die vielen
Namenswiederholungen gegen eine solche allgemeine Übung

sprechen, beim Eintritt ins Kloster den Namen zu wechseln. Man

hätte ihnen nicht immer die gleichen Namen gegeben, schon

29 Giry A., Manuel de Diplomatique 2. ed. Paris 1925. p. 357.
so Giry 1. c. 356—357. Planta 96.



Die Anfänge des Klosters Disentis 55

wegen der Verwechslung, stehen doch z. B. in der St. Galler
Liste, die doch zweifelsohne Profeßliste ist, einmal drei Valerius
hintereinander. Die Namen sind übrigens ziemlich die gleichen
wie diejenigen der Tobrasca. (Fab. 140 f.) Ob nicht vielleicht
der eine oder andere schwerfällige deutsche Name in einen leich-
teren lateinischen umgewandelt wurde, muß ganz dahingestellt
werden. Der Namenwechsel von Willibrord zu Clemens, von
Winfrid zu Bonifatius kann nicht in Parallele gesetzt werden,
denn diese bekamen von Rom aus ihre spezielle Mission und
darum römische Märtyrernamen als Schutzpatrone^. Hingegen
mag man daraus, daß der Gote Witiza aus Septimanien im
Kloster Dijon seinen Namen in Benedikt (von Aniane) wech-
selte, schließen, er habe seinen den Burgundern rauh klingenden
Namen vielleicht umändern wollen, falls man darin nicht eher
die Absage an seinen gräflichen Vater erblicken wilPV

Wenn wir Mönche mit zwei Namen in den Listen finden,
beide verbunden durch ein sive, alias, cognomento qui dici-
tur etc., so weist das gerade hin, wie die Namen nicht einfach
umgeändert wurden^. Irische Mönche nahmen gerne einen zwei-
ten Namen an, der entweder meist alttestamentlich oder römisch
war (David, Marcellus, Gregorius, Dominus)-'*.

Wir haben also in unsern Disentiser Mönchsnamen nicht
Klosternamen, sondern Taufnamen zu sehen. Die Benediktiner
haben ja überhaupt das germanische Namensystem unangetastet
gelassen, erst die Franziskaner und Dominikaner des 13. Jh.
haben eine solche Namensänderung wesentlich gefordert^. In
den schweizerischen Benediktinerklöstern wurde bald nach Bil-
dung der Kongregation (1602) die Sitte angenommen, den No-
vizen bei der Profeß einen neuen Namen zu gobon-A

Eine letzte Frage sei noch berührt: Können wir aus diesen
31 Hauck 1, 427.
32 Hauck 2, 588. Schubert H. v., Geschichte der christlichen

Kirche im Frühmittelalter, Tübingen 1921. S. 616.
33 Socin Adolf, Mittelhochdeutsches Namenbuch, nach oberrhei-

nischen Quellen des 12. und 13. Jh. Basel 1903. S. 229—231.
34 Aug. 49, 23. St. G.Mitt. 11, 79 (1869), KAR 2, 1165.
35 Nied Edm., Heiligenverehrung und Namengebung. Diss. Frei-

bürg i. Br. 1924. S. 22-23.
36 Album Desertinense S. 84.



56 Die Anfänge des Klosters Disentis

langen Mönehsreihen die Alamannen, Franken, Langobarden und
Ostgoten herauslesen? Konnten wir überhaupt nur mit großen
Kautelen zwischen Romanen und Germanen in der Zeit von
750—850 unterscheiden, so ist es geradezu unmöglich, eine
säuberliche Teilung nach germanischen Stämmen durchzuführen.
Die germanischen Völker hatten sich unter sich und in den Nach-
barländern Italien, Frankreich schon jahrhundertelang mit den
Romanen gemischt. Retreffs der sprachlichen Form unserer
Disentiser Namen, soweit sie nicht latinisiert sind, findet sich
kein einziges Suffix, das nur spezifisch alamannisch, fränkisch
usw. wäre. Lautlich sprechen eine Reihe von Namen wie Ker-
prêt, Pernardus, Purchardus, Liutker usw. fürs Alamannische.
Die Verteilung dieser Namen zeigt auch, daß ganz gut fränki-
sches Namengut dabei sein kannN. Dabei ist aber immer zu be-

achten, daß sich diese Anzeichen auch nur auf den Schreiber be-
ziehen können, nicht auf den Träger. So könnten uns nur Spe-
zialstudien der historischen Namengeographie dem Ziele nähern'®.
Wir müssen uns begnügen mit der Wahrscheinlichkeit, daß die
eingewanderten Germanen meist Alamannen oder Fran-
ken gewesen sind. An den Einfluß der Ostgoten, die
493—537 Rätien und 537—568 die Lombardei inne hatten, er-
innern Namen wie Aba, Ata, Engila, Rihodila. Die Erben der
Lombardei waren die aus Pannonien kommenden Langobarden,
deren Reiche aber 774 von Karl d. Gr. ein Ende bereitet wurde.
Völkisch waren sie schon lange nicht mehr einheitlich, ihre
Sprache starb im 10. Jh. aus39. Aus unsern Mönchsreihen mögen
an ihren Einfluß etwa erinnern: Aug. Wago, Subo, Maio, Rot-
tarius, Raldo; Sang.: Scalcho, Adelchix, Ado, Alto, Recho,
Agimo, Liuzo, Azo; Fab.: Sugo und AlboirP". Alle diese Ein-
flüsse konnten sich auf verschiedenen Einwanderungswegen nach
Rätien verpflanzen und hier sich beliebig kreuzen. Rätien war
ja immer das Land, in dem sich die verschiedensten Kulturwellen

37 Freundl. Mitteilung von Dr. W. Uenzen, Freiburg (7. Jan. 1929).
38 Das deutsche Namenbuch von Förstemann ist nicht nach

Stämmen geordnet; Schönfeld geht nur bis zum 6. Jh.
39 Hartmann L. M., Geschichte Italiens im Mittelalter. II. 1, 19

(1900), 2, 14-16 (1903), III. 1, 2-3 (1908).
Bruckner 215—336.



Die Anfänge des Klosters Disentis 57

schneiden konnten«. Die südlichen wie nördlichen und west-
liehen Einflüsse konnten von Chur-Ilanz her rheinaufwärts zie-
hen. Rätien war ein Paßstaat, ein Grenzland, das im 8./9. Jh.
seine Eingangswege und Alpenpässe germanischem Kultureinfluß
zu öffnen begann.

3. Die Herkunft der klösterlichen Siedlung.

Wollen wir Herkunft und Rekrutierungsgebiet des Kloster-
konventes des 8. Jh. ermitteln, so bleibt gar nichts anderes

übrig, als aus den Namen des Reichenauer Verzeich-
n i s s e s und sonstigen sekundären Kenntnissen uns ein an-
näherndes Urteil zu bilden. Das Spezifische von Aug. ist das
Verhältnis der romanischen zu den germanischen Namen (1:1/3)
und das Vorkommen gewisser typischer romanischer Namen.

Spezifisch ist das Verhältnis zwischen roma-
nischen und germanischen Namen. In den gleich-
zeitigen Privaturkunden von Frankreich bilden die romanischen
Namen nur einen geringen Bruchteil, in Italien mögen sie im
großen Durchschnitt etwa ein Drittel bis ein Viertel, teilweise
auch nur ein Fünftel und noch weniger ausmachen, in den räti-
sehen Urkunden haben sie anfangs ein sehr großes und bis Ende
des 9. Jh. ein entschiedenes Ûbergewichps. Das gleiche Ergeh-
nis kann aus den Verbrüderungsbüchern ermittelt werden. Unter
den Kanonikern von Paris, unter den Mönchen von Gorze, Ger-

main-des-Prés, St. Denis, Flavigny tragen nur wenige roma-
nische Namen, von denen noch die Mehrzahl biblische oder
Heiligennamen sind. Nicht viel mehr zeigen die rechtsrheini-
sehen Klöster Gengenbach, Ettenheim, Schuttern, Schwarzach, in
deren Gegend man im besten Falle auf einige wenige Reste
romanischer Bevölkerung schließen kann«. Wohl wissen wir,
daß in der Raetia secunda trotz der im 5. Jh. erfolgten Wieder-
eroberung durch Bajovaren undSueven sich sogar noch im 9. Jh.
in der Gegend von Salzburg und Regensburg romanische Dörfer
erhalten haben, aber das Verbrüderungsbuch von St. Peter zu

« Planta 98.
42 Planta 96.
« Schulte AI., Über Reste rom. Bevölkerung in der Ortenau. Zeit-

schrift' f. d. Geschichte d. Oberrheins N. F. 4, 300-314 (1889).



58 Die Anfänge des Klosters Disentis

Salzburg (784—907) zeigt den Namenbestand stark mit germa-
nischen Elementen durchsetzt, läßt auch die typischen Namen
unseres Verzeichnisses vermissen**. Uns nach Süden wendend,
sehen wir an der Äbteliste von Bobbio, daß das Kloster im 8. Jh.

schon längst langobardisch-fränkisch geworden war«. Nur bei
dem 751 gegründeten Kloster Nonantola weisen die Mönchs-
listen zur Hälfte romanisches Namengut auf«. In diesen Stri-
chen hat sich die Tradition besser erhalten. Dieses 10 km nord-
östlich 'von Modena gelegene Kloster war in der Nähe jener
Gegenden, in welchen noch lange ein dem Rätoromanischen ver-
wandter Dialekt gesprochen wurde. Nicht nur an den Quellen
des Rheins und des Inns, nein, auch an den Mündungen des

Isonzo und der Piave wurde „romanisch" gesprochen. Cividale,
Görz, Aquileja waren die östlichen Grenzen dieses Sprach-
gebietes, das sich bis ins Venetianische ausdehnte*?. In der Nähe
weisen auch Reichenau und St. Gallen bereits im 8. Jh. eine
andere Namensfarbe auf. Das 724 von Pirmin gegründete Insel-
kloster hatte wohl in seinen Anfängen Mönche mit romanisch-
gotischem Namen, wurde aber bald alamannisches Kloster«. Die

ganze Bodenseegegend ist im 8. Jh. bereits definitiv germanisiert.
Das St. Galler Necrologium wie die ältesten Profeßlisten weisen

sozusagen rein germanischen Namenbestand auf«.
So zeigen einzig die drei rätischen Klöster Pfä-

vers, Disentis und Tuberis im 8./9. Jh. einen über-
wiegend romanischen Namenbefund auf. Dieses
Namenterritorium deckt sich mit den Grenzen Rätiens in der
fränkischen Zeit: vom Gotthard nördlich zum Hirschensprung
und von dort bis Meran und wieder über die Gebirgskämme des
Südens zurück zum Gotthard. Wie eine Insel überdauerte Rätien

** MG NN 2, 4—44, Pult C., Über die sprachlichen Verhältnisse
der Raetia prima im Mittelalter. St. Gallen 1928. S. 7.

« Fonti per la storia d'Italia 52, 28 (1918).
« Aug. 77-80, 92—93. Sang. 181—182, 191—195.
*? Gartner Th., Handbuch der rätoromanischen Sprache und

Literatur. Halle 1910. S. 5—7.
*8 Aug. 25, lf. KAR 2, 1134.
*9 St. G. Mitt. 11, 82—105 (1869), Piper L. C. 111. Pult C., Über

die sprachlichen Verhältnisse der Raetia prima im Mittelalter. St. Gal-
len 1928. S. 20—22.



Die Anfänge des Klosters Disentis 59

mit seinem überwiegend romanischen Namengute die Völker-
Wanderung.

Die typischen romanischen Namen des Disentiser Verzeich-
nisses in Aug. sind nach der Zahl ihres Vorkommens : Victor 9,

Vigilius 6, Ursicinus 6, Silvanus 5, Lupus 5, Dominicus 4,- Vale-
rius 3; in Sang.: Vigilius 9, Valerius 8, Dominicus 4, Silvanus 3.

Ähnlich ergeben die Listen von Tuberis und besonders von Pfä-
vers die gleichen dominierenden Namen. Das Charakteri-
stische des rätischen Onomastikons des 8./9. Jh.
sind daher die Namen: Victor, Valerius, Vigilius,
Silvanus und Dominicus. Zu diesen gesellen sich gerne
noch Ursicinus, Lupicinus, Honoratus, Leontius, Lidorius, Aure-
lianus usw.

Zuerst bemerken wir, daß in Aug. die Ursicinusreihe und die

Agnellusreihe das gleiche Gepräge aufweisen, daß also erstere
sich etwa aus dem gleichen Territorium konstituierte wie die
zweite. Fassen wir nun besonders die ersten zwanzig Namen ins*
Auge, so fällt auf, daß etwa ein Viertel davon germanische Namen
sind ; die führenden romanischen Namen sind in der ganzen Liste
die gleichen. Suchen wir nun ihre geographische Verbreitung be-
sonders auf Grund der L. C. zu bestimmen.

Ursicinus. Etymologisch ist er ein romanischer Name, dessen
weite Verbreitung aber der Obersetzung des germanischen Namens
Bero zugeschrieben wird. F. 1484. Planta 101. Jud 56. Einzig
Schönfeld 247, 292 spricht ihn ethnographisch als alamannischen
Namen an. Als sein erstes Vorkommen wird ein Alamännenkönig
des 4. Jh. bezeichnet. Neben dem Bischof Ursicinus von Ravenna
(6. Jh.) muß auch St. Ursicin, der Gründer von St. Ursanne (7. Jh.)
genannt werden. BHL 1216, Hauck 1, 269. Jud sucht überhaupt
die Ahnen dieses Namens nicht in Italien, sondern in Frankreich.
Dort, auf gallischen und rheinländischen, nicht aber auf italie-
nischen christlichen Inschriften, findet er diesen Namen wohl be-
legt. Jud 17. In der Namenwelt der L. C. ist es vor allem das
Gebiet von Pfävers, auf welchem der Name am meisten zu be-

legen ist; er findet sich auch in Disentis, Münster und Nonantola.
Auf rätisches Gebiet weisen wieder hin Durrer 23 sowie Wartm. 1

nr. 235; 2 nr. 680. Sonst ist er nur zerstreut da und dort zu
treffen, wie im Norden im Verbrüderungsbuch von Salzburg. MG
NN 2., 24 ool. 58, 38. Ursisinus. In Genua befindet sich das Grab
eines sonst nicht näher bekannten hl. Ursicinus, der Bischof von
Sarsinas in Ämilien war. Fest: 28. Jan. Fonti per la storia d'Italia
52, 54 (1918).



60 Die Anfänge des Klosters Disentis

Wago. Mönche in Fulda, Klingenmünster, Weißenburg, Augsburg,
Freisingen usw., also besonders in fränkischem Gebiete, aber auch
in alamannischen Gegenden, so als Freund von Reichenau und
St. Gallen, wie L. C. und St. Galler Urkunden bezeugen. Wartm. 1

nr. 186, 199 f. Bruckner 315 fand ihn in der Lombardei (zu 855

und 858), wo ja nach 774 eine fränkische Verwaltung und Ein-
Wanderung eingesetzt hatte. Er erklärt den Namen vom fränki-
sehen wagôn, sich bewegen, wozu auch die geographische Ver-
breitung des Namens einigermaßen stimmt.

Olinus. Diesen seltenen Namen möchte man als frühmittelalterliche
Neubildung ansehen, etwa Ölpresser bedeutend, was natürlich nur
auf die Entstehung des Namens, nicht auf den Beruf des Trägers
schließen läßt. Der Name kann von Süden kommen, z. B. aus dem
Tessin (Olivone von olivum), oder es kann an die heute noch im
Bündner Oberland gepflegte Flachspflanzung gedacht werden. Mög-
lieh wäre auch noch, daß es sich um einen echten alten lat. Namen
handelt, denn Olenus, Olenius usw. mögen nur formal verschiedene
Ableitungen des allen gemeinsam zugrunde liegenden Pränomens
aule aulus sein. Olenius fand sich auch in einer etruskischen
Inschrift. Siehe W. Schultzë, Zur Geschichte lat. Eigennamen. Abh.
d. kgl. Ges. d. Wissensch. Göttingen. Phil.-hist. Kl. V. Berlin 1904.
S. 73. Mehrere ähnliche Namen der L. C. wie Olef (Kloster Matt-
see), Olfh (Nonantola), Olifius (Langres) sind noch als bemerkens-
wert zu buchen. Vgl. De-Vit, Totius Latinitatis Onomasticon 4,

789 (1887).
11 a 1 i c u s. Bedeutet einen aus Italien Stammenden, denn das alte

lat. Cognomen Italicus ist doch bedeutend weniger wahrscheinlich.
Eine Kolonne in Aug. 628 trägt auch die Überschrift: Italicos, und
wirklich findet sich darunter eine Anzahl italienischer Bischöfe.
Italicus oder Edalicus ist sozusagen ausschließlich dem Kreise von
Pfävers eigen. Auf St. Galler Gebiet weist noch Wartm. 1 nr. 296,
354 hin.

S u b o. Ein seltener Name. In den L. C. findet sich ein solcher nur
noch als Freund der Reichenau angemerkt, dann zweimal in Di-
sentis und bei Wartm. 1, nr. 417 für d. J. 851. Bruckner 307

spricht den Namen als langobardisch an. Zuerst findet er sich bei
Paulus Diaoonus lib. VI. 38. MG SS rer. langob. et ital. p. 178,

Paulinus. Nachweisbar je einer in St. Gallen und Tuberis, sonst
aber in ziemlicher Anzahl im Gebiete von Pfävers, und zwar allein
viermal im engern Gebiete der Tobrasca. Dazu noch bei Durrer 23.

Justus. Findet sich in Nonantola, ja sogar drunten bei Benevent im
Kloster Monteverde ebenso wie in Westfranzien, in Lyon und
Charroux.

Maginbertus. Läßt sich außer in den fränkischen Klöstern Lorsch
und St. Michael besonders in den St. Galler Urkunden seit 752 nach-
weisen. Wartm. 1, nr. 15, 60.



Die Anfänge des Klosters Disentis 61

Basilius. Es ist wiederum Pfävers, das den Namen am meisten be-

legt, darunter drei Wohltäter aus der Tobrasca. Dazu noch Durrer
16 f. und Wartm. 2, nr. 401, 458.

Aurelianus. Außer Nonantola und Lyon macht wiederum das Ge-

biet von Pfävers am meisten auf diesen Namen Anspruch. Dazu
Wartm. 1, nr. 354.

Lupus. Läßt sich im ganzen Gebiete der Romania nachweisen,
kommt aber besonders in den italienischen Klöstern wie Nonan-
tola und Brixen vor. Die Tobrasca weist zwei solcher Wohltäter
auf, seit 790 zahlreich bei Wartm. 1, nr. 127, 224 f.

Leontius. In den Pfäverser Listen belegt, vier aus der Tobrasca.
Wartm. 1, nr. 187.

Ursus. Auf dem ganzen Gebiete der Romania nachweisbar, be-
sonders viele in Nonantola, aber auch im südlichen Monteverde
wie in Salzburg und im Herzen Westfranziens, in Rebais.

Aurel i u s. Neben Wartm. II. nr. 705 und Durrer 50 ist der Name
fast ausschließlich im Gebiete von Pfävers zu finden, dreimal in
der Tobrasca.

Faustinianus. Belegbar in Nonantola, Münster, Brixen, Reichenau.
Pannonius. Dieser interessante Name, an Pannonien erinnernd,

findet sich in keinem Kloster der damaligen Zeit. Daß dieser Name
hierher gewandert ist, erklärt sich daraus, daß sich schon unter
König Theudebert (534—548) der Machtbereich des fränkischen
Reiches bis nach Pannonien und zur Adria hin erstreckte. Die
Langobarden waren auch bis 568 in Pannonien. Das Suffix
-oniu ist nicht allein langobardisch - rätische Eigenart, son-
dern lebt im Altfranzösischen und heute noch in westschweizeri-
sehen Mundarten weiter. J. Jud im Bündnerischen Monatsblatt 1.917

S. 135. Wartm. I. nr. 61 belegt für 771 aus einer Kopie des 10. Jh.
einen Punnoni, Sohn der Sigga von Engishofen (Kt. Thurgau). Das
u geht möglicherweise auf ein falsch gelesenes offenes a der kam-
lingischen Schrift zurück. Der Name kommt in unserer Disentiser
Liste dreimal vor.

Wir können also einzelne Namen im ganzen Gebiete der Ro-
mania nachweisen, wie Aurelianus, Basilius, Justus, Paulinus
usw. Es kommt aber hier auf das Verhältnis der germanischen
und romanischen Namen an, die auf die Raetia prima und inner-
halb derselben rheinabwärts gegen Ilanz und Chur hin weisen.
Das Viertel deutscher Namen legt nahe, daß bei diesen ersten
Mönchen der Anstoß und Antrieb nicht allein von diesem Ge-
biete aus erfolgt ist, das doch wesentlich romanischen Namen-
Charakter bewahrt hat.

Zu diesen namengeographischen Gründen treten noch un-
sere sonstigen Erkenntnisse hinzu. Das mittlere Teilstück des



62 Die Anfänge des Klosters Disentis

Vorderrheintals, die Gruob, romanisch la Foppa genannt, er-
scheint um die Mitte des 8. Jh. schon als stark angebautes und
besiedeltes Land. Das beweisen die vielen bei Tello (765) ge-
nannten Ortschaften dieser Gegend. Schon die prähistorischen
Funde erweisen die Gruob als altes Kulturlands». Besonders die

Umgebung von Ilanz erscheint als der geeignetste und früheste
Besiedelungspunkt des Vorderrhein tales. Dieser Talkessel ist ja
auch nach dem sog. Dorfsystem besiedelt worden, während wie-
derum die Landschaft oberhalb des Russeinertobels bis ins 16. Jh.
die Flurverfassung des reinen Hofsystems aufweist". Schon im
Namen unterscheiden sich die beiden Landschaften. Oberhalb
der Felswand des Russeinertobels, also das Gebiet der Gemein-
den Disentis, Tavetsch und Medels, heißt die Landschaft: Sur-
sassiala (lat. supra saxella), im Gegensatz zur Sutsassiala (lat.
sub tus saxella) mit den Gemeinden Somvix, Truns, Schlans und

Brigels52. Dazu stimmt auch der Landschaftsname : Disentis. Die
ältesten Formen lauten : 765 Tello : „in loco, qui dicitur Desertina,
monasteerium regularium oonstructum esse scimus." (Mohr 1,12.)
„monasterium quod nuncupatur Desertina." (Mohr 1,17.) Dann
das Reichenauer Verbrüderungsbuch c. 826 : „de monasterio, qui
vocatur Desertinas." (L.C. 173.) „Desertinense monasterium" c. 880
im Pfäverser Verbrüderungsbuch (L.C. 374), „Monasterium Di-
sertinense" 965 (MGDD 1, 400 nr. 285). Schon der St. Galler
Mönch, der sich die Verbrüderung von Bobbio und Disentis mit
seinem Kloster 846 notierte, sagt uns : wie Bobbio von dem dort
vorbeifließenden Flusse seinen Namen trage, so Disentis von der
Nähe der einsamen Alpenss. Disentis ist also vom lat. desertum

so Heierli-Oechsli, 8—10, 31, 40. Purtscher 7—11 und derselbe im
Bündnerischen Monatsblatt 1922. S. 97—106, 129—150.

si Muoth J. C., Die Thalgemeinde Tavetsch. Bündnerisches Mo-
natsblatt 1898 S. 8—13. Dazu Purtscher 7.

52 Kühler nr. 1350. S. 186. Huonder J., Der Vokalismus der
Mundart von Disentis. Erlangen 1900. S. 9—11. Purtscher 70 A. 237.

53 L. C. 142. facta est eadem oonventio superiori capitulo pre-
notata inter istud coenobium et alia tria, unum sancti Columbani,
Bobii fluminis gloriosi nomen tenens, alteram Desertinense a vicini-
täte alpium deserti vocabulum trahens. Das Wort deserti ist nach-
getragen, der ganze Eintrag kann paläographisch gut 9. Jh. sein. Cod.
Sang. 915 p. 26.



Die Anfänge des Klosters Disentis 68

abzuleiten. Monasterium Disertina wurde zu Muster-Disertina,
wobei dann zwischen den beiden r Ferndissimulation eintrat
(r-r zu r-n, also Muster-Disertina zu Muster-Disentina«), Die
altfranzösische und mittelfranzösische Parallelform desertine
weist nach Westen hinss. Muster (sprich : Mustér) ist heute noch
der romanische Name, der auch andern klösterlichen Siede-

hingen, wie Tuberis, genannt Müstair, und Impedinis, genannt
Müstail, im Albulatal gegeben wurdet. So wird man Disentis
als wenig bebaute und einsame Gegend deuten dürfen,
in welcher dann ein monasterium (Muster) errichtet wurde.

Man darf sich aber das Gebiet von Disentis nicht als
ganz unbewohnt vorstellen. Die Felswand des Russeiner-
tobels ist nicht ein großes natürliches Hindernis, denn am rech-
ten Rheinufer kann man bequem den Fluß hinauf ziehen. Schon
die prähistorischen Funde hören nicht gleich bei Truns aufs?.

Wohl wurde bei diesem Orte (in Darvella) ein eisenzeitliches
Grabfeld entdeckt, dessen Gebrauchszeit in die Jahre 400—200
v. Chr. gesetzt wird, aber neueste Funde haben gezeigt, daß auch
die Sursassiala besiedelt war. Oberhalb Disla bei Faltscheridas,
also in der Nähe des Klosters, wurde ein Bronzedolch gefunden,
der sich jetzt im Klostermuseum befindet. Ferner fand sich eine
nun im rätischen Museum in Chur aufbewahrte bronzezeitliche
Mohnkopfnadel, die wahrscheinlich auf Gräber hinweist. Dieses
letztere Fundstück offenbart schweizerischen Ursprung, also nicht
transalpinen, dürfte also wahrscheinlich den Lauf des Rheins
entlang hierher gekommen sein. Diese beiden Funde legen nahe,
daß wir schon für die Bronzezeit, also um 2500—900 v. Chr., in
der Gegend von Disentis eine Besiedelung anzunehmen habenW
Dazu kommt noch, daß die im 18. Jh. in Disla gefundenen Spieß-

si Gef. Mitt. von Dr. Rob. v. Planta (6. II. 1930), der auch die
Ableitung von dis-semita (Bündnerisches Monatsblatt 1914 S. 256)
wegen der ältesten Urkundenformen auf desert- ausschließt, da es ja
auch sonst Disendis lauten müßte. Vgl. dazu Huonder J., Der Vokalis-
mus der Mundart von Disentis. Erlangen 1900 S. 9, 130—131.

65 Wartburg W. v., Französisches etymologisches Wörterbuch.
Lfg. 12 S. 52 (Bonn 1929).

56 Kübler nr. 1165.
57 ASA 18, 89-101 (1916).
58 ASA 24, 155-156 (1922).



64: Die Anfänge des Klosters Disentis

eisen, Pfeile und Schwertbruchstücke nicht einem Avareneinfall
von 670 zuzuschreiben sind, sondern auf einen prähistorischen
Friedhof in Disla hinweisen.

An der Stelle, wo heute das Kloster steht, gabeln sich auch
zwei Wege, die Oberalp- und Lukmanierroute, die jedenfalls von
jeher einigen Lokalverkehr aufwiesen. Für unsere Zeit beweist
dies auch das Testament von Tello (765), dessen Besitzungen bis
ins Gebiet von Somvix gingen«". Somvix muß nicht notwendig
als das letzte Dorf von Chur her betrachtet werden, daß also bis
hierher die Besiedelung ging und nun plötzlich abbricht (Somvix

summus vicus). Vicus ist der ökonomische Mittelpunkt eines
kleinen Territoriums, und summus vicus könnte auch den
oberen Dorfteil oder einen hochgelegenen vicus bedeuten®!. Wir
kommen daher zum Schlüsse: Die Gruob ist im Frühmittelalter
am dichtesten besiedelt. Von hier aus zieht sich die Besiedelung
bis zum Felsen des Russeinertobels, ohne aber plötzlich abzu-
brechen. Die Landschaft Disentis aber war noch wenig bebaut
und einsam, wie gemacht, um asketische Menschen zum Bleiben
einzuladen.

Wie die Mönchsnamen und die dichtere frühere Besiedelung
der Gruob, so weisen auch die Kirchenpatrozinien rhein-
abwärts. Tello nennt die drei Kirchen des Klosters immer in der

Reihenfolge : Maria, Martin und Petrus, sie sind auch die
Patrone des ganzen Klosters®^. Die Hauptkirchen der von Ko-
lumban im Burgundischen gegründeten Klöster Luxeuil und Fon-
taines waren Maria geweiht. Ebenso die Zellenkirche des hl. Gal-

Eichhorn 221. Siehe unten Kap. III. Abschnitt 2.

so Mohr 1, 15. Maile, in Campellos, Silva Plana super Maile.
Purtscher 18. Latour Ch., Bemerkungen zum Testamente des Bischofs
Tello. Bündnerisches Monatsblatt 1914 S. 227, dazu vgl. Kühler nr. 814

und 1128. Ist diese Identifikation der drei Besitzungen durch Latour
richtig, so gehen die letzteren bis hart an die Grenze der Sursassiala
(Russeinertobel).

®i Huonder J., Der Vokalismus der Mundart von Disentis. Er-
langen 1900. S. 7—9. Man vergleiche Sum-Disla. Kühler nr. 1446, 1525.

Latour 1. c. 218—221. vicum in Secanio ist dagegen in Sagens zu
suchen. Purtscher 12—17, bes. aber Tuor P., Die Freien von Laax.
Chur 1903. S. 100.

62 Farner 8—9.



Die Anfänge des Klosters Disentis 65

lus®». Desgleichen hat der hl. Pirmin seine Klosterkirche auf der
Insel Reichenau der Mutter Gottes dedizierRh Das nämliche
Patronat weist das von der Pirminsinsel aus gegründete Pfävers
aufss. Endlich ist das Marienpatrozinium der Kathedrale von
Chur zu nennen, das viel zur Verbreitung des Marientitels in den
rätischen Landen beigetragen haben wirdss. Nach Osten weist
auch St. Martin. Der hl. Benedikt hatte ihm zu Ehren in Monte
Casino ein Gotteshaus errichtet, und so wurde er der Patron des

Benediktinerordens. Die fränkischen Missionäre brachten den
Kult ihres Nationalheiligen in alle Lande®?. In Chur stand
schon in karolingischer Zeit neben der Hilariuskirche eine Mar-
linskircbe®». Sein Fest gehörte zu den höchsten des Jahres, wie
uns das c. 800 in Chur entstandene Sacramentarium Gelasium
belehrtes. Der Peterstitel mag auf die Vorliebe der iro-fränkischen
Missionäre zurückgehen. Die großen Irengründungen Lindisfarne,
Luxeuil, Bobbio waren alle dem hl. Petrus geweiht. Wie in
Luxeuil, so war auch in St. Gallen von Abt Othmar neben der
Klosterbasilika eine Peterskirche erbaut worden. Diese lag inner-
halb der Klausur, war dem Volke nicht zugänglich und stellte
die Friedhofskirche des Klosters dar, in welcher auch die Toten-
gebete für die Verstorbenen der verbrüderten Klöster verrichtet
wurden^". Die Lage der Disentiser Peterskapelle mag auf eine
ähnliche Bestimmung hinweisen.

Da es sich hier um drei gleichalterige Patrone: Maria,
Martin und Petrus handelt, kann nicht erwiesen werden, welcher

es Vita S. Galli c. 12. St. G. Mitt. 12, 16 (1870), dazu Hecht 8.

Wartmann 1, 85 zum J. 779; 1, 135 nr. 144 zum J. 797.
64 MG SS 5, 102. KAR 1, 10 f.
66 MG DD 1, 202 nr. 120 zu 950 Febr. 9.
66 Farner 128.
67 Farner 63—70. Fink H., Die Kirchenpatrozinien Tirols. Passau

1928. S. 94—100.
68 Durrer 17, 21, 37.
69 Mohlberg p. C.
TO St. G. Mitt. 12 (1870) S. 4, 111, 116, 124. Hecht 15-17.

Curti P. N. in ASA 12, 302—304 (1910). Ober den Petruskult
und das Petruspatrozinium im irisch-fränkischen Klostergebiet siehe
Zwölfer Theod., Sankt Peter, Apostelfürst und Himmelspförtner. Seine
Verehrung bei den Angelsachsen und Franken. Stuttgart 1929. Seite
69-108.

5



66 Die Anfänge des Klosters Disentis

der ältere war. Die neuere kritische Methode der Patroziniums-
forschung hat dargelegt, daß auch zwischen spätrömischen und
mittelalterlichen Peterskirchen eine Unterscheidung kaum mehr

möglich ist. Von der Hypothese 0. Farners, daß schon vor der

Klostergründung ein Petruskirchlein bestanden habe, kann daher

nur die Möglichkeit irgendeines Bethauses zugegeben werden.
Der Titel jedoch, ob es aus Holz oder Stein war, ob mit einem
der 1906 ausgegrabenen Kirchengrundrisse identisch, das alles
bleibt im Ungewissen. Die Möglichkeit aber bleibt bestehen,
da wir ja auch vor der um 750 erfolgten Klostergründung diese

Gegend keineswegs als weltverlorene Einöde betrachten können.
Auch werden wir noch sehen, wie schon vor dem eigentlichen
Kloster der Boden der Landschaft Disentis durch das Leben
zweier asketischer Männer geheiligt wurde.

4. Zusammenhänge mit den Pirminsklöstern.
Ein Fremdling war's, der um 724 an die Gestade des Boden-

sees gekommen. Bischof Pirminius aus dem fernen Spanien
oder Südfrankreich war mit etwa 40 Mönchen vor den herein-
brechenden Sarazenen nach den Ufern des Oberrheins geflüch-
tet. Auf der ihm von Karl Martell geschenkten Bodenseeinsel
Sindleozzesauva legte er den Grund zu der hernach so berühmt
gewordenen Reichenau. Es war schon eine Gewohnheit iri-
scher Klöster, nach dem Vorbilde der Apostelschar je 12 Mönche
als Kerntruppe für ein neu zu gründendes Kloster auszusenden.

72 Fink H., Die Kirchenpalrozinien Tirols. Passau 1928. S. 1—10,
28—32.

73 Farner 8—11, 17, 127—128, 170. Alle seine Aufstellungen und
Angaben finden bei Fink eine glückliche Ergänzung und nicht un-
wesentliche Modifizierung.

74 Zur Priorität des Marienpatroziniums bei Tello stimmt die
Tradition, nach welcher Sigisbert zuerst ein Kirchlein zu Ehren der
Mutter Gottes erbaut habe. Passio ed. Castelmur 253. Es ist möglich,
daß sie zwar die erste Kirche war, dann aber für das Volk, für die
Laien reserviert wurde. Vgl. Fink 1. c. 69.

75 siehe Kap. IV.
76 Finsterwalder P. W., Wege und Ziele der irischen und angel-

sächsischen Mission im fränkischen Reich. Zeitschrift f. Kirchen-
geschichte N. F. 57, 215 (1928); zum ganzen Abschnitt Jecker, 7 f.,
172 f. ; dazu P. Lehmann, Dicta Pirminii, St. M. B. 47, 45—51 (1929).



Die Anfänge des Klosters Disentis 67

Diese Gewohnheit pflanzte sich nun auch bei den fränkischen
Klöstern des Kontinentes fort. Der Reichenauer Chronist Her-

mann der Lahme (f 1054) berichtet zu dem Jahre 731, Altaich,
Murbach und Pfävers hätten je 12 Reichenauer Mönche erhalten
und ebensoviel« seien auch an diesen Orten zurückgeblieben"".
Auch zwei aus dem 10. Jh. stammende Rezensionen der älteren
Pirminiusvita (IX s. inc.) führen die Gründung von Pfävers auf
die Person des ehrwürdigen spanisch-westgotischen Bischofs zu-
rück^s. Es kann daher kein Zweifel sein, Pfävers ist von der
Pirminsinsel aus gegründet worden. Das von Hermann dem Lah-
men angegebene Datum kann jedoch nur summarisch sein, denn
Murbach ist schon 727/728 als Kloster organisiert worden, wäh-
rend wir für Niederaltaich als Gründungsjahr 741 betrachten
müssen. Das Jahr 731 kann daher auch für Pfävers keine
Sicherheit beanspruchen, und wir müssen uns begnügen, seine

Gründung auf c. 740 anzusetzenso. Den ältesten Abtskatalog
bietet das Verbrüderungsbuch (Fab. 53) unter dem Titel: No-
mina abbatum Fabariensium defunctorum:

Adalbertus abb. Adalbertus eps. Marcianus abb.
Gibba abb. Lupicinus abb. Bercautius abb.
Anastasius abb. Vincentras abb. Crispio abb.

Von Reichenau kam wohl der erste Abt Adalbertus. Er begeg-
net uns schon unter dem Reichenauer Konvent, nicht weit von
Ebersind, dem Gründer von Niederaltaich (Aug. 25 b, 14). Bei
der Totensynode von Attigny 762 (resp. 760—762), an welcher
die Pirminsklöster so hervorragenden Anteil genommen hatten,
wird er mit den Worten erwähnt: Athalbertus abbas de Faha-
riassi. Der Name des zweiten Abtes Gibba (F. 631) erinnert an

7î MG SS 5, 98.

MG SS 15, 26 ; dazu Jecker 1—3.
Levison W., Neues Archiv 27, 368—388, bes. S. 370 (1902).

K. Beyerle, Einführung zur Lex Baiuvariorum. Sonderdruck aus der
Festgabe der jurist. Fakultät und der Universitätsbibliothek München
z. Jahrhundertfeier d. Universität München. München 1926. p. LXV.
Hauck 1, 326, KAB 1, 60. Dazu neuestens St. M. B. 48, 441—446 (1930)
und 49, 103—109 (1931).

80 KAB 1, 60 läßt sie noch unter der Regierung des Abtbischot's
Warnefried (736—746) geschehen.

81 MG Cone, aevi karol. I. 1, 73 (1906).



68 Die Anfänge des Klosters Disentis

den Reichenauer Abt Keba (734—736), den K. Beyerle als Ge-

fährten Pirmins ansieht und dessen Namen er als westgotisch
erklärt^. Er ist wohl identisch mit dem Reichenauer Mönch
Geba (Aug. 25, 3). In seinem Namen mögen also noch roma-
nisch-westgotische Erinnerungen liegen. Schade, daß wir die
älteste Mönchsliste von Pfävers nicht mehr haben. Man hat näm-
lieh in der Liste von Niederaltaich eine ansehnliche Zahl roma-
nisch-westfränkischer Mönchsnamen entdeckt^. Die aus Septi-
manien kommenden Benediktiner blieben ja nicht auf der idylli-
sehen Bodenseeinsel, gleich ihrem Führer griffen sie nun gerne
wieder zum Pilgerstab. So wäre wohl auch unter den reichenau-
ischen Gründermönchen, von Pfävers westgotisches Namengut zu
finden gewesen.

Der Abtskatalog weist ferner einen Adalbertus episoopus
auf. Er ist uns ebensowenig faßbar wie der Disentiser Ursicinus
episcopusM. Ob vielleicht beiden Klöstern zur gleichen Zeit
Klosterbischöfe konzediert wurden? Alles Fragen, die wohl ge-
stellt, nicht aber beantwortet werden können. Von großer Wich-
tigkeit ist, daß die folgenden Abisnamen wie Anastasius, Lupi-
cinus, Vinoentius, Crispio vollständig romanisch sind, nur Ber-
cautius geht auf einen germanischen Bertcauz (F. 286) zurück,
ist aber stark latinisiert. Äbtelisten sind ähnlich wie Bischofs-
listen auszuwerten. Es entspricht der überragenden Bedeutung
der Bischöfe, die sie für das gute Einvernehmen zwischen Be-

völkerung und Regierung haben, wenn die Zusammensetzung des

Episkopates in einzelnen Landesteilen ein ähnliches Bild zeigt
wie ihre Einwohnerschaft selbst^. So entspricht eine Abtsreihe

82 KAR 1, 57. Die L. C. bringen die Namen in der Form des 9. Jh.
83 Aug. 101, 25 f. ; dazu K. Beyerle, Einführung 1. c. p. LXVIII.
84 Mayer 63—64 identifiziert ohne Beweis Bischof Adalbert von

Pfävers mit dem Abtsbischof Baldebert von Murbach-Basel (751-762).
Schon wegen der für Tello gesicherten Daten kann er nicht nach Chur
gehören. MG SS 1, 26—29. Aug. 171, 7: Baldoberti episcopi. Teil-
nehmer an der Synode von Attigny d. J. 760—762 : Baldebertus epi-

scopus civitas Baselae. MG Cone, aevi karol. I 1, 73; dazu Hauck 2,

45. P. G. Jecker in ZSK 24, 249—251 (1930).
85 Wieruszowski H., Die Zusammensetzung des gallischen und

fränkischen Episeopats bis zum Vertrag von Verdun. Bonner Jahr-
bûcher 127, 27 (1922).



Die Anfänge des Klosters Disentis 69

der Zusammensetzung des Klosters und der weitern führenden
Umgebung überhaupt. Äbtelisten spiegeln die Entwicklung des

Klosters wider. Pfävers war anfänglich eine Tochter der alaman-
nischen, zum Teil auch spanisch-westgotischen Reichenau. In
rätisches Gebiet verpflanzt, hat es dort Wurzeln gefaßt. Rätien
hatte auch eine Kultur, die von jeher den Alamannen des Nor-
dens als überlegen galt. Von Churrätien. bezogen sie ihre Priester
und Bischöfe, dorthin schickten sie ihre begabten Söhne zur Aus-
bildung. So erhielt in Chur der spätere Abt Othmar von St. Gal-
len seine Bildung*^. Pfävers wurde nun ein rätisches Kloster.
Das zeigt sich denn auch in seinen Mönchslisten. Aug. 56-57
präsentiert von den c. 80 Mönchen nur etwa i/ß mit germani-
sehen Namen, und ebenfalls nur 1/7 germanisches Namengut zeigt
die c. -825 abgefaßte Liste in Aug. 398-399, 8, welche im ganzen
47 Mönche zählt. Sang. 71-72, um die Mitte des 9. Jh. geschrieben,
weist unter 52 Mönchen 1/5 mit althochdeutschen Namen auf.
Pfävers ist also ein ganz rätisches Kloster zu einer Zeit, da Di-
sentis es bereits nicht mehr war. Piper vermutet noch in den
200 Mönchen der Aug. 58-59 die verstorbenen Mönche von Pfävers,
also die ersten von Reichenau hergekommenen Gründermönche.
Allein diese zwei Kolonnen gehören nach der Lombardei, wahr-
scheinlich nach Nonantola. Zunächst hat schon W. Bruckner
aufmerksam gemacht, daß sich darunter Namen befinden, die
glatt langobardisch sind, so Scaptoin, Scaptoaldus und Boni-
prandus®?. Da nur der vierte Teil lateinischen Namenscharakters
ist, paßt dies ja auch nicht in die zweite Hälfte des 8. Jh. nach
Pfävers. Die interessante Namensform Petronac.is hat ihre Doppel-
gänger in Nonantola (Sang. 271, 9) sowie in Brixen (Aug. 446,
37). Lucibert, Deusdedit, Lupoaldus, Sabbatinus weisen auf
Klöster wie Brixen, Brescia, Nonantola hin, in deren Verzeich-
nissen sie sich finden. Die meisten finden sich in dem von
Bruckner zusammengestellten langobardischen Onomastikon, so
Audibert (228), Agifred (218), Amelbert (223), Dagibert (240),
Garibald, Garibert, Garimund (252), Gauspert (254), Gisibert
(257), Lampert (275), Ragifred (293), Rodoald (300) u. a. m. Die
vielen Apostelnamen wie Andreas, Johannes, Paulus, Petrus, so-

86 St. G. Mitt. 12, 95 (1870), Heierli-Oechsli 77.
87 S. 150 A. 2.



70 Die Anfänge des Klosters Disentis

wie die große Zahl von Namen, die hier an den falschen Platz
geraten sind, mögen auf das größte Kloster der damaligen Zeit,
auf Nonantola hinweisen, das ja gerade zu Ehren aller Apostel
errichtet war. Also allein die col. 56-57 gehören Pfävers an. Aber
auch schon der halbe Titel: qui vocatur Fauarias, wie das
Fehlen des vorhergehenden Blattes zeigt, daß wir es hier nur
mit einem Bruchstück der Liste zu tun haben. Der erste Name
heißt Crespio. Aber er ist nicht etwa durch Majuskelschrift als
Abt gekennzeichnet, sondern das Wörtchen abba ist erst später
in einem kleinen Abstände vom Namen selbst eingetragen worden.

Diese Pfäverser Liste muß etwa im ersten Dezennium des
9. Jh. nach Reichenau eingeschickt worden sein, denn nach dem
nahen St. Gallen, das sich im Jahre 800 mit Reichenau ver-
brüderte, muß Pfävers nicht mehr lange gewartet haberps. Von

großer Bedeutung ist, was bis jetzt noch nicht entdeckt wurde,
daß die Toten des Klosters Münster-Tuberis hier in diesem Pfä-

verser Verzeichnis sich als Lebende finden.

Wir sehen, alle starben im allgemeinen etwa so, wie sie dem
Profeßalter nach dem Konvente von Pfävers eingegliedert waren.
Maiorinus erweist sich in der Handschrift (Aug. 57 b, 5) als ein
fast gleichzeitiger Nachtrag. Wer mit uns den namengeschicht-
liehen Weg geteilt hat, hätte ja schon daraus schließen müssen,
Tuberis konnte nur von Pfävers oder Disentis aus gegründet
werden, falls ein Kloster es direkt gegründet hat. Nun ist auch
dieses Rätsel gelöst. Münster-Tuberis ist eine Sied-
lung der Mönche von Pfävers. P. W. Sidler hat es wahr-
scheinlich gemacht, daß gerade in den Jahren 780—786 die

dortigen Pässe vermehrte Bedeutung bekamen, denn damals
mußte sich Karl d. Gr. derselben versichern, als er gegen den

Bayernherzog Thassilo zu Felde zog, war ja das Etschtal die

Grenze zwischen der langobardisehen und der bajuvarischen

88 L. C. 140.

Vigilius Abt
Victor

Aug. 66, 4 56, 21 398, 24.

Aug. 66, 5 56, 7 (5) 398, 10.

Aug. 66, 6 56, 26 398, 29.

Aug. 66, 7 57 b, 5
Quintillus
Maiorinus
Marcellinus Aug. 66, 8 56, 38 398, 41.



Die Anfänge des Klosters Disentis 71

Herrschaft^. Dies muß der Hintergrund für eine solche klöster-
liehe Siedelung gewesen sein. Es mag daher schon Ende des
8. Jh. ein Pfäverser Hospiz dort sich befunden haben. Eine selb-

ständige formierte Abtei scheint Tuberis erst zwischen 800 und
826 geworden sein, denn in der Crespio-Liste sind die fünf frag-
liehen Mönche noch als Mitglieder von Pfävers betrachtet.

Sehen wir uns das Mutterkloster von Tuberis näher an! Um
800 hatte es etwa 80 Mönche, vielleicht noch mehr. Es war ein
Kloster, dessen Einflußkreis sich bald nach seiner Gründung
weithin ausdehnte. Unter dem Titel: „Haec sunt nomina bene-
factorum vivorum vel defunctorum de Tobrasca" sind in seinem
Liber viventium etwa 100 Personen aufgezeichnet, die wir als

eigentliche Wohltäter wie als mehr oder weniger dem Kloster
Verpflichtete ansprechen müssen. Der Eintrag stammt aus der
Mitte des 9. Jh. (Fab. 140—149). Da es sich ja auch um Ver-
storbene handelt und die Namen ja nur 1/7 germanisch sind, so

ist mithin schon für das 8. Jh. des Klosters Einfluß im Gebiete
von Ilanz gesichert. Die Gruob war ja auch die älteste und dich-
test besiedelte Landschaft des Vorderrheintalesoo. Ferner wissen
wir aus dem Reichsurbar von c. 830, daß Pfävers schon damals
Besitzungen in Ems, Flims, Ladir, Ruschein und Seth hatte. In
Ems war es eine Kapelle, an den übrigen Orten Kirchen-u. Noch
ein Zinsrodel des 12. Jh. verzeichnet Einnahmen von Ems, Seth
und Flims und rheinabwärts bis nach RankweiUL Für das 10. Jh.
erschließen uns die reichen Inventare des Kirchenschatzes und
der Bibliothek seine emsige KulturtätigkeiD^. An der Verkehrs-
und Handelsstraße vom Limmattal über den Walensee und den

83 Sidler P. Wilhelm, Münster-Tuberis. Eine karolingische Stif-
lung. JSG 31, 209—348 (1906); bes. 323—324. Da der Aufenthalt Karls
d. Gr. 780 in Konstanz unglaubwürdig ist, so kann nicht auf seine Be-
nützung des Umbrailpasses geschlossen werden. St. G. Mitt. 13, 12—13
(1872). Böhmer-Mühlbacher, S. 96 nr. 230—231. Die Tradition von
einer persönlichen Stiftung durch Karl d. Gr. geht erst auf das 12. Jh.
zurück, in welchem überhaupt seine Verehrung aufkam. Sidler 287-289.
Von diesen späten Nachrichten ist daher abzusehen,

so Purtscher 3—11.
91 Stutz, Divisio 50.
93 Gmür M., Urbare und Rödel des Klosters Pfävers. Bern 1910.

S. 11-13.
93 Piper, L. C. 395-398.



72 Die Anfänge des Klosters Disenlis

Runkels zu den großen Bündnerpässen gelegen, war ihm schon
als Hospiz eine große Rolle zugedacht. Es war berufen, mit
Chur der eigentliche Mittelpunkt Rätiens zu sein. Die Gründung
des Hospizes bei Tuberis war nicht zuletzt Paßpolitik. Daß ihm
die Kirche von St. Gaudentius in Casaccia gehörte, zeigt deut-

lieh, wie es auch am Septimer Interesse hatte. Diese Kirche ist
für Pfävers zwar erst für 1116 sicher bezeugt, doch handelt es

sich hier um eine Bestätigung^. Die Bulle Papst Gregors V. von
c. 998, die das gleiche Besitzrecht erwähnt, ist aber eine Fäl-
schungSß.

So sehen wir, wie der Same jenes fremden westgotischen
Bischofs nicht nur in Alamannien herrlich aufblühte. Er hat
auch in Rätien sein Korn gezeitigt. Ist das um 750 unter Bischof
Ursicin gegründete Benediktinerkloster Disentis von jener Mönchs-

welle, die von Reichenau über Pfävers in die rätischen Lande

zog, unberührt geblieben? Es ist klar, es müssen diese mona-
stischen Einflüsse zum mindesten indirekt auf die Gründung und

Organisation des Klosters eingewirkt haben. Und wenn ein
Kloster der Ursicinuszelle droben am jungen schäumenden Rhein
Pate gestanden ist, dann dürfte es Pfävers sein. Darauf deuten

ja die vielen Besitzungen und Rechte des Klosters Pfävers in
der Gruob hin, in jener Gegend also, von der aus auch die Be-

siedelung der Landschaft Disentis erfolgt sein muß. Darauf deutet
das im Testamente des Tello (765) zuerst genannte Marienpatro-
zinium hin, denn Pfävers wie Reichenau waren ja auch der
Mutter Gottes geweiht. Und endlich wiesen schon die Namen
auf die Gegend von Ilanz und Chur hin, und daß sich gerade am
Anfange der Ursicinusliste etwas mehr germanische Namen
finden, weist hin, daß die neue klösterliche Siedelung nicht aus-
schließlich sich nur aus rätischem Boden rekrutierte. So muß

94 Mohr 1, 152 nr. 110. Dazu MG SS 12, 414. Narratio de liber-
täte ecclesiae Fabariensis: ecclesiam saneti Gaudentii ad pedem Sep-
timi mentis. (12. Jh.)

95 Mohr 1, 105 nr. 73. Dazu Literatur bei Alb. Brackmann, Hei-
vetia Pontificia, Berlin 1927. S. 113. Neue Gründe bringt Dr. A. v.

Castelmur in JHGG 57, 45—47 (1928); dazu vgl. Ed. E. Stengel, Karl
Widmers Pfäverser Fälschungen. Festschrift Albert Brackmann, Wei-
mar 1931. S. 591—602.



Die Anfänge des Klosters Disentis 73

doch wohl jene monastische Bewegung, die von der Reichenau
aus sich über Pfävers in die rätischen Berge fortpflanzte, sicher
indirekt, vielleicht auch direkt an der Gründung jenes Benedik-
tinerheims in den Bündnerbergen beteiligt gewesen sein.

Den Zusammenhang mit dem Osten und den Pir-
minsklöstern können wir im 8./9. Jh. noch weiter verfolgen.
Nicht nur St. Gallen, Reichenau und Pfävers waren miteinander
verbrüdert, der klösterliche Bruderkreis ging noch weiter. Über
Tuberis, dem Hospize der Mönche von Pfävers, führte der Weg
zu den Klöstern der Lombardei, die sich mit den Pir-
minsstiften zusammengeschlossen hatten. Zunächst St. Leo in
Brixen, das, 758 gegründet, sich mit der Reichenau verbrüderte^
(Aug. 68 f., 446 f.). Am gleichen Orte war auch später, um 840, ein
Kloster zu Ehren des hl. Faustinus von fränkischen Mönchen er-
richtet worden, das sich mit dem Bodenseekloster zu gegenseiti-
gem Gebete verband (Aug. 421). Weiter südlich lag in Brescia
das Kloster S. Salvator, wahrscheinlich 753 gegründet, dessen
erste Äbtissin Anseiberga eine Tochter des Königs Desiderius
war. Dieses ebenso mächtige wie reiche Kloster ersuchte die
Inselmönche um ihre Gebetshilfe (Aug. 377 f.). In seinem eige-
nen Verbrüderungsbuche stehen noch die Namen der Reichen-
auer Mönche sowie derjenigen von MurbaclFL Endlich lag drun-
ten das gewaltigste aller Klöster, Nonantola, das 751-752 von
Abt Anselm errichtet wurde, nachdem König Aistulf Land und
Mittel dazu geschenkt hatte. Von den Königen der Langobarden
wie von den Kaisern bereichert und beschützt, nahm es unter
allen Klöstern der damaligen Zeit weitaus den ersten Rang ein.
Es ist kaum viel übertrieben, wenn die Zahl der Mönche unter
der Regierung des Abtes Anselm auf 1100 angegeben wird. Nicht
umsonst lockte des Klosters Reichtum die Ungarn an, die es um
das Jahr 900 zerstörten. Von seinem alten Glänze, den es später
nie mehr erneuert hat, erzählen uns die Hunderte von Mönchen
in den Verbrüderungsbüchern von Reichenau (Aug. 77 ff.), von
St. Gallen (Sang. 181 ff., 268 ff.) und wahrscheinlich auch von
Pfävers (Fab. 58—59). Nicht zu vergessen ist auch das Kapitel

96 Über die angeführten Klöster siehe: Kehr P. Fr., Regesta Ponti-
ficum Romanorum: Italia Pontificia. vol. V—VII. Rerlin 1911—1925.

97 MJÖG 10, 469-479 (1889).



74 Die Anfänge des Klosters Disentis

von Ceneda im Friaul, das mit der Pirminsinsel Konfraternität
einging (Aug. 455). Wir fügen noch hinzu, daß nach der klaren
Systematik des Tello-Testamentes (765) das Kloster Höfe hatte
in Sagens, Ilanz, Obersaxen, Brigels, Schlans, Truns, um nur
die bedeutendsten zu nennen, also rheinabwärts genommen vom
Wald silva plana im Russeinertobel bis zum Großhof in Sagens,
alles Gebiete, die gegen Osten hin wiesen'^.

So wundern wir uns nicht, wenn auch die Ausgrabun-
gen, die im Kloster Disentis so überraschende Funde ans Licht
gebracht haben, ebenfalls in gleicher Richtung liegen. Die Grund-
risse der ausgegrabenen Martins- und der Marienkirche weisen
den Hufeisenbogen in den Absidetn auDA Aus der Mitte des 8. Jh.
stammt die Bischof Tello zugeschriebene und 1921 in Chur
wieder entdeckte hufeisenförmige Kirchenabsideioo. In die gleiche
Zeit geht diejenige von S. Salvator in Brescia zurück"». Diese
Hufeisenform ist sehr wahrscheinlich orientalischem Einfluß zu-
zuschreiben, der durch langobardische Vermittlung nach Grau-

98 Purtscher 11—12.
99 Wir stellen hier die hauptsächlichste Literatur zusammen: Von

Prof. E. A. Stück elb erg: Basler Zeitschrift für Gesch. und Alter-
tumskunde 6, 489—503 (1907), 7, 220—233 (1908), 9, 36—43 (1910).
Schweiz. Archiv f. Volkskunde 11, 104—121 (1907)). ZSK 2, 223—225
(1908). Monatshefte f. Kunstwissenschaft 2, 117—133 (1909). Die
Schweiz 13, 114—116 (1909). Langobardische Plastik. Kempten 1909.
Revue Charlemagne 1, 90—92 (1911). Mémoires de la Société natio-
nale des Antiquaires de France 72, 226—243 (1913). Bündnerisches
Monatsblatt 10, 161-175 (1923). — J. R. Rahn: ASA 10, 35-55
(1908). — P. N. Curti: ASA 12, 293-308 (1910). St. M. B. 32, 110

—131 (1911). „Disentis." Verlag F. Huonder, Disentis 1914. 40 S. mit
Illustrationen. — J. Zemp-R. Durrer, Das Kloster St. Johann zu
Münster in Graubünden. Mitt. d. Schweiz. Gesellschaft f. Erhaltung
histor. Kunstdenkmäler N. F. 5—7 (1906—10). — M. Prou, Disentis,
Extrait du Bulletin de la Société nationale des Antiquaires de France.
1911. 7 p. — J. Garber, Die karolingische St. Benediktkirche in
Mals. Ferdinandeumszeitschrift 3. Folge. Heft 59 (1915). — P. Cle-
men, Die romanische Monumentalmalerei in den Rheinlanden. Düsse!-
dorf 1916. S. 53, 74, 718. — A. Haupt, Die älteste Kunst, insbeson-
dere die Baukunst der Germanen von der Völkerwanderung bis zu
Karl d. Gr. Berlin 1923. S. 112—114, 126, 190, 213, 260.

100 ASA 32, 99—105 (1930).
101 Porter A. K., Lombard Architecture 1, 56 (London 1917).



Die Anfänge des Klosters Disentis 75

bünden kam"®. Er findet sich ja außer in Disentis auch in
Münster und Müstail. Die wieder aufgefundenen Grundrisse aller
drei Kirchen von Disentis dürften mit den im Tello-Testamente
765 genannten drei Kirchen : St. Maria, St. Martin und St. Peter
identisch sein. Die Stukkaturen, die dem 9. Jh. angehören
können, zeigen über Münster und Mals nach Cividale im Friaul
hin, ebenso auch auf das Gebiet der Städte Como, Mailand, Pavia,
Ravenna, als nach der Lombardeilos.

So weist die Gründung wie die Machtstellung des Klosters
im 8./9. Jh. die Richtung gegen die Bischofsstadt auf, auf jene
Gegend, wo sich so manche Einflüsse von Süden und von Nor-
den paaren konnten, um die Ufer des jungen Rheines zu er-
obernioi.

III. Das Kîrchenschatjverzeîchnîs vom Sarazenen»
einfall (c. 940).

' 1. Text, Datierung und Erklärung.
Das Original dieses Kirchenschatzverzeichnisses ist uns

nicht erhalten. Eine Kopie jedoch von 1628 findet sich im Stifts-
archiv St. Gallen, Abteilung Pfävers, Misc. Band XXVI fol. 189.

Zuerst 'veröffentlicht hat es der gelehrte Johannes Mabillon in
seinen 1703 erschienenen Annalen des Benediktinerordens. Der

102 Zemp-Durrer 1. c. 23.

103 E. A. Stückelberg, Germanische Frühkunst. Monatshefte für
Kunstwissenschaft 2, 123—133 (1909). P. N. Curti, St. M. B. 32, 127—
129 (1911). Über die Beziehungen zu Cividale vgl. G. Fogolari, Civi-
dale del Friuli. Bergamo 1906. p. 42—49. Der Stukko der Fassade,
der oft mit Disentis verglichen wird, stammt aber erst aus dem 11./12.
Jahrhundert. H. Leclercq bei Cabrol III 2, ..0839—1810 (1914). Über
den sog. langobardischen Stil vgl. Hartmann L. ,M., Geschichte Italiens
im Mittelalter II. 1, 32. A. 14 (1900). Über Datierung unserer Stukka-
turen siehe Kap. III. Abschn. 2.

104 Weitere Einflüsse in dieser Richtung siehe E. Mayer, ZSG 8,
495—501 (1928). Fedor Schneider, Staatliche Siedelung im frühen
Mittelalter. Aus Sozial- und Wirtschaftsgeschichte. Gedächtnisschrift f.
Georg v. Below. Stuttgart 1928. S. 40.



76 Die Anfänge des Klosters Disentis

Druck weicht nicht wesentlich von der genannten Kopie abh
Ebenso veröffentlichte dieses Verzeichnis P, Ambrosius Eich-

horn, Mönch von St. Blasien, in seinem 1797 erschienenen Epi-
soopatus Curiensis'A Er beruft sich zwar auf Mabillon, hat aber

einige, wenn auch wenige Varianten, so daß ihm nicht ganz die

gleiche Vorlage zu Diensten stand. P. Eichhorn hatte seine
Dokumente von Disentis, vom dortigen Archivar P. Augustin
a Porta; er gab sie aber überhaupt meist nach Abschriften, nicht
nach dem Originale heraus®. Mit Berücksichtigung dieser Aus-
gaben von Mabillon und Eichhorn lautet die älteste Kopie von
1628 wie folgt:

Notata in monasterio Disertinensi anno Christi MDCXXIIX,
die iulii 28 ex eiusdem coenobii.

Descriptio ecclesiastici thesauri de Desertina monasterio.
Inprimis saroofagus* paratus I, tabulae altaris V, capsae III,
evangelia parata II, codices Villi, cruces très maiores et très
minores®, sigillus I, calices argentei XIIII, patenae XII, calix
aureus cum patena I, urceus I argenteus, ampulla I argentea,
cola I argentea, vas incensi I, turibula II, coronae III argenteae,
circuli VII, campana IX®, bases IUI, pallioli XVIII, facieterculi
XXIV, talmaticae ID, cinguli IUI®, stola I, casula I, candelabra
ID. Haec omnia venerunt in Turegum cum reliquiisi°. XXVI
foras, intus et foras fiunt LI, capsasu paratas sunt XIII.

1 Annales Ordinis S. Benedicti 1, 504 (Paris 1703)) oder 1, 465

(Lucca 1739). Einen Abdruck davon bietet Mohr 1, 7 nr. 4.

2 Codex probationum p. 3 nr. 1.

3 Vgl. Mohr 1, 21 A. 2.

i Mab. und Eichh. : sarcophagus.
® Eichh. : cruces III minores et III maiores.
6 Eichh. : campana pra I.

Mab. : dalmaticae.
s Mab. : cingula.
9 Hs. : candelubra.
10 Eichhorn hört hier auf. Mabillon hat statt dieses letzten

Satzes : Haec omnia Turegum allata cum reliquiis sanctorum. Die fol-
genden Angaben des Verzeichnisses übergeht er, obwohl sie sicher zu
dem Verzeichnisse selbst gehören. Es sind wirklich 26 verschiedene
Arten von Sachen aufgezählt, wovon ein Teil in den 13 dazu bereit-
gestellten Kisten verpackt wurde ; die Kisten mit den andern, mehr
einzeln verpackten Gegenständen machten im ganzen 51 Stücke aus.

ii Hs. : captas.



Die Anfänge des Klosters Disentis 77

Diese älteste Kopie verdient unser Vertrauen, denn es ist
kein Grund vorhanden, irgendwie an diesem Verzeichnisse zu
zweifeln. Sie stammt aus der Sammelmappe von Augustin Stock-

lin, 1623—28 Dekan und Administrator in Pfävers, 1634—41 Abt
von Disentis. Der gleiche Schreiber hat ebenfalls einen alten
Text (Liber viventium fol. 176 ool. 1.) aus dem 9./10. Jh. ge-
rade nach unserm Verzeichnisse kopiert, aus dessen genauer Ab-
schritt wir auf unser Dokument schließen können, dessen Vor-
läge wir nicht mehr haben. In Punktsetzung und Abkürzungen
erweist sich der Kopist sehr getreu. Auch im Disentiser Schatz-
Verzeichnisse spricht manches für gute Abschrift : die in den sankt-

gallischen Quellen vorkommende Form: saroofagus^, die Punkte
über und neben den Zahlen, von denen 4 und 9 meist durch
die frühere Art der Addition (IUI, Villi), nicht durch Subtraktion
dargestellt wird, welch letztere Franz Steffens erst seit dem
14. Jh. fand. Endlich mag auch die Variante candelubra can-
délabra) zeigen, daß es sich um einen sehr alten Text handeln
kann, wenn nämlich das in Frage stehende u auf ein noch im
10. Jh. vorkommendes offenes a zurückgehen sollte. Doch sind
dies alles nicht entscheidende Momente, um irgendeine Datierung
zu ermöglichen. Wir müssen uns nämlich vor Augen halten :

das Verzeichnis ist nicht datiert. Erst Mabillon bringt
es mit dem approximativen Jahre 670 in Verbindung, was ihm
von den Disentiser Historiographen nahegelegt wurde, und was
er dann durch verschiedene Konjekturen als nicht unwahrschein-
lieh hinstellt. Die Datierung stammt also erst aus dem 17./18. Jh.
Mabillon fand sein Verzeichnis „in veteri codice", Eichhorn „ex
antiquo codice". Beide Bezeichnungen sind sehr relativ. Schon
P. Moritz van der Meer, der schweizerische Mabillon, bemerkte
1786 den Disentiser Historiographen gegenüber, daß z. B. Bre-
viere, die nicht älter als 14. Jh. sind, schon von den Schrift-
stellern des 17. Jh. als antiquissima bezeichnet würden^. Aus
der Überschrift der ältesten Kopie geht nur hervor, daß die Vor-
läge in Disentis war. Aus dieser gleichen Vorlage heraus hat

12 So in Quellen des 9. Jh. : Walafrid im Leben des hl. Gallus, Iso,
Mönch und Magister, im Leben des hl. Othmar. St. G. Mitt. 12, 90 und
133 (1870); vgl. jedoch Du Cange 6, 68.

13 R 91 Bd. 8. S. 382, 400. Stiftsarchiv Einsiedeln.



78 Die Anfänge des Klosters Disentis

man 1684 eine Abschrift an Mabillon geschickt, welche P. E.
Martin in Paris wieder gefunden hat (Ms. lat. 13 790 de la
Bibliothèque nationale de Paris fol. 12 r—12 v)W Dieser Ab-
schrift mit Notizen (Appendix) waren noch das Testament von
Tello und die Schenkung Widos von Lomello beigegeben.
Alles dies stammt wieder „ex codice perantiquo". Da aber zum
mindesten die Schenkung des Wido von Lomello eine Fälschung
des 12. Jh. istis, so ist auch hier wieder aus der äußern Über-

lieferung nichts Entscheidendes zu ermitteln. Erinnern wir uns,
daß ein liber membranaceus pervetustus, den Ulrich Campell vor
1573 benutzte, nur aus dem 14./15. Jh. stammen konnte, so
sehen wir, wie relativ und unbrauchbar solche Altersbezeich-

nungen eines Codex simPl
Wir müssen daher innere Kriterien suchen, um dieses Kir-

chenschatzverzeichnis sicher datieren zu können.
Einer der schwerstwiegenden Gründe, dieses Verzeichnis

nicht ins 7. Jh., überhaupt nicht in vorkarolingische Zeit zu
setzen, ist die Erwähnung von 14 silbernen und 1 gol-
denen Kelche. Schon aus den unsern 14Kelchen entsprechen-
den 12 Patenen muß auf eine entsprechende Anzahl zelebrie-
render Priestermönche geschlossen werden. Nur zur Austeilung
der hl. Kommunion konnten diese Gefäße nicht dienen, um so
mehr als seit dem 5. Jh. sich der Brauch bildete, nur noch an
den höchsten Festen des Jahres zu kommuniziererd. Eine auch

nur einigermaßen dieser Anzahl von silbernen Kelchen entspre-
chende Priesterzahl ist für ein Kloster der vorkarolingischen Zeit
nicht gut möglich.

Zur Zeit Benedikts von Nursia (gest. 550/553) war der
Priestermönch oder Diakon im Kloster eine Ausnahme^. Dies
blieb auch noch unter dem Pontifikate Gregors d. Gr. (f604).
Als er die Pankratiuskirche in Rom zur Klosterkirche machte,

14 Martin, Hagiogr. 529—540. Dr. P. E. Martin wird diese Funde
bald zum Gegenstand einer weitern Studie machen.

15 Böhmer-Mühlbacher, S. 56 nr. 115. Siehe Kap. V. Anm. 54-56.
16 Martin, Études 254—256, Hagiogr. 537.
il Berbère U., L'ascèse bénédictine des origines à la fin du XII

siècle. Paris 1927. p. 42.
16 S. Benedicti régula monachorum cap. 62. ed. B. Linderbauer.

Metten 1922. S. 76.



Die Anfänge des Klosters Disentis 79

mußte daselbst für die öffentlichen Messen an Sonn- und Feier-

tagen trotz der Mönche ein presbyter peregrinus gehalten wer-
denis. Überhaupt mußte ein Mönch, der damals für eine andere
Kirche mit Erlaubnis des Abtes zum Priester geweiht wurde, das

Kloster verlassen. Es wurden nur so viele geweiht, als die reli-
giösen Bedürfnisse der Klostergemeinde es erforderten^. Seel-

sorgliche Tätigkeit lag dem Orden anfänglich fern. Erst nach
und nach, als die Benediktiner als Missionäre auszogen, nahm
die Zahl der Priester zu, so zunächst in England im 7. Jh., wo-
hin Gregor d. Gr. Augustin geschickt hatte, dann erst im 8. Jh.

in Deutschland. Aber es war immerhin noch derselbe Gregor,
der befahl, daß im Kloster St. Andreas in Rom der Taufstein
entfernt werden müsset. Nach den Verbrüderungsbüchern er-
sehen wir, wie erst im 9. Jh. die Priesterzahl in nicht zu missio-
nierenden Ländern zunimmt und die Klosterlisten mehr und mehr
die Geweihten und die Nichtgeweihten unterscheiden. Ferner
eine, bald auch zwei und gelegentlich sogar drei tägliche gemein-
same Konventsmessen sind schon seit dem 7. Jh. belegbar. Aber
erst seit dem 8. Jh. kam die Privatmesse mehr in Gebrauch. Sie

war weder täglich noch obligatorisch. An bestimmten hohen Festen

war sie noch während des 10.—11. Jh. untersagt, da die Ge-

meinschaft als solche bei der feierlichen Messe kommunizierte^.
Die Priesterzahl wird also noch größer gewesen sein als die
Kelchzahl. Wir wissen nun aus dem Pfäverser Verbrüderungs-
buche, daß um 885 Disentis 24 Priester hatte, wozu noch 20 Dia-
kone kamen; anderseits erfahren wir auch, daß die Klöster da-
mais sehr im Abnehmen begriffen waren. So dürfte die zweite
Hälfte des 9. Jh., nur von diesem Standpunkte aus gesehen, für
das Verzeichnis in Betracht kommen. Auf alle Fälle ist die vor-
karolingische Zeit ausgeschlossen.

Wir haben es hier ferner in diesem Verzeichnisse mit offen-
bar ganz liturgischen Kleidern zu tun, wie Casula, Dalmatica,

19 Stutz U., Geschichte des kirchlichen Benefizialwesens von
seinen Anfängen bis auf die Zeit Alexanders III. I 1, 167 (1895). Vgl.
Wartmann II .nr. 705.

20 Berlière 1. c. p. 39.
21 Stutz 1. c. S. 167. St. Gallen hatte im 7. Jh. höchstens eine

kleine Leutkirche. St. G. Mitt. 12, 111—115 (1870).
22 Berlière 1. c. p. 40—41, 156—157. •



80 Die Anfänge des Klosters Disentis

Stola, Cingulum usw. Nun aber wissen wir aus der Geschichte
der liturgischen Kleidung überhaupt, daß die römische Sakral-
kleidung erst zur Zeit der karolingischen Herrschaft im Abend-
lande allgemein gebräuchlich wurde, eine Tatsache, die wieder-
um die Bezeichnung „karolingische Renaissance" rechtfertigt.
Von der Casula ist sicher, daß sie erst seit dem 9./10. Jh.

spezifisch liturgisches Meßgewand wurde, ausschließliches Meß-

gewand erst etwa seit dem 11. Jh. Bis gegen das Jahr 600 bil-
dete sie die Tracht der Laien und blieb bis ins 8./9. Jh. die ge-
wohnliche außerliturgische Klerikal- und Mönchstracht23. J. Frie-
derich schloß aus der Nennung von nur einer Casula auf nur
einen Priester im Kloster, ein Zustand, der für 670 gerade passen
könnte^. Der Einwurf wäre sehr berechtigt, wenn sich der Ge-

brauch dieser hier spezifisch liturgischen Meßkleider schon für
das 7. Jh. überhaupt nachweisen ließe und wenn die 14 Kelche
anders erklärt werden können. Wohl aber läßt sich die Erwäh-

nung von nur einer Casula rechtfertigen. Das Verzeichnis bringt
nicht alles, was zu retten möglich gewesen wäre, nur das Kost-
barste "und Nächstliegende. Es hat ja auch nur vier Cinguli, nur
eine Stola und überhaupt keine Alben. Es handelt sich hier um
ein besonders schönes Meßgewand, vielleicht für den Abt, wäh-
rend die andern Exemplare nicht so kostbar waren. Dies ist um
so eher zu verstehen, da ja noch im 8./9. Jh. die Kasel nicht
ausschließlich Priestergewand war und auch bei andern Funk-
tionen gebraucht wurde. Die übrigen Kasein konnten sich von
der sonstigen Mönchstracht nicht so wesentlich entfernen. Auf
alle Fälle muß man aus dem, was erwähnt wird, mehr schließen
als aus dem, was nicht erwähnt wird. Das argumentum ex
silentio ist nie oder selten ganz schlagend. So beweisen die 14

Kelche mehr als die Erwähnung nur einer Kasel, die auch anders
interpretiert werden kann. Noch klarer ist die Geschichte der

Dalmatika. Wohl wurde sie in Rom für liturgische Dienste
von den Diakonen gebraucht, aber dieser Brauch blieb lange spe-
zifisch römisch, und es bedurfte einer besonderen Erlaubnis des

23 Braun Josef, Die liturgische Gewandung. (1907.) S. 149—267;
bes. 169—171, 779. Cabrol III 1, 1174—1199 (1913), bes. 1192.

24 J. Friederich, Kirchengeschichte Deutschlands. 2, 634—635
(1869).



Die Anfänge des Klosters Disentis 81

Papstes, auch außerhalb Roms dieselbe zu tragen. So gab Ste-

phan II. im Jahre 757 dem Abte von St. Denys die Erlaubnis,
daß die Diakone die Dalmatika gebrauchen dürfen. Erst im 9. Jh.

gilt die Dalmatika als gewöhnliches liturgisches Festkleid des

Diakons und es war von da an keine besondere Erlaubnis mehr

nötigt. Die Tunika fand in Rom bei den Subdiakonen in der
ersten Hälfte des 9. Jh. Eingang, wird in der zweiten Hälfte des

gleichen Jahrhunderts weithin verbreitet und ist um die Wende
des Jahrtausends allgemeine Amtstracht der Subdiakone, ohne
sich aber von der Dalmatika des Diakons viel zu unterscheidende.

Völlig im unklaren sind wir über das Cingulum. Als liturgi-
sches Kleidungsstück wird es vor dem 9. Jh. nirgends erwähnt,
erst jetzt behandeln es die Liturgiker als ein Gewandstück,
dessen sich der Priester bei der Feier des hl. Opfers zu be-

dienen hat^.
Gerade vor der Kasel fügt das Verzeichnis eine Stola ein.

Offenbar bezieht sich also dieselbe auf die Kleidung des zelebrie-
renden Priesters. An Stelle der Stola benützte man früher ein
orarium, und erst in karolingischer Zeit, Ende des 8. Jh., kommt
der neue Terminus stola auf, um dann Mitte des 9. Jh. die alte
Bezeichnung ganz zu verdrängen, wenigstens im Norden, bald
auch im mittleren und nördlichen Italien^. In den Schatzver-
zeichnissen der karolingischen Zeit wird dieses Ornatstück auch
fast immer unter dem Namen stola angeführt. Reich verzierte
Stolen begegnen uns nicht selten, so nennt uns das Churer
Schatzverzeichnis vier stolae paratae, d. h. verzierte Stolens».
Um eine solche handelt es sich auch hier, wohl für den Abt,
Sehen wir nun von der ersten vereinzelten Erwähnung des Ter-
minus stola als liturgisches Kleid in der gallischen Meßerklärung
(7./8. Jh.) ab, eine Erwähnung, die noch diskutiert winRo, so
kann doch allgemein gesagt werden, der Terminus stola in die-

25 Braun 1. c. 251-255. Cabrol IV 1, 111-119.
26 Braun 1. c. 283—284, Cabrol IV 1, 118.
27 Braun 1. c. 101-105. Cabrol II 2, 2793—94.
28 Braun 1. c. 562—620. Cabrol V 1, 673—676.
29 ZSK 21, 154 (1927)), für St. Gallen L. C. 137, für Pfävers L. C.

396-397.
30 Migne, Patrologia latina 72, 98, dazu H. Leclercq bei Cabrol

V 1, 674—675 und A. Wilmart bei Cabrol VI 1, 1049—1102.

6



82 Die Anfänge des Klosters Disentis

sem Sinne kommt erst im 8./9. Jh. auf, ein Beweis mehr, das

undatierte Schatzverzeichnis nach diesen sichern Tatsachen nicht
dem 7. Jh., sondern frühestens der karolingischen Zeit zuzu-
weisen.

Zusammenfassend dürfen wir sagen, als unterste Zeit-
grenze, als terminus post quem darf wegen der Kelchzahl wie
der Erwähnung der spezifisch liturgischen Kleidungen etwa 8 5 0

gelten. Suchen wir gleich die oberste Zeitgrenze, den terminus
ante quem festzulegen. Es ist im Verzeichnis die Rede von einem

saroofagus paratus, der an erster Stelle nach Zürich geflüchtet
wurde. Es kann sich hier nur um den Sarkophag der Kloster-
heiligen Placidus und Sigisbert handeln, denn im großen Disen-
tiser Brevier des 12. Jh. (Cod. Sang. 403) findet sich nur ein auf
das Kloster ganz spezifisches Offizium, dasjenige der Doppel-
heiligen Placidus und Sigisbert. Es umfaßt drei Nokturnen, und
in der Oration heißt es ausdrücklich : qui in presenti requiescunt
ecclesia (p. 152). Es ist also dieser Sarkophag nach Zürich ge-
flüchtet worden. Zürich hat aber schon seit der ersten Jahr-
tausendwende einen nicht unbedeutenden Kult dieser Heiligen,
wie im Kapitel IV unserer Arbeit dargetan werden wird. Es ist
daher klar, die Überführimg der Reliquien und der Kult der

Heiligen stehen in ursächlichem Zusammenhange. Nehmen wir
noch das Fehlen der Tunika im Verzeichnisse dazu^i, so kann
als oberste Zeitgrenze etwa das Jahr 100 0 gelten. Wir
haben nmi innerhalb 850—1000 einen Anlaß zu suchen, der eine
solche Kirchenschatzflüchtung zur Folge haben konnte. Das kann

nur um 9 40 gewesen sein, als die wilden Sarazenen das
ganze Bistum Chur schrecklich heimsuchten. Von

ihnen, wie vom Sarkophag mag später die Rede sein, wir be-

gnügen uns vorläufig, das Verzeichnis näher anzusehen.
Es ist schon Georg v. Wyß aufgefallen, daß in unserm Doku-

ment Türe gum ohne die Benennung castellüm oder Castrum

genannt wird, während es doch in vorkarolingischer Zeit immer,
im 8./9. Jh. meistens eine solche Bezeichnung mitführt®. 940

si Braun Josef, Handbuch der Paramentik. Freiburg 1912. S. 111.

32 Geschichte der Abtei Zürich. MAGZ 8, 10-13 (1851), Dopsch
A., Die Grundlagen der europäischen Kulturentwicklung. 2. 365—367

(1924).



Die Anfänge des Klosters Disentis 83

wird auch dadurch wahrscheinlich, daß gerade erst im 9. Jh. das

Gepräge des Ortes Zürich geschlossener, befestigter und nun
auch die Abteigebäude in dasselbe einbezogen wurden®. Wohl
kann man Zürich auch schon für 670 als festen Platz an-
nehmen, aber sichere Nachrichten stammen für das Fraumünster
erst von 853, für das Großmünster von 876—8883h Wenn daher
das Großmünster seit der Jahrtausendwende das Fest der Disen-
tiser Heiligen so hoch beging — für das 13. Jh. ist eine feier-
liehe Reliquienprozession bezeugt —, so wird das kaum nur eine

Erinnerung an eine längst vor der Gründung des Großmünsters
sich vollzogene Bergung von Reliquien darstellen.

Unter den fünf tabulae altaris wird man nicht so sehr

antipendia und frontalia, die vor den Altar gestellt wurden, als
vielmehr eigentliche Altartischplatten zu verstehen haben®. Aus
Stein oder Metall, waren sie meist geschmückt und schon seit
dem christlichen Altertum mit Reliquien versehen. Wir dürfen
daher auf wenigstens fünf vorhandene Altäre schließen. Die Größe
wie die Stukkofunde der Martinskirche weisen ihr die meisten
Altäre zu. Für 960 wird sie auch als die eigentliche Mönchs-
kirche erwähnt®.

Unter den drei Capsae können wir uns Behälter aus Holz,
Elfenbein, Metall vorstellen, die meist zur Aufbewahrung von Re-
liquien, aber auch der Evangelien usw. dienten®. Gerade die
merovingische und karolingische Zeit schuf viele solcher Reli-
quienkästen, die auch bei feierlichen Prozessionen herumgetragen
wurde. Es hängt dies mit den damals in Übung kommenden
Translationen der Heiligenleiber zusammen-®. Seit Papst Leo IV.
(847—855) es erlaubte, stellte man solche Reliquienkapseln auch

33 Wyß 1. c. S. 18 A. 46.
3i MG SS rer. merov. 4, 259. Escher-Schweizer, Urkundenbuch

der Stadt und Landschaft Zürich 1, 22, 58 nr. 68, 139 (1888).
35 Du Cange 6, 479. Kraus RE 1, 34-42. Cabrol I 2, 3155—3181,

dazu Braun J., Der christliche Altar, München 1924, S. 125 f., über die
Tischaltäre. Altäre in Chornischen waren in Mals (9. Jh.). Ferdinan-
deumszeitschrift, 3. Folge, Heft 59 (1915), Taf. 23 (Rekonstruktion).

36 MG DD 1, 286 nr. 208.
37 Du Gange 2, 154. Kraus RE 1, 193. Cabrol II 2, 2340-2348;

III 1, 1100—1144.
38 Schnürer 2, 65—67.



84 Die Anfänge des Klosters Disentis

auf die Altäre, während sie im 8. Jh. noch unmittelbar hinter
den Altar gestellt wurden. Wie schon damals viele Reliquien in
den Klöstern sich fanden, zeigt ein Verzeichnis des nahen Pfä-

vers^.
Die drei crue es maiores und auch die drei cru ces

minores sind wohl so zu deuten, daß die ersteren Prozessions-
oder Vortragskreuze sein dürften, wobei sie natürlich als sog.
Triumphkreuze ebenfalls in der Kirche frei hängend aufgemacht
werden konnten. Ein solches Triumphkreuz befand sich in Sankt
Gallen über dem Kreuzaltar, ein gleiches ist auch für Pfävers
dokumentiert. In solchen Kreuzen waren auch Reliquien ein-
geschlossen«. Oft ist das Vortragskreuz vom Altarkreuz nicht zu
unterscheiden, da es einfach von der Stange abgenommen, auf
ein Postament gesetzt, als Altarkreuz diente. Auf die mensa des

Altars wurde das Kreuz aber erst seit dem 13. Jh. gestellt«.
Unter sigillus verstand man früher jede Art von Zierstück,
besonders solche an Vasen«. Es ist nicht klar, ob es zu den
Kreuzen oder den Kelchen gezogen werden soll. Zusammen ge-
hören die drei silbernen Gegenstände : urceus, ampulla,
cola. Da es nicht urceolus, das gewöhnlich für Meßkännchen
gebraucht wird, sondern urceus heißt, so muß darunter ein Gieß-

gefäß verstanden werden, dessen Wasser für die Messe oder
auch zum Mischen des konsekrierten Weines vor seiner Aus-
teilung benötigt wurde«. Unter ampulla kann ein Fläschchen für
die hl. Öle verstanden werden. Die Stellung des Wortes zwischen
urceus und cola macht auch ein Weinfläschchen nicht unwahr-
scheinlich«. Cola ist ein trichterartiges Sieb, durch das der dar-

zubringende Wein vorsichtshalber durchgelassen wurde. Meist

zeigt dieses Instrument die Form eines Löffels mit fein durch-
löchertem Roden«.

33 MG L. C. 395—396.
« Du Cange 2, 677. Kraus RE 2, 244. Cabrol III 2, 3045—3131.

L. C. 395.

Otte-Wernicke, Handbuch der kirchlichen Kunstarchäologie des

deutschen Mittelalters 1, 144 (1883).
« Du Cange 6, 247.

« Du Cange 6, 921. Kraus RE 1, 48. Otte - Wernicke 1. c. 1,

253—255.
« Du Cange 1, 239. Kraus RE 2, 522. Cabrol II 1, 1351-1357.
« Du Cange 2, 424. Kraus RE 1, 311. Cabrol III 2, 2103-2106.



Die Anfänge des Klosters Disentis 85

Einen Weihrauchbehälter und zwei Rauch-
fässer (vas incensi I, turibula II) nennt das Verzeichnis weiter,
bestehend meist aus Stein oder Metall (Bronze)«. Die drei coro-
nae sind wohl Kronleuchter, die in hängender Stellung an-
gebracht waren. Auf den Reifen derselben waren Kerzen oder
Glasgefäße angebracht, in denen das Öl die Flammen nährte. Oft
an beweglichen Seilen an der Decke befestigt, waren sie für
größere Räume, wie Kirche, Dormitorium, gemeinsamer Aufent-
haltsraum notwendig^. Die folgenden sieben circuli schei-

nen ebenfalls Lampen zu bedeuten, sonst wären sie zu den an-
schließenden Glocken zu ziehen und dann als eine Art Glocken-
klöppel oder Hammer zu betrachten«.

Betreffend der Glocken schreibt die Kopie von 1628: cam-

pana IX, ebenso Mabillon, während Eichhorn campana pra I an-
führt. Belanglos ist zunächst, ob campana, -ae oder campanum, -i

angenommen wird, denn die erstere Form ist wohl mehr ver-
breitet und älter, die letztere findet sich aber gerade in sankt-
gallischen Texten«. In süditalienischen Klöstern sind Glocken
schon fürs ö./6. Jh. bezeugt, ebenso für die Pfarrkirchen Galliens
im 6. Jh. Zur gleichen Zeit hatten auch die irischen Klöster
Glocken, so daß ihr Gebrauch seit dem 6. Jh. allgemein wird®".
Die Abkürzung pra muß. in productilia (sc. campana) aufgelöst
werden. Walafrid Strabo (f 849) spricht nämlich von vasis fusi-
libus vel etiam productilibus, womit er die gegossenen und die
nur genieteten Glocken unterscheiden will®L Diese letzteren be-
standen oft aus Eisenblech oder aber, um besser zu klingen, aus
einer Legierung von Kupfer und Zinn. Ihre Form war meist
klein, besonders die keltischen Glocken verdienen mehr Klingeln
als Glocken genannt zu werden®L Schon im 8. Jh. werden in
Klöstern bereits mehrere Glocken bezeugt, denn für gemeinsame

« Du Cange 3, 792 und 6, 585. Kraus RE 2, 974-976. Cabrol
V 1, 2—33.

« Du Cange 2, 613. Kraus RE 2, 295 und 267—278. Cabrol VIII
1, 1086-1221.

« Du Cange 2, 362.
« MG SS rer. merov. 4, 315. L. C. 137. Cabrol III 2, 1962.
so Cabrol III 2, 1954—1977 mit reichen Quellenbelegen.
51 MG Cap. reg. Franc. 2, 478.
52 Abbildungen bei Cabrol 1. c. 1963—1966.



86 Die Anfänge des Klosters Disentis

Übungen mußten sich mehrere Glocken als nützlich erweisen^.
Der Text von 1628 scheint den Vorzug zu verdienen, und wir
werden daher neun nicht sehr große Glocken, die wohl genietet
waren., darunter zu verstehen haben.

In den vier Bases möchte man zuerst an Sockel und Fuß-

gesteil denken. Mehr Wahrscheinlichkeit hat es aber, in ihnen
vier Becken zu sehen, die für Waschungen in Kirche oder Kloster
nötig waren«. Man bedenke, daß damals größere Waschbecken
für den täglichen Gebrauch wichtig und nötig waren und daß

gerade solche Gegenstände am ehesten geraubt worden wären.
Auf die Flüchtung überhaupt des Metalls, des edlen und des un-
edlen, hatte man es abgesehen, denn gerade dieses stand im
Mittelalter in sehr hohem Werte«.

Die 19 Pallioli scheinen kleinere Altartücher zu sein,
welche möglicherweise auch den Dienst der jetzigen Korporale
leisteten. Zu bestätigen scheint dies ein Verzeichnis von Pfävers
aus dem 10. Jh., das 15 pallia altaris notiert«. Unter den 2 4

Facieterculi haben wir eigentliche Schweißtücher zu ver-
stehen. Solche Tücher, auch facistergia, facistercula genannt,
finden sich in den luventaren des 9./10. Jh. nicht selten, sie ge-
hören zum förmlichen Bestand der Sakristeien«'. Die zwei
Kandelaber standen in den Ecken des Chores, nicht auf dem

Altar, wie dies erst seit dem 11. Jh. gebräuchlich war. Seit der

karolingischen Zeit werden sie mehr und mehr auch künstlerisch
behandelt«.

Aus dem Bücherschatze des Klosters nennt uns das Ver-
zeichnis nur neunCodices und zwei Evangelia parata.

53 Cabrol 1. c. 1968.
sr Du Cange 1, 613. Kraus RE 2, 967-969. Cabrol I 1,103—111;

II 1, 602-608.
55 Siehe Anm. 65 und folgenden Abschnitt.
56 Du Cange 5, 34. Kraus RE 2, 574. Fr. Bock, Geschichte der

liturgischen Gewänder im Mittelalter 2, 260—261 (1866), 3, 2—5 (1871).
L. C. 397. Dagegen Braun J., Handbuch der Paramentik S. 84—85

(1912).
57 Du Cange 3, 181. Bock 1. c. 3, 45—46 (1871). J. Braun, Die

liturgische Gewandung (1907) S. 561. Ein Verzeichnis von Pfävers
(X s.) hat: facitergulae VI, manutergia II. L. C. 396.

58 Du Cange 2, 88. Kraus RE 2, 295. Cabrol II 2, 1834-1842;
III 1, 210—215.



Die Anfänge des Klosters Disentis 87

Die letzteren weisen auf zwei kostbar eingebundene oder auch
sonst verzierte Evangelienbücher hin, die zuerst eine Sammlung
der vier vollständigen Evangelien und dann nur noch die bei der
hl. Messe zum Vorlesen benötigten Texte enthielten-®. Diese wie
überhaupt die Codices erhielten in der Sakristei ihren ständigen
Platz. Es ist schwer, die Anzahl der Codices mit den uns noch
erhaltenen Bibliotheksverzeichnissen von Reichenau, St. Gallen
und Pfävers zu vergleichen. Die Codices enthielten oft eine sehr

ungleiche Anzahl von Einzelschriften (libri), und nicht selten

waren nur die ersten Schriften des Codex unter einem sehr will-
kürlichen Titel angegeben. Ferner sind in diesen Bibliotheks-
katalogen auch alle zum täglichen Gebrauch dienenden Hand-
Schriften aufgezählt, wie Sacramentare, Lectionare, Antiphonare,
Psalterien, Kaiendare, Martyrologien, alles Handschriften, die das
Kloster Disentis auch besaß, die aber nicht unter den neun
Codices verstanden sind®». Das Verzeichnis gibt überhaupt nicht
alles an, was man wirklich flüchtete oder flüchten wollte, wie
oben schon darauf hingewiesen wurde. (Kasein, Alben!) Di-
sentis dürfte wohl auch an Pfävers herangereicht haben, das im
10. Jahrhundert 42 libri, gegen Ende des Jahrhunderts 57 libri
notierte. Auf einen besondern Reichtum lassen die neun Co-
dices auch nicht schließen. Ob zu diesen das Disentiser Frag-
ment von Gregor d. Gr., um 800 entstanden, und dann auch der
Codex Einsidlensis 264 gehört, wird im Anhange zu untersuchen
sein. Nicht erst 1799, wie man schlechthin annimmt, sondern
schon bei den Bränden von 1387, 1514, 1621 sind Materialien
zugrunde gegangen und dann auch im 16./17. Jh., als ein
innerer Zerfall des Klosters sich bemerkbar machte®*. Die dies-
bezüglichen Darstellungen sind stark übertrieben. Es wird von
einem „uralten griechischen Evangeliencodex" berichtet, der sich

® Cabrol V 1, 775—845. Unsere neun Codices erwähnen: Th.
Gottlieb, Über mittelalterliche Bibliotheken. Leipzig 1890. S. 372
nr. 797. P. Lehmann, Mittelalterliche Bibliothekskataloge Deutschlands
und der Schweiz. I. Die Bistümer Konstanz und Chur. München 1918.
S. 455.

60 Lehmann 1. c. S. 244-252, 483-484. L. C. 397.
61 Vgl. Eichhorn S. 239 f., J. Cahannes, Das Kloster Disentis vom

Ausgange des Mittelalters bis 1584. Diss. Freiburg. Brünn 1899.
S. 15—16.



88 Die Anfänge des Klosters Disentis

nach dem Zeugnisse von Eichhorn und P. Placidus a Spescha
noch vor dem Brand von 1799 im Kloster befunden haben soll.
Desgleichen soll dort auch ein Codex mit einer der verlorenen
Dekaden des Livius, der noch in Uncialbuchstaben geschrieben

war, aufbewahrt worden sein^. In den Schriften von Eichhorn
und Spescha findet sich darüber keine Notiz, wie überhaupt nicht
bei den fleißigen Klosterhistoriographen des 18. Jh. Uncialis ist
auch ein dehnbarer Begriff. Erst seit Toustin und Tassin, den

gelehrten Benediktiner-Paläographen des 18. Jh., wird die Ma-

juskelschrift der Codices des 4.—9. Jh., die sich von der Kapi-
tale durch größere Rundung unterscheidet, Uncialis genanntes.
Eichhorn nennt auch den in gotischer Schrift geschriebenen
Choraloodex des Abtes Thüring (f 1353) : ferme uncialibus lit-
teris oonscriptus«i.

Das Schicksal dieser neun Codices wird sich kaum verfolgen
lassen.

Übersehen wir nochmals das Schatzverzeichnis, so scheinen

vor allem der kostbare Sarkophag, die 14 silbernen Kelche,, die
12 Patenen, der goldene Kelch mit Patene sowie verschiedene
Metallarbeiten auf einen gewissen Reichtum des Klosters in
dieser Beziehung hinzuweisen. Die Verzeichnisse von Chur und
Pfävers scheinen aber Disentis an Paramenten zu übertreffen^.
Es handelt sich immer aber um Sakristeigegenstände, wie auch
die Ausgrabungen nur auf eine gewisse Wohlhabenheit, der Kir-
eben, nicht des Klosterbaues hinweisen. So lag es ja auch im
Geiste der Benediktinerregel. Für die vielen Mönche und für

62 J. Andreas von Sprecher, Geschichte der Republik der drei
Bünde im 18. Jh. 2, 480 (Chur 1875). Die Mitteilung geht auf P. Pia-
cidus a Spescha (f 1833) und Jak. Ulr. v. Sprecher, Bundeslandainmann
(f 1841) zurück. Über die Dekaden des Livius siehe W. S. Teuffei, Ge-

schichte der römischen Literatur 2, 120—125 (1910), und L. Traube,
Vorlesungen und Abhandlungen. I. Bd. Zur Paläographie und Hand-
schriftenkunde, ed. P. Lehmann 1909 S. 173, 214, 234, 253.

63 Steffens p. V. St. Gallen hatte wohl griechische Evangelien-
texte aus Norditalien her. Cabrol V 1, 780 und 792. [G. Scherer], Ver-
zeichnis der Handschriften der Stiftsbibliothek St. Gallen. Halle 1875.

S. 638.
et Eichh. 237.
65 ZSK 21, 154. L. C. 396-397. Dazu Hauck 2, 282-283. Dopsch

A., Die Wirtschaftsentwicklung der Karolingerzeit. 2, 142—143 (1922).



Die Anfänge des Klosters Disentis 89

dieses Bergland war ja die Tello-Schenkung nicht ein übermäßig
großes Einkommen. Noch zur Zeit Karls d. Gr. galt St. Gallen
als ein sehr dürftiges Kloster, in welches der Herrscher 792

seinen mißratenen Bastard, den buckeligen Zwerg Pippin, zur
Strafe einsperrte^. Und Pfävers wird noch 905 und 91.2 verächt-
lieh „Abteilein" genannt«''. Wohl hat nun auch Disentis zurZeit
der Karolinger viele Mönche unter seinem Firste vereint und,
wie die Ausgrabungen nahe legen, in künstlerischer Beziehung
manches Schwesterkloster in den Schatten gestellt. Allein im
großen und ganzen war dem karolingischen Kloster wenig äuße-

rer Glanz zuteil, es hieß erst die Kultur schaffen, Gebet und
Handarbeit waren noch der Mönche Hauptbeschäftigung. Die Zeit
äußerer Machtpolitik und liturgischer Glanzentfaltung, wie es
die Cluniazenser anregten, sah das Kloster erst im 12. Jh.««.

2. Der Sarazeneneinfall.
Drei Feinde waren im 9./10. Jh. dem christlichen Abend-

lande zu einer wahren Plage geworden: die Ungarn, die Sara-
zenen und die Normannen. Die letzteren kommen für unsere
Alpengegenden nicht in Betracht. Wohl aber bedrohten die
Ungarn Mitteleuropa seit 899, bis sie endlich von Otto I. auf
dem Lechfelde 955 mit blutigen Köpfen heimgeschickt wurden.
Sogar nach Schwaben hatten sich die Unholde gewagt. 926 stat-
teten sie der Abtei St. Gallen einen wenig freundlichen Besuch
ab, der sich freilich noch schrecklicher hätte gestalten können«^.
Doch wird nicht berichtet, daß sie nach Rätien kamen. Dies
steht hingegen von den Sarazenen fest. Sie hatten sich seit 888
im südfranzösischen Fraxinetum eingenistet und machten von
dort aus ihre so gefürchteten Mord- und Raubzüge. Von dort
her drangen sie bis in die West- und Zentralalpen vor. Gerade

6« MG SS 2, 756, St. G. Mitt. 13, 257 (1872): ad cellam S. Galli,
quae cunctis locis imperii latissimi pauperior visa est et angustior.

6' Wartm. I. nr. 741 : „quandam abbatiuneulam Favares." MG DD
1, 6 nr. 5. „abbatiola".

68 Dr. P. Ephrem Omlin, O. S. B. Engelberg, bearbeitet die Disen-
tiser Liturgie des 11./12. Jh. (Cod. Sang. 403).

69 MG SS 1, 56. St. G. Mitt. 15/16, 193—194, 199—203 (1877). Ann.
Flodoardi ed. Lauer p. 1, 7, 22 f. Oehlmann im JSG 3, 214—219
(1878).



90 Die Anfänge des Klosters Disentis

auf die Bergpässe hatten sie es am meisten abgesehen. Dort
konnten sie sich beliebig an die ahnungslosen Wanderer heran-
machen, keine Hilfe konnte diesen zuteil werden. Das Kloster
Novalese, im Tale der Susa, am Eingang zum vielbegangenen
Mont Cenis, wurde schon 906 zerstört, konnte aber noch recht-
zeitig seine Schätze nach Turin flüchten. 939 wurde auch
St. Maurice, das sich am nördlichen Eingangstal zum Großen
St. Bernhard befand, eingeäschert. Beide waren wichtige Paß-

klöster. Noch zum Jahre 941 werden in St. Maurice diese Raub-
horden bezeugt. Sie verschonten auch Churrätien nicht. 936

ziehen sie nach Alamannien, und es wird von ihnen gemeldet,
daß sie besonders Rompilger überfielen und töteten. Offenbar
lagerten sie an Wegen und Straßen, die nach Süden führten.
Ekkehard IV. (f c. 1060) meint von ihnen, es sei in ihrer Natur
gelegen, die Berge auszunützen. Ja selbst bis in die Nähe von
St. Gallen wagten sich diese unfreundlichen Gäste. Es ist eine

der bestgeschilderten und interessantesten Szenen der casus
S. Galli, in denen uns Ekkehard erzählt, wie sich die Sarazenen
in der Umgebung des Klosters verborgen hatten, nicht aber ent-
deckt werden konnten. Da faßte aber der Dekan Waldo ein mutig
Herz, ging mit dem Hausgesinde eines Nachts auf die Suche,
nachdem die Vasallen des Abtes versagt hatten, und richtig, er
überraschte die Schlafenden, — Tod oder Gefangenschaft war
ihr Ende. Da aber die Gefangenen im Kloster nicht essen woll-
ten — wohl aus Furcht, vergiftet zu werden —, gingen alle zu-

to MG SS 4, 404. Acta Sanctorum O. S. B. saec. V. Bd. 7, 440

Venedig [1738—1740]. Ann. Flodoardi ed. Lauer p. 79. Literatur über
die Sarazenen HBLS 6, 83—84 (1930).

Ti Ann. Flodoardi ed. Lauer p. 65 zum Jahre 936: Sarraceni in
Alamanniam praedatum pergunt et revertentes multos Romam petentes
interimunt.

T2 Ann. Flodoardi ed. Lauer p. 5 ff. zum J. 921: Anglorum Romam
proficiscentium plurimi inter angustias Alpium lapidibus a Sarracenis
sunt obruti ; zu 933 : Sarraceni meatus Alpium occupant et vicina quae-
que loca depraedantur ; zu 939: Collecta diversorum hominum, quae
Romam petebat, a Sarracenis pervasa et interempta est; zu 951: Sarra-
ceni meatum Alpium obsidentes, a viatoribus Romam petentibus tribu-
tum accipiunt et sie eos transire permittunt.

T3 Casus S. Galli ed. Meyer v. Ivnonau, St. G. Mitt. 15/16, 408

1877) : quorum natura est, in montibus multum valere.



Die Anfänge des Klosters Disentis 91

gründe. So die jedenfalls einen richtigen Kern enthaltende Er-
Zählung des St. Galler Dichters. Wohl wußte Ekkehard, daß man
nicht überall so glimpflich der Sarazenennot entgangen war. Er
schließt seinen Bericht: „Wenn ich alles Elend, das unsere Lands-
leute von den Sarazenen erduldet haben, aufzählen wollte, müßte
ich ein Buch damit füllen." Bis ins churische Gebiet drangen
die Plünderer vor. Dies geht aus dem Diplom Ottos I. für den
Bischof Waldo von Chur hervor. Es wurden diesem nämlich am
8. April 940 auf Lebenszeit die Kirchen zu Bludenz und S chams

geschenkt, weil er sich beklagt hatte, „sein Bistum sei durch die
andauernde Sarazenenplünderung sehr verödet". Nicht lange
nachher, am 28. Dezember 955, schenkt der gleiche König der
bischöflichen Kirche in Chur den Königshof in Zizers und ge-
stattet ihr, ein Schiff auf dem Walensee zu halten, alles mit der

Begründung, daß der König selbst, von Italien kommend, wahr-

genommen habe, wie die Besitzungen der Churer Kirche von den
Sarazenen verwüstet seien. Wir wissen ferner, daß König Hugo
von Italien 942 mit den Sarazenen ein Bündnis schloß, damit sie
die Alpen, die Italien und Schwaben trennen, bewachten. Er
wollte sich nämlich gegen den nun zu Otto I. geflüchteten
Berengar von Ivrea schützen, weil ihm dieser die Herrschaft
Italiens streitig machen wollte. Da nun Churrätien durch Kaiser
Konrad I. 916 dem wiedererstellten Herzogtum Alamannien oder
Schwaben einverleibt wurde, kann es sich hier nur um die Be-

wachung der rätischen Alpenpässe handeln". Im Lichte dieser
sichern Belege ist es wohl auch möglich, daß Chur von den Sara-
zenen gestreift wurde. Nach einer freilich erst aus dem Ende
des 14. Jh. uns überlieferten, aber wohl einen richtigen Kern

" 1. c. 408—411: si miseriam omnem, quam nostrates a Sarra-
cenis sunt passi, percurrerem, volumen efficerem.

MG DD 1, 112 nr. 26. oonquerens nobis, suum episcopium
continua depredatione Saracenorum valde esse desolatum.

MG DD 1, 256 nr. 175. quia loca ad eandem aecclesiam perti-
nentia ab Italia redeundo invasione Sarazenorum destructa ipsi ex-
périment» didicimus. Vgl. die Bestätigung vom 1. 972. MG DD 1, 571

nr. 419.

" MG SS 3, 331 : Liutprandi Antapodoseos V 17. Dazu R. Röpke-
E. Dümmler, Kaiser Otto d. Gr. S. 113—115, 136—138 (1876). St. G. Mitt.
15/16, 409 (1877).



92 Die Anfänge des Klosters Disentis

enthaltenden Nachricht ist Chur von ihnen in Brand gesteckt
worden. Woher die Raubbanden kamen, ob vom Wallis über
die Oberalp oder über den Lukmanier, ist nicht sicher. Wahr-
scheinlich ist das letztere der Fall, denn sie gefährdeten schon
936 das zu Alamannien gehörige Rätien, während St. Maurice
erst 939 zerstört wurde. In der Lombardei waren die rohen Ge-

seilen schon lange zu Hause, bereits 913 hatten sie gegen Acqui
in Piémont gestürmt. Die Dauer ihres Einfalls ist ebenfalls un-
bestimmt. Jedenfalls ist mit der Rückkehr Ottos I. durch Rätien
im Jahre 952 die Sarazenenschar als vertrieben anzusehen. Die
Gefahr wird also einige Jahre groß gewesen sein, so daß wir
sicher 936—942, summarisch also 940 als die Zeit des Sara-
zeneneinfalls bezeichnen müssen.

Eine interessante Folgerung mag daraus für die Disentiser

Ausgrabungen gewonnen werden. E. A. Stückelberg setzte
die Zerstörung der karolingischen Klosterkirche St. Martin mit
ihrem reichen Stukko mutmaßlich ins Jahr 831, als Graf Rode-
rieh das Bistum Chur „beraubt" habe. Doch von einer Ge-

bäudevernichtung ist dort keine Rede. Der Sarazeneneinfall
von 940 ist die Ursache jener Kirchenverwüstung. Was nämlich
die Tausende der Disentiser Stukkofragmente auszeichnet, ist der
Umstand, daß sie weder bestoßen noch verschliffen oder ab-

gescheuert, noch rauchgeschwärzt, noch übermalt oder restau-
riert sind. Nichts ist zum zweitenmal bemalt worden, wenn man
einige Sockelreste ausnimmt, die eben nahe dem Boden gelegen,
einer schnelleren Abnutzung ausgesetzt waren. In jedem Falle
gehören die Fragmente zu einer Kirche, die nur kurz ihrem

P. Goswin, Chronik des Stiftes Marienberg ed. B. Schwitzer in
Tirolische Geschichtsquellen 2, 81 (1880): Curia ooncremata est a

Saracenis anno Domini millesimo LXXXX. XL. Das Wort millesimo
ist durchstrichen. Da im 11. Jh. von Sarazenen in Rätien keine Rede
mehr sein kann, hat schon Notar Joh. Jocher, der unter Abt Leonhard
(1586—1606) die Chronik neu bearbeitete, richtiger den Brand auf 940

gesetzt. XL scheint nur eine Wiederholung zu sein. Die gleiche Nach-
rieht findet sich auch im Liber de foedis aus der gleichen Zeit. Bisch.
Archiv Chur. Dazu W. v. Juvalt, Anzeiger f. Schweiz. Gesch. u. Alter-
tumskunde 13, 69—70 (1867) und 14, 140 (1868), ferner Martin. Études
448. Mayer, VII und 126.

Stückelberg E. A., Germanische Frühkunst. Monatshefte für
Kunstwissenschaft 2, 123 (1909); dazu Stutz, Divisio 10, 39 A. 1, 41-43.



Die Anfänge des Klosters Disentis 93

Zwecke gedient hat^o. Setzten wir die innere Ausstattung der
schon 765 bestehenden Martinskirche ins 9. Jh., wie aus
den schon herangezogenen Parallelen von Mals und Oberitalien
sich ergibt, dann haben wir die Lösung dieses Befundes im
Sarazeneneinfall von 940 gefunden. Erst an den Brand von 1387

zu denken, geht nicht an. Wohl fanden sich nämlich Asche, ge-
schwärzte Steine und einzelne auf beiden Seiten angerußte Stuk-
katurensi ; allein wäre das Unglück von 1387 die Ursache davon

gewesen, so müßten sich außer vermehrten Brandspuren in den
so zahlreichen Überresten doch mehr hochromanische und goti-
sehe Stücke finden lassen. Nicht Feuer, sondern nur eine feind-
liehe Hand konnte sich eine solche Zerstörung leisten. Zur
gleichen Zeit konnten in Nordfrankreich ähnliche wilde Banden
Kirchen ebenfalls nicht in Brand setzen^. Keine ganze Figur,
kein Satz der Inschriften konnte mehr aus den Disentiser Frag-
menten zusammengesetzt werden. Daß sie gleich nach ihrer Zer-
Störung unter die Erde kamen, belehrt ihre noch frische Farbe,
die bald nach den Ausgrabungen abtönte. So ist also die innere
Ausstattung der .Martinskirche 940 zugrunde gegangen. Die
Grundmauern mit karolingischen Bauresten haben sich aber
erhalten, erster« bis heute, letztere noch bis ins 17. Jh.ss. Das
Kloster wie die Marienkirche und St. Peters-Kapelle mögen mehr
oder weniger auch zerstört worden sein, ausgenommen die karo-
lingischen Apsiden der Marienkirche, die sich bis heute noch er-
halten haben. Dazu stimmt, daß 960 nur von der wahrscheinlich
bald wieder hergestellten Martinskirche die Rede ist«''.

Die Rettung unseres Kirchenschatzes läßt schließen, daß
der Überfall doch nicht so ganz unerwartet war. Es wurden alle
Gegenstände geflüchtet, die zu einer eventuellen Fortsetzung der
liturgischen Feier nötig waren, von der Altarplatte bis zum

so Stückelberg 1. c. S. 123; idem, Die Ausgrabungen zu Disentis,
Basler Zeitschrift f. Geschichte und Altertumskunde 6, 498 (1907).

81 J. R. Rahn ASA 10, 44 (1908).
82 Ann. Flodoardi ed. Lauer zu 937 : Nonnullas tarnen ecclesias,

ignibus applicilis, non valuere succendere.
83 ASA 12, 297 ff. (1910). Abzulehnen ist daher Porter K. A., Roma-

nische Plastik in Spanien Bd. 1. S. 15, 98—99 (München 1928), der
Cividale, Mals, Münster und Disentis dem 11. Jh. zuweist.

81 MG DD 1, 400 nr. 285.



94 Die Anfänge des Klosters Disentis

Löffelsieb. Von einer Tötung der Mönche wissen wir nichts.
Erst die Passio (13. Jh.) und dann Bundi (f 1614) sprechen von
einer solchen, kennen aber das Schatzverzeichnis nicht und
lassen die Sarazenen gar alles rauben^. In Augustin Stöcklins
Schrift über die Heiligen Placidus und Sigisbert sind es c. 30

Mönche, die umkommen^, während die Synopsis (1709) noch
den Namen des damaligen Abtes, Adalbero, hinzufügt und schließ-
lieh den 3. August als ihren Martyriumstag bezeichnet^. Dies
hatten die Disentiser Historiographen schon Mabillon ange-
gebend.

Woher Stöcklin die 30 Mönche hatte, ob aus dem Schatzver-
zeichnisse oder aus dem Pfäverser Verbrüderungsbuche, ist nicht
zu ermitteln. Wohl aber ist gerade aus dem letzteren Kon-
fraternitätsbuche diese Zahl von Mönchen für 940 nicht schlecht
kombiniert. Adalbero, ein Name, dessen erstes Vorkommen
Förstemann dem 9. Jh. zuweist^, ist weder aus den Disentiser
Mönchslisten, noch überhaupt aus einem mittelalterlichen Doku-
ment zu erweisen. Die Passio wie Bundi kennen diesen Abt
nicht. Zwischen dem durch das Pfäverser Liber viventium be-

glaubigten Abte Prestantius (c. 880) und dem für 960 festgestell-
ten Abte Victor fehlen die Zwischenglieder ganz. Möglicherweise
war überhaupt gar kein Abt da, denn das 9./10. Jh. war die Zeit,
in der Abteien gerne an Laien und Bischöfe vergeben wurden.
Tuberis kam 881 und 888 unter den Bischof von Chur, darum
steht kein Abt an der Spitze seiner Verbrüderungsliste (Fab.
158—160). Ebenso wurde Pfävers 905 an den Bischof Salomon
von Konstanz und dann von demselben 909 an St. Gallen ge-

85 Passio ed. Castelmur 256. Bundi ed. Decurtins S. 26: „seind
die Unger durch das Land gestreift, haben daß Gotshuß allerdings ver-
herget und verbrent, alle Diener Gotes gelödt und umbracht, die alten
aufgehenkht, Kirchen beraubt."

86 Vita et Gesta S. S. Placidi et Sigisberti, [auetore Aug. Stock-
lin], a. 1635. Disentiser Kopie des Stiftsarchivs p. 6. ad an. 670.

87 Syn. ad a. 670.
88 Annales Ordinis S. Benedicti 1, 504 (Paris 1703). Auch bei

Mohr 1, 7 nr. 4.

89 F. 161—162. Vgl. aber Wartm. I. nr. 114. Adalghero zu 787,
ferner Socin Ad., Mittelhochdeutsches Namenbuch S. 1—2, 178, 192,
230 (1903), Giry A., Manuel de Diplomatique 2. ed. Paris 1925.

p. 355-356.



Die Anfänge des Klosters Disentis 95

schenkt'Jo. Es ist aber nicht beglaubigt, daß Konrad I. in den
Jahren 912—918 Disentis an Chur geschenkt habe. Erst eine
Urkunde Karls IV. vom Jahre 1364 spricht davon und teilt den

Wortlaut jener angeblichen Schenkung mit, jedoch in Aus-
drücken, die eine Fälschung verraten. Man muß sich vor Augen
halten, daß damals Bischof Peter von Chur (1355—1368) alle An-
strengungen machte, um die Vorteile des Lukmanierverkehrs auf
sein Gebiet zu schlagen^.

Der Name des Abtes Adalbero ist möglicherweise durch
falsche Einbeziehung der ool. 75-76 des Verbrüderungsbuches von
Pfävers zum Disentiser Mönchskonvente zu erklären. Diese Liste
gehört aber nicht nach Disentis, sondern in eine deutsche Gegend,
wahrscheinlich nach Basel oder Augsburg, wo sich der zuerst ge-
nannte Adalpero episoopus nachweisen ließe. Diese Kolonnen
wurden schon von Stöcklin und von P. Ambros Eichhorn auf
Disentis bezogen. Daher vielleicht dieser Abtsname^.

Ulrich Camped^, dann auch Stöcklin^ und die Synopsis
sprachen von einer Niederlage dieser wilden Raubhorden in un-
sern Gegenden. Nach dem Berichte von Eichhorn (1797) fanden
nun im 18. Jh. Bauern in Disla, einem südöstlich vom Kloster
gelegenen nahen Dörflein, beim Bearbeiten ihres Feldes Spieß-
eisen, Pfeile und S ch w e r t b r u ch s tü c k e, die von den
dort geschlagenen „Hunnen" herrühren sollen 'A Nun aber wur-
den ja die Sarazenen nicht aufgerieben, sondern sie kamen über
Chur bis vor die Tore des Klosters St. Gallen. Und wenn sie

so Mohr 1, 47-50 nr. 30, 32; 1, 56 nr. 37. Böhmer-Mühlbacher
S. 808 nr. 2026.

91 Mohr 1, 221 nr. 154; 3, 181 nr. 119. Dazu Juvalt W. v., For-
schungen über die Feudalzeit im Curischen Rätien 2, 117 (1871).
Sickel Th., Ober Kaiserurkunden in der Schweiz S. 30 (Zürich 1877).
Steindorff E., Jahrbücher des deutschen Reiches unter Heinrich III.
1, 80 (Leipzig 1874). Mayer 1, 379.

92 Siehe oben S. 34—35.
93 Campelli U., Historia Raetica ed. PI. Plattner QSG 8, 85 (1887).
9i Vita et Gesta SS. Placidi et Sigisberti, [auctore Aug. Stöcklin]

a. 1635. Disentiser Kopie des Stiftsarchivs p. 6. ad an. 670. Desgleichen
P. M. Wenzin (f 1745) in seiner Descriptio Communitatis Desertinensis
ed. Decurlins, Luzern 1882, S. 18.

95 Eichhorn S. 221 : lancearum cuspides, tela, ensiumque frag-
menta.



96 Die Anfänge des Klosters Disentis

auch von den Einheimischen aufgeriehen worden wären, die
Sieger hätten die Besiegten nicht mit ihrem wertvollsten Eigen-
tum in das Grab gelegt. Ähnlich haben ja auch im Mittelalter die

Eidgenossen sämtliche Gefallenen aller Waffen und sogar meist
auch der Kleidung entblößt. Auf den Schlachtfeldern von Mor-

garten, Laupen, Sempach findet sich kaum je irgendein Waffen-
stück, das aus jenen Tagen herrührt. Was seit der karolingi-
sehen Zeit an Waffen ausgegraben wurde, sind zufällige Boden-
funde. Die alte Bestattungsweise nach heidnischem Brauche mit
Beigabe von Waffen ist gerade in dieser karolingischen Zeit
durch die christliche Begräbnisweise verdrängt worden®®. So

dürfte sich auch hier ein nicht seltener Irrtum feststellen lassen,
daß nämlich vorkarolingische Friedhöfe der zahlreichen Waffen-
funde wegen für Schlachtfelder und für die Bestattungsorte der
Gefallenen gehalten wurden®?. Da uns in der Nähe dieser so

geschützten Mulde von Disla Funde aus der Bronzezeit bekannt
sind^s, so wird man um so eher annehmen müssen, daß es sich
hier um einen prähistorischen Waffenfund handelt.

Man hat auch befestigte Höhlen und Grottenburgen
im Tessin und in Graubünden mit den Sarazenen in Verbindung
gebracht, doch gelang es nicht, einen sichern Beweis dafür zu er-
bringen. So ist zum Beispiel der Turm von Fontresina in nichts
von einem Wohnturm des 12. oder 13. Jh. zu Unterscheiden, und
auch die etymologische Ableitung von ponte saraceno wird mög-
licherweise durch ponte terrazino Naturbrücke zu ersetzen
sein®®. Teilweise handelt es sich einfach um mittelalterliche
Warten, teilweise vielleicht um prähistorische Höhlen'oo.

Legen wir luis endlich die Frage vor, wie die Tradition
96 Geßler E. A., Die Trutzwaffen der Karolingerzeit vom 8. bis

11. Jh. Diss. Basel 1908. S. 5, 42, 84. Der Verfasser hat dies uns
noch brieflich bestätigt (6. Febr. 1930).

97 Lindenschmitt L., Handbuch der Deutschen Alterthumskunde
1, 93 (1880).

as ASA 24, 155—156 (1922), siehe oben S. 63.
99 Poeschel E., Das Burgenbuch von Graubünden. Zürich 1929.

S. 85, 293.
wo Poeschel 1. c. S. 108, 236, 240, 242. ASA 21, 119—124 (1919);

22, 270—279 (1920). Über das sog. sarazenische Meßgewand von Chur
vgl. Schmucki Joh., Die Kathedrale von Chur. Augsburg 1928. S. 39.

(Schweizer Kunstführer Bd. 2.)



Die Anfänge des Klosters Disentis 97

den Sarazeneneinfall von ,940 auf einen Avareneinfall von
6 7 0 übertragen konnte. Die Kunde von einem solch schreck-
liehen Überfall hat sich in allen Chroniken fortgepflanzt. Zu-
nächst mußte es aber bald verloren gehen, daß es Sarazenen

waren. Viele Chronisten nämlich, die den Ereignissen des 9./10.
Jahrhunderts noch nahe waren, verwenden die Namen Avaren,
Ungarn und Sarazenen gleichwertig. Ungarn und Sarazenen ver-
wüsten ja ungefähr zur gleichen Zeit (9.-10. Jh.) Mitteleuropa.
Avaren wurden die Ungarn genannt, weil sie aus dem Lande
kamen, in welchem früher Avaren wohnten. Schließlich wurden
die Ungarn auch Türken, ebenso Hunnen und sogar mit gelehrter
Reminiszenz Parther genanntioi. Dazu gesellte sich, daß um die
Jahrhundertwende der Einsiedler Sigisbert (c. 700—720) zu
einem Schüler und Begleiter des hl. Kolumban vorrückte, und
wie Gallus zum Klostergründer gestempelt wurde. (Vgl. Kapi-
tel IV.) Damit war die Klostergründung um c. 150 Jahre, Sigis-
bert um 100 Jahre vorgeschoben. Daher berichtet die Passio
(13. Jh.), Sigisbert habe wie Gallus den hl. Kolumban verlassen,
aber sie läßt noch die Ungarn, die ja seit dem Verschwinden der
Sarazenen immer noch mehr oder weniger Schwierigkeiten boten,
das Kloster verwüsten"®. Daher aber auch die starken Anachro-
nismen in diesem nicht ganz -unbrauchbaren Berichte. Bei Ulrich
Campell in seiner Raetia alpestris topographica descriptio von
1573103 und dann in seiner Historia Raetica von 1577"" erscheint
zum erstenmal das Datum für diesen Einfall auf 670 angesetzt,
wobei aber wieder von Hunnen, beziehungsweise Ungarn ge-
sprechen wird. In dieser Verwirrung kennt sich der wahrhafts-
liebende Bundi (f 1614) gar nicht mehr aus und gesteht ganz
offen : „Die gewisse Jahrzahl mag nit wissen... Etliche ver-
meinen, daß solliches geschechen seye oertum 670.""® Er läßt
schließlich das Ereignis zur Zeit Karls d. Gr. abspielen, schiebt
es aber den Ungarn in die Schuhe. Wiederum ein Anachronis-
mus, da die Ungarn erst zu Beginn des 10. Jh. sich gegen un-

101 Die Belege siehe bei E. Dümmler, Geschichte des ostfränki-
sehen Reiches 2, 449 (Berlin 1865).

102 Passio ed. Castelmur 252, 256, Martin, Hagiographie 523.
Siehe die Tabelle im Anhang vor den Exkursen.

103 ed. C. J. Kind. QSG 7, 13 (1884).
loi ed. PI. Plattner QSG 8, 85 (1887).
los Bundi ed. Decurtins 26. 7



98 Die Anfänge des Klosters Disentis

sere Alpengegenden wenden^. Die Synopsis endlich spricht von
Avaren oder Hunnen, und seit ihrer Zeit ist die Entwicklung ab-

geschk>sseni°h Wichtig ist, daß Campell zuerst 670 nennt. Er
scheint dieses Datum mittelbar oder unmittelbar aus den zu Be-

ginn des 16. Jh. erscheinenden Ausgaben des Paulus Diaconus

(f 799), des Geschichtsschreibers der Langobarden, geschöpft zu
habend. Dieser berichtet nämlich für die approximative Zeit von
670 einen nur auf Friaul und Venetien begrenzten Einfall der
Avareniof. Schon die Art seiner Zitation läßt erkennen, daß er
hier die Nachricht einer fremden Quelle einfach auf Rätien kom-

biniertno. So ist das Datum 670 ein Produkt der gelehrten
Forschung, der Zeit des Humanismus, die sich ja so gerne mit
dem alten lateinischen Schrifttum befaßte. Diesen Bericht von
Paulus Diaconus haben dann die Synopsis und die ihr folgenden
Historiographen weiter ausgeführt, um ihrem Avareneinfall von
670 mehr Wahrscheinlichkeit zu gebenm.

106 Vgl. S. 89. Anm. 69.

lor Syn. 663, 670. Vorher schon Mabillon, Annales O. S. B. 1, 504

(Paris 1703). Einzig P. Placidus Spescha (f 1833) zweifelt an einem
solchen Einfall von 670 und setzt die Klostergründung 100 Jahre
später an. Spescha ed. Pieth-Hager S. 3 Anm. 3 (1913).

los MG SS rer. langobardicarum et italicarum saec. VI—IX. p. 44,
151 (1878)). Ausgaben der Historia Langobardorum : Paris 1514, Augs-
bürg 1515, Basel 1532 usw. Diese Ansicht hat schon Martin, Études
256 A. 1 vertreten.

109 Martin, Études 248—249.
no Historia Raetica ed. Plattner QSG 8, 85 (1887): Sub anno

Domini 670, nescio sub quo jam dictorum episcoporum, forte Con-
stantio et comité Victore, Raetiae praeside, totam terram istam (haud
dubie Raetiam hodie foe der a tarn)) vastatam fuisse, vetustus
quidam liber manu scriptus membranaceus, olim a monsterio Diserti-
nensi ablatus, testatur, idque ab Ungaris, qui Hunni vocati fuerint, qui-
que occisi sint occisione in Disertina; sic regionem vocat, quae hodie
Disentis dicitur. Der liber membranaceus enthält nur Nachrichten aus
dem 14.—15. Jh. Martin, Études 254—256, Hagiographie 537. Campell
kennt Paulus Diaconus. Hist. Raetica 1. c. p. 7. Dazu vgl. QSG 9 (1890)
p. LXIV.

m Der Reichenauer Chronist Hermann der Lahme (f 1054) be-

richtet diesen Avareneinfall ebenfalls zum Jahre 666. MG SS 5, 95. Auf
ihn stützen sich die an Mabillon gesandten Bemerkungen von 1684.

Ms. lat. 13 790 fol. 30 r, Paris, Nationalbibliothek.



Die Anfänge des Klosters Disentis 99

IV. Placidus und Sigisbert.
1. Der Sarkophag.

Seit dem verflossenen Jahrhundert hat man die Bedeutung
der Überreste gegenüber der Tradition, der schriftlichen wie
mündlichen, immer mehr erkannt und ihnen, sofern sie eindeutig
sind, größere Beweiskraft zugemessen. In erster Linie muß für
die Existenz von Placidus und Sigisbert ein solcher Überrest,
ihr Sarkophag mit den Reliquien, ins Feld geführt werden.

Im Disentiser Schatzverzeichnis wird an erster Stelle
ein sarcofagus paratus, ein reichgeschmückter Reliquien-
sarg genannt. Schon wurde darauf hingewiesen, daß es sich
nach dem Disentiser Brevier des 12. Jh. nur um die Reliquien
von Placidus und Sigisbert handeln kann. Diese Form von Re-

liquienfassung bürgerte sich mit den seit dem 8. Jh. häufiger
werdenden Translationen ganzer Heiligenleiber ein. So wissen
wir, daß für den hl. Othmar ein neuer saroofagus hergestellt
wurde, nachdem sein Leichnam 764 nach St. Gallen gebracht
war h

Unsern Sarkophag können wir von 940 bis 1 7 9 9 verfolgen.
Dessen letzte Überreste gingen eben beim Klosterbrand
1799 zugrunde. Beginnen wir zunächst mit den ausführlichen
und genauen Beschreibungen der Klosterhistoriographen des 17.
und 18. Jh.2.

Die ganze Länge zählte 6 Fuß (1 Fuß c. 30 cm), die Höhe
3 Fuß. Innen waren zwei hölzerne Reliquienkästen geborgen,

1 St. G. Mitt. 12, 133 (1870). Cabrol III 1, 1100—1144.
2 Miscellania von der Meer. Hs. R. 91. Stiftsarchiv Einsiedeln.

Bd. 8. S. 364—402: Brevis disquisitio, utrum S. Placidus Desertinensis
revera fuerit cephalophorus, adeoque post mortem suam caput ampu-
tatum ad S. Sigisbertum deportaverit. Abhandlung von P. Fintan Birk-
1er von Rheinau, 1786 Dekan in Disentis. Antwort von P. Moritz van
der Meer, Rheinau, sowie Briefe von P. Ambros Eichhorn, St. Blasien,
und P. Fintan Steinegger, Einsiedeln, über diesen Sarkophag. Zwei
Zeichnungen als Beilagen. Vgl. Eichhorn S. 220, 224, 247, dazu P. Pia-
cidus a Spescha in seiner Beschreibung der Landschaft Disentis Hs.
Pl. Spescha 4. S. 99—103, sowie S. 63 (Stiftsarchiv Disentis). Siehe
ebenfalls P. Placidus a Spescha, sein Leben und seine Schriften, ed.
F. Pieth-K. Hager. S. 4. (Bümpliz-Bern 1913.)



100 Die Anfänge des Klosters Disentis

deren jedes c. 2 Fuß lang, I1/2 hoch und 1 Fuß breit war.
(Vgl. Abb.) Das Ganze bestand aus kupfervergoldeten Platten.

Z /urj
P. Placidus a Spescha (f 1833), der bekannte Naturforscher und

Polyhistor, dem eine gute Beobachtungsgabe eignete, verglich
ihn mit der Form des Trunser Klosterhofes, einem von Abt Adal-
bert II. (f 1696) erbauten Hause mit auffällig steilem Dachet
Daraus ergibt sich, daß der Sarkophag etwa in mittlerer Höhe in
die Dachform überging. Der ganze Sarg war mit über 50 Figuren
in stehender und gebeugter, sitzender und liegender Stellung ge-
schmückt. Den Chronisten schienen die Figuren sehr roh ge-
arbeitet zu sein. Alles war reliefartig wiedergegeben (opere ana-
glyphico). Von den angebrachten Inschriften ist uns keine über-
liefert. Eine solche befand sich über dem Bilde der zehn ge-
heilten Leprosen, die an den für solche Kranke typischen kleinen
Flecken für den Beschauer erkennbar waren. Die eine Seite des

Reliquienschreins zeigte nämlich Bilder aus dem Leben Jesu, die

andere aus dem Leben der Klosterheiligen Placidus und Sigis-
bert. Von dieser letzteren Serie ist uns des näheren der Inhalt
von vier Bildern bekannt: 1. Der hl. Placidus steht in der Ku-

kulle vor dem Präses Victor. 2. St. Placidus, wiederum Mönch, hält
sein Haupt in den Händen, ohne aber enthauptet zu sein, also mit
doppeltem Haupte zum Zeichen des Martyriums. 3. Der hl. Sigis-
bert und ein Laie (Placidus?), zwischen denen ein Kleid gegeben
oder empfangen wird. 4. Der hl. Sigisbert nimmt dem sich

nahenden Placidus das tote Haupt ab. Von diesem dritten und

vierten Bilde haben wir noch Bleistiftzeichnungen von 1786, die

wir noch zu interpretieren und zu datieren haben. (Vgl. Abb.) Abt

Augustin Stöcklin (1634—1641) sah den Sarkophag noch ganz und

s Abbildungen bei Spescha ed. Pielh-Hager p. VIII, XXVIII.



Zeichnungen von 1786.

Reliefs vom Sarkophage der Hl. Placidus und Sigisbert
(c. 9. Jahrhundert).





Die Anfänge des Klosters Disentis 101

hat ihn uns ebenfalls beschriebene Auch die Chronik des Abtes
Bundi (f 1614) berichtet von dem „großen Sarch, so noch ist", in
welchem die Reliquien von Placidus und Sigisbert aufbewahrt
wurden«. 1498 ließ Abt Johannes Brugger in der Martinskirche
einen Umbau machen. Er teilte die Saalkirche durch zwei Pfeiler-
reihen in drei Schiffe. Beim Ausheben des Kirchenbodens stieß

man auf mehrere Gewölbe. In einem derselben fand man unsern
kupfervergoldeten Sarg«. Offenbar lag der Sarkophag schon lange
in diesem Gewölbe und hatte Schaden gelitten, denn schon 1503
meldet uns die Klosterchronik von einem neuen schönen Reli-
quienschrein, der für die Gebeine unserer Klosterheiligen be-
stimmt war und aus der Künstlerhand des auch sonst im Ober-
land tätigen Ivo Strigel hervorginge So liegt ës nun klar: der
Sarkophag lag bis 1498 unter der Erde verborgen.
Das Gewölbe aber, von dem der Chronist spricht, ist jene kleine
Krypta, die dann bei den seit 1906 unternommenen Ausgra-
bungen im Klosterhofe zum Vorschein kam. Hier hatte der große
Sarg gerade Platz. Wir kommen auf diese Krypta noch zu spre-
chens. Da es sich um eine zufällige Entdeckung handelt, muß
der Sarkophag schon lange an jenem Orte gelegen haben. Auch
die Passio aus dem 13. Jh. meldet nichts Genaues, sie berichtet
nur von der Rekondition der Reliquien, als sie von Zürich zu-
rückkamenh Wohl wußte man aber, daß die Reliquien der
Klosterheiligen in der Klosterkirche sich befanden, denn die Ora-
tion des Breviers vom 12. Jh. sagt von ihnen: qui in presenti
requiescunt ecclesiai". Waren sie demnach nach dem Sarazenen-
einfall, also etwa um die Mitte des 10. Jh., geradewegs in jene
Krypta gelegt worden?

Eichhorn 220.
6 Bundi ed. Decurtins 26.
6 Eichhorn 247. Curti P. N., Die Disentiser Klosterkirchen im

Jahre 1687. ASA 12, 297—298 (1910).
7 Eichhorn 247. Curti P. N., Die Kriegskontribution von Disentis

1799. Bündnerisches Monatsblatt 1917. S. 288.
s Stückelberg in Basler Zeitschrift f. Geschichte und Altertums-

künde 7, 230—232 (1908), dazu Rahn in ASA 10, 41 (1908).
9 Passio ed. Castelmur 257. 1387 brannte Kirche, Kloster, Sakri-

stei und Bibliothek nieder. Wenn die Reliquien in der Krypta waren,
erklärt sich gut, daß sie eben gerettet wurden. Syn. 1387. Eichh. 239.

i" Cod. Sang. 403 p. 152.



102 Die Anfänge des Klosters Disentis

Die Klostergeschichte von P. Augustin a Porta (f 1795), die
P. Ambrosius Eichborn 1797 herausgab, meldet, ein Abt Ulrich
habe die Reliquien von Placidus und Sigisbert, die sich in einem
kostbaren Sarge befanden, unter die Erde legen lassen, „vermut-
lieh, damit dieser kostbare Schatz nicht der Raublust gottloser
Leute so leicht zugänglich sei"n. Abt Ulrich ist wirklich für
das Jahr 1048 urkundlich be leg PA Wir haben nun zwar
oft schon gesehen, wie vorsichtig wir den Mitteilungen der Chro-
nisten des 17.—18. Jh. gegenüberstehen müssen. Was hier aber
für die Glaubwürdigkeit dieser Notiz eintritt, ist der Umstand,
daß der Historiograph gar nicht wußte, warum er gerade unter
Abt Ulrich verborgen wurde. Die Nachricht dürfte daher schwer-
lieh nur seine Kombination sein. Die Erklärung des Verbergens
des Sarkophages liegt auf der Hand. Damals war Disentis
durch Heinrich II. an die Kirche von Brixen ge-
schenkt worden. Infolge des Diploms vom 24. April 1020

konnte Bischof Heriward von Brixen mit den Disentiser Gütern
und Besitzungen ziemlich schalten und walten wie er wollteW
Heinrich III. bestätigte diese Schenkung am 16. Januar 1040 aufs
neuen. Es war erst am 19. November 1048, als diese nach-

teilige Verfügung auf Nachsuchen des Abtes Ulrich von Hein-
rieh III. wieder rückgängig gemacht werden konnte. Das Kloster
hatte unter der Brixener Herrschaft hart gelitten und war fast

ganz ausgesogen worden^. Brixen ließ sich das verlorene Recht
noch 1057 und 1117 wieder bestätigen^. Dazu stimmt nun der
Befund der Ausgabungen. Innerhalb der Grundmauern von Sankt
Martin befand sich diese kleine Krypta, zu der man auf einer
schmalen Treppe gelangte. Sie besteht aus einem engen Gang

(1,10 m Breite, 1,85 m Höhe), der steil gegen das Kloster abfällt

h Eichhorn 228.
12 MG DD 5, 299 nr. 225.
13 MG DD 3, 538 nr. 424. Santifaller Leo, Die Urkunden der

Brixener Hochstifts-Archive 845—1295. Innsbruck 1929. S. 21—22.

nr. 16.

w MG DD 5, 30 nr. 23. Santifaller 1. c. 26-27 nr. 21.
is MG DD 5, 300 zum J. 1048 : abbatiam Desertinum dictam

iniustae servitutis pressura et episooporum ineuria pene ad nihilum re-
dactum.

i<i Santifaller 1. c. 31—32 nr. 26 und 39—40 nr. 34.



Die Anfänge des Klosters Disentis 103

und zu einer Nische in Form einer Viertelskugel mit 2,30 m
Durchmesser und 2,10 m Höhe führt. Diese Krypta muß älter als
die Martinskirche sein, denn im Scheitel der Nische befindet sich
ein Rundbogenfenster, das keinen Zweck haben konnte, als Sankt
Martin sich über der Anlage erhob, schon weil es unter den
Boden der Kirche kam. Auch lag die Krypta nicht in deren A chse,
sondern mehr nach Süden gerichtet. Diese Überreste müssen also
einen Bau darstellen, der vor der Martinskirche stand, also noch
der ersten Hälfte des 8. Jh. angehörte. Sie ist mit sehr schlech-
tem Material gebaut, mit Brocken, Schieferplatten und sparsamen
Kieseln. Man hat sie daher als den ersten kirchlichen Bau aus
Stein in dieser Landschaft betrachtet. Wegen der geringen Höhe
ist sie nicht als Chorapsis anzusehen, dazu scheint sie auch zu
geschlossen und eine zu schlechte Konstruktion. In Vorweg-
nähme des Resultates des zweiten Abschnittes, der Placidus und
Sigisbert auf etwa 700.—720 festlegt, möchte man gerne mit J. R.
Rahn diesen innern Kern der Krypta als den früher freistehen-
den Gruftraum dieser beiden Asketen halten^. War den beiden
Heiligen ein Bodengrab zuteil, wie es in vorkarolingischer Zeit
gewöhnlich war, so mag diese Krypta als sogenannte Tumba auf-
gefaßt werden^. Um dieses Monument zu festigen, wurde es mit
einer quadratischen Ummantelung versehen, ähnlich wie beim Ein-
bau der Krypta der Zürcher Fraumünsterkirche von 8741». Bei der
Klostergründung (c. 750) kam nun das Ganze unter die Erde und
wurde wahrscheinlich als Westkrypta der Martinskirche benutzt.
Ähnlich lag ja auch das Grab des hl. Gallus in einer Ringkrypta
an der Westwand der Gallusbasilika, die Abt Othmar gebaut
hattet. Mit Erhebung der Reliquien in einen so kostbaren
Sarkophag, den wir gleich etwa dem 9. Jh. zuweisen, war jene
Krypta zwecklos geworden. In der Stunde der Gefahr aber konnte
sie wieder nützlich sein. Bei den Ausgrabungen nämlich fand

i" Rahn J. R. in ASA 10, 38—41 (1910). Die Rundform ist typisch
für Grabkapellen. Otte H., Handbuch der kirchlichen Kunstarcheo-
logie 1, 19 (1868).

is Braun J., Der christliche Altar in seiner geschichtlichen Ent-
Wicklung. 2, 546—555 (1924).

19 Zemp J., Das Fraumünster in Zürich. IV, Baugeschichte des
Fraumünsters. MAGZ 24. Heft 4. S. 6 (1914).

20 Hecht 12—15, 36.



104 Die Anfänge des Klosters Disentis

man nachträglich eingefügte Mauern, die den Quergang von der
Treppe und. von der Apsis trennen. Besonders fällt auf, daß die
Öffnung der Nische von innen heraus mit einer Mauer verschlos-
sen wurde, wozu also das Gewölbe der Apsis eigens durch-
brechen werden mußtet. Wäre es nur darauf angekommen, die

Apsis zu schließen, so hätte auch die Mauer am Treppeneingang
genügt. Wozu dieses umständliche Verfahren, wenn nicht, um

A

1—4—1 1 1 1 (—H 1 1

0 4 ÖM

l.Häl/te 8. Jh.

1.Hälfte 11. Jh

einen kostbaren Schatz den Blicken und den Händen Unberufener
zu entziehen? Man mochte sich im Kloster erinnern, daß einst
bei der Einführung der fränkischen Grafschaft Roderich zu Be-

ginne des 9. Jh. allein aus dem Bistum Chur fünf heilige Leiber
fortgenommen hat, unter denen man mit Recht auch unsere Re-

liquien vermuten dürfte^. Auch wußte man von jeher, daß Re-

liquien immer auch auf weltliche Herren ihre Anzugskraft
#

21 Siehe die Aufnahme von J. R. Rahn in ASA 10, 39 (1910),
Fig. 21, die hier heigegeben ist.

22 Stutz, Divisio 10.



Die Anfänge des Klosters Disentis 105

hatten^. So mögen nun Tradition und Überreste zusammen-
stimmen: In der ersten Hälfte des 11. Jh. wurde der kostbare
Sarkophag, der uns für 940 bezeugt ist, wegen der vom Bri-
xener Stift aus zu befürchtenden Gefahr in jene alte, noch aus
der ersten Hälfte des 8. Jh. stammende kleine Krypta geflüchtet,
wo er bis zu seiner zufälligen Entdeckung von 1498 blieb.

Daß dieser Sarkophag der gleiche ist wie der 940 nach
Zürich geflüchtete, ergibt sich aus einer Stilanalyse der
1786 noch erhaltenen zwei Überreste, die uns Pater
Fintan Birkler, nach seinen Versicherungen wie nach den Zeich-

nungen zu schließen, ziemlich genau und getreu mit seinem Stifte
wiedergegeben hat. Sie verraten eine große Stilverwandtschaft
mit den Elfenbeinwerken des 9.—10. Jh., mit der Ada- und der
Metzergruppe, so daß ihrer Identität mit dem 940 genannten
saroofagus paratus nichts im Wege steht. Die große Bewegung in
den langgestreckten Proportionen, die scharf und bestimmt ge-
zeichneten Figuren, die weitgeöffneten Augen mit den ausgehöhl-
ten Pupillen, die in straffe Parallelstrichlein abgeteilten Haare,
die Parallelität in den Faltenlinien der Gewandung, die langen
spitzigen Finger, die Vorliebe für ornamentale Arkaden, unter
denen Figuren aufgestellt werden, die typisch dünnen Säulen mit
breiten Kapitellen, das sind alles Merkmale, die beiden zugleich
eignen^. Die herzförmigen Kopftypen erinnern an die lango-
bardischen Skulpturen, wie sie sich seit dem 8. Jh. in Cividale
finden^. Die charakteristischen runden Falten in der herab-
hängenden Gewandung des hl. Sigisbert' und der zwei Diakone
sind auch jenen Skulpturen nicht fremde. Die noch auf unserm
Bilde sich befindende eigene Knotenschürzung des Vorhanges
verliert sich mit der Ottonenzeit mehr und mehr^. Der die Ar-

23 St. G. Milt. 12, 52-53, 72—74 (1870).
24 Goldschmidt Adolph, Die Elfenbeinskulpturen aus der Zeit der

karolingischen und sächsischen Kaiser. VIII.—XI. Jh. 1. Bd. S. 6—8,
38—39 (Berlin 1914). Bd. 2 (Berlin 1918).

25 1. c. 1, 86.
2ß 1. c. 1, 73 Taf. 65. Dehio G., Geschichte der deutschen Kunst.

1 (1919) nr. 396-400.
27 Goldschmidt 1, 24, 75. Abb. 11 u. Taf. 63. Vgl. Zemp-Durrer,

Das Kloster St. Johann in Münster. Mitt. d. Schweiz. Ges. f. Erhallung
histor. Kunstdenkmäler N. F. 5—7 (1906—10). Abb. 8. Taf. 57.



106 Die Anfänge des Klosters Disentis

kaden schmückende Würfelstab findet sich in Werken des 9.

und 10. Jh. nicht selten^. Ein Buchdeckel aus dem Ende des

8. Jh., der heute in Brüssel aufbewahrt wird, zeigt die gleichen,
auf den Gewändern von oben herablaufenden, wohl auf den
Clavusschmuck zurückgehenden Perlstreifen; ähnlich sind die
senkrechten Parallelfalten der Trierer Apokalypse (8./9. Jh.)29.

Auch das naturalistische Blattornament widerspricht der Karo-
lingerzeit nicht, wie ein Vergleich mit dem um 800 entstandenen
Evangelienbuch Karls d. Gr. zeigt, das schon einen bedeutenden
Naturalismus offenbart^. Vergleichen wir die Bilder mit den
Malereien des Klosters Münster (um 800) und mit denen von
St. Georg in Oberzell auf der Reichenau (um 1000), so werden
wir uns mehr den letzteren nähern müssen, denn das hastige
Gestikulieren, die auseinandergeschlagenen Beine, die dünner ge-
baute, sauber auseinandergehaltene Architektur weisen mehr auf
das 10. Jh. hinu. Auf alle Fälle zeigt die Stilanalyse, daß jene
Bilder noch dem ersten Jahrtausend angehören dürften, wobei
wir aber aus geschichtlichen Gründen vor 940 gehen müssen. In-
folge der großen Bewegung, welche sich in den Bildern offen-
bart, wird man aus rein kunstgeschichtlichen Gründen auf das

9./10. Jh. zurückgehen^.
Unsere Gewährsmänner des 18. Jh. haben aus den Bildern

weitgehende Schlüsse gezogen, die der Historiker von heute nicht
ziehen kann. Die Bilder sind immerhin gegen 200 Jahre vom
Ereignisse entfernt und nicht einfach als historische Berichte,
sondern als Kunstwerke zu betrachten, unterliegen also einer
generischen oder technischen Interpretation. Das erste
Bild zeigt zunächst Sigisbert, kenntlich durch seinen kreisförmi-
gen Heiligenschein, und einen Laien, der einen kurzen Rock
trägt, wie er bei den Franken üblich war^s, und darüber noch

28 Goldschmidt 1, 59. Taf. 52; 2, 53. Taf. 54 (8.-9. Jh.). Vgl.
Liber viventium von Pfävers col. 85 (9.—10. Jh.). Stiftsarchiv von St.

Gallen.
29 Goldschmidt 1, 9 Taf. 2 und ferner 1, 36 Abb. 20.
so Dehio 1. c. 1 (1919) nr. 315-316. Vgl. Zemp-Durrer 1. c. Taf. 30.
31 Zemp-Durrer 1. c. S. 39. Dehio 1. c. 1 (1919) nr. 356—361.
32 Der Sarkophag war Gegenstand einer kunstgeschichtlichen

Seminararbeit bei Prof. Dr. Heribert Reiners.
33 Zemp-Durrer 1. c. S. 33 Taf. 31 Abb. 4.



Die Anfänge des Klosters Disentis 107

seine Bursa hängen läßt. Die Beine sind nackt. Eichhorn deutet
das Bild, indem er diesen Laien dem hl. Sigisbert den Leihrock
des toten Placidus zeigen läßt. Umgekehrt dachte man wieder,
der Laie sei der hl. Placidus, der das lange Mönchskleid vom
hl. Sigisbert empfängt. Jedenfalls hat die Szene symbolischen
Charakter, der nicht mehr eindeutig zu ermitteln ist. Im zweiten
Bilde erscheint Sigisbert in der Glockenkasel und im Pallium
sacrum oder Orarium, begleitet von zwei Diakonen, die Alben
mit strickartigem Clavus und Tuniken tragen. Sigisbert hat ein
Tuch in den Händen, um darauf das tote Haupt des Placidus ent-
gegenzunehmen. Auf das tote Haupt deuten die geschlossenen
Augen hin ; es ruht auf dem Oberkörper des Placidus, der sich
stark zu Sigisbert hinneigt. Seine linke Hand liegt am Körper
herabhängend, beweist also, daß hier der Künstler keinen Kopf-
träger darstellen wollte. Die ganze Handlung will vielleicht die
Abholung oder Entgegennahme der Leiche des Placidus dar-
stellen^. Deutlich tragen die Diakone die römische, d. h. die
Petrustonsur, die aus einem Haarkranz besteht. Es scheint fast,
daß Sigisbert die Johannestonsur trägt, welche nur das Vorder-
haupt geschoren, auf der Stirne aber noch Haarlöckchen zeigt.
Durch die Tätigkeit der irischen Mönche fand diese Tonsur auch
sporadisch auf dem Kontinent Eingang. Doch ist die Form und
Verbreitung dieser Tonsur sehr unsicher, auch fehlen analoge
Bildet. Sicher ist aber, daß eben Sigisbert nicht die Tonsur

34 Nicht weit östlich vom Kloster liegt die Placiduskapelle, von
welcher die Tradition sagt, sie sei am Orte der Enthauptung des Pia-
cidus erbaut worden, so die Syn. zum Jahre 804. 1458 wurde sie von
einer Lawine zerstört. Definitive Grabungen sind noch nicht erfolgt.
Stückelberg in ZSK 27, 301—303 (1923). Die Kapelle ist schon für das
13. Jh. belegt. Passio ed. Castelmur 254.

3ß Wir stützen uns hauptsächlich auf das Bild bei Mabillon,
Annales O. S. B. 1, 487 (1739) und Herzog-Hauck, Realencyclopädie für
prot. Theologie und Kirche 19, 837—839 (1907).- Doch sehen wir nach-
träglich, daß dieses Bild nur auf das 12. Jh. zurückgeht und nicht für
eine Darstellung der keltischen Tonsur gehalten wird. Krusch und
Levison in MG SS rer. merov. 5, 417, 734 (1910) mit tab. 20—21. Siehe
auch L. Gougaud, Les Chrétientés celtiques. 2 éd. Paris 1911. p. 197.

Ferner muß offen gelassen werden, inwieweit nicht der Zeichner des
18. Jh. seine Bilder gedeutet und stilisiert hat, obwohl er uns aus-
drücklich versichert, seine Gegenstände aufs genaueste aufs Papier ge-
bracht zu haben. Somit hat diese Tonsur nur relative Beweiskraft.



108 Die Anfänge des Klosters Disentis

seiner Diakone resp. Mönche trägt. Dadurch soll angezeigt wer-
den, daß man damals, im 9. Jh., Sigisbert nicht zu der bene-

diktinisch-pirminischen Bewegung zählte, zu der die späteren
Klostermönche gehörten. Wir erinnern uns aber auch, daß ge-
rade der Name Sigisbert im 7. Jh. und in diesem noch ganz
rätischen Gebiete zu sehr an seine fränkischen Namensvettern
und Vorfahren gemahnt, um als Ire gelten zu könnenae. Zudem
wechselten die Iren ihre Namen in alttestamentliche oder dann in
römisch - lateinische Namen®?. Sigisbert ist daher ein einfacher
fränkischer Einsiedler gewesen. Falls ja die keltische Tonsur
wirklich Beweiskraft hätte, so wäre Sigisbert noch im Wellen-
schlage des iro-fränkischen Klosterkreises, dessen Mittelpunkt
Luxeuil war. Die Iren waren nur die Anreger, die fränkischen
Mönche aber schon in der ersten Hälfte des 7. Jh. die Träger
dieser monastischen Welle. Schon der zweite Nachfolger Kolum-
bans in Luxeuil, Waidebert (629—670), war ein Franke. In
diesem Kloster war es auch Sitte, von Zeit zu Zeit Brüder als

Wanderprediger auszuschicken. Dem großen keltischen Abte
schwebten in erster Linie nicht Missionsgedanken, sondern das
Ideal vor, Christo als Fremdling nachzufolgen. Sie sind mehr
Asketen und Einsiedler, denn Missionäre und Priester^». Da nun
das Keichenauer Verbrüderungsbuch nicht Placidus und Sigis-
bert, sondern Ursicinus episcopus an die Spitze stellt und mithin
als Organisator des eigentlichen Klosters bezeichnet, müssen wir
schließen, Sigisbert habe nicht zu einer eigentlichen Kloster-
gründung Anlaß gegeben, sondern mehr als Asket und Einsiedler
gelebt.

Der Name Placidus deutet auf einen einheimischen roma-
nischen Träger hin. Nach den Bildern muß er irgendwelche Be-

ziehung zu Sigisbert gehabt, also annähernd gleichzeitig gelebt
haben. Auffallend sind die Punkte auf seinen Armen und Beinen,
die auf dem Sarkophage wohl kleinen Aushöhlungen entsprachen.
Da nach den Berichten der Chronisten auf dem gleichen Sarko-

36 Förstemann 1320. Schönfeld 205—206, 293.
37 Aug. 49, 23 Marcellus alias Moengall. St. G. Mitt. 11, 79 (1869).

KAR 2, 1165. Förster M. im Archiv f. d. Studium der neueren Spra-
chen und Literaturen 136, 289—290 (1917).

38 Hauck 1, 245 f., 269 f., 292, 316 f. Schnürer 1, 216-252,
bes. 221.



Die Anfänge des Klosters Disentis 109

phage die zehn Aussätzigen ebenso dargestellt wurden, so liegt
es zunächst auf der Hand, Placidus als Leprosen anzusehen, der
in der Nähe von Sigisbert seine Klause hatte. So hatte auch
Othmar von St. Gallen um 720 unweit des Klosters ein Leprosen-
haus errichtet und dort selbst die Kranken gepflegt^. Auch in
gleichzeitigen Elfenbeinskulpturen werden Aussätzige durch kleine
vertiefte Bohrlöcher gekennzeichnet«». Doch ist zu auffallend, daß
die ganze Disentiser Tradition von einem Leprosen Placidus
nichts berichtet, und schließlich auch Elfenbeinwerke des 9. und
10. Jh. kleine Aushöhlungen zeigen, die rein nur den Zweck
haben konnten, den Figuren und Gegenständen mehr Wirkung
und Relief zu geben". Man wird daher eher diese Flecken des
Bildes als Blutstropfen interpretieren. Placidus ist ja schon durch
die Darstellung mit zwei Häuptern als Märtyrer bezeugt.

So ist dieser Reliquiensarg der beste und erste Beweis für
die Existenz zweier Asketen, deren Leben und Sterben mit dem

Orte, an welchem um 750 ein Kloster organisiert wurde, in Zu-
Zusammenhang stehen muß. Er wurde um die zweite Hälfte des
9. Jh. zur Fassung der Gebeine dieser zwei Heiligen hergestellt.
Um 940 flüchtete man ihn vor den hereinbrechenden Sarazenen
nach dem festen Zürich. Wieder in Disentis, wurde er um 1020

wegen der von Brixen drohenden Gefahr in eine alte kleine
Krypta gelegt, die bis heute noch erhalten ist. Diese überwölbte
schon in der ersten Hälfte des 8. Jh. die Grabstätte unserer
beiden Heiligen Placidus und Sigisbert. In dieser Krypta blieb
der Sarkophag bis zu seiner zufälligen Entdeckung von 1498. Er
wurde bald durch eine Holzarbeit von Ivo Strigel ersetzt, und
seine Überreste gingen dann beim Franzosenbrande 1799 zu-
gründe.

39 St. G. Mitt. 12, 97—98 (1870).
19 Goldschmidt 1. c. 1, 46 Taf. 34 (Buchdeckel vom Ende des

9. Jh. Metzer Schule) und 1, 55 Taf. 48 (Buchdeckel vom 9.—10. Jh.
Metzer Schule).

" Goldschmidt 1, 11 Taf. 4. Ende des 8. Jh. Adagruppe. Aus-
sätzige mit keinen Bohrlöchern. 1, 86 Taf. 84. Diptychon. Ende des
9. Jh. (V). Italien. Ausgenommen auf Gesicht, Händen und Füßen
sind hier überall kleine Aushöhlungen auf Kleidern, Heiligenscheinen,
Ornamenten. Auch die römische Wölfin und die kleinen nackten
Romulus und Augustus zeigen solche.



110 Die Anfänge des Klosters Disentis

2. Die Tradition.

Tradition im landläufigen Sinne bedeutet einen abgeleiteten,
sekundären mündlichen Bericht. Von dem ist hier nicht die Rede.
Im Gegensatz zu den Überresten handelt es sich um Nachrich-
ten, die den mitgeteilten Dingen noch nahe sind und daher ur-
sprüngliche, primäre Tradition darstellen. In unserer
Frage sind das die Kaiendarien bzw. Martyr ologien
des Zürcher Kreises sowie ein Hymnus aus dem
11. Jh. Dazu sind noch die Angaben von Ekkehard IV. (f c.

1060) und der Rheinauer Passio des 13. Jh. in Betracht zu
ziehen, welche aber bereits nicht mehr rein ursprüngliche Tra-
dition enthalten.

Die wichtigste Tatsache in der Geschichte der Verehrung
von Placidus und Sigisbert ist die Überführung ihres Sarko-
phages nach Zürich. Bis dahin waren sie nur in der Stille des

Klosters und etwa in den nächsten Tälern bekannt, nun erst be-

ginnt ihre Verehrung sich auch in der weiteren Umwelt zu ver-
breiten. Vor dieser Translation ist für sie auch keine Nachricht
zu ermitteln. Einzig der Sarkophag spricht für ihre Existenz. Wir
haben 936 als frühestes Datum der Überführung nach Zürich an-
gesprochen, denn zu diesem Jahre berichtet Flodoard von einem
Einfall der Sarazenen nach Alamannien, zu dem damals auch
Rätien gehörte. Als oberste Zeitgrenze für die Rücktranslation
kommt 952 in Betracht, da Otto I. wieder ungehindert durch
Rätien zog, und 960 hatte auch dieser Herrscher dem Disentiser
Abte Victor bereits einige Schenkungen gemacht. Die Sarazenen-

gefahr war jedenfalls einige Jahre groß, da sie sicher noch 942

die rätischen Pässe in Gefahr setzten. So ist klar, die Reliquien
verblieben doch nicht nur kurze Zeit, sondern einige Jahre in
Zürich. Es konnte sich daher eine Verehrung zu denselben wohl
entwickeln.

Die Zentralbibliothek von Zürich bewahrt ein unvollständi-
ges Martyrologium Beda« auf (Ms. Car C 176). In seinen

ursprünglichen Einträgen bietet es wenig Charakteristisches und

mag daher als eine reine Kopie gelten. Der erste im Martyrolo-
gium befindliche Zusatz nekrologischer Art ist der vom Tode

Rudolfs II. von Burgund. Damit ist erwiesen, daß dieses Mar-



Die Anfänge des Klosters Disentis 111

tyrologram nicht später als 937 entstanden sein kann«. In dieses

trug nun eine erste Hand eine Reihe liturgischer Einträge ein,
wie die für das Chorherrenstift Zürich typischen Feste von Felix
und Regula und die Kirchweihe ihres Münsters«. Diese gleiche
Hand, und sogar mit der gleichen Tinte, fügte zur depositio
s. Benedicti vom 11. Juli noch „et sei Placi(di)" hinzu (f. 129 v.).
Daß nun gleich nach Beendigung der Abschrift des Martyrolo-
giums, sobald es dem Gebrauche überwiesen wird, auch die für
die betreffende Kirche wichtigsten Feste eingeschrieben werden,
liegt auf der Hand, ja man möchte schließen, bevor noch nekro-
logische Einträge gemacht worden sind, für die das Martyrolo-
gium doch weniger bestimmt war, hat man liturgische Feste
notiert. So ist durchaus wahrscheinlich, daß der Eintrag des
hl. Placidus noch vor der ersten nekrologischen Notiz von 937

geschehen ist. Dies stimmt, zur Nachricht, wonach die Sarazenen
schon 936 in Rätien einfielen. Dadurch ermitteln wir 936/937,
also wahrscheinlich gerade 936 als Datum der Translation der
Reliquien nach Zürich. Im Zürcher SchatzVerzeichnisse vom
25. Februar 1333 lesen wir: „Caput Sancti Placiti argenteum."
Es handelte sich also um eine Reliquienbüste, die dem Groß-
münster angehörte^. Im Verzeichnisse von 1523 figuriert wieder
das Caput S.Placidi, und Johann Heinrich Bullinger (f 1575) be-

merkt dazu: „ein rot damastin Decke uff s. Placidi Grab", wo-
mit er eine kostbare Damastdecke über dem Reliquienschrein be-
zeichnen will. In der Reihenfolge des Verzeichnisses von 1523
steht unser Brustbild als erstes nach denen von Felix, Regula
und Exuperantius«. Nach einem Breviertext von 1260 wurde
das Fest der Disentiser Heiligen im Großmünster feierlich be-

gangen. Bei der Vesper wurden ihre Reliquien auf einem Altare
öffentlich ausgestellt und inzensiert, ferner wurde eine Pro-
Zession abgehalten, je nach dem Wetter innerhalb oder außer-

« M. Büdinger und E. Grünauer, Älteste Denkmale der Zürcher
Literatur. Zürich 1866. S. 61, 84—86.

« fol. 136 r. 9 Sept. Vigilia sanctorum martirum Felicis et Re-
gulae, 10 Sept. et sanctorum Felicis et Regulae, 11 Sept. Dedicatio
huius aecclesiae. fol. 134 r. 16. Aug. Dedicatio aecclesiae sanetae
Mariae, 22. Aug. Dedicatio aecclesiae trans flurnen.

« ASA 32, 58 (1930).
« ASA 32, 134 (1930).



112 Die Anfänge des Klosters Disentis

halb der Kirche, wobei die Reliquien beider Heiligen von höheren
Scholaren oder Klerikern unmittelbar nach dem Propste einher-
getragen wurden. Auch bei der feierlichen Messe wurden sie

mitten im Chore aufgestellt^. So ist gerade die Zürcher Liturgie
ein Beweis für die tatsächliche Überführung dorthin. In dem ge-
nannten Kalendar ist dann, freilich nur schwer leserlich, auch
der Name des hl. Sigisbert eingetragen worden«. Es dürfte dies

nicht später als 1078 geschehen sein, weil bis zu diesem Datum
überhaupt zeitlich bestimmbare Nachträge gemacht wurden«.

Sehen wir zunächst von St. Gallen ab, so ist es Rheinau,
zu welchem der Kult der Disentiser Heiligen wohl über Zürich
gekommen war. Ein Kalendar der Zürcher Zentralbibliothek, das

aus dem Kloster Rheinau stammt, zeigt einen mit der Translatio
S. Benedicti abbatis gleichzeitigen Eintrag: Placidi martyris.
(Cod. Rhenov. 7 5. fol. 5r.) Die liturgischen Einträge weisen
auch auf den Gebrauch im Kloster Rheinau hin«. Dieses Ka-

lendar, das zugleich ein verkürztes Martyrologium darstellt, weist
das Fest des hl. Ulrich (f 973) auf, dessen feierliche Kanonisa-
tion 993 stattfand, ferner findet sich das Fest des Märtyrer-
bischofs Adalbert (f997), dessen Erhebung aber erst 1039 ge-
schah. Weil auch die Schrift die Neuerungen des 11. Jh. noch
nicht kennt, so wird es im Laufe des 11. Jh. geschrieben wor-
den sein.

Ein weiteres Kalendar der Zentralbibliothek Zürich (C o d.

Rhenov. 8 3) kommt hier in Betracht. Es ist um das Jahr 1000

in Kempten geschrieben worden und unter Abt Burchard (f 1026),
welcher Kempten und Rheinau als Abt vorstand, nach Rheinau
gekommen, wie liturgische und nekrologische Nachträge ver-

« ed. A. v. Castelmur in ZSK 14, 257—258 (1920). Der Text
spricht von reliquie Placidi et Sigberti.

« SCS Sig.b..s cf. Wohl : Sanctus Sigibertus confessor.
is MG NN 1, 547—551. Nach Büdinger-Grunauer 1. c. S. 86

machte die letzte Hand sowohl im Martyrologium wie im Nekrologium
Zusätze.

49 fol. 5 r. 20 Juli: dedicatio Renaugiensis monasterii, 31 Juli,
dedicatio S. Findani usw. Am Rande oft bemerkt, wo das Fest gefeiert
wird: Augia, Renaugia, S. Gallo etc. Bemerkenswert ist Vigil, Fest und
Oktav des hl. Gallus. St. Gallen verbrüderte sich c. 885 mit Reichenau.
Sang. 117—119.



Die Anfänge des Klosters Disentis 113

ratend. Hier wurde auch zum 11. Juli hinzugefügt: S. Placidi
martyris et Sigiberti oonfessoris (p. 12). Dieser Nachtrag kann
nicht genauer als 11./12. Jh. datiert werden, da paläographische
Vergleiche, an sich schon oft relativ, hier ganz versagen. In
Rheinau mögen wie gewöhnlich auch Reliquien ihren Kult ver-
ursacht haben. Daher finden wir auch in diesem Kloster die
älteste uns noch erhaltene Passio unserer Disentiser Kloster-
heiligen, geschrieben im 13. Jh., und auch nachher noch im Spät-
mittelalter wurde das Fest der Disentiser Heiligen nicht ver-
gessensi.

Ein ehemaliger Abt von Rheinau war es auch, Gerold von
Rinzin (1095—1097), der dann um die Wende des Jahrhunderts
in der neu errichteten Johanneskapelle des Klosters Muri Re-

liquien von Placidus und Sigisbert dem Altare einbeschloß-®.
Aus der gleichen Zeit wird uns berichtet, wie 1099 Bischof Geb-
hard III. von Konstanz (1084;—1110) die Kirche von Uster ein-
weihte, in welcher Reliquien unserer zwei Disentiser Heiligen
ruhten®. Damit kommen wir schon ins 12. Jh:, in welchem sich
die Verehrung mehr und mehr nicht unter dem eigentlichen
Zürcher, sondern Disentiser Einfluß verbreitet, um dann nach
der 1498 erfolgten Wiederauffindung der beiden Leiber den Höhe-

punkt zu erklimmen.

® 18 April : Campidona ardebat, 10 Mai : Gordian und Epimachus
mit Vigil und Oktav. Wegen des Eintrags von Bischof Ulrich kann das
Kalendar nicht vor 993 verfaßt sein. Für Rheinau spricht: 31 Juli:
dedicatio S. Fintani oonfessoris, 27 November: dedicatio altaris S. Blasii.
(vgl. HBLS fasc. 46 S. 604); dazu MG NN 1, 171, 456-461. Der Codex
ist wichtig wegen seiner ältesten Hymnensammlung von Rheinau,
worüber MAGZ 23, 81—84 (1891). Im Handschriften-Katalog von
Rheinau, verfaßt von D. G. Morin, siehe Rh I. S. 131 (ungedruckt in
der Zentralbibliothek Zürich).

si Vgl. die Breviere von Rheinau in der Stiftsbibliothek Ein-
siedeln: cod. 760-762, dazu noch 758. ZSK 14, 243 (1920) spricht
von einer Verbrüderung zwischen Disentis und Rheinau. Der hierfür
angeführte Text ist schon von Mohr 1, 43 nr. 27 nicht richtig ver-
standen worden. Es handelt sich um Reichenau, nicht um Rheinau.

52 Acta Murensia ed. P. M. Kiem, QSG 3 (1883) 56—57.
52 E. A. Stückelberg, Geschichte der Reliquien in der Schweiz. 1,

310 (1902) nr. 1930—31, nach dem Jahrzeitbuch von Uster von 1469
(Perg. Ms. von 1469 C. 1. p. 1.).

8



114 Die Anfänge des Klosters Disentis

In dem besprochenen Zürcher Martyrologium (Ms Car C 176)
begegnet uns zuerst der 11. Juli als Fest der genannten Hei-
Ii gen, also schon vor der Mitte des 10. Jh. Daß dieser Gedenk-

tag mit der Translatio S. Benedict! zusammenfällt, ist bedeutungs-
voll. Dieses letztere Fest nämlich, das uns zuerst in Frankreich
entgegentritt, wurde Ende des 8. Jh. schon in weitere Kreise ver-
breitet. Besonders seit Mitte des 9. Jh. findet es sich auch in
sonstigen Martyrologien und überhaupt in der Großzahl der
mittelalterlichen Kaiendarien. Dazu trug besonders das in allen
Benediktinerklöstern rasch verbreitete Martyrologium des Bene-
diktiners Usuard bei, das zwischen 863 und 869 entstanden ist.
So weist das um 820 geschriebene Reichenauer Martyrologium
am 11. Juli die depositio sancti Benedicti auf, was nach Mitte
dieses Jahrhunderts in translatio umgeändert wurde. Dieser Fest-

tag erinnerte an die Übertragung der Reliquien nach Fleury um
673m. Damit darf angenommen werden, daß der Gedächtnistag
für unsere Disentiser Heiligen entweder vor der Einführung
dieses Festes, also schon vor Mitte des 9. Jh., fixiert war, oder
aber, daß dieser Tag zwar erst nach diesem Feste hinzukam,
aber daß schon eine solide Tradition für denselben sprach, um
ihn gerade am Tage eines sonst schon gefeierten Klosterfestes
festzusetzen. So ist der 11. Juli durchaus ein alter, gesicherter
Gedenktag und wohl als Martyriumstag von Placidus anzusehen,
weil ja von jeher er immer an erster Stelle genannt und auch

vor Sigisbert gestorben ist. Wie bei den meisten Martyriums-
berichten hat sich auch hier das Jahr in der Tradition wohl bald

verloren, während der Tag als kirchlicher dies anniversarius für
die Nachwelt praktische Bedeutung hatte und daher nicht ver-
loren gingW

Das Disentiser Brevier des 12. Jh. enthält zwischen dem
Feste des Apostels Jakobus und Vincula Petri, also zwischen
dem 25. Juli und dem 1. August den Eintrag: In translations

si J. Chapman und II. Quentin in Revue Bénédictine 20, 301—310,
351—374 (1903) und Beuroner Texte und Arbeiten 1. Abt. Heft 15—18

(1930), Palimpsesttexte des cod. lat. monacensis 6333. I. Die benedik-
tinischen Texte von P. E. Munding. S. 135—158 über die Benedikts-
feste.

55 Delehaye H., Les Passions des Martyrs et les genres litté-
raires. Bruxelles 1921. p. 442.



Die Anfänge des Klosters Disentis 115

Sanctorum Placidi et Sigilberti sicut in festivitate eorum^. Da
solche kirchliche Gedenktage nicht leicht Veränderungen erleiden,
dürfte die Tradition recht haben, die den 30. Juli als das Fest
der Translation der Reliquien von Zürich nach Disentis zu-
rück bezeichnet".

Es knüpft sich an die Zürcher Translation noch eine Frage,
die nämlich, ob nicht gerade dieser Aufenthalt, in Zürich zur
Bildung der Kopfträgerlegende beigetragen habe.

Das Sarbophagbild zeigt, wie Placidus, offenbar von der
Martyriumstelle herkommend, sein Haupt hingibt und Sigisbert es

entgegennimmt. Die herabhängende linke Hand des Märtyrers be-

weist schon, daß es sich hier nicht um das Kopftragen handelt.
Die Disentiser Chronisten haben dieses Bild als einen Beweis •

für die Kephalophorenepisode ausgewertet. Diese Deutung haben
damals schon P. Mauritius van der Meer von Rheinau und P. Am-
brosiüs Eichhorn von St. Blasien zurückgewiesen^. Dieses Bild
aber und besonders die Darstellung von Placidus mit den zwei
Häuptern, also noch ein totes Haupt in der Hand, war höchst ge-
eignet, ihres symbolischen Charakters entkleidet und als histo-
risches Bild angesehen zu werden. Das tote Haupt in den Hän-
den ist. nicht mehr als symbolisches Attribut, das auf die Ent-
hauptung hinweist, aufgefaßt, sondern in volkstümlich-naiver
Weise als das vom Heiligen nach seiner Enthauptung getragene
eigene Haupt angesehen. Die hagiographische Methode hat schon
längst festgelegt: Richtig interpretiert, sind die Kopf-
träger lediglich Enthauptete und nehmen vielfach von
falschverstandenen Bildern ihren Ursprung^. So mag dieser Sar-
kophag des 9. Jh. schon früh zu dieser Deutung Anlaß gegeben
haben. Schriftlich fixiert bringt uns diese Legende erst die Passio
des 13. Jh., der Hymnus des 11. Jh. weiß noch nichts davon. Ist
hierin vielleicht Zürcher Einfluß zu erkennen?

Cod. Sang. 403 p. 578.
57 Proprium Sanctorum Monasterii Disertinensis. Disentis 1690.

p. 156.
58 Miscellania van der Meer R 91 Bd. 8. S. 378 f., 390 f. Stifts-

archiv Einsiedeln.
5s Delehaye H., Die hagiographischen Legenden. Obersetzung von

E. A. Stückelberg, Kempten 1907, S. 46-47. E. A. Stückelberg, Die
Ivephalophoren, ASA 18, 75—79 (1916).



116 Die Anfänge des Klosters Disentis

Neueste Forschung hat gezeigt, daß die Verehrung von Felix
und Regula in Zürich erst spät entstanden ist. Reliquien der
afrikanischen Märtyrer Felix und Regula, die mit 50 andern im
Jahre 304 in Abitinae verurteilt wurden, kamen vor der Mitte
des 8. Jh. nach Zürich^. Aus dem 9. Jh. sind uns zwei Viten
dieser Heiligen erhalten (Cod. Sang. 225 und 550), die uns be-

reits die Kopfträgerlegende erzählen®*. Wörtliche Übereinstim-

mungen zwischen diesen Rerichten und unserer Passio läßt sich
nicht feststellen, doch fällt sachlich auf, wie in beiden die Engel
erscheinen und die Schritte angegeben sind, wie weit der Heilige
sein Haupt getragen hatßia.

Einen gewissen Einfluß muß daher in dieser Beziehung wohl
auch Zürich gehabt haben, um so mehr als schon Notker (f912)
in seinem Martyrologium bezeugt, daß das Fest von Felix und
Regula feierlich begangen werde und eine Aufzeichnung ihrer
Passio, weil schon bekannt, überflüssig sei®«. Wir sehen aber,
daß das Disentiser Brevier des 12. Jh. Felix und Regula mit
keinen speziellen Lesungen ausgezeichnet hat (Cod. Sang. 403

•so Morin G., Die Zürcher Heiligen Felix und Regula und ihre
afrikanischen Namensvettern von Abitinae. Festgabe des Zwingli-Ver-
eins zum 70. Geburtstage von H. Escher. Zürich 1927. S. 6—9.

61 Heer G., Die Zürcher Heiligen Felix und Regula. Zürich 1889.
S. 43. Dazu noch eine wenig jüngere Vita in MAGZ 1 (1841) Heft 4,4.

61a

Placidus und Sigisbert. Felix und Regula,
eum non longe a monasterio, pas- portantes ea (sc. capita) contra
sus videlicet quadringentos, montera ilium d e x t r o s XL.
super quondam fluvium compre- Heer S. 43

hendentes...
Martin, Hagiographie p. 519.

abeuntibus namque lictoribus pro- vox psallentium angelo-
tinus suffragan tibus ange- rum et sanctorum audita est di-
1 i s truncum martyris corpus de cens : in paradisum angeli dedu-
terra tamquam vivens mira agili- cant vos et cum gloria suscipiant
late surrexit et in suis mani- vos martyres. Acceperunt bea-

bus proprium caput acce- tissima corpora eorum sua c a -

p i t atque ad locum pita manibus suis de ripa
Passio ed. Castelmur S. 254. fluminis iLndimaci...

Heer S. 43.

62 Lütolf Al., Die Glaubensboten der Schweiz vor Gallus. Luzern
1871 S. 193.



Die Anfänge des Klosters Disentis 117

p. 158, 597). Auch betrachten wir ja die Kephalophorenepisode
in der Legende von Felix und Regula nur als die alamannische
Weiterwirkung dieser Sage von gallischen Heiligen, vorab von
den Parisern Dionysius, Rusticus und Eleutherius®®.
In der Tat bringt die älteste Vita dieser Pariser Heiligen, deren
Handschrift zwar erst dem 9. Jh. angehört, die aber wohl im
6./7. Jh., wenn nicht schon Ende des 5. Jh. entstanden ist, die
gleiche Episode. Sie erzählt auch von einer Matrone, die den
Mördern die Leiber der drei Heiligen entreißt, während in der
Disentiser Passio der enthauptete Heilige selbst noch auf dem

Wege einer Frau begegnet und sie um ihr Kopftuch bittet, um
sein von ihm in den Händen getragenes Haupt einzuhüllen®*. Die

anfangs des 9. Jh. geschriebene Passio von Abt Hilduin weist
auch wieder die Engelchöre auf und bemißt die Entfernung, in
welcher der hl. Dionys sein Haupt getragen, auf 2000 Schritte.
Auch hier sachliche, aber keine wörtlichen Anlehnungen®®.
Späterhin liebte es Disentis, seine Heiligen mit denen des

ersten Klosters im Frankenreiche, St. Denis, in Parallele zu
setzen. Im schon oft genannten Disentiser Brevier folgen sich in
der Heiligenlitanei nacheinander: Sancte Georgi, Sancte Placide,
Sancte Dionisi cum sociis eius Sancte Mauricii cum sociis
tuis. Das Officium derselben hat auch drei Nokturnen mit spe-
zielten Lesungen (Cod. Sang. 403 p. 178, 610). Dazu muß noch in
Erinnerung gebracht werden, daß das Kloster St. Denis schon
775 im Veltlin und in der Lombardei ansehnliche Besitzungen
hatte®®. So kann es sein, daß mehr der Sarkophag einerseits
und die Pariser Legende anderseits zur Bildung der
Disentiser Kopfträgerlegende beigetragen haben
und die Zürcher Translatio erst zu deren Bestehen ein weiteres
hinzugefügt haben mag.

Nachdem wir nun die Kaiendarien des Zürcher Kreises
näher untersucht und dadurch eine von Zürich ausgehende Ver-

6® Günther H., Legenden-Studien. Köln 1906 S. 85, 97—105.
®i MG Auetor. antiquissimi 4 (1885) 2, 104.
6® Migne, Patrologia latina 106, 47.
6® MG DD Kar. 1, 135 nr. 94. G. H. Muoth sieht in dem Vor-

und Geschlechtsnamen Disch den Dionysius. Ober bündnerische Ge-
schlechlsnamen. Kantonsschulprogramm Chur 1892. S. 20.



118 Die Anfänge des Klosters Disentis

ehrung der Heiligen konstatiert haben, sehen wir uns den

ersten Bericht an, der fiber diese Heiligen meldet. Es sind
zwei Hymnen des Codex Vaticanus latin us 7172
fol. 124—125. Der erste besingt beide Heiligen : Pangendo ooeli
reboemus (Hs. roboemus) odas, der zweite ist nur dem hl. Pia-
cidus gewidmet: Aeterno, Jesu, dominator alme. Geschichtlich
bieten sie nicht so viel, als man erwarten möchte. Sicher ist,
daß die beiden Heiligen zusammengehören :

Milites sancti, meritis micantes,
Placidus martyr milesque Sigibertus
Socii corona, pariter migrando

Sidera supra.
Sein Entstehungsort kann auch nur Disentis sein, denn die
Bürger, für welche die Heiligen besonders bitten sollen, werden

nur die Mönche sein (Hostis ut vestris nequeat nocere civibus
istis). Wichtig aber ist die Stelle des Placidus-Hymnus :

Babidus tyrannus
Perfurens Victor, Domini cultores
Atque fideles straverat ubique

Ense cruento.

Quibus adjungens Placidum fidelem
Märtyrern Christi, spoliatum, eius
Omnibus bonis [inique?] subtractis,

Decapitavit.

Dieser Hymnus ist das älteste schriftliche Zeugnis über Victor,
den Mörder von Placidus. Den ganzen Text des Hymnus, freilich
in mangelhafter Edition, bringt uns G. M. Dreves, der die Hand-
schritt um das Jahr 1000 geschrieben sein läßt"". Wegen der
feinen Füllungen der Buchstaben, die schon auf die künstleri-
sehen Bestrebungen des 12. Jh. hinzeigen, wird man jedoch eher
dem 11. Jh. zuneigen. Erwähnenswert sind von den paleogra-
phischen Merkzeichen nur das öfters erscheinende runde s in
eigentümlicher Majuskelform am Ende der Zeilen und die Ab-

kürzung z für us statt des gewöhnlichen Punktes mit Strich. Ein

Analecta Hymnica medii aevi Bd. XIV a. p. 6—7, 119—121.

Leipzig 1893.



Die Anfänge des Klosters Disentis 119

Codex von 1019—20, englischer Herkunft, wies große Ähnlich-
keiten auf, worauf Franz Steffens hinwies (Vat. Regina, Lat. 12

p. 162). So kann man auch infolge Fehlens des Reimes gut die
erste Hälfte des 11. Jh. als Entstehungszeit der Abschrift an-
nehmen. Die ganze Hymnensammlung ist in Italien, in Rom oder
Narni oder wahrscheinlich in der Abtei S. Severin in Neapel ent-
standen^. In demselben Hymnar findet sich auch noch ein Hym-
nus zu Ehren des hl. Markus, der von Reichenau stammt. Man
wird infolge der Entfernung des Entstehungsortes sagen dürfen,
die betreffenden Strophen weisen die Klostertradition auf, wie
sie noch um das Jahr 1000 bestand. Der Hymnus verdient auch
sonst noch unser Vertrauen. Die Heiligen sind noch nicht die
Klostergründer, sie sind auch noch nicht die Missionäre, die zur
Bekehrung des Volkes nach Rätien kommen. Kein Anachronis-
mus und keine Irrtümer lassen sich nachweisen, wie dies bei der
Passio so oft der Fall ist. Es ist die Rede von einem tyran-
nus Victor, der Placidus gemordet hat. Er ist ein
Machtinhaber, der auch sonst die Gläubigen verfolgt hat. Name
wie Eigenschaften und Amt dieses Mörders von Placidus
weisen eindeutig auf den um 720 nachweisbaren Präses
Victor von Chur hin; dafür spricht sich auch immer die
ältere K1 o s ter tr adition aus.

Die Rheinauer Passio®» wie die Chronik des Abtes Bundi
bezeichnen den Vater des Bischofs Tello, den Präses Victor, als
den Mörder unseres Heiligen. Was wissen wir sonst von ihm?
Zunächst war er es, der zwei Grabsteine setzen ließ, deren In-
Schriften uns zum Teil noch erhalten sind"h Aus dem siebenmal
in eckiger Form erscheinenden C schloß W. v. Juvalt auf die
Jahrzahl 700. Eine treffliche Charakteristik desselben liefern

68 Enrico M. Bannister, Monumenti Vaticani di Paleografia Musi-
cale Latina. Lipsia 1913. p. 91—92.

69 Passio ed. Castelmur 253—255.
70 Bundi ed. Decurtins 25. Campell setzt den Mörder Victor, den

er praeses vel tyrannus bezeichnet, auf 760—770. QSG 8, 85—91
(1887).

71 Egli E., Die christlichen Inschriften der Schweiz. MAGZ 24,
39—41 (1895).

72 Juvalt, Forschungen über die Feudalzeit im Curischen Rätien
2, 70 (1871).



120 Die Anfänge des Klosters Disentis

uns die Viten des hl. Gallus und OthmaRs. Der junge Alamanne
Othmar wurde nämlich am Hofe dieses Präses Victor in Chur er-

zogen, von wo er 720 nach St. Gallen berufen wurde, dessen
cella er in ein eigentliches monasterium organisierte. Diesem

jungen aufblühenden Kloster an der Steinach erwuchs aber in
Victor ein gefährlicher Neider. Um dem Kloster die Vorteile der
Wallfahrt zu den Reliquien des hl. Gallus hinwegzunehmen und
sie wohl Chur zuzuwenden, entschloß er sich zu einem Raub-
Überfall. Der Versuch mißlang. In jener Zeit der steigendenVer-
ehrung der Reliquien sind solche Züge durchaus keine Selten-
heiRV Von dieser Episode meldet uns auch der Hymnus in
seiner Wendung : Domini cultores atque fideles straverat ubique
ense cruento. Endlich ist Victor noch durch das Pfäverser Kon-
fraternitätsbuch bezeugt, an der Spitze eines um 830 gemachten
Eintrages: Victor preses, Tello episoopus, Constantius preses,
Remedius episoopus (Fab. 9, 5).

Victor wird im Hymnus tyrannus genannt, was im klassi-
sehen wie im Mittellatein einen Machtinhaber bedeutet (Du Cange
6, 710). Die Passio gebraucht denselben Ausdruck, gibt aber
noch genauer an, es sei dies der Vater des Bischofs Tello ge-
wesen. Die Genealogie der Victoriden ist uns durch das Testa-
ment von Tello und durch Inschriften überliefert, wodurch der
Präses Victor als Vater des Tello erwiesen ist. Überhaupt ist uns
von der ganzen Victoridenfamilie in den Dokumenten des 8. Jh.

nur dieser eine Victor, dessen Vater Jactadus und dessen Sohn
Tello war, als praeses bekannt. Die Hauptglieder der Familie
sind folgende: N (clarissimus proavus) — N — N — Jactadus
— Victor praeses (c. 720) — Tello (759—765)76. Eichhorn hat
nun diesen inschriftlich bezeugten proavus als den Victor I.

tyrannus bezeichnet. Aber dieser muß ja schon dem 6. Jh. an-
gehören, und dazu ist sein Name völlig unbekannt, und ebenso

73 Die Bearbeitungen Walafrids (f849)) Vita S. Galli c. 51—52,
Vita S. Otmari c. 1, beide ed. Meyer v. Knonau St. G. Mitt. 12 (1870) 65,

72, 95. Dazu Ratpert, Casus S. Galli c. ' 5, ed. Meyer v. Knonau St. G.

Mitt. 13, 6 (1872). Die Vita S. Galli von Walafrid in der Ausgabe von
Bruno Krusch MG SS rer. merov. 4, 319, 321 (1902).

74 Vita S. Galli c. 43, ed. Meyer v. Knonau St. G. Mitt. 12, 52—53

(1870), Schnürer 2, 65—67.
76 Martin, Études 446—452, Hagiographie 523.



Die Anfänge des Klosters Disentis 121

wissen wir nichts von seiner Präseswürde. Weiter haben die
Historiographen des 18. Jh. aus der Arenga der Tello-Urkunde
einen Konflikt zwischen Placidus und Victor herauszulesen sich
bemüht: si cut et humanae fragilitatis obvolutum peccatis proxi-
morum meorum, quod per primum parentem nostrum datum est,
d. h. meine Sünden und diejenigen meiner in menschliche Ge-

brechlichkeit verwickelten Verwandten, was von unserm ersten
Stammvater herrührt. Dieser Stammvater ist natürlich nicht
dieser proavus, sondern Adam und unsere Vorväter überhaupt.
Solche Begründungen von Schenkungen finden sich viele in den
St. Galler Urkunden, unsere ist nur viel feierlicher und ausführ-
lieber gehalten", ähnlich wie auch deren Pönformel nur feier-
licher ist als in sonstigen Dokumenten, wie z. B. im Durrer-
fund. Es ist einfach eine Stiftung zum Seelenheile für sich und
für die Familie. Es konnte ja auch nicht anders sein, als daß
Teile seines Vaters Sünden aus gebührlicher Rücksicht nicht aus-
drücklich gedenkt und sich daher vorsichtig ausdrückt, wie z. B.

patris mei praeeepta, mea desideria curavi adimplere». Jedoch
steht anderteils nichts im Wege, Teiles Vater als den Mörder von
Placidus zu bezeichnen.

Aus diesen Gründen haben schon vor Jahrhunderten Ge-

lehrte an der Disentiser Klostertradition gezweifelt, sofern sie be-

hauptet, um 614 habe Präses Victor, der Mörder des Placidus,
gelebt. Der St. Galler Benediktiner P. Joh. Chrysostomus Stipp-
lin (f 1672), der gelehrte Archivregistrator seines Stiftes, hat
schon den tyrannus Victor um das Jahr 700 angesetzt und da-
durch auch Placidus anders datiert. Der Bollandist Joh.
Bapt. Sollerius (fl740) sagte sich richtig, wenn Victor, der
Vater von Tello, der Mörder ist, denn können die Disentiser Hei-
ligen nicht zu Beginn des 7. Jh. gelebt haben. Er ringt sich aber
nicht zu voller Klarheit durch und läßt es unentschieden, ob die

Eichhorn, cod. prob. S. 3—4, Martin 1. c.

" Wartm. I. nr. 21, 33, 72, 117; II. nr. 750—751.
Durrer 18, 22, 27.

78a Mohr 1, 17. Die Nennung des Vaters ist in vielen Schenkungen
zu finden und erregt keine Bedenken. Wartm. I. nr. 21, 27, 33, 69;
II. Anh. nr. 1.

79 Collectanea Stipplin P. Chrys. von St. Gallen. Tom. II. p. 110.
Stiftsarchiv Einsiedeln nr. 459 von St. Gallen.



122 Die Anfänge des Klosters Disentis

Klosterheiligen dem 7. oder 8. Jh. angehören^. Auf die gleichen
Argumente hat dann wieder in scharfsinniger Weise der Genfer
Staatsarchivar P. E. Martin hingewiesen, wie oben dargetan
wurde. An Hand des Hymnus sind wir wieder einen Schritt
weiter gekommen; es ist das älteste Dokument, das vom tyran-
nus Victor als dem Mörder meldet. Nachdem wir aus dem Ver-

brüderungsbuche von Reichenau wissen, daß erst um die Mitte
des 8. Jh. ein Kloster in Disentis bestand, und nachdem wir den

Avareneinfall von 670 als einen Sarazeneneinfall von 940 ge-
deutet haben, ergab sich von selbst der Zweifel über die Datie-

rung der ersten Klosterheiligen. Es ist kaum wahrscheinlich,
daß zwischen den ersten dortigen Eremiten und der Kloster-
gründung eine so lange Zwischenzeit verstreichen mußte, von
c. 614 bis c. 750, also anderthalb Jahrhunderte. Durch die neue
Datierung auf c. 720 paßt alles viel mehr zusammen, die beiden

Heiligen waren die Wegbereiter für die neue klösterliche Siede-

lung. Untersuchen wir noch kurz, wie sich diese Übertragung
von c. 720 auf 614 hat vollziehen können.

Der Hauptschuldige ist der bekannte St. Galler Mönch und
Dichter Ekkehard IV. (c. 980 bis c. 1060). Die Taten des
hl. Gallus, die der Mönch Ratpert (gest. nach 884) in deutscher
Sprache gedichtet hat, übersetzte er ins Lateinische und erzählt
uns zunächst (Cod. Sang. 393 p. 247)8i;

Columbanus, Gallus, Magnoaldus et Theodoras,
Chiliano socio, post functo sacerdotio
Gallos pervagantur, Francis immorantur
Rénovant Luxovium in Christi caulas ovium.

Unermüdlicher Eifer, das Niedergeschriebene zu feilen und zu
glätten, trieb den Dichtermönch an, beständig an seinen Ver-
suchen zu ändern. Eine zweite Redaktion von seiner Hand gibt
bereits eine andere Version (Cod. Sang. 168 p. 2) :

Columbanus, Gallus, Magnoaldus et Theodoras,
Sigisbertus Placidus cum plurimis complicibus
Francis immorantur, nimis honorantur,
Rénovant Luxovium in Christi caulas ovium.

so Acta Santorum Julii Tomus III. S. 238—240. Antwerpen 1723.
8i Egli J., Der Liber Benedictionum Ekkeharts IV. St. G. Mitt. 31

(1909). S. III—IV, XXII—XXIII. S. 383.



Die Anfänge des Klosters Disentis 123

Noch nicht befriedigt, ändert er noch ein drittesmal (Cod. Sang.
174 p. 1):

Golumbanus, Gallus, Magnus, Chilian et Theodoras
Sigisbertus Placitus. cum plurimis complicibus etc.

In die zweite Version kamen Placidus und Sigisbert hinein, in
die dritte der hl. Magnus. Leider ist uns die Vorlage des latei-
nischen Textes, das Gedicht Ratperts, nicht erhalten. Daß unsere
Heiligen erst in der zweiten Redaktion figurieren, legt schon ge-
nügend nahe, daß ihre Namen nicht in der Vorlage waren. Und
wenn sie auch schon in der ersten Version 'erwähnt wären, würde
das noch nicht beweisen, daß sie in Ratperts Gedicht- genannt
waren. Unser Übersetzer nämlich folgt überall mehr der leben-
digen Tradition als den geschriebenen Quellen, er begnügt sich
oft, nur dem Sinne nach seine Vorlage wiederzugeben, und zu-
weilen gibt er nur seinen eigenen Vermutungen Raum^. Die
dritte Version zeigt, wie wenig wir hier den Geschichtsschreiber
und viel mehr den Dichter vor uns haben. Magnus, der in
Füßen eine Zelle gründete, starb erst um die Mitte des 8. Jh.
und ist daher keineswegs ein Genosse Kolumbans. Spätestens
im 10. Jh. wurde dieser Magnus von Füßen, dem zu Ehren in
den letzten Jahren des 9. Jh. in St. Gallen eine Kirche errichtet
worden war und dessen Reliquien man erhielt, mit einem wirk-
liehen Begleiter des hl. Kolumban, mit dem St. Galler Maginald
des 7. Jh. identifiziert^. Ganz gleich hat auch die Forschung
dargetan, daß der hl. Rupert nicht unter Childebert II. (576-
595), sondern unter Childebert III. (665-711.) gewirkt hat, er ist
kein Genosse der ersten Schottenmönchesh Es ist überhaupt
eine Tatsache, daß man schlechthin die Begründer von Klöstern
aus der merovingischen Zeit als Schotten bezeichnet haDs.

Noch deutlicher wird unsere Frage, wenn wir sehen, wie
unser klösterlicher Dichter geradezu Placidus und Sigisbert mit

82 Ehrismann G., Geschichte der deutschen Literatur bis zum Aus-
gang des Mittelalters. 1, 208—212 (München 1918).

83 G. Meyer v. Knonau in Realencyclopädie f. protest. Theologie
u. Kirche 12, 75—76 (1903). Über Maginald vgl. MG SS rer. merov. IV
(1902) 262, 267 f., 276, 277.

84 Hauck A. in Realencyclopädie 1. c. 17, 244 (1906).
85 Wattenbach W., Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter

1, 135 (1904). Vgl. schon Martin, Hagiographie 525.



124: Die Anfänge des Klosters Disentis

zwei wirklichen, aber namenlosen Begleitern des hl. Gallus ver-
schmelzt. Ähnlich ist es schon dem hl. Magnus ergangen. Ko-
lumban lebte mit Gallus und seinen Genossen etwa 611—614 in
Bregenz. Ihren Lebensunterhalt verdienten sie durch Viehzucht
und Fischfang. Da erzählt uns die Vita s. Galli, wie sie uns durch
Wetti (f824) und Walafrid (f 849) überliefert ist, daß ihnen böse

Leute eine Kuh in abgelegene Wälder weggetrieben hätten. Zwei
Brüder wurden ausgeschickt, um das geraubte Tier wieder zu
suchen, allein dieselben wurden von Räubern getötet. Erstaunt
über das lange Wegbleiben ihrer Mitbrüder, suchte man die zwei

Ausgesandten, findet aber nur ihre Leichen, welche zur Zelle zu-

rückgeführt werden®«. Dieser Zug war auch Ekkehard bekannt.
In seinen auf Wunsch des Abtes Purchard II. (1001—1022) ge-
dichteten Versen Ad picturas claustri Sancti Galli hält er sich

gut an die Vorlage®? ; ebenso läßt er richtig in der ersten Redak-
tion des Carmen Ratperti zwei der Brüder von Räubern getötet
werden (Cod. Sang. 393 p. 248)88;

Columbanus amplum hic Christo sacrat templum,
Docet parvum clerum cantare deum verum,
Latrones et duos occidunt fratres suos,
Fugit mox Italiam, terrain procul aliam.

In der zweiten Redaktion erscheinen die beiden Brüder auf ein-
mal mit Namen (Cod. Sang. 168 p. 2/3):

Columbanus amplum hic Christo sacrat templum,
Docens parvum clerum laudare deum verum,
Latro Sigebertum trucidat hinc et Placidum,
Properant Italiam, terram procul aliam.

Auch in der wenig geänderten dritten Redaktion behalten die

Brüder, die drei Jahrhunderte keinen Namen hatten, ihre neuen
Namen bei. Nun, Irrtümer und Verwechslungen sind uns bei
Ekkehard IV. nichts Neues und nichts Seltenes. Es war immer
sein Ziel, mit freigestaltender Phantasie ein großes Bild der Ver-

gangenheit zu schaffen^. Viel hatte er nicht von den Klosterheiligen
86 MG SS rer. merov. 4, 261 u. 290. St. G. Mitt. 12, 13 (1870).
87 Egli 1. c. 372.
88 Egli 1. c. 384.
89 Wattenbach 1. c. 1, 443 (1904) und Meyer v. Knonau in St. G.

Mitt. 15/16 (1877) Einl. S. 19—82.



Die Anfänge des Klosters Disentis 125

von Disentis gehört, denn sonst hätte er doch wissen müssen,
daß diese nicht in Bregenz, sondern in Disentis gestorben sind,
wo ja noch ihr Grab und ihre Reliquien waren. Sein Zeugnis ist
aber wichtig, denn es ist der erste Beleg zu der beginnenden oder
bereits vollzogenen Übertragung dieser Heiligen vom 8. ins 7. Jh.

Wie wenig die Kolumbantradition fest war, zeigt wiederum
das Disentiser Brevier des 12. Jh. Kolumban ist nur mit dem
nackten Namen genannt, ein Heiliger wie andere, die das Kloster
weiter nichts angehen: (God. Sang. 403 p. 633) 23. Nov. In
nativitate S. Clementis et Felicitatis atque Columbani, worauf
dann nur das Officium vom hl. Clemens folgt. Wie anders ist da
Kolumban im Gallusofficium hervorgehoben Freilich verrät viel-
leicht die Litanei bereits mehr: S. Columbane, S. Galle, S. Sigi-
berte, S. Magne, S. Otmare (1. c. p. 178). Die Erfolge derklöster-
liehen Paßpolitik des 11. und 12. Jh. hatten den Blick für die Ver-

gangenheit nicht geschärft, der umstrahlende Glanz wurde nicht
als allmählich erglommen, sondern als von jeher, als vor unvor-
dénklichen Zeiten schon leuchtend gemalt. Diese Stimmung hat
uns die Passio wiedergegeben, in welcher Sigisbert.noch mehr in
den Rahmen der kolumbanischen Tradition hineingestellt wurde.
Sein Grab wird von Fürsten und Königen besucht und beschenkt,
es wird zum eigentlichen Kloster'^. Abt Bundi hat dann aus
dieser Überlieferung heraus einfach das Datum bestimmt, 614,
das gar nicht übel zu dem, was wir von Kolumban wissen,
paßt'u. Die Synopsis hat den letzten Glanz hinzugefügt, nach
dem Muster der St. Galler Geschichtsschreiber sich das Leben
des Klostergründers Sigisbert zurechtgelegt und mit den noch
fehlenden Daten versehen^. Sie ist der Niederschlag jener Stim-

mung, die wir heute Barockillusionismus nennen.

so Vgl. die Analyse der Passio bei Martin, Hagiographie 517-525.
Siehe unten die Tabelle vor den Exkursen. S. 156.

si Bundi ed. Decurtins 22—26.
52 Eine große Rolle spielen in der Synopsis die geraden Zahlen:

536—636 Sigisbert, 630 Tod des Placidus. 700 Geburt von Ursicin,
710 Eintritt in die Schule von Präses Victor, 720 Mönch, 730 Abt von
Disentis, 760 Tod. Ganz im Sinne der Synopsis sind die Bemerkungen,
die 1684 an Mabillon gesandt wurden und die Paul E. Martin zuerst
wieder in Paris gefunden hat. Ms latin 13 790, Nationalbibliothek
Paris. Rés. St. Germain. 40 fol.



126 Die Anfänge des Klosters Disentis

Fassen wir die Ergebnisse unseres Kapitels kurz zusammen:
1. Die Existenz der Heiligen ist durch den 940 erscheinenden

Sarkophag außer Zweifel gesetzt. Ebenfalls ihre Namen, die zu
keinem Zweifel Anlaß geben wie ihr Fest (11. Juli), das zum
erstenmal in einem Zürcher Kalendar um die Mitte des 10. Jh.

erscheint, aber infolge Zusammenfallens mit der Translatio Sancti
Benedicti zum mindesten dem 9. Jh. zugewiesen werden muß.

2. Beide Heiligen werden immer zusammen genannt, ihre
Reliquien sind im gleichen Sarkophage einbeschlossen, was
schließen läßt, daß sie miteinander Beziehungen gehabt, also an-
nähernd gleichzeitig gelebt haben, und zwar in der Desertina ge-
nannten Landschaft, wo sich auch ihr Grab und ihr Andenken
erhalten hat. Durch die Angabe des Hymnus vom Jahre 1000
über den Mörder Victor, der nach Name, Amt, Eigenschaften und
Tradition kein anderer gewesen sein kann als der um 720 nach-
weisbare Präses Victor, ist eine approximative Datierung der
beiden Heiligen möglich.

3. Nach dem Verbrüderungsbuche von Reichenau sind sie

nicht als Klostergründer anzusprechen, da Ursicinus auf diese

Stellung Anspruch erheben kann. Sigisbert ist daher ein fränki-
scher Einsiedler. Er steht in ähnlichen Verhältnissen zur Kloster-
gründung wie Gallus, der sich 613 an der Steinach niederließ,
dessen Zelle aber erst c. 720 durch Othmar zum Kloster orga-
nisiert wurde. Noch ähnlicher ist die Gründung von Einsiedeln.
Der Eremit Meginrat (gest. 861 oder 863) heiligte den Boden, auf
welchem, sich mehr denn ein Halbjahrhundert später um 934 der
Kanoniker Benno und der Dompropst Eberhard zu einer Kloster-
gründung verbanden^. Eine dritte Analogie endlich ist die Grün-
dung des Klosters St. Leonhard im Elsaß. Der Einsiedler Erken-
bald gründet zu Beginn des 12. Jh. eine Klause und baut eine

Kapelle zu Ehren des hl. Leonhard. Ein gewisser Burkhard gibt
dazu Grund und Boden. Er bestellt auch einen Priester Megin-
goz, der dem Einsiedler, der ohne Weihen war, zu Hilfe sein
sollte. Megingoz erhält bald Gehilfen in Mönchen, und das

Kloster ist errichtet^. So muß sich auch in uns immer proble-
matisch bleibender Weise das Grab von Placidus und Sigisbert

93 Hauck 3, 376.
9'i Archiv für elsässische Kirchengeschich le 4, 223 (1929).



Die Anfänge des Klosters Disentis 127

zu dem Ursicinuskloster entwickelt haben, wobei die Daten 720
und 750 nur als ganz summarische Festlegungen zu betrachten
sind.

V. Der Lukmanierpaß im Frühmittelalter«
1. Geographisch-historische Verkehrsbedingungen.

Die Lage des heutigen wie des mittelalterlichen Klosters
weist darauf hin, wie Disentis einst ein Hospiz für die Luk-
manierroute, ja noch mehr, geradezu die Hüterin dieses Passes

gewesen sein muß. Auf sanfter Sonnenhalde thronend, geht der
Blick von der klösterlichen Zelle tief hinein ins Medelsertal.
Das Auge kann schon bis fast zwei Stunden weit die Paßstraße
und deren Pilger erkennen. Weit und breit sucht man vergebens
einen solchen Platz, welcher dermaßen beherrschend wäre.

Der Paß hat verkehrsgeographisch nicht zu unter-
schätzende Vorteile. Nirgends in der Schweiz ist die Zentral-
kette der Alpen so schmal, und daher an keiner Stelle der Ge-

birgskamm so leicht zu erreichen wie hier. Mit 1919 m Meeres-
höhe ist der Lukmanier der niedrigste Alpenübergang zwischen
Italien und der Schweiz, wenn wir vom Maloja (1817) absehen,
der bloß direkt das Engadin mit Italien verbindet. Von der übri-
gen Schweiz aus ist das südliche Sonnenland nur über Zwei-
tausender zu erreichen. Dazu tritt noch, daß der Paß auf beiden
Seiten sanft auf- bzw. absteigt. Doch ein Nachteil fällt schwer
in die Wagschale, die absolute Entfernung nämlich, die bei einer
Reise von Chur nach Italien bewältigt werden muß, ist hier viel
größer als bei allen andern BündnerpässenL Wer von Chur her
den blauen Süden zu gewinnen sucht, wird nur dann den Luk-
manier benutzen, wenn ihn noch andere Motive diesen Weg
weisen. Der Lukmanier ist ein zeitraubender Umweg und daher

i Die teilweise sehr veraltete und wertlose Literatur über den
Lukmanier siehe bei R. Reinhard, Pässe und Straßen in den Schweizer
Alpen. Luzern 1903 S. 127—132. Ohne Relege, doch wertvolle geo-
graphische Angaben enthält Th. Gubler, Die schweizerischen Alpen-
Straßen. Zürich 1922 S. 201—215. Dazu vgl. A. Schulte, Geschichte
des mittelalterlichen Handels und Verkehrs. 1, 7—8 (Leipzig 1900).



128 Die Anfänge des Klosters Disentis

ist dessen Benutzung nur dann wahrscheinlich, wenn noch an-
dere Umstände diesen Paß empfehlen. Erst als ein Kloster sich
an dessen Wege niedergelassen hatte, von dem es nur noch vier
Stunden bis zur Paßhöhe hinauf sind, konnte dieser an sich weg-
bare, aber eben doch zeitraubende Paß auf größere Frequenz
rechnen.

Es handelt sich hier darum, einmal Gewißheit über die Ge-

schichte des Paßverkehrs zu erlangen, weshalb selbst auf die Ge-

fahr hin, nur ein dürftiges und unvollständiges Bild zu erhalten,
alle unsichern und zweifelhaften Nachrichten ausgeschieden wer-
den mußten. Wir werden uns aber bewußt bleiben müssen, daß

erste urkundliche Daten oft recht zufällig sind, ebenso Boden-
funde. Hier tritt eben das ergänzende Korrektiv topographischer
Anhaltspunkte hinzu.

Täler, Flüsse, Straßen, alles weist im Gebiete des heutigen
Tessin nach Süden, nach der Lombardei hin. Wie diese, so ist
auch sein Gebiet,altes Kulturland. Vom alten Bilitio (Bellinzona)
aus war das Tal bis zum Gotthard besiedelt. Dies beweisen uns
zahlreiche Funde für die Leventina, so für die Eisenzeit in Osco

und Giornico, für die römische Periode Funde in Airolo, Faido,
BiascaL Heute kann auch die Möglichkeit zugegeben werden,
daß schon der Gotthard den Römern bekannt warV Was für die

Leventina, das gilt auch für das Bleniotal. In Olivone verzeich-
net man. steinzeitliche Funde ebenso wie auch römische, in Lu-
diano wurden noch 1926 gallorömische Gegenstände, gefunden.
Bekannt ist ferner der große Münzenfund von Malvaglia (1852),
der dem 3. Jh. n. Chr. angehört, sowie Funde aus gleicher Zeit
in BiascaL Diese Funde des Bleniotales beweisen wohl, daß das

südliche Ausgangstal des Lukmanierpasses begangen und be-

siedelt war, aber das gänzliche Fehlen von Funden auf dernörd-
liehen Seite weist auf keine starke Benutzung hin. Wohl wurde

2 Cattaneo R., I Leponti 1, 21—40 (Lugano 1874). Mommsen E.,

Inscriptiones Confoederationis Helveticae MAGZ 10, 103 nr. 1 (1854).
Boll. stor. 28, 148 (1906).

3 Durrer R., Studien zur ältesten Geschichte Luzerns und des

Gotthardweges. Geschichtsfreund 84, 45—48 (1929).
^ Bianchi Pietro, Cenni storici sul Lukmanier S. 51 (Lugano 1860)

Boll. stor. 4, 124-125 (1882), id. 36, 20 (1921). HBLS 4, 719 (1927).



Die Anfänge des Klosters Disentis 129

beim Straßenbau auf der Paßhöhe des Lukmaniers im Jahre
1876 ein prächtiger eiserner Wurfspieß gefunden, der heute im
rätischen Museum zu Chur aufbewahrt wird, aber er kann streng
genommen nur für einen zufälligen Lokalverkehr beweisend
sein®. Auch der große römische Münzenfund von Malvaglia ist
keineswegs zwingend, denn dieser Ort liegt ja am Ausgange des

Tales, nicht etwa im Innern am Aufstieg zum LukmanierL
Für einen Alpenverkehr von den sog. Campi Canini bei

Bellinzona nach dem Rheine, nach der festen Curia kommt für
die spät römische und frühmittelalterliche Zeit vor
allem der Bernhardin in Betracht. Es ist dies der Weg
durch das Misox, den Bernhardin, das Hinterrheintal nach dem

Domleschg oder vom Bernhardin über den Valserberg, das Lug-
nez nach Ilanz. Diese ganze Route ist sowohl in den südlichen
Aufstiegstälern als auch in den nördlichen Ausgangstälern durch
viele steinzeitliche wie auch bronzezeitliche und eisenzeitliche,
vor allem aber durch römische Funde als alter, viel begangener
Paß belegt. Die Römer haben ja keine neuen Alpenpässe geöff-
net, sie haben nur die alten, die dem Nahverkehr dienten, ver-
bessert".

Nach diesem historischen und topographischen Befund sind
nun die Nachrichten über den Lukmanier zu beurteilen. Nach
den Berichten des Ammianus Marcellinus (c. 330 bis
c. 400) waren die Truppen des Constantius im Jahre 354 gegen
die Alamannen geschickt worden. Sie kamen in die Campi Canini,
welche nach Gregor von Tours um Bellinzona gelegen waren, und
von da aus ging es nach langer Beratung unter Führung des

Magister equitum, des Reiterobersten Arbetio direkt an den

5 Heierli-Oechsli, 10. Die von Gubler Th., Die Schweiz. Alpen-
straßen. Zürich 1922 S. 202 herangezogene Inschrift, die sich oberhalb
Altanca am Wege von Airolo zum Ritomsee befindet und offenbar von
ihm als antik angesehen wurde, habe ich durch meinen Mitbruder
P. Frz. Kälin O.S.B, untersuchen lassen. Sie ist datiert 1729. Es han-
delt sich um eine Unglücksanzeige, worauf schon das Kreuz und das
Paternoster und Ave hindeuten. Die Buchstaben mit Punkten sind uns
nicht mehr auflösbare Abkürzungen.

6 Schulte A., Geschichte des mittelalterlichen Handels und Ver-
kehrs. 1, 47 A. (Leipzig 1900).

Heierli-Oechsli 10—23.

9



130 Die Anfänge des Klosters Disentis

Bodensee». Eine andere Nachricht aus der Feder des Bischofs

Apollinaris Sidonius (c. 430—480) meldet zum Jahre 457

einen Einfall der Alamannen, den sie über Rätien in die Campi
Canini machten. Der Kaiser Maiorinus (457—461) schlug sie
aber durch seinen Führer Buroo mit wenig Kräften zurückL
Ebenso berichtet Gregor von Tours (538—594), daß bei der
Angriffsbewegung der Franken gegen das Langobardenreich im
Jahre 590 einer der drei Heerhaufen unter der Führung Olos
einen Angriff auf Bellinzonâ wagte, wobei Olo selbst ums Leben
kam.10. Bei all diesen Zügen handelte es sich darum, schnell und
sicher zu operieren. Dies Ziel konnte nicht erreicht werden,
wenn für die Strecke Chur-Bellinzona der Lukmanier begangen
wurde. Er bedeutete in diesem Falle einen wesentlichen Umweg,
und dazu ist die Bernhardinroute, die schon zum Teil in der

Splügenstraße vorhanden war, durch bedeutend mehr Funde als
damals schon begangene Paßstraße belegt als der Lukmanier.

Die Reste der alten Lukmanier straße im Blenio wur-
den seit dem letzten Jahrhundert gerne als sog. Römerstraße an-
gesehen^. Aber eine römische Lukmanierstraße findet sich
weder in den Peutingerschen Tafeln (3. Jh.) noch im Itinerarium
des Antoninus (4. Jh.); ferner fehlen Münzfunde am obernTeile
des Passes auf beiden Seiten, ebenso römische Meilensteine. Die

Spuren einer alten Straße deuten nur auf einen alten Reitweg
hin. Friederich Berger hat nachgewiesen, daß der benachbarte
Septimer erst seit c. 900 eigentlichen Reise-, Pilger- und Han-
delsverkehr zu verzeichnen hat und daß die Reste seiner sog.
alten Römerstraße erst aus dem 14. Jh. stammen. Damals wollte
man sich eben der gefährlichen Konkurrenz des Gotthards er-
wehren^. Ähnlich verhält es sich jedenfalls mit der Lukmanier-

s Ammiani Marcellini, Rerum gestarum libri, qui supersunt. ed.

Fr. Eyssenhardt. Berolini 1871 ed. minor, p. 27—28. MG SS rer.
merov. 1, 411.

9 MG Auctores antiquissimi 8, 197.
i« MG SS rer. merov. 1, 411 und MG SS rer. langobardicarum et

italicarum p. 110.
11 Bianchi P., Genni storici sul Lukmanier p. 52—53 (Lugano

1860).
12 Fr. Berger, Die Septimer-Straße. Kritische Untersuchungen

über die ,,Reste alter Römerstraßen". JSG 15, 1—178 (1890) bes.



Die Anfänge des Klosters Disentis 131

straße. In der Tat, als Handelsstraße mit Hospizen, Zöllen und
Lagerhäusern erscheint uns die Lukmanierroute erst im 14. Jh.is.
Der erste direkte Alpenübergalig von Bedeutung war auch der-

jenige von Otto I. im Jahre 965, wie überhaupt die Bedingungen
für einen mehr als lokalen und zufälligen Verkehr erst mit dem
9.—10. Jh. gegeben sind.

Es mag also wohl zur römischen und frühmittelalterlichen
Zeit ein Weg über den Lukmanier geführt haben, eine Paßstraße

war erst möglich, nachdem die Route ziemlich belebt war, also
im Hoch- oder Spätmittelalter. Vor der Klostergründung des
8. Jh. wird natürlich schon ein Lokalverkehr bestanden haben,
es muß auch die Möglichkeit für gelegentliche stärkere Benutzung
offen gelassen werden; allein soweit wir heute durch Funde und
urkundliches Material unterrichtet sind, kann ein Paßverkehr von
weiterer Bedeutung zur spätrömischen und frühmittelalterlichen
Zeit nicht erwiesen werden. Es ist ja auch die Besiedelung der
Disertina-Landschaft von Chur-Ilanz her gekommen, nicht über
den Lukmanier. Die ganze Klostergeschichte bis Mitte des 10. Jh.
wies nach dem Osten, nicht nach Süden.

Das Kloster ist nicht nur an der Route über den Lukmanier
gelegen, es liegt auch an der über die Oberalp. Gerade vor
dem Kloster gabeln sich die beiden Wege von Süden und Westen.
Es fragt sich nun, war nicht die Oberalp der Paß, über den viel-
leicht in spätrömischer und frühmittelalterlicher Zeit starke Be-

Ziehungen gepflegt wurden. Wohl ist seit der Eroberung unserer
Alpenteile durch Augustus der pöninische Bezirk (Wallis) mit
der Provinz Rätia administrativ vereinigt worden bis unter Kaiser
Marc Aurel (f 180)i3a. Aber außer einigen Ortsnamen und Flur-
S. 8—9, 70, 122—123. Dazu F. v. Duhn, Die Benutzung der Alpen-
passe im Altertum. Neue Heidelberger Jahrbücher 2, 71—72 (1892).

13 Schulte A., Geschichte des mittelalterlichen Handels und Ver-
kehrs 1, 366—367 (Leipzig 1900). Die alten Teile der Lukmanier-
Straße sind fast genau wie die alte Gotthardstraße mit ähnlichen
Brücken und gleich schmalem Trasse. Der Gotthardsaumpfad wurde
aber erst Ende des 13. Jh. nach und nach verbessert. Die Versuche
einer Kunslstraße nach Medels, von der noch heute Überreste sieht-
bar sind, stammen von 1780. Vgl. Reinhard R., Pässe und Straßen in
den Schweizer Alpen. Luzern 1903. S. 114—115, 132.

Stähelin Felix, Die Schweiz in römischer Zeit. Basel 1927.
S. 93—96. Hier ist die gesamte Literatur angeführt. Dazu vgl. Schnei-



132 Die Anfänge des Klosters Disentis

bezeichnungen fehlen uns vorläufig die Beweise, um einen grö-
ßeren Verkehr direkt ' durch die gewaltige Längsfalte zwischen
den beiden Alpenketten nördlich des Gotthard von der Rhone bis

zum Rhein anzunehmen^. Daß Ursern immer zum alten Bistum
Chur gehörte, zeigt, daß es mehr Beziehungen zum Tavetsch als
mit Wallis hatte. Da gerade die alte Talkirche dem hl. Kolumban
geweiht war und Disentis von alters den Kirchensatz besaß, so

legt dies eine frühe Beeinflussung von seiten des Klosters nahe.
Die sichern Beweise für einen direkten größeren Verkehr über
Oberalp und Furka stammen erst aus späterer Zeit. Das Ober-
Wallis wurde im 9. Jh. vom Berner Oberland aus germanisiert,
und dann ging zu Beginn des zweiten Jahrtausends diese Welle
auch über die Furka ins Urserntal, das spätestens im 12. Jh. als
eine eigentliche Walserkolonie erscheint. Im 13. Jh. sind endlich
die greifbaren Beziehungen zwischen Wallis und Bündner Ober-
land wahrzunehmen^. So mögen schon lange zur Sommerszeit
Hirten und Händler vom Vorderrheintal nach Ursern gekommen
sein und sich auch ein gewisser Verkehr über die Furka ent-
faltet haben, ebenso wie schließlich von Ursern über den Gott-
hard. Im Winter waren diese Pässe durch den Schnee ver-
schlössen, Disentis konnte nur Beziehungen zu Ilanz-Chur unter-
halten, von wo her es auch besiedelt wurde.

An sich spricht die Gründung eines Klosters nicht für einen
schon bestehenden Paßverkehr, denn Klöster werden gerne in
einer wilden, oder doch wenigstens einsamen Gegend gegründet.
Für Disentis war zunächst das Grab von Placidus und Sigisbert
und dann wohl auch die über Reichenau und Pfävers einwirkende

der Fedor, Staatliche Siedlung im frühen Mittelalter, in : Aus Sozial-
und Wirtschaftsgeschichte. Gedächtnisschrift f. G. v. Below. Stutt-
gart 1928. S. 43—44.

i! Der Münzfund auf der Roßmettlenalp vom 3. .In. ist noch zu

vereinzelt. MAGZ Bd. 27. Heft 4, 37 (1916), Iiist. Neujahrsblatt von
Uri 17, 42 (1911). Die Kolumbanskirche des Testamentes von Tello ist
nicht in Andermatt, sondern in Sagens zu suchen, entgegen Hoppeler
R., Ursern im Mittelalter. Zürich 1910 S. 8. Der Turm von Hospenlal
ist noch sehr unaufgeklärt. ASA 21, 124 (1919). Die heutige Sprache
von Ursern gibt keinerlei Kriterien für eine romanische Unterlage an
die Hand. Ahegg E., Die Mundart von Ursern. Frauenfeld 1911 S. 105.

15 Mohr 2, 34 nr. 28 zum J. 1285; 2, 142 nr. 83 zum J. 1288.



Die Anfänge des Klosters Disentis 133

spanisch-westgotische Mönchswelle maßgebend. Das Kloster ist
nicht das Ergebnis einer wirtschaftsgeschichtlichen Bewegung,
wohl aber liegt seit seiner Gründung (c. 750) und seiner Ent-
faltung sein Einfluß auf den Paßverkehr auf platter Hand. Be-

günstigt wurde dieser Verkehr durch die politischen Be-
dingungen des 8. und 9. Jh. Karl d. Gr. war 773 von
Papst Hadrian gegen den Langobardenkönig zu Hilfe gerufen
worden. Schon auf dem Wege nach dem Süden stellte Karl dem
Bischof Konstantius von Chur ein Diplom aus, worin er ihn als
Rektor Rätiens bestellt, seine Nachfolger ebenfalls in Schutz
nimmt und Rechte und Gewohnheiten des rätischen Volkes be-

stätigt. Mit Recht sieht man in dieser Urkunde die Absicht, sich
der Treue Rätiens zu versichern, dessen Pässe ihm wichtig er-
scheinen mußten*®. Das fränkische Heer zog in zwei Abteilungen
über den Mont Cenis und den Großen St. Bernhard über die

Alpen. 7 7 4 hatte die letzte Stunde des Langobarden-
reiches geschlagen; der König in Pavia gefangen, der könig-
liehe Schatz in fränkischen Händen, so ging der Langobarden
Reich für immer zugrunde^. Fränkische Besatzung und fränki-
sehe Grafen zogen nun nach der Lombardei, und die Klöster
wurden bestimmt, die neue Eroberung ganz zu sichern. Bobbio
wurde durch eine reiche Schenkung von 774 die Straße von
Pavia nach Rom anvertraut, Novalese reich bedacht, um den
Mont Cenis und damit den Weg aus dem Frankenreich nach
Pavia zu bewachen*®. Das Kloster St. Martin in Tours bekam
das Inselkloster Sermion« im Gardasee, Peschiera an demselben
See, das Val Camonica vom Tonalpaß an der Trienter Grenze bis
zu den Grenzen Brescias und Bergamos. Endlich erhielt St. De-

MG DD Karol. 1, 111 nr. 78. Böhmer-Mühlbacher nr. 158.

Abel-Simson, Jahrbücher des Fränkischen Reiches unter Karl d. Gr.
1, 141—142, 186—191 (1888).

17 Der 1904 bei Ilanz gemachte Münzenfund zeigt nur die da-
mais in Rätien im Umlauf gewesenen Münzen und kann für den Luk-
manier nicht als Beweis angeführt werden. J. Jecklin, Der lango-
bardisch-karolingische Münzfund bei Ilanz. SA. der Mitt. d. Bayr.
Numism. Gesellsch. Bd. 25 (1906) 56 S., dazu aber A. Luschin, Der
Münzfund von Ilanz. Neues Archiv 33, 437—459 (1908).

18 Hartmann L. M., Zur Wirtschaftsgeschichte Italiens im frühen
Mittelalter. Gotha 1904 S. 44—45.



134 Die Anfänge des Klosters Disentis

nis Besitzungen im Veltlin, deren Immunität' es auch auf die
schon erhaltenen Güter in der Lombardei ausdehnen konnte.
Jetzt erst erscheinen die Alpen in großer Bedeutung, seitdem die

germanischen Könige und Kaiser ihre Blicke nach Süden
wandten, nach Rom, wo der Bund von Papsttum und Kaisertum
die Bildung der abendländischen Kulturgemeinschaft besiegelte.
Die wachsende Bedeutung der Pässe mag endlich auch daraus er-
sehen werden, daß Karl d. Gr. in seiner sog. Divisio (806)
in Churrätien das Krongut aus der bisherigen Gemeinschaft mit
dem Kirchengut ausschied und dadurch die Verwaltung in weit-
liehen Dingen an das Reich zogis.

Schon für das 9. Jh. läßt sich mehr als ein bloßer Lokal-
verkehr vom Medelsertal ins Blenio feststellen. Es sind vor allem
geistliche Stifte, die den Verkehr gefördert haben müssen. An
erster Stelle ist zu nennen das Kapitel von Biasca, das

mit Disentis Beziehungen gehabt haben muß. Es verbrüderte sich
mit Pfävers (Fab. 38, 4—15), und seine Liste im Liber viventium
bringt unter der Überschrift: Ree sunt nomina presbiterorum de

Aviasca an der Spitze den Archipresbyter Calvio, dann sieben
Priester sowie zwei Laien und eine Frauensperson. Leider ist
die Liste nur nach dem Schriftcharakter auf das 9. Jh. datier-
bar^o. Gehen wir weiter nach Süden, so treffen wir um die Mitte
des 9. Jh. (843, 848) auf dem Bischofssitze von Como den Abt
Amalrich von Bobbio, der dort auch die Interessen seines Klo-
sters vertrat. So dürfte es wohl auch zu erklären sein, daß 846

Disentis und Bobbio zusammen sich mit St. Gallen verbrüderten^.
Die Kirche von Como selbst mußte ein Interesse an dem

Lukmanierwege haben. 803 ließ sie sich Rechte in Bellinzona
von Karl d. Gr. bestätigen. Auch später hat sich Como in Lo-
carno und Bellinzona immer wieder Besitztitel gewahrt, und 1002

wurde ihm auch ein Anteil an der Burg in Bellinzona geschenkt^.
Im Verbrüderungsbuche von Pfävers (Fab. 111, 7—13) steht ein

19 Stutz, Divisio 36—37.
20 Vgl. Boll. stör. 10, 87—88 (1888); HBLS 2, 223 (1924).
21 Piper L. C. 142; Fonti per la storia d'Italia 52, 28 (1918). 848

erhält Bobbio im Zürichgau eine Erbschaft in Wangas. id. S. 159.

22 MG DD Kar. 1, 271. nr. 202. MG DD 2, 187 nr. 166; 3, 700

nr. 2 u. 4. Böhmer-Mühlbacher S. 181 nr. 405.



Die Anfänge des Klosters Disentis 135

kleiner Eintrag ans der Mitte des 9. Jh., der die Namen der
Fratrum de monasterio sancti Abundii enthält. Da aber nur ein
Priester und je zwei Diakone und Subdiakone eingetragen sind,
handelt es sich eher um das Kapitel. Ein eigentliches Benedik-
tinerkloster wurde erst 1013 errichtetes. Östlich von Como, bei
Lecoo, stand das Benediktinerkloster Livate oder Clav ade s,
das ebenfalls mit Pfävers verbrüdert war (Fab. 112—113). Der
Eintrag aus der Mitte des 9. Jh. weist unter der Leitung des
Abtes Leudegarius 34 Mönche auf. Wenn auch zugegeben wer-
den muß, daß von Como aus über Chiavenna der Weg über die

Alpen bedeutend näher lag, so zeigt doch das Interesse von Como

an Bellinzona, wie auch in dieser Richtung ein Handel sich zu
entwickeln versprach.

Näher lag die 881—883 an St. Gallen geschenkte Abtei
Massino. Am Westufer des Langensees gelegen, war für sie

der Lukmanier die gegebenste Verbindungslinie zur Zelle des
hl. Gallus. Ratpert (gest. nach 884) nennt diese kleine Abtei
„fruchtbar an Öl und Wein", trug sie ja doch schon bei Leb-
zeiten des Besitzers Liutwardus, Bischof von Vercelli, den
St. Gallern jährlich sechs Lägel Wein ein'-L In der Tat hat auch

später Disentis für St. Gallen in Massino die Zinsen entgegen-

genommen und weitergeleitet^s. So können wir auch hier für das
9.—10. Jh. von einer südlichen Mönchsstraße sprechen, deren

Hauptpunkte Pfävers, Disentis, Biasca, Como waren. Ähnlich
konnten wir ja eine viel bedeutendere Klosterstraße im Osten für
das 8.—9. Jh. feststellen, die von Reichenau, St. Gallen, Pfävers,
Chur, Tuberis, Brescia nach den italienischen Klöstern ging.

Wir wissen ferner, daß schon im 7.—8. Jh. ein Strom frem-
der Pilgerscharen über die Alpen durch Oberitalien nach
Rom wallfahrte te. In der Mehrzahl waren es Mönche, denen ihre
Liebe zum Nachfolger Petri den Wanderstab in die Hand drückte.
Seitdem 754 zum erstenmal ein Papst die Alpen überschritt, um
nicht mehr in Konstantinopel, sondern im Norden Hilfe zu

23 Kehr P. F., Italia Pontificia VI 1, 405 (1913).
2i St. G. Mitt. 13, 60-61 (1872), dazu Hans Hirsch, St. Gallen und

die Visconti. Quellen und Forschungen aus ital. Archiven und Biblio-
theken. 21, 99—102 (1930).

25 Wartmann 4, "956 nr. 8 zum J. 1134.



186 Die Anfänge des Klosters Disentis

suchen, waren ja die Beziehungen enger geknüpft. Die fränki-
sehen Mönche hatten eigentlich den Süden schon erobert, bevor
noch 774 die politische Unterwerfung des Langobardenreiches
hinzukam^. Jetzt nahmen die Pilgerfahrten nur noch mehr zu.
So wird schon für das 9.—10. Jh. mancher Einzelpilger den Luk-
manier begangen haben, dessen Weg von Chur her über die alte
Stadt Ilanz (765 genannt) nach Disentis, dem gastfreundlichen
Benediktinerkloster, führte. Über den wenig steigenden Paß

ging's dann nach Biasca und Bellinzona. Das Blenio selbst war
ja altes Kulturland, das noch mehr Bedeutung erhalten mußte,
als 948 der Bischof Atto von Vercelli seinen dortigen Grund-
besitz dem Mailänder Kapitel schenkte'^.

So können wir abschließend sagen, erst im 9.—10. Jh.
ist der Hintergrund geschaffen, auf welchem der an sich so weg-
bare Paß eine wirklich politisch-wirtschaftliche
Bedeutung erhalten konnte.

2. Der Lukmanierübergang von Otto d. G. im Jahre 965.

Die erste sichere Erwähnung des Lukmaniers stammt erst
von 965, da Otto I. den Paß überschritt. Die Einsiedler
Ann ales Heremi bringen nämlich zu 965 folgende Nach-
rieht: Otto cesar natalem domini Papiae, indeque per montem
Cenerum et Luggm iter dirigens, Curiam venit in octava epi-
phaniae. Die Abkürzung Luggm hat man nun bei der Heraus-

gäbe dieser Annalen in Luggiam aufgelöst und dadurch das Dorf
Leggia im Misox bezeichnetes. Otto wäre also vom Monte Cenere

durch das Misox über den Bernhardin nach Chur gezogen. Erst
der verdiente schweizerische Historiker Georg v. Wyß hat die

26 Graßhoff H., Langobardisch-fränkisches Klosterwesen in Ita-
lien. Göttingen 1907 S. 34—36. Zettinger J., Die Berichte über Rom-
pilger aus dem Frankenreiche bis zum Jahre 800. Römische Quartal-
schrift, Supplementheft 11, 88 f. (1900).

27 Meyer K., Blenio und Leventina von Barbarossa bis Hein-
rich VII. Luzern 1911. S. 257—261; dazu Schneider F., Die Ent-
stehung von Burg und Landgemeinde in Italien. Abhandl. z. mittleren
u. neueren Geschichte von Below-Finke-Meinecke Heft 68. Berlin 1924.
S. 250—258.

28 MG SS 3, 142. Oehlmann in JSG 4, 308 (1879).



Die Anfänge des Klosters Disentis 137

irrtümliche Auflösung wieder verbessert und richtig auf den Luk-
manier gedeutet. Wenn nämlich Luggiam gemeint wäre, müßte
die Abkürzung nicht Luggm, sondern Luggiä sein, gleichwie in
demselben Texte auch Curia für Curiam stellt^. Und ohnehin, es
mußte doch im Sinne des Annalisten gelegen sein, neben dem
Monte Cenere den zweiten und weit höheren Bergpaß zu nennen,
eben den Lukmanier, und nicht ein ganz unbedeutendes Dorf im
Tale Misox. Für Disentis sprechen auch zwei Schenkungen Ottos,
eine von 960 und eine vom Mai 965, als er eben von Italien zu-
rückgekehrt war. Dazu scheint der Bernhardin damals nicht
mehr so sehr begangen zu sein, denn die Flucht der hoch-
schwangeren Königin Willa, der Gattin Berengars, über den
Bernhardin im Jahre 941 kann gut ein Zeugnis für die Unge-
wöhnlichkeit des Paßweges seinso. So steht es fest, 965 war der
erste sichere Kaiserübergang über den Lukmanier.

Kaum hatte Otto I. am 29. Juni 964 Rom verlassen, als in
seinem Heere eine ansteckende Krankheit ausbrach, wie sie im
Süden so oft auftritt und auch ähnlich später Lothar II. 869,
Heinrich II. 1022, Konrad II. 1038, Friedrich I. 1167 und Hein-
rich VI. 1191 begegnet war. Die Chronisten erzählen uns, wie
mancher, der noch am Morgen gesund war, den Abend nicht
mehr erlebte. Die edelsten und angesehensten Männer sanken
dahirpi. Rinder und Kühe fielen plötzlich zu Boden^. Elend
und Not riß im Heere ein. Eilends zog Otto daher nach Norden,
um bald in reinere Lüfte zu gelangen. Er verweilte einige Wochen
in Lucca. In der Herbstzeit endlich ließ die Seuche nach, Otto
erholte sich in Ligurien, vielleicht in Marengo, auf der Jagd von

29 ASG 4, 292—293 (1884). Poole Reginald L., Chronicles and
Annals. S. 5. mit Abb. (Oxford 1926). Die ältesten Erwähnungen des
Namens sind: 1136: Looo magno in Boll. stor. 28, 4 (1906) und im
Habsburger Urbar von 1303—11: Luggemein. Mohr 2, 179. Etvmolo-
gisch abgeleitet von lucus magnus, der große Wald.

so MG SS 3, 330.
31 Köpke-Dümmler, Kaiser Otto d. Gr. Leipzig 1876. S. 366.
32 Benedicti Chronioon cap. 36. ed. MG SS 3, 718: Coepit denique

crescere multae inopiae italico regno, pestilentiae famis igne gladioque
vastante Italia; boves, vaccas in terra corruerent, redacta est terra in
soliludine, magis magisque famis valida pullularent.



138 Die Anfänge des Klosters Disentis

allen ausgestandenen Mühend. Weihnachten feierte er in Pavia,
um sich nachher sofort auf den Heimweg zu begeben. Am 3. Ja-

nuar stellte er in Mailand eine Urkunde aus, nachher nahm er
über Gomo, den Monte Cenere und den Lukmanier den Weg
nach Disentis, wo er wohl, seiner Gewohnheit gemäß, immer
Feste an größeren Orten zu feiern, Epiphanie verlebte. Am Oktav-
tage von Epiphanie, am 13. Januar, erscheint er in Chur. Auch
den gefangenen Papst Benedikt V. hatte er mit sich. Am 18. Ja-

nuar beehrte der Kaiser St. Gallen mit seinem Besuche, am 23.

die Reichenaus*.
Als der Kaiser nach Disentis kam, lag dasselbe zum Teil

noch in Trümmer und Trauer, von dem um 940 erfolgten Sara-
zeneneinfall tief geschädigt. Durch die Urkunde von 960 wissen
wir wohl, daß sich das Kloster rekonstituiert hatte. An seiner

Spitze wird Abt Victor genannt. Es ist aber in diesem und den

folgenden Diplomen nur immer vom Martinspatronat und seiner
Kirche die Rede®. Also war nur sie einigermaßen restauriert,
die andern aber, schon im Tello-Testament genannten Kirchen
lagen noch mehr oder weniger zerstört. Die Martinskirche hat
ja immer als die eigentliche Mönchskirche gegolten, und nach
dem gefundenen Stukko war sie auch am schönsten ausgestattet.
Daß sie auch wieder zuerst wiederhergestellt wurde, ist daher
sehr naheliegend. Auch wären die Stukkofragmente der Martins-
kirche nicht so ausgezeichnet erhalten geblieben, wenn die Kirche
lange nicht aufgebaut worden wäre. Die gefundenen Fragmente
sind weder bestoßen, noch verschliffen, noch abgescheuert, noch

rauchgeschwärzt und übermalt. Sie sind daher, schon vorher
nicht lange in Gebrauch, offenbar schnell der Erde anvertraut
worden®.

Was berichtet uns die Überlieferung von diesem Kaiser-
besuch? Die Pas si o aus dem Anfang des 13. Jh. berichtet,
ein Frankenheer sei nach der Zerstörung des Klosters nach
Disentis gekommen, wobei unvorsichtigerweise die Pferde des

33 Die Pest dauerte etwa vier Monate, vom Juli bis zum Oktober.
Archiv d. Ges. f. ältere deutsche Geschichtskunde 9, 110 (1847).

3* Köpke-Dümmler, Kaiser Otto d. Gr. Leipzig 1876. S. 369—370.
35 MG DD 1, 286 nr. 208.
36 Stückelberg E. A., Germanische Frühkunst. Monatshefte für

Kunstwissenschaft 2, 123 (1909).



Die Anfänge des Klosters Disentis 139

Nachts in den Mauern einer zerfallenen Kirche eingeschlossen,
des Morgens aber dort tot gefunden wurden. Durch dieses un-
erwartete Ereignis sei dann der König, dessen Namen der Be-

rieht nicht kennt, bewogen worden, das Kloster wieder zu re-
staurieren. Nach der Restauration des Klosters, welche die
Passio ebenso Ursicin zuschreibt, habe man dann die Leiber der
Klosterheiligen Placidus und Sigisbert wieder von Zürich nach
Disentis gebracht^. Der Bericht ist noch ziemlich getreu. Vor
allem sehen wir, daß sich dem Gedächtnisse nicht etwa der ge-
fangen« Papst Benedikt, sondern die Folgen der Seuche ein-
geprägt haben, worauf sich das plötzliche Zusammenbrechen der
Pferde bezieht. Fast mit den gleichen Worten schilderte uns dies
ein italienischer Berichts«.

Bei Bundi ist aber der ungenannte König der Franken be-

reits mit dem bekannten Karl d. Gr. identifiziert. Er ist es auch,
der ganz richtig als das zerfallene Gotteshaus die von den Sara-

zenen gleichfalls zerstörte, aber noch nicht restaurierte Marien-
kirche bezeichnet^. Die Synopsis geht noch weiter. Sie weist
die ganze Episode dem noch älteren Karl, dem Karl Martell zu
und fixiert als Datum 717, da der König damals gegen den Ala-
mannenfürst Luitfrid zu Felde zog. Und um die Parallele zu
Reichenau ganz zu haben, wird noch Pirmin in den Hintergrund
gestellt.

Der nächste königliche Pilger, der an der Disentiser Kloster-
pforte Einlaß fand, war der heilige Kaiser Heinrich II. Am
4. Juni 1004 feierte er Pfingsten drunten im Tessin, in Gruno
und Gadempino im Agnotal. Als weiterer Aufenthaltsort ist für
den 12. Juni ein Lacunaura oder Laucuuara belegt, während er
bereits am 17. Juni in Zürich wieder urkundeB°. R. Durrer sieht
in dem Lacunaura einfach eine Verschreibung des Namens Luk-
manier, während K. Meyer es auf den Walensee deutet. Beide

Erklärungen haben Schwierigkeiten, und man wird vorläufig
3^ Passio ed. Castelmur 256—257.
38 Siehe Anm. 32.
39 Bundi ed. Decurtins 26.
40 MG DD 3, 90—97 nr. 72—77. Dazu G. v. Wyß, König Hein-

richs II. Rückweg aus Italien nach Deutschland im Sommer 1004.

ASG 18, 41—42 (1887). H. Breßlau, Erläuterungen zu den Dipiomen
Heinrichs II. Neues Archiv 20, 150—152 (1895).



140 Die Anfänge des Klosters Disentis

noch an eine Versehreibung von Locarno denken«. Jedenfalls
bleiben für den Alpenübergang nur der Bernhardin und der Luk-
manier übrig. Wir sind sehr geneigt, anzunehmen, daß Heinrich
den infolge langer Umwege viel ermüdenderen und weniger be-

gangenen Bernhardin beiseite ließ und den bequemeren Luk-
manier wählte, den schon Otto I. 965 begangen hatte. An seiner
Route stand ja auch das Kloster, dessen Geschicke er später
durch die Vergabung an Brixen nicht unwesentlich beein-
flußt hat.

So nähern wir uns jener Zeit, in welcher die Bedeutung des

Passes mehr und mehr stieg. Das 12. Jh. weist schon urkund-
lieh Hospize auf« ; es ist das Jahrhundert, in welchem Fried-
rich I. unser Bergkloster besuchte. Das 12. Jh. war die Zeit,
in welcher man, stolz auf die Erfolge der Paßpolitik, vergaß, daß
diese Blüte erst seit der zweiten Hälfte des 10. Jh. datierte, daß

erst Otto I. 965 zum erstenmal den Lukmanier überschritt. Das
12. Jh. war es, das zuerst von der Anwesenheit eines Wido von
Lomello aus dem Heere Pippins in Disentis sprach«. Die Passio

spricht nur allgemein von Königen und Fürsten, welche die Zelle
des hl. Sigisbert besuchten und beschenkten«. Die Synopsis end-
lieh hat besonders nach dem Muster der St. Galler Geschichts-
Schreiber alle Könige, die irgend in der Nähe vorbeikamen, auch
in Disentis absteigen und das Kloster reich beschenken lassen.
Besprechen wir kurz diese Entwicklung und die verschiedenen
Möglichkeiten, welche uns diese Klosterchronik vorlegt.

Sie berichtet zum Jahre 717, Karl Mart eil habe einen
Teil seines Heeres durch Disentis gegen Luitfrid, Graf von Ala-

« Geschichtsfreund 74, 251 (1919) und 84, 52—53 (1929). Über
die ältesten Formen des Namens Lukmanier siehe Anm. 29. Der
Walensee wird 9.—10. Jh. lacus riuanus genannt, c. 1290 auch lacus
de Ripa. Mohr I S. 42, 45, 75, 81, 94; II S. 106. Walenstadt erscheint
im 13. Jh. Walastade, Mohr I S. 342, 362, 421, im Verbrüderungsbuch
von Pfävers c. 1000 als de Riva, ferner c. 1290 ad Riuam, ad ripam.
Mohr I S. 105—106. Die erste Verdeutschung aber schon c. 831 im
Reichsurbar. Mohr I, 288, dazu Raldauf 20—21.

« Zu 1104 und 1136 vgl. Roll. stor. 25, 133 (1903); 30, 75-79
(1908).

43 Die Geschichte des 11. und 12. Jh. liegt in Vorbereitung. Zu
Wido von Lomello siehe Anm. 54—56.

« Passio ed. Castelmur 256.



Die Anfänge des Klosters Disentis 141

mannien, geführt«. Eichhorn verlegt seinen Besuch auf 725«.
Wohl hatte damals Karl Martell sich im Kampfe mit den Ala-
mannen befunden, aber von einem Aufenthalt im rätischen Ge-

biete wissen wir nichts; dazu lag auch gar kein Grund vor, das

entlegene Disentis aufzusuchen«. Die Nachricht verrät deutlich
St. Galler Einfluß, dessen Historiographen das Kloster 720 von
Othmar durch Vermittlung Karl Martells gründen lassen«. Pirmin
erinnert völlig an Reichenau, das von diesem Bischöfe ebenfalls
unter dem Schutze Karl Martells errichtet wurde«. Doch ist der
Kern dieser Nachricht insofern richtig, als gerade die neben-
sächlichen Einzelzüge wie die zerstörte Marienkirche und die

plötzlich zugrunde gegangenen Pferde auf den Besuch Ottos I.
zurückgehen. Schon Bundi hatte ja diese Nachrichten Karl d. Gr.

zugewiesen und die Passio einem unbekannten Könige der
Franken.

Die zweite diesbezügliche Nachricht bezieht sich auf Karl-
mann, den Sohn Karl Martells, der 747, als er nach Italien
ging, um in Monte Cassino Mönch zu werden, Disentis besucht
und beschenkt haben soll«. Auf dieser Reise hatte er aber nur
St. Gallen besucht und beschenkt". Weiterhin soll 754 der
Frankenkönig Pippin aus Italien über Disentis heimgekehrt
sein«2. Seine Hinfahrt ging sicher über den Mont Cenis. Über
seine Rückkehr liegen keine näheren Angaben vor. Aus seiner
Vorliebe für diesen Paß -und der vorgeschrittenen Zeit (Oktober-
November) schließt man auf die Benützung des gleichen Weges«.
Im Heere Pippins soll sich ein Wido von Lomello befunden

« Syn. 717.

« Eichhorn 222.
« Böhmer-Mühlbacher S. 12—15. Breysig Th., Jahrbücher des

fränkischen Reiches 714—741: Die Zeit Karl Martells. (Leipzig 1869.)
S. 11-32, 52—53.

is Vita S. Galli c. 51 ed. Meyer v. Knonau. St. G. Mitt. 12, 66

(1870).
« Jecker, 1, 11 A. 72.
so Syn. 747.
si St. G. Mitt. 12, 68—70 (1870). Hahn H., Jahrbücher des frän-

kischen Reiches 741—752 (1863) S. 89. Böhmer-Mühlbacher nr. 53, 56.
82 Syn. 754. Auch bei Eichhorn 222—223.
53 JSG 3, 201 (1878); 4, 305 (1879). Oelsner L., Jahrbücher des

fränkischen Reiches unter König Pippin (1871) S. 201—204, 449—454.



142 Die Anfänge des Klosters Disentis

haben, der dem Kloster eine große Schenkung gemacht haben
soll. Diese ist uns aber bloß aus einer Bestätigung durch Fried-
rich I. vom Jahre 1154 bekannt. Glücklicherweise ist uns aber
auch die Eingabe um diese Bestätigung erhalten, woraus er-
hellt, daß schon damals diese angebliche Schenkungsurkunde
nicht existierte und daß Friedrich einfach die italienischen An-
Sprüche des Klosters, so wie sie ihm vorgelegt wurden, he-

stätigte^. Die Eingabe ist eine formlose Aufzeichnung des
12. Jh., mit einer unmöglichen Strafformel, und inhaltlich wegen
der darin dem Kloster geschenkten Eigenkirchen nicht haltbar^.
Die erste sichere Notiz über Lomello und seine Grafen überhaupt
stammt erst vom Jahre 95356.

Bei der Bedeutung Karls d. Gr. ist es nicht zu ver-
wundern, daß er auch in Disentis gewesen sein sollst. 780 brach
er mit seiner Gemahlin von Worms auf und feierte das' Weih-
nachtsfest in Pavia. Welchen Weg er eingeschlagen hat, ist nicht
zu bestimmen, denn die Nachricht des St. Galler Mönches Rat-
pert (gest. nach 884) von seinem Aufenthalt in Konstanz ist
zweifelhaft, wenn nicht unglaubwürdig^. E. Mühlbacher nennt
daher die betreffende Nachricht der Synopsis eine „unhaltbare
Märe"59. An seine Rückfahrt läßt sich ebenfalls nicht denken,
denn von dieser ist nur bekannt, daß Karl von Mailand ins
Frankenland ging, woraus E. Oehlmann auf Benutzung des
Großen St. Bernhard geschlossen hatso. Auch für das Jahr 801

ist der Lukmanier ausgeschlossen, da Karl das letztemal, da er
in Italien weilt, in Ivrea beglaubigt ist und dann ins Franken-
land nach Aachen sich begibt. Es sind daher mehr die west-

si Thommen 1, 9 nr. 12.
55 MG DD Kar. 1, 58 (1906). Böhmer-Mühlbac.her S. 56 nr. 115.

Simonsfeld H., Jahrbücher des deutschen Reiches unter Friedrich I.
1, 259 und 723 (1908). Curti N., Die ältesten Disentiser Eigenkirchen.
ZSK 7, 227—234 (1913).

56 Biscaro G., I Conti di Lomello in Archivio storico lombardo
33, 351—390 (1906), bes. S. 372 und 383.

57 Syn. 781.
58 St. G. Mitt. 13, 12-13 (1872). Böhmer-Mühlbacher S. 96 nr. 230

und 231.
59 Böhmer-Mühlbacher S. 168 nr. 374 b u. c, gegenüber W. Gisi

in ASG 4, 176—178 (1883).
eu JSG 4, 306 (1879).



Die Anfänge des Klosters Disentis 143

liehen Pässe, vor allem der Große St. Bernhard in Betracht zu
ziehen ei.

Anschließend sei erwähnt, daß sich unter den Archivalien,
die durch den Übertritt des Abtes Martin Winkler mit drei seiner
Mönche zum Protestantismus im Jahre 1536 dem Stifte verloren
gingen®*, auch ein Diplom Karls d. Gr. befunden haben soll,
welches das freie Wahlrecht garantierte^. Soweit wir wissen,
wurde aber das freie Wahlrecht zuerst von Otto I. im Jahre 960
dem Kloster zugesichert^. Otto II. bestätigte es wiederum 976

mit ausdrücklicher Hervorhebung, daß dies schon seine Ahm-

gänger gewährt hätten.65. Schließlich bekräftigte das gleiche Recht
auch der dritte Otto im Jahre 9936®. Die Ausdrücke, wonach
das Diplom Ottos II. schon von einer Verleihung durch Vor-
gänger spricht, dürfen nicht so gepreßt werden, daß sie sich
nicht nur auf das Diplom Ottos I., sondern auf ein noch frü-
heres Privileg, etwa das hier in Betracht kommende Diplom von
Karl d. Gr. beziehen. In der Fassung dieser Privilegien herrschte
ziemlich Freiheit, so daß wir aus den Formeln nicht erkennen
können, ob wir es mit einer Neuverleihung oder Bestätigung zu
tun haben. So wird das Wort oonfirmare auch bei Erstverlei-
hungen gebraucht^. Übrigens bezieht sich dann wieder die Ur-
künde Ottos III. ausdrücklich nur auf Otto I. und Otto II.®s.

61 Abel-Simson, Jahrbücher des fränkischen Reiches unter Karl
d. Gr., 2, 254—257 (1883).

62 Cahannes J., Das Kloster Disentis vom Ausgange des Mittel-
alters bis 1584. Brünn 1899. S. 5, 51-57.

63 Eichhorn 250.
6i MG DD 1, 286 nr. 208. Concessimus etiam iam saepe dieüs mona-

chis, ut licentiam habeant eligendi sibi abbatem quemeunque voluerint.
66 MG DD II 1, 147 nr. 131. facultatem eligendi inter se quem-

cumque voluerint abbatem ab antecessoribus noslris, regibus scilicet
et imperatoribus pridem concessam per huius auetoritatem conscrip-
tionis perpetim inoonvulse concessimus et reconfirmamus.

60 MG DD II 2, 527 nr. 116. concederent inter se potestatem et
licentiam eligendi abbatem, quandocumque mortis intereeptione usus
et opus exigeret.

61 Claus H., Untersuchung der Wahlprivilegien der deutschen
Könige und Kaiser von ihrer erstmaligen Verleihung bis zum J. 1024.
Diss. Greifswald 1911. S. 63 A. 2., 73—74, 98—100.

68 Es scheint aber überhaupt der Brauch der Kanzlei Ottos III.
gewesen zu sein, sich nur auf die Diplome seiner zwei Namensvor-



144 Die Anfänge des Klosters Disentis

Das Privileg Karls d. Gr. ist daher nicht verbürgt^ und wahr-
scheinlich nur eine Übertragung von Otto I. auf den bekann-
teren und früheren Karl d. Gr., welche die Klostergeschichte ja
schon einmal gemacht hat.

Einen Besuch Lothars, des Sohnes Ludwigs des From-

men, den er Disentis 8 2 4 gemacht haben soll, kann völlig nur
die Synopsis kühn vermutet haben. Für die Rückkehr Lothars
aus Italien im Jahre 823 sind Oorno und Rankweil als Endpunkte
gegeben, während wir für den Zug von 824 nicht einmal eine

irgendwie begründete Vermutung aufstellen können^. Daß die
Disentiser Chronik auch Karl den Dicken über den Luk-
manier kommen läßt, ist nicht zu verwundern, wenn man be-

denkt, wie eindrucksvoll dessen Besuch in St. Gallen war (4. bis
6. Dezember 883). Während für seine Hinfahrt der Brenner be-

zeugt ist, läßt sich für seine Rückfahrt Pavia als Ausgangspunkt
und St. Gallen als nächster Ort des Nordens bezeichnen.

Diese Anwesenheit Karls des Dicken in St. Gallen vom Jahre
883 war der erste Besuch eines Kaisers in der Galluszelle. Von
Notker und Ratpert dichterisch gefeiert, hat sich dieses Ereig-
nis lebendig in der Tradition dieses Klosters fortgepflanzt. Ähn-
lieh der Lukmanierübergang des großen Otto, dessen Schläfen
drei Jahre vorher in Rom mit dem Diadem des römischen Kaiser-
turns geschmückt worden waren.

3. Die Paßpolitik der Ottonen.

Seit der Ottonenzeit wurde Disentis als königliches
Eigenkloster behandelt. Das 960 gewährte Recht der freien
Abtswahl, die Sorge der Kaiser um das zerstörte Stift erhellen

fahren zu berufen. Stengel E., Die Immunität in Deutschland bis zum
Ende des 11. Jh. Innsbruck 1910. S. 201.

69 Böhmer-Mühlbacher S. 846 nr. 126.
to Syn. 824.
71 Böhmer-Mühlbacher S. 415 nr. 1019. JSG 3, 204 (1878); 4,

306 (1879).
72 Syn. 883.
73 Dümmler E., Geschichte des Ostfränkischen Reiches. 2, 222,

223 (1865). St. G. Mitt. 13, 62—64 (1872); id. 15/16, 63—64, 139—140

(1877).
74 Dümmler 1. c. S. 222. Oehlmann im JSG 4, 307-308 (1879).



Die Anfänge des Klosters Disentis 145

dies genügend. Vor allem aber wird dann 1020 Disentis von
Heinrich II. einfach an Brixen geschenkt, also wie eigenes
Kammergut behandelt. Seit dem Sarazeneneinfall ist auch nicht
mehr Maria, sondern Martin des Klosters erster Patron. Dieser
Heilige war ja vornehmlich Schutzherr der königlichen Eigen-
kirchen und des Reichsgutes überhaupt.

Möglicherweise war Disentis schon von jeher königliches
Eigenkloster. Das Gebiet, auf dem das Kloster stand, die Sur-
sassiala, war im 8. Jh. noch nicht oder wenig bebautes Land
und gehörte daher als solches dem Fiskus. Nachweisbar hatte
hier ja auch niemand angebaute Privatgüter. Dazu sprechen
viele noch existierende Flurnamen in Disentis, Tavetsch und
Medels, sowie die Besiedlungsart dieser Täler für die Existenz
großer Waldungen". Bis zur Divisio von 806 verwaltete der
Churer Bischof-Präses zum Teil für den König das Land. Rätien
war ein halbsouveräner Kirchenstaat. Disentis kann daher inso-
fern bis 806 als bischöfliches Kloster angesehen werden, als es

eben vom Bischof für den König verwaltet werden konnte. Die

Trennung des Reichsvermögens vom Allodialvermögen veran-
laßte den Bischof Victor im Laufe der zwanziger Jahre des 9. Jh.

zu vier eindringlichen Klageschriften, worin er sich auch be-

klagt, daß ihm von den fünf Klöstern nur noch zwei für Nonnen
geblieben seien. Diese drei Männerklöster werden mit Pfävers,
Disentis und Münster-Tuberis identifiziert. Mag Bischof Victor

Farner 66. Fink Hans, Die Kirchenpatrozinien Tirols. Passau
1928. S. 97.

Brunner-Schwerin, Deutsche Rechtsgeschichte 2, 101 (1928).

" Purtscher 6—7, 40, 45, 69—70. Vgl. oben S. 62—64.
78 Wir folgen hier Stutz, Divisio 20, 34—35. Als eigentliches

viktoridisches Eigenkloster sehen es an A. Brackmann, Helvetia Ponti-
ficia. Germania Pontificia. Vol. II. Pars II. p. 105. Berlin 1927, so-
wie Baldauf 22. Sie stützen sich auf das Testament von Tello. Dieser
war aber nicht Abt von Disentis. Dann sind auch die Worte: patris
sui praecepta et sua desideria implere curantem im sog. Testament
entweder als damals allgemein gebrauchte Formel anzusehen, oder sie
beziehen sich dann auf die Sühnung der Mordtat des Vaters von Tello:
Victor. Siehe oben S. 121 Anm. 78 a.

Monasteria similiter quinque, ex quibus duos tantum ad nu-
triendum habemus puellarum. MG Epist. 5, 309. n. 7.

10



146 Die Anfänge des Klosters Disentis

auch übertrieben habend, theoretisch wenigstens ergab sich

daraus, daß Disentis auch streng genommen nicht zum Allodial-
besitz des Bischofs gehörte. Die Bittschrift des Bischofs schei-
terte im wesentlichen an der karolingischen Eigenkirchenpolitik.
In dem dann durch königliche Missi aufgenommenen Reichs-
urbar von c. 831 fehlt zwar Disentis; von den Klöstern ist nur
Pfävers einbezogen, was aber durch den Umstand erklärt wer-
den kann, daß von demselben nur etwa 2/5 in einer Abschrift von
Gilg Tschudy erhalten sind®!.

Wollte das durch die Sarazenen so geschädigte Stift wieder
zu Kräften kommen, so mußte es sich an die Könige wenden,
die nun gerade wegen ihrer noch- Süden gerichteten Politik ein
Interesse an den Alpenwegen hatten. Noch mehr! Seit Otto I.
951 in Italien war, hatte er eine Politik eingeschlagen, die auch
dem rätischen Bergkloster nur günstig sein konnte und die einem

Vierteljahrtausend deutscher Geschichte seinen ausgeprägtesten
und eigenartigsten Zug gegeben hat. Statt sich auf die Stammes-

herzöge zu stützen, suchte er nun auf Äbte und Bischöfe seine
Macht zu bauend. In Rätien war ohne Zweifel der C h u r e r
Bischof Hartbert (949, gest. nach 966) ein großer Günst-
ling Ottos. Mit Ulrich von Augsburg gehörte er zu den ver-
trautesten Freunden des Kaisers. Er war es, der von Otto so
viele Vergünstigungen für sein Bistum erhielt. Dabei legte die
Lage des Churer Sprengeis an den Pforten Italiens ebenso großes
Gewicht in die Wagschale wie die Verwüstungen der Sara-
zenenss. Das zeigt insbesondere die Schenkung des Tales Bergell
an das Bistum im Jahre 960, die dann Otto II. im Jahre 976 be-

stätigte und noch 980 vermehrte»!.
Die erste Schenkung Ottos I. (936—973) an Disentis

ist ausgestellt in Clofheim, das man in Kloppenheim bei Wies-

so So Baldauf 22.
81 stutz, Divisio 10, 35, 43. Vgl. oben S. 52 Anm. 24/25.
82 Seelig Fried., Verleihungen Ottos I. an Bistümer und Klöster

und deren Zusammenhang mit der Politik des Königs und Kaisers.
Berliner Diss. 1921. S. 21, 34, 36.

83 Köpke-Dümmler, Kaiser Otto d. Gr. Leipzig 1876. S. 194,
199 ff. Vgl. Mayer 130-140.

sr MG DD 1, 287 nr. 209; 2, 140 nr. 124; 2, 265 nr. 237.



Die Anfänge des Klosters Disentis 147

baden sucht, und datiert vom 16. Mai 9 6 085. Durch diese Ur-
künde wissen wir sicher, daß das Kloster nach dem Unglück-
liehen Sarazeneneinfall wieder einigermaßen restauriert war. Abt
Victor erscheint als Vorsteher. Als Fürbitter für Disentis werden

genannt die Gemahlin des Königs, Adelheid, dann Burkhard,
Herzog von Alamannien (954—973), welcher als Gemahl seiner

gebildeten Gattin Hadwig ebensosehr durch Ekkehard IV. als
Viktor von Scheffel bekannt ist. Burkhard war der gleiche, der
955 am Lech gegen die Ungarn und auch 960/961 in Italien
gegen die Sarazenen auf der Seite Ottos gekämpft hattet Im
folgenden Jahre zog Otto zum zweiten Male nach Italien, wohin
ihn der Zauber der römischen Kaiserkrone trieb. Ihm war daher
die Sicherung des Lukmaniers ebensosehr wie das Mitleid für
das von den sarazenischen Horden geplünderte Kloster ein
Grund zum Wohlwollen gegen das abgeschiedene Disentis. Er
schenkte ihm in Pfäffikon am Pfäffikonersee eine Kirche mit
ihren dazugehörigen Gerechtigkeiten : zwei Hufen, die der Kirche
gehörten, und die Hufe des an der Kirche angestellten Priesters»'.
Ferner wurden dazu einbezogen auch die Kirchen, welche dieser
Pfäffikoner Hauptkirche unterstanden samt den Benefizien der an
diesen Kirchen angestellten Priester, und zuletzt sollten dem
Kloster auch noch die Zinsleute (homines censuales) der Pfäffi-
koner Hauptkirche zugewiesen werden. Des weiteren wird Di-
sentis ein Hof zu Ems geschenkt samt allem Zubehör.

Schließlich wird in diesem Dokument den Mönchen noch
das freie Wahlrecht eingeräumt. Daß sich der Abt Victor
um dasselbe bemühte, wie auch sein Nachfolger, erklärt sich
leicht. Karl d. Gr. war außerordentlich sparsam mit der Ver-
leihung der freien Abtswahl. Wohl hatte sich das dann unter
Ludwig dem Frommen durch den Einfluß Benedikts von Aniane
gebessert, nach wie vor wurden aber Klöster Laien übergeben,
oft auch Bischöfen. Daß die Klöster so verarmten, war nicht so

85 MG~ DD 1, 286 nr. 208.
86 j Meyer und Th. Greyerz, Herzoge von Schwaben und Land-

grafen im Thurgau. Thurgauische Beiträge zur vaterländischen Ge-
schichte 56, 56 (1916). HBLS 2, 453 (1924).

87 Für 811 ist die Kirche schon bezeugt. Wartmann 1, 195

nr. 205: Actum in Faffinchova, in atrio saneti Benigni confessoris.
Vgl. HBLS fasc. 44 S. 417.



148 Die Anfänge des Klosters Disentis

bedenklich als vielmehr die vollständige Auflösung der Disziplin,
so daß schließlich das heitere Tun und Treiben der St. Galler
Mönche, wie wir es aus den Schilderungen Ekkehards IV. ken-

nen, für manche Klöster des 9./10. Jh. charakteristisch waPL
Diese Verleihung läßt uns aber nicht zwingend auf eine wirklich
freie Abtswahl schließen. So hatte nämlich Otto II. 973 den
Mönchen von Pfävers wohl Immunität und freies Wahlrecht für
die Zukunft gesichert, ihnen aber doch den Reichenauer Mönch
Alawich zum Abte gegeben^.

Daß der ganzen Schenkung von 960 paßpolitische Rück-
sichten zugrunde lagen, beweist schon der Umstand, daß Otto
965 schon über Disentis kam und nachher über St. Gallen und
Reichenau zu seiner Pfalz in Ingelheim zurückkehrte. Wie der
Reichenau, so zeigte sich Otto auch Disentis für die gastliche
Aufnahme dankbar. Im Mai des gleichen Jahres 9 6 5 beim Re-

such des etwas entfernten Erstein bei Straßburg schenkte er
in dem schon genannten Pfäffikon nun auch seinen dortigen
Eigenhof. Dabei waren die zugehörigen Güter einbegriffen,
die in Zell im Tößtale, in Ober-Entfelden im Bezirk Aarau und
in Mesikon bei Fehraitorf im Tale der Kempt liegen®".

So hat sich der große Otto, der sich jetzt imperator augustus
nannte, um die Restauration des Klosters verdient gemacht, durch
seinen Paßübergang von 965 die Bedeutung des Lukmaniers ge-
hoben und sich dadurch der Anhänglichkeit dieser klösterlichen
Benediktinersiedelung versichert.

Auch in seinem Sohne, Otto II. (973—983), über den ja
Abt Maiolus soviel Macht und Zauber hatte, fanden die Klöster
einen gütigen Förderer. Dies um so mehr, da nun die Herzöge
ihr Haupt erhoben, um ihre unter Otto I. verlorene Selbständig-

83 Hauck 2, 586-587, 613—616; 3, 343—345.
89 MG DD 2, 47 nr. 63.
90 MG DD 1, 400 nr. 285. Köpke-Dümmler, 1. c. 370—371. Hop-

peler R., Studien zur Geschichte des Stiftes Disentis im Mittelalter.
JHGG 41, 16 (1911). Um 1330 ging in Ober-Entfelden der Kirchen-
satz mit seinen Rechten an die Königin Agnes über, die denselben
wiederum an das Gotteshaus Königsfelden schenkte. Argovia 5, 47

(1866). In Tägernau bei Goßau hatte Disentis noch bis 1237 Güter.
Urkundenbuch der Stadt und Landschaft Zürich 2, 9—10 nr. 507,
508 (1890).



Die Anfänge des Klosters Disentis 149

keit wieder von dem jungen Könige zu ertrotzen. Als der König
gerade gegen den Bayernherzog Truppen sammelte, begab sich
Abt Victor von Disentis zu ihm. Am 30. Juni 9 7 6 befand sich
der König zu Kraisdorf an der Baunach (Bayern). In seinem
Gefolge waren des Königs Mutter, Adelheid, und seine Gemahlin
Theophanu, sowie unser Abt Victor und der Graf Bernhard von
Pavia, die sich ihm wahrscheinlich schon in der Pfalz zu Ingel-
heim angeschlossen hatten. Das Heer setzte unter Führung des
Kaisers den Marsch fort, als dessen Ziel Regensburg, die Haupt-
stadt des bayerischen Reiches, galt. Hier hatte sich ja der auf-
rührerische Herzog Heinrich eingeschlossen^. Am 4. Juli ur-
kündete nun Otto in Bamberg zugunsten des Klosters Disentis^.
Als Vermittlerinnen werden die beiden Kaiserinnen genannt. Abt
Victor, der offenbar am Hofe einen guten Eindruck gemacht
hatte, wird in der Urkunde das Zeugnis ausgestellt, er sei durch
seine Rechtschaffenheit ebenso ehrwürdig wie durch seine Fröm-
migkeit (venerandae probitatis et sanctae religionis). Es wurde
ihm zunächst die freie Abtswahl bestätigt, diesmal jedoch wird
klauselartig hinzugefügt: wenn der Kandidat aus. dem eigenen
Kloster genommen wird. So wenigstens, wenn das inter se

nicht bloße Formel oder Willkür des Schreibers isDA
Ferner werden Besitzungen und Rechte in Pfäffikon und

in Ems, wo sich ein Klosterhof befindet (curtem quam di-
cunt monachorum), in ihrer Gesamtheit bestätigt, so wie sie
Otto I. geschenkt hatte. Den Äbten wird ausdrücklich die Er-
laubnis gegeben, zum Nutzen des Klosters zu schalten und zu
walten wie sie wollen; auch können sie selbst Rechte umändern
oder vertauschen, ohne daß sich ein Widerspruch dagegen
geltend machen kann. Es wird also dem Abte volle Befugnis in
vermögensrechtlicher Hinsicht erteilt, die natürlich nicht zuletzt
auch dem eigenen Konvente gegenüber zu gebrauchen is DA Ob

Uhlirz K., Jahrbücher des deutschen Reiches unter Otto II.
und Otto III. 1. Bd. Otto II. S. 76-77 (Leipzig 1902).

92 MG DD 2 (1888) 1, 147 nr. 131.
93 Claus II., Untersuchung der Wahlprivilegien der deutschen

Könige und Kaiser für die Klöster von ihrer erstmaligen Verleihung
bis zum Jahre 1024. Diss. Greifswald. 1911. S. 54—59.

9i Pöschl A., Bischofsgut und Mensa Episcopalis. 1, 101—105
(Bonn 1908).



150 Die Anfänge des Klosters Disentis

der Abt vielleicht von irgendeiner Seite zurückgesetzt zu wer-
den drohte, wissen wir nicht. Victor wird in diesem Dokument
von 976 zum letztenmal erwähnt; er kann als der Restaurator
des durch die Sarazenen so scharf mitgenommenen Klosters
gelten.

Bei Otto III. (983—1002) fand Disentis am 7. Februar
993 ebenfalls die Bestätigung seiner Rechte. Es war
nicht so sehr ein Akt des damals noch unmündigen Königs-
sohn.es, dessen Phantasie so sehr nach dem Glänze der goldenen
Roma lechzte, als vielmehr der Einfluß des für die kirchliche
Ordnung so bedachten Willigis, Erzbischofs von Mainz (975 bis

1011). Dieser war damals der bedeutsamste Ratgeber der
Kaiserin-Regentin Adelheid^. Als zweiter Vermittler ist der
Kanzler des Reiches, Hildibald, Bischof von Worms, genannt.
Der Text läßt schließen, daß der Abt, es ist der „vir venerabilis
E r chenber tu s", selbst zum Hofe des Kaisers gereist ist und
um die Bestätigung der mitgebrachten Diplome Ottos I. und
Ottos II. nachgesucht haDI Die freie Abtswahl wird ebenfalls
wieder verliehen, und die von Königen und Kaisern oder von
frommen Personen dem Kloster geschenkten Besitzungen und
Rechte werden bestätigt. Das Diplom von 993 ist in seinen
Schlußworten eine allgemeine Bestätigung des Besitzes, die in
jener Zeit der Immunität gleichkommt. Das Immunitäts-
formular war ja seit der Mitte des 9. Jh. nicht mehr einheitlich
und festfixiert. Seit der gleichen Zeit war ja auch Königsschutz
und Immunität identisch^. Und daß Disentis wirklich als könig-
lic.hes Eigenkloster betrachtet wurde, ergibt sich daraus, daß es

Heinrich II. wie sein eigenes Kammergut 1020 an die bischöf-
liehe Kirche von Brixen verschenkte^.

Disentis ging um die Jahrtausendwende einer Zeit entgegen,
die mehr äußerlicher Machtpolitik ihre Kraft schenken sollte.

95 Über ihn vgl. Uhlirz K. in der Allgemeinen Deutschen Bio-
graphie 43, 282—289 (1898).

96 MG DD II 2, 527 nr. 116.
97 Stengel E., Die Immunität in Deutschland bis zum Ende des

11. Jh. I. Teil: Diplomatik der deutschen Immunitäts-Privilegien vom
9. bis zum Ende des 11. Jh. Innsbruck 1910. S. 122, 199, 439, 556,557,
560, 571, 572.

98 MG DD 3, 538 nr. 424.



Die Anfänge des Klosters Disentis 151

Das Kloster mußte daran denken, seine Paßstellung mehr und
mehr auszunützen. Aber es waren auch anderseits schon die
Kräfte vorhanden, die das noch nicht vergessene Ideal mön-
chischen Lebens wieder aufwecken sollten®». Seit 910 wirkten
in Cluni und von Cluni aus die nach den Grundsätzen Benedikts
von Aniane (f821) reformierten Mönche. Und schon um die
Mitte des 9. Jh. drang der Reformeifer der lothringischen Klöster
an der Mosel und an der Maas nach dem von den Ottonen so be-

vorzugten, kurz vorher gegründeten Kloster Einsiedeln, das nun
mit dem Ansehen von St. Gallen und Reichenau wetteifern
konnte. Von ihm kamen dann nach Disentis die beiden Äbte
Otker und Adalgott, die bereits eine neue Zeit ankünden, in wel-
eher trotz aller äußeren Macht des nun emporblühenden Paß-

klosters der alte benediktinische Geist, der einst das stille Berg-
kloster gegründet hatte, sich wieder neu verjüngte.

Schlußfolgerungen.
Überblicken wir den Weg, den wir gegangen sind. Die Exi-

stenz des Einsiedlers Sigisbert ist durch den 940 nach Zürich
geflüchteten Sarkophag gesichert. Dessen Bilder sind uns noch
zum Teil erhalten in Abzeichnungen des 18. Jh. und weisen auf
das 9. Jh. hin. Nach seinem Namen zu schließen, ist er ein frän-
kischer Einsiedler. Mit ihm hatte der einheimische Placidus
gelebt, der nach dem Sarkophagbilde wie nach dem Eintrag ins
Zürcher Martyrologium zum 11. Juli als Märtyrer anzusprechen
ist. Diese erste Erwähnung ist dem 10. bzw. 9. Jh. zuzuweisen.
Den Namen des Mörders erfahren wir erst aus einem Hymnus,
der spätestens um das Jahr 1000 etwa entstanden sein muß und
sich im Hymnar eines italienischen Klosters fand. Der dort ge-
nannte tyrannus Victor ist nach Name, Amt und Eigenschaften
wie auch nach der älteren Überlieferung kein anderer als der
Churer Präses Victor, der Vater des Bischofs Tello. Er ist für
c. 720 belegt und hatte schon durch einen Angriff auf das Kloster
St. Gallen, dessen Reliquien er sich aneignen wollte, sein An-
denken verdunkelt.

99 Hauck 3, 344, 376-377.



152 Die Anfänge des Klosters Disentis

Von einem organisierten Kloster meldet uns erst das Rei-
chenauer Verbrüderungsbuch. Ursicinus episcopus steht
an der Spitze des Disentiser Konventes. Unter Zuhilfenahme des

Testamentes von Tello 765 und nach den vielen Toten des Ver-
zeichnisses zu schließen, muß die eigentliche Klostergrün-
dung auf c. 750 angesetzt werden. Placidus und Sigisbert
werden nicht an der Spitze des Konventes genannt, sie können
daher auch nicht die eigentlichen und unmittelbaren Kloster-
gründer sein. Sie sind nur die mittelbaren und gleichsam gei-
stigen Fundatoren der Abtei. Diese beiden Asketen stehen viel-
mehr noch im Wellenschlage jener mönchischen Bewegung, die

zu Beginn des 7. Jh. von Kolumban, dem großen keltischen Abte,
ins Leben gerufen wurde. Die Disentiser Klostergründung selbst
scheint eher im Zusammenhang zu sein mit den klösterlichen
Siedelungen, welche die durch die Sarazenen vertriebenen spa-
nisch-westgotischen Mönche unter Leitung Pirmins an den Ufern
des Oberrheins organisierten. Reichenau gründete Pfävers, das

hinwiederum gegen Ende des Jahrhunderts Münster-Tuberis be-

siedelte. Wie aber von dieser monastischen Bewegung direkte
oder nur indirekte Einflüsse dazu beigetragen haben, daß am
Grabe des fränkischen Einsiedlers Sigisbert und des rätischen
Placidus ein eigentliches Benediktinerkloster entstand, das wird
immer problematisch bleiben. So widerspiegeln sich in den

Namen Sigisbert und Ursicin die großen monastischen Be-

wegungen des 7. und 8. Jh. Der Eremit Sigisbert entspricht dem

großen Iren Kolumban, der einst als Fremdling Christi den Kon-
tinent, durchzog ; der Bischof Ursicinus erinnert an den aus Spa-
nien vertriebenen Benediktinerbischof Pirmin, der im alaman-
nischen Gau so manchen Klostergiebel errichtete.

Schematisch dargestellt ergibt sich etwa folgendes Entwick-
lungsbild der rätischen Benediktinerklöster:

Disentis: Klösterdes Pirminkreises:
Placidus und Sigisbert c. 720 Reichenau 724

I I

I Pfävers c. 740

Klostergründung durch Ursicin c. 750 I

I Münster-Tuberis c. 800



Die Anfänge des Klosters Disentis 153

Wie alle Klöster der damaligen Zeit, nimmt Disentis einen
schnellen Aufstieg. Um die Mitte des 9. Jh. hat es bereits unter
seinem Klosterdache 120—150 Mönche vereinigt. In die gleiche
Zeit fällt auch die Stukko-Ausstattung der Martinskirche. Zu Be-

ginn des 9. Jh. wurde das Kloster stark germanisiert. Es war aber
schon von Anfang an nicht ein rein romanisches, sondern ein
aus beiden Elementen gemischtes Kloster, wie schon der zweite
Name der Reichenauerliste, der fränkische Wago zeigt. Bis in
diese Zeit bestand der Konvent noch zur großen Überzahl aus
Klosterbrüdern, von denen nur eine ganz bescheidene Anzahl
Priester war. Es ist die Zeit, welche die Mühen und Reize einer
Neugründung durchkostete. Gebet und Handarbeit bildete die
Hauptbeschäftigung der Mönche, Mission und Wissenschaft soll-
ten erst später hinzukommen. Diese erste Blüte geht um die
Mitte des Jahrhunderts schnell und stark zurück. Um 880—885
zählte der Konvent nur noch 63 Mönche, von denen aber bereits
die Hälfte priesterliche Verrichtungen ausübte. Disentis teilt
diese Entwicklung mit allen Klöstern seiner Zeit. Das Schicksal
der Abtei verliert sich um 900 im Dunkeln, und wir wissen nicht,
ob es vielleicht in Abhängigkeit eines andern Klosters oder eines
Bistums gelangt war.

Seit 936 setzen die Sarazenen Rätien in Schrecken, die
Mönche fliehen mit den Reliquien ihrer Heiligen nach dem festen
Zürich. Das damals abgefaßte Verzeichnis des geflüchteten Kir-
chenschatzes ist die beste Nachricht hierüber. In Zürich wurde
einige Jahre gewartet, bis dann Abt Victor in der Zeit von 952
bis 960 das Kloster restaurierte. Alle drei schon für 765 bezeug-
ten Klosterkirchen waren schwer geschädigt. Die Martinskirche
wurde wieder schnell aufgebaut. Die Lage des Klosters an der
Lukmanierroute hatte seit der nach Süden gerichteten Politik der
Könige und Kaiser im 8./9. Jh. etwelche Bedeutung bekommen.
965 setzte zuerst ein gekröntes Haupt seinen Weg über den Luk-
manier. Das von der Pest angesteckte Heer Ottos I. wurde von
der Klostertradition nie vergessen. Die zweite Hälfte des 10. Jh.

zeigt die erwachende Paßpolitik des Klosters. Wie im 8./9. Jh.
der Blick des Stiftes mehr nach dem Osten, rheinabwärts sich
wandte, so nun nach dem glückverheißenden Süden. Die Äbte
sind nicht mehr bloß die Hüter des stillen Alpenklosters, sie



154 Die Anfänge des Klosters Disentis

reisen bereits zum Kaiser, um von seiner gnädigen Hand Rechte
und Besitzungen zu erhalten. Schon bereitet sich aber von Cluni
aus eine andere Richtung vor, welche die alten mönchischen
Ideale nicht vergaß. Die Reformäbte Otker und Adalgott, welche
um die Jahrhundertwende in Disentis regierten, stehen in ihrem
Wellenschlage. Dem um Paß und Politik interessierten Kloster
waren wieder neue monastische Anregungen gegeben.

Wir trennen uns von dem schon lieb gewordenen bisherigen
Bilde der Tradition um so leichter, als wir nun wissen, daß

in der älteren Überlieferung, die sich in der Passio und beiBundi
findet, manches Richtige liegt, das erst von der Forschung des

16./17. Jh. in das heutige Bild umgegossen wurde. Der erste

wichtige Schritt war freilich schon bei Ekkehard IV. (f c. 1060)
zu bemerken. Wie Magnus und Rupert, so werden auch unsere
Heiligen zu Schülern und Begleitern des hl. Kolumban gestern-
pelt. Wie heute noch der Einsiedler Meginrat landläufig als
Gründer von Einsiedeln genannt wird, so wurde auch der Ere-
mit Sigisbert bald als der Klostergründer von Disentis betrach-
tat. Das Datum 614 ist eine gefälschte Münze, die uns erst bei

Bundi, also im 16. Jh. begegnet. Desgleichen ist das Datum 670

für den Sarazeneneinfall dem gleichen Jahrhundert zuzuweisen.
Also hat uns all dies erst die gelehrte Zeit des Humanismus aus-
gerechnet. Diese verhängnisvolle Verschiebung der Überlieferung
bewirkte eben dm so zahlreichen Anachronismen der Chronisten,
angefangen von der Passio bis zur Synopsis. Zeiten großer Er-
folge verwirren oft den unbefangenen Blick für die Vergangen-
heit. In Ansehen und Geltung, glaubt man nicht mehr, daß dieser
Glanz erst allmählich geworden ist. Die bescheidenen Anfänge
vergißt man nur zu leicht.

Die Einflüsse auf die Disentiser Tradition stammen freilich
zum guten Teile auch von Kreisen außerhalb des Klosters, wir
erinnern nur an Ekkehard IV. und Campell. Es handelt sich
eben um eine langsame, unbewußte Umformung, die wie in
St. Gallen auf historiographischem, nicht wie in Reichenau im
12. Jh. und in Pfävers im 17. Jh. auf urkundlichem Boden vor
sich ging. Fast die Anfänge eines jeden Geschlechtes und eines

jeden staatlichen Gebildes sind ja von Dichtung und Wahrheit
umrankt. Die St. Galler Mönche des 9. Jh. schon wollten nicht



Die Anfänge des Klosters Disentis 155

mehr glauben, wie unbedeutend ihr Kloster zuerst war, da es
doch bis 816 zu Konstanz gehörte. Ratpert (gest. nach 884) hat
die Anfänge des Klosters viel glänzender gezeichnet, als sie in
Wirklichkeit waren. Das beweist eben dem Historiker, wie oft
ein Ereignis oder eine Entwicklung anders verlief als das Bild,
welches die Nachwelt davon überliefert hat. Die rätische De-
sertina verliert aber trotz alledem nicht an Ruhm. Disentis
bleibt auch heute das älteste noch bestehende Benediktinerkloster
der Schweiz, es zählt zu den ehrwürdigsten Mönchsgemeinden
des ganzen Abendlandes.



156 Die Anfänge des Klosters Disentis

4*

«so
CT? O

5 g td
es 3 CD

O-o-cro

CD S
S"iCO

et-
<T
co
et-

<1
CD O

CD

-*
es

S S3
CO CD

ST 02
O: et-
t« p
g S
CS p

?S
CO CL,

S"®

s??
K* --i^S
O-O -1
C g02 et- CD

O: 02
£L CD

CD »

s so
So
C -1
02 pu

CD

® * S'S

rtfip
N
® S3
cd cd
2: «3
o: et-
2- ^

s|
21

P-02
CD •

» c
S 2

so?
B ®"
§T
g CD

P H

-GQ
HP CO

3-«2
O co p

B PP er o
a S 3" ® S!~®P 3-

OQ _ co

w?

ag
CD

O-O^

© ^Po

ÖK
© sCO cp CO

4 r p 3
CTQ P OT «
I?
OQ •— CO*

8-3 f»
O •

wg-i
-eBgia

*8 ®<£
P

Jt^ vi © ö
»-* CD

a
Wcrc

S§ B
o§ P

H ©
P P-

CD

•-j

W
S.

p-

a
J-s

oer
o
es

GO 5
00 P->

OD

- —4"

fco 3 -k
OJt» o

M

ßS
S 5' <=P F
00 S3 C5- P P
00 S- 3
Cr* -o

1 CD cd
I P

CO

a
CS

GO
co HD

- P
et-
et-
es
CD
»-i

c|
S

0Q
P

a
CDP

es
CD CD

sg
§3

© -e.o- ^• p
o ».
P o02

® 2
a'3 o

<•^5 ®-rCO
n> N —
O grj w

W i-
P

_ P
P 3.

5 <

2 p
"co
<*> o« œ

SI
P

-s >73

ê-cc
B.g-
02 pet-

N

Sa
Q3p
CO co

» H

LO QJ



Die Anfänge des Klosters Disentis 157

Exkurse.
1. Zum Testamente von Tello 765.

Aus dem Reichenauer Verbrüderungsbuche hätte man zwingend
nur auf die zweite Hälfte des 8. Jh. als die Zeit eines eigentlich orga-
nisierten Klosters schließen können, obwohl gerade die vielen Toten
auf die Mitte des Jahrhunderts zurückzugehen erlauben. Durch diese
Schenkung von Todes wegen — es ist eigentlich kein Testament — er-
hielten wir das erste genaue Datum des bestehenden Klosters und
kommen dadurch sicher auf die Mitte des 8. Jh. Jedoch ist für unsere
These das Dokument nicht so entscheidend, wie es auf den ersten Blick
scheint, denn Präses Victor (c. 720) ist nicht nur durch das Testa-
ment von Tello, sondern auch durch zwei Inschriften und die Vita
S. Galli bezeugt. Diese Nachrichten genügen, um den im Hymnus vom
Jahre 1000 genannten Mörder des Placidus, den tyrannus Victor, in
ihm wieder zu erkennen. Durch das Schatzverzeichnis und das Kon-
fraternitätsbuch war ja schon die ganze bisherige Tradition ins
Wanken geraten.

Zurzeit beschäftigen sich mit diesem für die gesamte rätische Ge-

schichte wichtigen Dokumente Dr. Rob. v. Planta in philologischer,
Dr. Peter Tuor in rechts- und wirtschaftsgeschichtlicher Hinsicht. Das
Original ist nicht mehr erhalten. Die älteste Kopie stammt von 1628

(Cod. Fab. XXVI. S. 177—184. Stiftsarchiv St. Gallen) und wurde von
Dr. Ant. v. Castelmur gefunden, der auch eine genaue Edition der-
selben zu machen gedenkt. Sie deckt sich aber zum Großteil mit der
Kopie von Wien aus dem Anfang des 18. Jh.i. Eine dritte Kopie ist
endlich diejenige von Joh. Mabillon, die uns Mohr und P. C. Planta
ebenfalls wiedergegeben habens.

An der Echtheit hat bis jetzt nur aus rechtsgeschichtlichen
Gründen Fr. Schupfer gezweifelt^, ist jedoch von seinen Fachgenossen

1 Thommen 1, 1—2 nr. 1.

2 Mohr 1, 10—18, nr. 9. Planta P. C., Das alte Rätien, Berlin 1872.
S. 443—448; vgl. auch Eichhorn, cod. prob. 3 nr. 2 (1797). Schon die
Passio des 13. Jh. kennt das Testament. Passio, ed. Castelmur 255. Die
Kopie, welche 1684 von Disentis an Mabillon geschickt wurde, enthält
Ms latin 13 790 der Pariser Nationalbibliothek; sie unterscheidet sich
in einigen Varianten vom Text, den Mabillon und Mohr publiziert
haben

3 Schupfer Francesco, II testamento di Tello vescovo di Coira e

la legge romana udinese. Atti della R. Accademia dei lincei, serie
quarta, classe di scinze morali, storiche e filologiche. volume IV.
parte 1. memorie. 1889. p. 242—339.



158 Die Anfänge des Klosters Disentis

zurückgewiesen wordenk Im Gegenteil, die Durrerfunde wie die Aus-
grabungen in Disentis haben die Echtheit bestätigt. Unwesentliche
Textverunechtungen erklären sich aus dem Fehlen des Originals. Dr. A.

v. Castelmur wie Prof. Dr. Frz Steffens machten auf die verbale In-
vokation zu Beginne des Testamentes aufmerksam: In nomine sanctae
trinitatis. Es ist richtig, die ganze Formel : in nomine sanctae et in-
dividuae trinitatis tritt in den Königsurkunden erst seit 833 in der
Kanzlei Ludwigs des Deutschen auf». Doch ist das Testament eine
Privat- und nicht eine königliche Urkunde, und dann sind ja auch die
Worte sanctae et individuae nicht angeführt^.

Wir wissen ja gerade, daß seit dem 8. Jh. das Dogma der Drei-
faltigkeit wieder mehr Gegenstand der Diskussion wurde und daher
ihre Anrufung zur Glaubensbezeugung in Übung kamb Für das Terri-
torium von Chur haben wir just zwei Zeugen.: Das fränkische Sakra-
mentar in alamannischer Überlieferung, wie es wahrscheinlich in Chur
um das Jahr 800 geschrieben wurde, beginnt mit den gleichen Worten
des Testamentes : In nomine sanctae trinitatis®. Ebenso die Lex romana
Curiensis, deren älteste Handschrift (Cod. Sang. 722) ins 9. Jh. zu-
rückgeht, welche die gleiche Anrufung an die Spitze stellte Selbst
wenn diese Invocatio nicht haltbar wäre, würde dadurch das Ganze
als solches nicht fallen, wie ein Vergleich mit einer Urkunde Pippins
von 752, die echt ist, aber die gleiche Invocatio hat, dartutio.

Ein ganz wichtiger Anhaltspunkt für die Echtheit ist das Schluß-
Protokoll. Zunächst: sub praesentia virorum bonorum. Die frän-
kische Bezeichnung der. Zeugen als virorum bonorum ist ein Unter-
scheidungsmerkmal der rätischen Quellen gegenüber den alamanni-
sehen und ist durch das Durrerfragment belegt (Durrer S. 18, 28),
entstanden um 765—800. Überhaupt findet sich virorum bonorum
plurimorum testium bei den gleichzeitigen rätischen Urkunden. Hei-
bok S. 17. Signum testis ist bei den ältesten st. gallischen Ur-

4 E. Mayer in MJÖG 26, 1—44 (1905), bes. S. 11, und derselbe
ZSG 8, 485-501 (1928).

5 Erben-Schmitz-Redlich, Urkundenlehre in Below-Meinecke, Hand-
buch der mittelalterlichen Geschichte (1907) S. 306—307.

6 Steinacker H., Die Lehre von den nichtköniglichen Urkunden
vornehmlich des deutschen Mittelalters, in Meister Aloys, Grundriß
der Geschichtswissenschaft. I. 1, 232 (Leipzig 1906).

i MG Ep. 4, 455. Alevin schickt c. 796—804 eine Votivmesse zu
Ehren der hl. Dreifaltigkeit; vgl. Migne, Patroiogia latina 101, 446.

s Mohlberg S. 1.

9 MG LL 5, 305. ed. K. Zeumer.
io MG DD Kar. nr. 3. S. 5. Dazu vgl. Wartmann 1, 77 nr. 81 zum

J. 776, aber wohl Kopie des 9. Jh. Über das Amen in der Formel
vgl. Erben-Schmitz-Redlich 1. c. S. 308.



Die Anfänge des Klosters Disentis 159

künden häufig. Die Herkunftsbezeichnung der Zeugen wie de Amede,
de Tremine etc. ist nicht nach Schupfer ein Beweis gegen, sondern
gerade für die Echtheit, denn sie fand sich ja auch im Durrerfund
(S. 51). Schon G. Garo hat darauf hingewiesen, daß es sich hier um
einen italienisch - langobardischen Brauch des 8. Jh. handleH. Und
wenn sich der Schreiber Foscio zuletzt mit scripsi et subscripsi
zeichnet, so ist das wiederum auch sonst in rätischen Urkunden he-
zeugt. Helbok S. 18. Wir wissen ja, daß das kleine rätoromanische
Gebiet durch Behauptung römischer Formen als besonderes Urkunden-
territorium zu werten isti2. Es hat sich hier im Gebiete der Diözese
Chur ein Urkundentypus erhalten, der sich an die römische Urkunde
des 4. und 5. Jh. anschließt, nach dem 10. Jh. aber allmählich ab-
flautis. So sind auch die Testamentszeugen den Vorschriften des römi-
sehen Rechtes möglichst angepaßt, so die zwei Duumvirn (Curiales in
Chur) und die drei CurialesW Selbst das kleine, oft im Verlaufe der
Urkunde vorkommende item findet sich in jedem beliebigen Bande des

Corpus Inscriptionum Latinarumi«. In der Pönformel — die aber zum
Kontext gehört — stimmt das Durrerfragment teilweise wörtlich über-
ein, nur ist sie bei Tello viel breiter ausgeführt. Durrer S. 18, 22, 27.

Mit den rätischen Urkundenformularen überhaupt hat Tello vieles ge-
meinnsam, und in den St. Galler Urkunden finden sich genügend Ana-
logien, so daß die kritische Herausgabe des Textes nicht an Parallel-
stellen verlegen sein wird ig.

Von den 120 Personennamen sind kaum ein Zehntel
deutsche Namen. Das stimmt zu unsern sonstigen Kenntnissen aus-
gezeichnet Die Disentiser Mönchsliste von c. 750—810 hat bereits ein
Fünftel germanisches Namengut, ebenso die Durrer - Urkunden. Die
St. Galler Urkunden von 800—808 haben schon ein Viertel, die übrigen
Vorarlberger Urkunden ein Drittel germanische Namen. Um die Mitte
des 9. Jh. hat der Disentiser Konvent über die Hälfte germanische
Namen. So paßt die Urkunde auffallend gerade in den Beginn der
zweiten Hälfte des 8. Jh. Dazu sind es fast die gleichen Namen, die
auch in den gleichzeitigen Mönchslisten vorkommen und ebenfalls in
den gleichen vulgären Formen: Viventius, Urseceni, Lobucio, Rusticus,

H MJÖG 28, 273 (1907).
12 Steinacker 1. c. S. 244.
13 Helbok 7, 25, 48.

Ii Planta P. C., Das alte Rätien. Berlin 1872. S. 289. Mayer 1. c.
487. Salis L. R. v. in Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechts-
geschichte. Germ. Abt. 6, 160—161 (1885).

is Vol. III. Suppl. Pars Prior: Inscriptionum Orientis et Illyrici.
Berlin 1902. Edictum Diocletiani a. 301. p. 1931—38.

16 Helbok S. 11 ff. Polyptique de l'abbaye de Saint-Germain des
Prés. ed. A. Longnon 1, 169, 184 usw. für das tenet etc.



160 Die Anfänge des Klosters Disentis

Goncio, Lidorius, Valerius, Crespio, Praestantius, Sivanus, Maiori-
nus usw. iL

Bedenken wir ferner, daß Tello nicht sein ganzes Besitztum ver-
gabt und daß es sich nicht um ganze Ortschaften, sondern nur um
einzelne Höfe und oft sehr bescheidene Zugehörigkeiten handelt,
daß also das Ganze gar nicht soviel ausmacht^, und daß andernteils
eben die Sursassiala noch nicht so gerodet war, wie wir schon aus
den deutschen Kolonisatorenfamilien schließen möchten, die anfangs
des 9. Jh. sich dort niederließen, so kommt uns eine solche Schenkung
nicht auffällig vor. Der Konvent war eben groß, wie die Agnellusliste
zeigt, und bedurfte eines hinlänglich erträgnisreichen Besitztums.

Ein Wort sei noch über die drei im Testamente genannten Kir-
c h e n gesagt. Die Patronate haben wir schon oben behandelt. Seite
64 bis 66. Farner hat ganz richtig erkannt, das Dokument spricht
ausdrücklich von drei Kirchen und faßt doch deren Titel Maria, Martin
und Petrus als gemeinsames Patronat des ganzen Klosters aufis. Die
Ausgrabungen bestätigen dies aufs deutlichste. Die drei Kirchen sind
eben räumlich so gar nahe beieinander, daß man ihre Heiligen als die
drei gemeinsamen Patrone der ganzen Kirchensiedelung auffaßte-O.
Nach 940 ist ja nur noch vom Patronat des hl. Martin die Rede^i.
Auch ist es eine bekannte Tatsache, daß nicht nur einzelne Kirchen
mehrere Patrone^, sondern auch, daß gerade frühmittelalterliche
Klöster schon mehrere Kirchen hatten, wie z. B. St. Gallen23. Wegen
der Witterung, der Nähe des Waldes usw. waren ja leichter mehrere
kleinere als eine große Kirche zu bauen, zumal in Gebirgsgegenden,
wo der Schnee im Winter die Dächer so schädigt.

it ZuExoberius siehe Fab. 140, 8 (Exoperia), zu Lobecinus vgl. Aug.
303, 11, zu Lobucio Fab. 142 b, 2, zu Lopus Fab. 64, 19 (Lopicinus) usw.

18 Eine sehr relative Berechnung siehe bei P. C. Planta, Das alte
Rätien. Berlin 1872. S. 293—295. Ober wirtschaftliche Verhältnisse,
soweit sie wenigstens Unterrätien betreffen, siehe die trefflichen An-
gaben bei Baldauf S. 33 ff.

19 Farner 8—9. Mohr 1, 14—15: monasterium sanctae Mariae et
sancti Martini seu sancti Petri. 1, 18: saepe dictis ecclesiis. Im Spät-
und Mitteillatein bedeutet seu et. Vgl. S. Benedicti, Regula mona-
chorum c. 5, 5 ed. B. Linderbauer, Metten 1922. S. 202.

20 Planskizze in ASA 12, 302 (1910).
21 MG DD 1, 286 nr. 208 für 960; 1, 400 nr. 285 für 965.
22 Schenkung für die Lützelau von 741, Patrone: Maria, Petrus,

Martinus usw. Die Kirche von Romanshorn hat 779 zu Patronen:
Maria, Petrus, Gallus. Wartmann I. nr. 7 und 85.

23 Hecht S. 15—17, 56—58. St. Gallen hat im 8. Jh. zwei, im 9. Jh.
drei Kirchen. Mohr 1, 10 seu ceterorum sanctorum erklärt Hecht S. 88

als Titel der verschiedenen Altäre, nicht wie Farner S. 109 als Titel
von Kirchen außerhalb des Klosters.



Die Anfänge des Klosters Disentis 161

So dürfen wir mit guten Gründen an dem Testamente des auch
für diese Zeit wirklich bezeugten Bischofs Tello festhalten^. Es wird,
wenn einmal untersucht, uns wichtige Aufschlüsse über die Wirt-
schafts- und Rechtsgeschichte des Klosters Disentis und des Vorder-
rheintals im Mittelalter gebenss.

2. Fragment von c. 800 aus einer Homilie Gregors d. Gr.

In neuerer Zeit sind von einem Buchdeckel der Disentiser Stifts-
bibliothek zwei zusammenhängende, etwas beschädigte Pergament-
blätter von je 150x180 mm abgelöst worden. Es enthalten diese Über-
bleibsei Stellen aus der 8. Homilie des ersten Buches über Ezechiel.
(Migne, Patrologia latina 76, Homiliarum in Ezechielem Lib. I. Homil.
VIII. ool. 855, 856 A, 860.) Wir wissen nicht, ob diese Fragmente erst
später in die Klosterbibliothek gekommen sind. In karolingischer Mi-
nuskel geschrieben, zeigen sie breite, kräftige, sorgfältig geformte
Buchstaben mit oft noch alten Formen. Das offene cc a überwiegt
das unziale, das Auge des e geht oft über die Linie, so daß sich seine
horizontale Zunge mit der Spitze des folgenden Buchstabens ver-
binden kann. Das gerade r hat einen ziemlich wagrechten, kräftigen
Schulterstrich, das runde r findet sich nur in der Ligatur or. Das
runde d tritt da und dort auf, doch trägt das gerade d sichtlich den
Sieg davon. Bei t ist der Schulterstrich ziemlich wagrecht. Der Buch-
stabe g öffnet nicht nur seine untere, sondern oft auch seine obere
Rundung, so daß er unserm z gleicht. Kaum merklich festzustellen
sind die Verdickungen der Oberlängen von b, d, h, 1, die Schluß-
strichlein von m und n ebenfalls. Kürzungen, besonders Suspen-
sionen sind einige angebracht: für que und bus steht q und b mit
Strichpunkt, für m und n am Wortende dient ein wagrechter Strich
über dem letzten Buchstaben, der auch em und er ersetzt; p mit
überschriebenem Strich bedeutet pre oder prae, mit unterschriebenem
aber per. Für est wird ziemlich regelmäßig e mit oberem Abkürzungs-
strich gebraucht, wie für non einfach n gesetzt wird. Als bemerkens-
wert ist noch incphensibilis incomprehensibilis zu notieren. Wich-
tig ist, daß das Häkchen, welches seit Mitte des 9. Jh. sich auf die
Bezeichnung von us beschränkt, hier noch ur bedeutet (z. B. additur) ;

vgl. Steffens p. XXXIX. Die Nomina sacra werden, wie bekannt, ab-

24 Teilnehmer am Totenbund von Attigny 760—762: Tello epi-
soopus civitas Coeradiddo. MG Cone, aevi karol. II 1, 73. Ferner kann
er zu 759—760 belegt werden, da er in dieser Zeit zugunsten der
Mönche von St. Gallen interveniert, unter denen er Verwandte hatte.
St. G. Mitt. 12, 80 (1870).

25 Gute summarische Übersicht bei Purtscher 8—19.

11



162 Die Anfänge des Klosters Disentis

gekürzt. Die Buchstaben gehen gerne Ligaturen ein, so besonders r
und t (ri, rn, or, ti, tn, tu). Die charakteristische Ligatur für et steht
auch am Anfange und in der Mitte des Wortes. Das geschwänzte e

hält mit dem verbundenen ae noch die Wage, st steht in der be-
kannten damaligen Verbindung. Die Trennung der Wörter ist ziemlich
gut durchgeführt, als Interpunktionszeichen dient in mittlerer Höhe
ein Punkt, ebensooft ein Strichpunkt. Spätere Striche dienten dazu,
Punkt und Strichpunkt deutlicher hervortreten zu lassen. Man wird
also dieses Fragment auf Ende des 8. oder erste Hälfte des 9. Jh. an-
setzen. Große Ähnlichkeit besteht zu reichenauischen Schriften. Man
vergleiche Steffens Tafel 52 und Holder-Preisendanz, Die Reichenauer
Handschriften III 2 (1917) Tafel 7. Das wundert uns nicht, nachdem
wir wissen, daß über Pfävers sich auch sein Einfluß nach Rätien er-
goß. Reichenau und Pfävers hatten auch in ihren Bibliotheken Gregors
Homilien über Ezechiel. Man wird sich aber hüten, gestützt einzig auf
diese allgemeinen paläographischen Gründe sichere Schlüsse ziehen zu
wollen. Für dieses Fragment ist in weiterem Sinne alamannische
Schriftheimat anzunehmen. Man vergleiche dazu die Kataloge von
Reichenau und Pfävers bei P. Lehmann, Mittelalterliche Bibliotheks-
kataloge Deutschlands und der Schweiz Bd. I (1918), Die Bistümer
Konstanz und Chur. S. 246, 264, 481, 485. A. Holder, Die Reichenauer
Handschriften. Bd. I (1906) 'S. 212, 503, 528. Bd. III 1 (1918) S. 65,

wo sich der Bericht von Gallus Oheim findet (16. Jh.), daß unter Abt
Etto (727—734) ein Teil der Reichenauer Bücherei nach Pfävers ge-
kommen sein soll.

3. Codex Einsidlensis 264. (9. Jh.)

Wichtiger als das Gregoriusfragment ist der nun in Einsiedeln
aufbewahrte Cod. 264, der die neue Standortnummer 731 trägt. Er
enthält die Recognitiones Clementis. Diese waren ursprüng-
lieh in griechischer Sprache geschrieben, sind dann von Rufinus (f 410)
ins Lateinische übertragen worden und berichten über das Leben des

hl. Clemens von Rom und wollen aus dessen Feder geflossen sein. Sie

stammen aus dem 3./4. Jh. und gehören literarisch zu der Gattung der
religiösen RomaneL Von den zehn Büchern der Recognitiones enthält
der Codex nur liber I, II, III sowie VII, VIII, IX, wobei aber im liber
VIII einiges, liber IX nur weniges fehlt. Er ist eine der ältesten Ab-
Schriften dieses Romans, welche uns erhalten sind.

i Heintze W., Der Clemensroman und seine griechischen Quellen.
Texte und Untersuchungen zur altchristlichen Literatur. 3. Reihe,
10. Bd., Heft 2 (1914), S. 110—114 über die Datierung. Über die Hand-
Schriften siehe Harnack-Preuschen, Geschichte der altchristlichen Lit-
teratur. I 1, 229—230 (1893).



Die Anfänge des Klosters Disentis 163

Der Codex (211x144 mm) zählt 178 Blätter, sein Pergament ist
roh und wenig geglättet, hat auch Löcher und ist manchmal sehr ab-

genützt. Die Zirkelstiche zur Festlegung der Zeilen sind deutlich er-
kennbar. Die Incipitzeilen sind öfters gelblich grundiert. Die
Tinte ist braun oder schwärzlich. Am Schlüsse befinden sich noch
einige Seitenreste, von denen ein Fragment mit noch zwei sichtbaren
Sternzeichnungen auf eine ganze Sternkarte schließen lassen, um so
mehr als gerade die vorhergehenden Seiten des Romans von sehr
phantastischen Sterndeutereien erzählen. Zwei feste Holzdeckel, mit
weißem Leder überzogen, bilden den Einband, der wahrscheinlich erst,
wie die meisten Einbände dieser Art unter dem Einsiedler Abt Augustin
Hoffmann (1600—1629) erstellt wurdet Auf späte Zeit weist auch die
anfängliche Paginierung mit arabischen Zahlen hin. In Einsiedeln
war der Codex schon zur Zeit des Bibliothekars Heinrich
von L i g e r z (f 1 3 6 0). Ihm waren Heiligenleben und besonders
Wundergeschichten die interessantesten Bücher, die er gerne mit Hand-,
Zeichnungen versah. Zu seiner Lieblingslektüre gehörte auch unsere
Handschrift, denn von den c. 300 an den Rand des Textes gezeichneten
Händen rührt der größte Teil sicher, der übrige wahrscheinlich von
ihm her. Daneben finden sich auch sonstige groteske Figuren und Ge-

sichter, wie Schwan, Schwanenhals, heraldischer Adler, Fisch usw.
Am Rand sind auch jeweils Merkwörter wie Petrus, Symon, Jacobus,
Roma angegeben^. Da mehrere dieser am Rande eingezeichneten Hände
abgeschnitten sind, weist auch dies auf den späteren Einband hin
(fol. 3 v, 73 v, 107 v). Die in gotischer Schrift geschriebene wichtige
Bemerkung des Vorsetzblattes : Monasterii Desertinensis. De vita sancti
Clementis dürfte, wenn nicht von seiner Hand, doch in seine Zeit
fallen. Da der Codex sowieso älter als das heute ihn besitzende Kloster
ist, also doch von einem andern Orte kommen muß, so ist es das Ge-

gebenste, wenn wir als dessen Bibliotheksheimat gemäß dieser
Notiz Disentis annehmen. P. G. Meier äußerte die ansprechende
Meinung, die Handschrift sei unter dem Disentiser Abt Thiiring von
Attinghausen (f 1353), der vorher Einsiedler Ivonventuale war, an
seinen heutigen Ort gekommen. Zu belegen wäre auch für 1377 März 29
die Anwesenheit des Disentiser Thesaurars Johann von Katz in Ein-
siedeln^. Auf dem gleichen Vorsetzblatte sind noch verschiedene Feder-

2 Meier G., Catalogus oodicum manuscriptorum, qui in bibliotheca
monasterii Einsidlensis O. S. B. servantur. Einsiedeln 1899. S. 238, 239
u. Einl. p. X.

3 Meier G., Heinrich von Ligerz, Bibliothekar von Einsiedeln im
14. Jh. Beiheft 17 zum Zentralblatt für Bibliothekswesen. 1896. Leip-
zig. S. 13, 22, 58.

Cartellieri A., Regesta Episc. Constantiensium 2, 421 nr. 6418,
6419. Innsbruck 1905. Die unrichtige Lesart Vatz bei Morell G., Die
Regesten der Benediktinerabtei Einsiedeln. Chur 1848. S. 453 nr. 39.



164 Die Anfänge des Klosters Disentis

proben zu erkennen, unter die wohl auch das den gleichen Schrift-
Charakter wie der Codex zeigende Wort saulus zu zählen ist. Eine
Palirapsestuntersuchung, die ich meinem gelehrten Mitbruder P. Alban
Dold in Beuron verdanke, ergab, daß sich ob diesem Wort nochmals
das gleiche saulus, aber in Unzialbuchslaben geschrieben, fand. Unter
dem noch lesbaren Worte saulus sind zwei Rechtecke eingezeichnet,
wovon das eine ein großes Hakenkreuz aufweist, im andern Rechteck,
das offenbar quadriert war, erkennt man im obern rechten Felde noch
die Spuren eines gleichen Hakenkreuzes, der übrige Teil des Blattes
ist weggeschnitten. Bezieht sich dieses Hakenkreuz auf Disentis, so
kommt hier das gleiche Hauszeichen des Abtes Johann Brugger (1497
bis 1512; in Betrachts. So ergäbe sich die neue Frage, ob der Codex
wiederum in Disentis war, was nicht zu entscheiden ist.

Sicher kann nur gesagt werden, die Handschrift war im 14. Jh.
in Einsiedeln, muß aber vorher in Disentis gewesen sein. Ulliersuchen
wir den Codex, der bis jetzt ja noch nie der Gegenstand einer näheren
Erörterung gewesen ist.

Die Hand, die etwa die ersten 30 Blätter schrieb, ist typisch früh-
karolingisch. Die Schrift ist ungelenk, läßt Regelmäßigkeit und Eben-
maß vermissen. Die Oberlängen von b, d, h, 1 sind keulenförmig ver-
dickt, die Bogen von d und q sind breit und gedrückt, g zeigt gerne
oben und unten offene Schleifen, die Endschäfte von m und n be-
sitzen keine Schlußlinien. Wenn es mit e zusammengeht, hat r die
spitze Ligaturform und geht gerne unter die Grundlinie. Das unziale
runde a herrscht vor, doch die cc a Form findet sich nicht selten.
Auch das offene a ist zu finden (fol. 1 v, 14 v), e ist gewöhnlich klein
und rund und hat ein geschlossenes Auge. Seine Zunge ist merklich
lang, meist horizontal. Einigemale zeigt e auch die archaistische Epsi-
lonform (fol. 2 v, 4 v, 6 r), indem es über die kurzen Buchstaben so

weit hinausragt, daß seine horizontale Zunge sich mit der Spitze des

folgenden Buchstabens verbinden kann. Der Querbalken von t nimmt
nur einen bescheidenen Anfangsbogen, um sich dann ziemlich wag-
recht zu halten, einmal war er vorn sehr stark nach unten gebogen
(fol. 13 r). Die ganze Schrift wie auch die vielen Ligaturen geben dem
Bild einen archaistischen Eindruck. Die Schrift aber, welche weitaus

s P. N. Curti, Das Wappen des Stiftes Disentis. Schweiz. Archiv
für Heraldik 28, 97 (1914). Derselbe, Die Wappen der Äbte von Di-
sentis seit 1500. Ebenda 33, 106 (1919). Das Hauszeichen des Klosters
ist die crux decussata, landläufig Andreaskreuz genannt, und erscheint
erst im 15. Jh. Doch wurden Kreuze nachweislich schon im 6. Jh. für
die Grenzen eines Gebietes überhaupt wie im besonderen eines Klo-
sters gebraucht, weil es kein klareres und einfacheres Zeichen für ein
Gotteshaus gab als das Kreuz. Du Cange 2, 679. So hat ja auch der
hl. Gallus bei der Gründung seines Klosters zuerst das Kreuz mit



Die Anfänge des Klosters Disentis 165

den größten Teil der Handschrift geschrieben hat, zeigt ein mehr aus-
geglichenes Bild. Das offene cc a verschwindet, ebenso die ver-
dickten Oberlängen, der Duktus ist leichter, gleichmäßiger, die Buch-
staben dünner, feiner, gerader als die vorhergehenden, die besonders
in den verdickten Oberlängen etwas nach links neigen. Der Quer-
balken von t wird gerade, die Unterlänge von r kleiner. Sind das nun
zwei verschiedene Schreiber, die an der Abschrift arbeiteten? Wir be-
merken, daß die typisch frühkarolingische Hand, die sicher die ersten
20—30 fol. geschrieben hat, sich langsam, immer mehr und mehr aus-
gleicht, um sozusagen unmerklich in jenen Schriftcharakter über-
zugehen, dem der Hauptteil der Handschrift zufällt. Es gibt Seiten, die
ebensogut der ersten wie der zweiten Art zugeschrieben werden
können. Dafür spricht auch, daß sich von Zeit zu Zeit wieder das

cc a sowie die verdickten Oberlängen finden (fol. 80 v, 88 r, 92 r,
168 r, 169 r). Das offene a kehrt wieder (fol. 88 r, 87 v, 107 r, 172 v).
Zuweilen zeigt e auch wieder die archaistische Epsilonform (75 v, 96 r,
115 r), da und dort findet sich ebenso der Querbalken des t vorn tief
heruntergebogen, so daß man versucht ist, a zu lesen (86 r, 103 v,
105 r).

Mitten im Codex findet sich aber ein frühkarolingischer Eintrag,
welcher den ersten Codexseiten stark ähnelt. Diesem zweiten früh-
kärolingischen Eintrag gehört die Quaternio q f. 1.18 r— 125v, sowie
f. 147 v—157 v an, wobei aber der Hauptteil von f. 150r und 156 v
einen eigenartigen Zug zeigen. Die Besonderheiten dieser friihkaro-
lingischen Seiten sind: unziales a wiegt vor, doch nicht selten findet
sich die cc a-Form, offenes a tritt auf f. 150 r dreimal auf, die Ober-
längen sind verdickt und oft nach links neigend, g hat oft beidseitig
offene Schleifen. Die Form des e weist selten die archaisierende, dem
griechischen Epsilon gleichende Haltung auf, der Querbalken von t ist
leicht geschwungen. Die Bogen von d und q sind breitgedrückt, f und
r haben oft starke Unterlängen.

So kommen wir zum Schlüsse : Der Hauptteil der Handschrift hat
nur einen Schreiber, der in frühkarolingischer Zeit aufgewachsen ist,
sich aber im Laufe seiner Arbeit mehr und mehr in seiner Schrift
ausgleicht. Später ist nochmals ein anderer frühkarolingischer Ein-
trag zu bemerken, von dem es nicht ganz sicher ist, ob er auf eine
andere Hand hinweist oder nicht. Dadurch ist die Handschrift auch
schon datiert. Da am Anfang und wieder gegen Schluß der Hand-
Schrift frühkarolingische Formen vorkommen, sonst aber die Schrift
der ausgebildeten kärolingischen Minuskel zustrebt, muß der Codex der
ersten Hälfte oder spätestens der Mitte des 9. Jh. an-
gehören. Trotzdem also nach den Quaternionen a—q f. 1—125 den
ersten Teil bilden, die Quaternionen I, II, III f. 126—177 den zweiten

Reliquienkapsel gesteckt. Vita s. Galli cap. 12. St. G. Mitt. 12, 16

(1870).



166 Die Anfänge des Klosters Disentis

Teils, dürfen wir nicht nach dem Einsiedler Handschriftenkatalog den
Teil I dem 9., den Teil II dem 10. Jh. zuweisen.

Charakteristisch für die Nationalschriften wie noch für die früh-
karolingische Zeit sind die vielen Ligaturen, die sich auch in
unserm Codex finden. Der Querbalken von t sowie der Schulterstrich
von r gehen so oft als möglich Verbindungen ein, was ebenfalls vom
Zünglein des e und f gesagt werden muß. Auch die andern Buch-
staben, wie g, m, n, ja sogar a, c, i gehen gerne Ligaturen ein. Be-
merkenswert ist die bekannte Ligatur st, ebenso wie diejenige für et,
welche nicht nur für das Bindewort, sondern auch für beliebige Silben
eines Wortes gebraucht wird. Die Ligatur or mit schrägem Ivürzungs-
strich, -rum bezeichnend, wird nicht selten angewandt. Das e caudata
findet sich oft, auch wo nur e stehen sollte, z. B. ëë — esset (39 v),
haec (40 r), res (20 r), ein Beweis, daß der Schreiber nicht mehr
wußte, daß das e caudata aus der Ligatur ae entstanden war.

Die Wortdistinktion ist oft schlecht, insofern besonders
die kleinen Wörter nicht getrennt werden. Doch werden die Wörter
selten auseinandergerissen. Als Satzzeichen ist in mittlerer Höhe ein
Punkt oder ein Punkt und ein Strich verwendet. Verschiedene Zeichen
sind später hinzugefügt worden.

Manche Kürzungen sind dem Schreiber ziemlich geläufig. Der
allgemeine Kürzungsstrich ist entweder über dem Buchstaben senk-
recht oder wagrecht, gerade oder geschlängelt angebracht. Er ersetzt
meist m und n, sowie em, en, er, re, steht auch gerne für it, runt bei
Verben. Für us figuriert oft das kleine kommaähnliche Häkchen, nur
einmal trafen wir dieses Zeichen auch für ur verwendet (f. 8 r igno-
retur). Sonst steht für ur das gleiche Häkchen, aber mit angehängtem
Strichlein, die sog. 2-Form. Bemerkenswert ist, daß für die Endung
us einigemale ein über die Zeile gestelltes rundes s steht (20 v, 33 v,
79 r) und ferner, daß das Wörtchen post durch p mit einem us-Häk-
chen wiedergegeben ist (f. 5 r). Für que und bus steht q und b mit
einem Punkt, doch findet sich auch ein Strichpunkt (f. 150 r) sowie
zwei Punkte (f. 4 v), für quae geht auch q mit drei Punkten in Drei-
eckform (26 r, 64 r, 77 r). Für qui und auch quia ist q gesetzt, doch
ist sein Schwanz durch einen geschlängelten oder geraden Querstrich
geteilt, p mit schrägem Strich durch den Schwanz bedeutet pro, mit
übergeschriebenem geradem prae, pre, mit untergeschriebenem ge-
radem Strich per. Kürzungen durch Oberschreibungen finden sich :

û vero, m mihi, und endlich sehr oft p mit übergeschriebenem
offenem a in der Bedeutung von prae (87 v, 90 r, 102 r, 103 r, 105 v,
141 r, 172 r, 172 v). Für autem wendet der Codex aü und aut anh Die

6 f. 126 r—157 v bilden vier Quaternionen, wovon nur die ersten
drei mit römischen Zahlen jeweils am Schluß kenntlich gemacht sind,
f. 158 r zeigL nur noch eine erste Quaternio mit a bezeichnet.

7 Über diese beiden Abkürzungen vgl. Lindsay W. M., Notae



Die Anfänge des Klosters Disentis 167

Abkürzungen von noster weichen von dem Schema, welches L. Traube
für die karolingische Zeit aufgestellt hat, nicht ab, einzig nm (nostrum)
und nls (nostris) auf f. 38 r, 46 v, 133 r müssen als archaistische For-
men angesehen werden, zu denen sich noch nos gesellt (144 v), das
hier nostros, sonst aber in karolingischer Zeit nur noch den Nomina-
tiv bezeichnete Sigla wendet der Schreiber vielfach an, so i non,
c con, ë est, s sunt, ëë esse, ëët esset, ëëm essem, ëënt

essent, Kc nunc, qm und quo — quoniam. Die Nomina sacra sind
regelmäßig gekürzt.

Interessanterweise haben wir auch spezifisch irisch-angel-
sächsische Einflüsse zu verzeichnen. So die Abkürzungen für
est, bestehend aus einem horizontalen Strich mit darüber und dar-
unter stehendem Punkt (76 v, 96 v), sowie jene für enim, gebildet aus
zwei senkrechten Strichen, durch die ein Querstrich gezogen ist (141 v,
146 v). Diese irischen Abkürzungen wurden von Bobbio aus ver-
breitet, sind aber schon bald nach 750 bei den St. Galler Schreibern
anzutreffen. Den gleichen insularen Einfluß weisen die Punktreihen
auf, welche die grün, gelb und rot getönten Initialbuchstaben ver-
zieren (2 v, 62 v, 142 v), ebenso das typische irische Flechtwerk (87 r).
Ähnliche Punktreihen bringt Tafel 43 b bei Steffens, eine St. Galler
Handschrift aus dem Ende des 8. Jh. (Keronisches Wörterbuch).
Akzente oder Apizes auf kleinen Vorsilben und Wörtern weisen in
derselben Richtung hin^.

Diese insularen Einflüsse, die sich in unserm Codex wie auch
vereinzelt in den Disentiser Ausgrabungen des 8.—9. Jh. finden*",
weisen natürlich nicht auf spezielle Beziehungen mit den irischen Mis-
sionären hin. Die gleichen Besonderheiten finden sich auch im Cod.
Sang. 348, der um 800 in Chur entstanden ist**, und angelsächsischen
Einfluß weist auch der Churer Reliquienschrein auf, der noch aus
merovingisch-karolingischer Zeit stammt^. Einzig die Abkürzungen
legen es nahe, daß die Vorlage unserer Handschrift stark irisch-angel-
sächsischen Charakter battel". £$ darf in diesem Zusammenhange er-

latinae. An account of abbreviation in Latin Mss of the early minus-
cule period (c. 700—850). Cambridge 1915. p. 22 u. 186.

s L. Traube, Perrona Scottorum. Sitzungsberichte der Akademie
der Wissenschaften München. Jahrg. 1900. S. 527 (1901). Aus unserm
Codex notieren wir noch: ms (meus), mm (meum), nroru (nostrorum).

9 Steffens S. XV, XXXVII.
10 E. A. Stückelberg, Germanische Frühkunst. Monatshefte für

Kunstwissenschaft. 11, 126 f. (1909) und derselbe, Die Funde von Di-
sentis in „Die Schweiz" 13, 114 (1909).

11 Mohlberg, S. LXXXV über die Akzente.
12 Molinier E., Le trésor de la cathédrale de Coire. Paris 1895.

p. 21—35. Cabrol III 1, 1136-1138.
is Cod. Sang. 86 aus dem 9.—10. Jh. enthält die Recognitiones



168 * Die Anfänge des Klosters Disentis

innert werden, daß 846 Disentis gleichzeitig mit Bobbio mit St. Gallen
eine Konfraternität einging.

Die Orthographie unserer Rekogiiitionen verdient eine ein-
läßliche Besprechung, weil man mit dem Fortschritt der mittellatei-
nischen Philologie hofft, aus den orthographischen Eigentümlichkeiten
der Codices die verschiedenen Schreibschulen und Schreibprovinzen
festlegen zu können.

Die Aspiration h wird hinzugesetzt: hab, habundanter, hapud etc.
Die Aspiration h wird weggeworfen: armonia, erbarum, odiernum etc.
b für p: babtismi, rabido, obtimi, obtamus.
p für b : plasphemarent, pieps, puplice.
c für g : aucmentum, docmatis, fracmento.
g für gg: sugerit.
c für qu: secuntur, relico.
qu für c: quur.
g für ch: dragmas.
gu für g: urguente, urgueris.
g für gu: langet, längerem, perunget.
1 für 11 : calidis.
d für t; capud, debuissed, dixissed, inquid, ostendissed, reliquid, salu-

tassed, velid, velud, statuidque.
t für d: haut, istut, set.

tt für t: mettit, utterer, primittivorum.
dd für d: addicientur.
t für tt: omitentes, permitam, quatuor.
s für ss: comparuise, dixiset, dixisem, egisemus, fuise, ignorasent,

necese, perisent, pervidiset, remansisemus, potuisemus.
ss für s: abssolucio, nesscitis, posscit, presscius (praescius), ulcissce-

retur.
sc für s: seit (sit),
sc für ss: abrupiscet, discidium.
ss für sc: incressit, inlucesseret, proficissi.
s für x: ausilium.
s für c: exselsius.
e für i: deleramenta, delucide, didecerat, genetricem, obtenuit etc.
i für e: accidunt, constillatio, diffinitione, deliciis etc.
o für u: domosis, incolomi, iocunda, paulolum, pecodum etc.

o in u korrigiert: simöl, nuneupatöm.
u für o : commutus, compassus, pulluantur etc.

Clementis ganz ; die Reichenau hat in ihrem Bücherverzeichnisse aus der
zweiten Hälfte des 9. Jh. „Recognitionum Clementis volumina II".
Lehmann P., Mittelalterliche Bibliothekskataloge Deutschlands und der
Schweiz Bd. I (1918). Die Bistümer Konstanz und Chur. S. 265.



Die Anfänge des Klosters Disentis 169

ö für o: dorn <5, plurimös, pölluere.
i für u : obstipui, unctis.
e in o korrigiert: sporantibus (sperantibus).
Bemerkenswert: sterno für hesterno, sturtor für structor, auentus (ad-

ventus), incircuum (incirculum), scipiens (suscipiens), gesesis
(genesis), obblivioni (oblivioni).

Die Schreibweise unserer Handschrift ist also noch sehr verwirrt
und unsicher. Die orthographische Verwilderung der Merovingerzeit
ist noch stark vorhanden. Die Assimilation der Präpositionen und der
Konsonanten ist sehr selten vollzogen (adgrediar, adtentius, conloquiis,
inluminare, inrationabilis, obproprium, subplicium usw.). Dazu kom-
men noch bekannte Verwechslungen :

ae für e: aegi, aedita, laegibus etc.
e für ae: abundantie, inlesus, sepe etc.
e caudata für e: esset etc.
oe für ae: doemon, poene etc.
oe für e: ooedit etc.
e für oe: cepi, merorem etc.
Daß ci für ti und ti für ci gebraucht werden, braucht kaum bemerkt

zu werden.

Wenden wir uns nun der Frage zu, wo denn die Schrift-
h e i m a t des Codex zu suchen sei, nachdem wir schon als dessen
Bibliotheksheimat Disentis angesehen haben. Es lassen sich in der
Tat sehr viele Eigentümlichkeiten der Orthographie mit denen der
rätoromanischen Urkunden des 8.—10. Jh. vergleichen. Urkunden sind
aber viel besser geeignet, Eigentümlichkeiten der Volkssprache auch
im Latein durchschimmern zu lassen, als die Abschrift eines Codex,
auch wenn nach Diktat gearbeitet wurde. Es ist auch fast unmöglich,
zu entscheiden, was der Vorlage und was dem Abschreiber zuzurech-
nen ist. Viele Eigentümlichkeiten waren auch schon den vulgären und
spätlateinischen Schriftdenkmälern eigen, z. B. Vertauschimg von e
und i, u und o, Unterlassen der Aspiration usw.H Dazu kommt, daß
wir über das mittelalterliche Latein noch nicht genügend unterrichtet
sind. Erst für Irland und Spanien scheinen sichere Anhaltspunkte im
Latein dieser Territorien erkannt worden zu seinU Herr Dr. Robert
von Planta, der Verfasser jener tiefschürfenden philologischen Arbeit
über die rätoromanischen Urkunden des 8.—10. Jh. hatte die Güte,

w Bourriez Ed., Eléments de Linguistique Romane. Paris 1923

p. 42—51. Strecker K., Einführung in das Mittellatein. Berlin 1929. S. 23.

15 Traube L., Vorlesungen und Abhandlungen ed. F. Boll. II. Ein-
leitung in die lat. Philologie des Mittelalters. München 1911. S. 59,62.
Lehmann P., Aufgaben und Anregungen der lat. Philologie des Mittel-
alters. Münchener Sitzungsberichte 1918. Abhandl. 8. S. 35—39.



170 Die Anfänge des Klosters Disentis

unsere orthographischen Eigentümlichkeiten zu durchgehen, fand aber
kein Merkmal, das den Codex speziell dem rätischen Territorium zu-
weistis. Hingegen spreche nicht dagegen, daß sc für s: seit (sil), sc
für ss : abrupiscet, ss für sc : incressit stehe. Deutschem Einfluß wies
er zu: b für p: rabido, p für b: plasphemarent, c für g: auementum.

Aus dieser Verwechslung der Tenues und der Mediae, die auf
germanischen Einfluß hindeutet, hat man ja auch für das älteste räto-
romanische Dokument aus dem 12. Jh. geschlossen, daß es nicht aus
einem rein romanischen Gebiete komme, sondern aus einer Gegend,
die schon deutschem Einflüsse erschlossen wariL Jedenfalls wäre dieser
Grund auch für Disentis nicht negativ auszuwerten, denn seine Mönchs-
liste zeigt ja für Mitte des 9. Jh. schon zur Hälfte germanische
Namenis.

Auch paläographische Gründe sprechen nicht gegen das

rätische Territorium der alamannischen Schreib-
provinz. Sowohl aus der Bücherschrift derjenigen Codices, welche
etwa 770—850 geschrieben, teilweise sicher, teilweise wahrscheinlich
Rätien als Schriftheimat haben, wie auch aus den Urkunden des räti-
sehen Gebietes läßt sich eine auffallende Schriftverwilderung fest-
stellen. Bei den letzteren tritt dies besonders im Vergleiche zu den
gleichzeitigen St. Galler Urkunden zutage. Die rätischen Schreiber
waren stark konservativ, hatten nicht so große Fühlung mit der karo-
lingischen Renaissance, die für philologischen Sinn wie für schöne
Schriftentwicklung so aufgeschlossen waris. In unserer Handschrift
findet sich nicht die .abgezirkelte Minuskel der Reichenauer Schreib-
schule und ebensowenig das Latein der St. Galler Gelehrten. Die früh-
karolingischen Seiten offenbaren stark persönlichen Zug. Auf das
rätische Territorium weist das t mit ganz nach vorn gebeugtem
Schulterstrich, der dem Buchstaben fast die Form eines a gibt und ge-
rade für das um die Wende des 8. zum 9. Jh. in Rätien entstandene
Schrifttum charakteristisch i.st'-o. Es ist auch bemerkenswert, daß sich
in fast allen, wenn nicht in allen rätischen Handschriften insulare
Kürzungen und teilweise auch angelsächsische Ornamentik findet. Die

iß Mitteilung vom 5. Febr. 1930.

il Gartner Th., Handbuch der rätoromanischen Sprache und Lite-
ratur. Halle 1900. S. 278. Vgl. Planta 64—70.

is Sang. 63—65. Zur gleichen Zeit weist das Kloster Pfävers einen
überwiegend romanischen Namencharakter auf. Sang. 71—72.

19 Helbok 47—48.
20 In unserm Codex ff. 4 v (Zusatz), 13 r, 86 r, 97 r, 102 r, 103 r,

105 r, 142 v, 145 r, 163 r; dazu P. A. Manser, Spicilegium Palimpsesto-
rum. vol. I. Cod. Sang. 193. Beuron 1903. S. 7—8. P. A. Dold, Pro-
plietentexte in Vulgataübersetzung. BeuroUer Texte und Arbeiten.
I. Abt. 1/2 (1917) p. XVII—XVIII. Durrer 14-16, 29-34, 65—67.

Mohlberg Einl. 87—101.



Die Anfänge des Klosters Disentis 171

in dem Bodenseekreis' (St. Gallen, Reichenau, Konstanz) geschriebenen
Handschriften weichen in ihren Kürzungen von den rätischen ab^i.

Nach allem zu schließen, darf daher gesagt werden, die Hand-
schrift gehört wahrscheinlich auch ins rätische Territorium, und nichts
würde dagegen sprechen, in Disentis wie die Bibliotheksheimat so auch
die Schriftheimat zu erblicken. Doch lassen sich eben für ein Kloster,
dessen Scriptorium wohl die näheren klösterlich-liturgischen Zwecke
nicht viel überschritt--, infolge Mangel an Vergleichungsmaterial so-
zusagen keine weiteren positiven Gründe geltend machen.

21 Freundl. Mitt. von Dr. A. Bruckner, Berlin-St. Gallen (18. X.
1929 und 27. XI. 1929), der insbesondere die Abkürzungen aller räti-
sehen Hs. eingehend studiert hat und seine Ergebnisse demnächst ver-
öffentlichen wird. Er nimmt für unsere Hs. die Zeit von 830—845 in
Anspruch und weist sie nach Duktus, Buchstaben und Orthographie
ebenfalls nach Rätien. Weiteres über die noch nicht abgeklärte Frage
der sog. rätischen Schrift siehe Löffler K., Die St. Galler Schreib-
schule in der zweiten Hälfte des 8. Jh. Palaeographia latina ed. Lind-
say W. M., Part VI (1929) S. 19—22. St. Andrews University Publica-
tions XXVIII. Oxford 1929.

22 Mohlberg 1. c. p. XCI lokalisiert Cod. Sang. 108 aus dem 8. Jh. :

Ihre Heimat liegt nicht südlicher als Verona, nicht nördlicher als Chur-
rätien. In Rätien könnte die Hs. leicht aus Disentis sein, hier waren
Romanen in Oberzahl. Wie P. Anselm Manser, Beuron, auf den diese

Lokalisierung zurückgeht, gütigst mitteilt (29. X. 1929), nahm er für
Sang. 227 und 108 nur darum Disentis in Erwägung, weil diese Co-
dices nach Schriftgattung und Lautbild rätisch zu sein schienen, aber
noch einen Anflug von irischem Gepräge aufwiesen. Irischer Einfluß
ist aber im ganzen rätischen Territorium nachzuweisen, und die Tra-
dition, welche Disentis ins 7. Jh. neben St. Gallen stellt, ist, wie wir
sahen, hinfällig. Ober Cod. Sang. 108 vgl. Löffler 1. c. S. 47.



172 Die Anfänge des Klosters Disentis

4. Chronologische Übersicht und Ähteliste.

c. 7.20 Märtyrer Placidus und Einsiedler Sigisbert. Ka-
pitel IV.

c. 750 Klostergründung. Ursicinus episcopus. L. C. Aug.
60, 3.

765 Testament des Bischofs Tello von Chur. Exkurs 1.

c. 810 Agnellus abbas. L. C. Aug. 62, 21. Verbrüderung mit
Reichenau, 71 lebende und 93 verstorbene Mönche.

846 Verbrüderung mit St. Gallen. L. C. Sang. 63—65. 120 bis
150 Mönche.

c. 880 Prestantius abbas. L. C. Fab. 71, 4. Verbrüderung
mit Pfävers. 63 Mönche.

c. 940 Sarazeneneinfall. Zeitgrenzen 936—952. Kapitel III.
-960-976- Victor ab bas. L. C. Fab. 144, 23. MG DD 1, 286

nr. 208. II. 1, 147 nr. 131.

960 Otto I. schenkt die Kirche zu Pfäffikon und den Kloster-
hof zu Ems und verleiht das Wahlrecht. MG DD 1, 286

nr. 208.

965 Otto I. benützt den Lukmanier, c. 6. Jan. MG SS 3, 142.

965 Otto I. schenkt seinen Eigenhof Pfäffikon samt Zubehör.
MG DD 1, 400 nr. 285.

976 Otto II. bestätigt das Wahlrecht und die Höfe in Pfäffikon
und Ems. MG DD II 1, 147 nr. 131.

—993— Erchenbertus abbas. MG DD II 2, 527 nr. 116.

993 Otto III. bestätigt den Besitzstand und das Wahlrecht. MG

DD II 2, 527 nr. 116.

c. 1000 Otker abbas, von Einsiedeln postuliert. MG NN 1,363.
JSG 10, 351 (1885). QSG 13, 209 (1893) Bundi ed. De-

curtins 26.

c. 1000 Adaigott Abt, von Einsiedeln postuliert. QSG 13, 208

(1893) Bundi ed. Decurtins 26.



Die Anfänge des Klosters Disentis 173

Register.
a

Abegg E. 132.

Abel-Simson 143.

Adalbero Abt 94, 95.

Adalpero Bischof 34, 35, 95.

Adelheid, Gem. Ottos I. 147, 149,
150.

Aebischer Paul 43.

Airolo 128, 129.

Alamannen 50, 51, 53, 56, 69, 130.

Album Desertinense 9, 32, 55.

Alevin 158.

Ammianus Marcellinus 129—130.

Ampulla 84.

Apollinaris Sidonius 130.

A Porta P. Aug 76, 102.

Arbenz E. 22.

Atto von Vercelli 136.

Augsburg 34, 60, 95.

Ausgrabungen — siehe Disentis
(Kirchen) und Prähistorische
Funde.

Avaren 64, 96—98, 156.

B

Baldauf O. 52, 145, 146, 160.

Bannister E. M. 119.

Basel 34, 68, 95.

Kanoniker: Adalpero 34. Cote-
preht 34. Thiotcar 34.

Bischöfe: Adalpero 31. Balde-
bert 68.

Bases 86.

Bellinzona 128, 129, 130, 134—
136.

Benedikt Hl. 52, 55, 78.

Fest 111, 114.

Regel 16, 160.
Benedikt V. Papst 138, 139.

Benedikt von Aniane 147, 151.

Bergell 146.

Berger Fried. 130.

Berbère U. 11, 28, 31, 78, 79.

Bernhardin 129, 130, 136—137,
140.

Beyerle Frz 27.

Beyerle K. 24, 67, 68.

Bianchi Pietro 128, 130.
Biasca 128, 134—136.
Birkler P. Fintan 99, 105.

Biscaro G. 142.

Blenio 134—136.
Bobbio Kl. 21, 22, 58, 62, 65, 133,

134, 167, 168, 182.

Bock Fr. 86.

Bourciez Ed. 169.

Brackmann A. 9, 72, 145.

Braun Josef 80, 81, 82, 83, 86,
103.

Bregenz 124, 125.
Brenner 144.

Brescia Kl. 69, 73—74.
Breßlau H. 139.

Breysig Th. 141.

Brigels 62, 74.

Brixen Kl. u. Bischöfe 15, 61, 69,
73, 102, 105, 109, 140, 145.

Bruckner A. 171.

Bruckner W. 36—41, 56, 60, 69.

Brugger Joh. Abt 101, 164.

Brunner-Schwerin 145.

Bullinger Heinrich 111.

Bundi Jacob Abt 17, 94, 97, 101,
119, 125, 139, 141, 154, 156,
172.

Burkhard Herzog 147.

Bursa 107.

Büchi Albert 8.

Büdinger-Grunauer 111, 112.

C

Cahannes Jöh. 9, 87, 143.

Campell Ulrich 78, 95, 97, 98,

119, 154, 156.

Capsae 83.



174 Die Anfänge des Klosters Disentis

Caro G. 159.

Cartellieri A. 163.

Castelmur A. v. 17, 72, 112, 157,
158 ; siehe auch Placidus und

Sigisbert: Passio.
Casula 80, 87, 107.

Cattaneo R. 128.

Ceneda (Friaul) 74.

Charroux Kl. 60.

Chiemsee Kl. 15.

Christentum — siehe Namen,
christliche.

Chrysostomus hl. 43.

Chur 17, 19, 34, 51, 57, 61, 65,
72, 74, 75, 88, 91, 92, 94, 95,
127, 129-138, 158, 159, 167.

— Bischöfe: Constantius 17, 120,
133. Harlbert 146. Peter 95.

Remedius 120. Tello s.v.Victor
145. Waldo 91.

— Rätisches Museum : 63, 129.

Victor Präses und Victoriden
S. V.

Cingulum 81.

Circuli 85.

Cividale 58, 75, 93, 105.

Claus H., 143, 149.

Clavades Kl. 135.

Clavus 106, 107.

Clemen P. 74.

Clementis Recognitiones 162—171.

Clofheim 146.

Cluni 89, 151.

Cola 84.

Como 134—135, 138.

Corbie Kl. 20.

Coronae 85.

Cruces 84.

Curti P. N. 65, 74—75, 101, 142,
164.

D

Dalmatica 80—81.
Decurtins C. — siehe Bundi.
Dehio G. 105, 106.

Dekan d. Kl. 27, 36, 40.

Delehaye H. 114, 115.

Diakone 29-31, 79—81.

Dionysius hl. 117.

Disentis.
Brände d. Kl. 8, 87, 89—98, 99,

101, 109.

Brevier (Cod. Sang. 403) 11./12.
Jh. 17, 82, 89, 99, 101, 114-
117, 125.

Codices 86-88, 161-171.
Eigenkloster kgl. 144—146, 150.

Gemeinde 62, 145.

Kirchen: St. Martin: 28, 64—66,
74—75, 83, 92, 93, 101, 102,

103, 138, 145, 153, 160. — St.

Maria: 64—66, 72, 74—75, 93,

139, 141, 145, 160.—St. Petrus:
64—65, 75, 93, 160. — Krypta
kl. 101—105, 109. — Kapelle d.

hl. Placidus 107.

Knechte, Kolonisatorenfamilien etc.

13, 19, 20, 31, 32, 52, 54,

56, 160. Aba, Adeldrud, Albker,
Ape, Aribret, Ata, Egnihsint,
Engila, Hcadelac Himo,
Kerolt, Kerpret, Liutker, Nand-
hart, Notburt, Palaco Pe-

retleif, Rihodila, Ruodhart, See-

bruc, Sperendeis, Walafrit, Wa-

nig, Werinburg, Wirant.
Name 13, 18, 62-63.
Patrozinien 64—66, 72, 132, 160.

Prähistorische Funde 62—64, 95

—96.

Proprium Sanctorum 17, 115.

Wahlrecht freies 143, 144, 147—

150, 172.

Wappen (resp. Hauszeichen) 164.

Mönche c. 750 bis c. 1000. Spä-

tere Äbte und Mönche siehe

unter ihrem Namen. Adalbald
37. Adalchix 39, 56. Adalgott
Abt 154, 172. Ado 39, 56. Adpo



Die Anfänge des Klosters Disentis 175

37, 48. Agimo 40, 56. Agnellus
Abt 13, 14, 15, 18, 24, 38, 44,
45, 172. Agnellus 37, 44, 45.

Alboin 41, 56. Aldebertus 41.

Alexander 39, 45. Alto 39, 56.

Altolf 40. Amantius 37, 45.

Amator 37, 38, 45. Andreas 40,
45. Anl(e)ianus 39, 40, 41, 48.

Ascaricus 41. Audoald 38. Aule-
rius 39, 48. Aure(i)iianus 37

38, 41, 44, 45, 59, 61.

Aure(i)lius 37, 38, 44, 45, 61.

Avitus 41, 45. Azo 40, 56.

Baldo 37, 56. Basilius 37, 39,
45, 61. Bassanus 38, 48. Bera-
rius 37, 45. Beremot 38. Besa-
rius 37. Bono 40, 45. Castorius
38, 45. Canzonus 37. Cazoin
38. Christianus 41, 44, 45. Clan-
dius 41, 44, 45. Columbus 41,
45. Constantinus 38, 41, 44, 45.

Criscentinus 38, 44, 45. Cunzo
39. Dicentius 38, 44, 45. Do-
m(i)nicus 38, 39, 40, 41, 44,

45, 59. Donatus 39, 44, 45.

Eberwin 40. Ebroinus 41. Egil-
hof 39. Erchenbert Abt 150,
172. Ermenholfus 39, 40. Even-
tius 40, 41, 44-, Exuperius 39,
44. 160. Faustinianus 37, 61.

Florentius 37, 38, 44. Fontegia-
nus 37. Fonteianus 41. Fontia-
nus 40. Furtunio 38, 44. Gau-
dentianus 41, 46 Ghcribald41.
Glaudian (Claudianus) 38, 44,
45. Gontio 37, 160. Gundoinus
31, 42. Hartpret 39. Heberuin
39. Heimo 39. Honoratus 38, 39,
44, 59, 182. Innocentius 37, 44,
46. Johannes 39, 44, 46. Ipo-
litus 38, 44, 182. Italicus 36, 48,
60. Julianus 38, 44, 46. Justi-
nianus 39, 44, 46. Justinus 41,
46. Jûstus 36, 44, 46, 60, 61.

Kerloch 40. Laurentius 37, 38,
44, 46. Leo 39, 46. Lid(t)orius

37, 38, 40, 41, 46, 59, 160.

Liontius 37, 39, 44, 46, 59, 61.

Liutolt 40, Liuzo 40, 56. Lu-
butio 37, 41, 159—160. Lupicinus
36, 37, 39, 41, 46, 59, 160. Lupus
36, 37, 38, 39, 44, 46, 59, 61,
160. Madarius 38, 48. Madulf
42. Maginbert 36, 60. Magirin
39. Mailo 38. Maio 37, 56. Mai-
rarus 38. Maiulf 41. Marinus
37, 39, 4-4, 46. Martinianus 37,
44, 46. Martinus 39, 46, 65.

Maurentius 38, 40, 46. Maxan-
tius 39, 46. Merolt 39. Monta-
narius 37, 38, 4-8. Nanzo 39.

Nato 41. Natto 39. Nennus 39.

Offo 41. 01i(e)nus 36, 48, 60.

Orsatius siehe Ursatius. Orsici-
nus siehe Ursicinus. Orsitinus
siehe Ursicinus. Othere 40. 0t-
ker Abt 154, 172. Pannonius 37,
48, 61. Parchuaiis 39. Pasca-
cinus 38, 46. Paulinus 36, 44,

46, 60, 61. Paulus 15, 38, 46.

Pernhart 40, 56. Petrus 31, 42,
46, 65. Petto 37, 39. Pientius
38, 44, 46. Pintio 37. Pippo 38.

Pozenus 41. Prestantius Abt

25-29, 32, 34, 35, 40, 48, 172.

Prestantius 37, 38, 41, 48, 160.

Priiectus (Projectus) 37, 41, 44,
46. Prob(v)ianus 37, 44, 46.

Purchard 28, 39, 56. Recho 25,
29, 31, 40, 56. Redetianus 41.

Reginger 40. Remedius 38, 46.

Revog(c)atus 39, 46. Richinzo
24, 39, 40. Rodoin 37. Rothka-
rius 41. Rotpert 38. Rottarius
37, 39, 56. Rotto 41. Rugo 40.

Rusticus 38, 44, 46, 159. Sana-
tissimus 38, 48. Sandulf 42.

Scalcho 39, 56. Secundinus 41,
47. Seffo 41. Sigifrid 38. Si(o)l-
vanus 37, 39, 40, 41, 14, 47, 59,
160. Sorenlius 37. Stargolf 40.

Stefan 39, 40, 47. Stradarius



176 Die Anfänge des Klosters Disentis

39, 48. Subo 36, 37, 56, 60.

Sugo 41, 56. Taudorus 37, 38.

Teudor 41. Theodor 39, 44, 47.

Theotpert 38. T(h)euderus 37,
38. Thib(p)erius 39, 48. Thiet-
mar 40. Thiezo 40. Thr(i)uso
39. 40. U(0)rsatius 38, 39, 41,
47. Ursicinus Bischof 13—19, 36,
47, 52, 59, 108, 125, 126, 127,
139, 152, 156, 172. U(o)rsic(t)i-
nus 38, 39, 40—42, 44, 47, 59,
159. Ursus 37, 38, 41, 44, 47,
61. Valentianus 38. Valentio 15,

37, 38, 44, 47. Valerianus 37,
44, 47. Valerius 38—41, 44,
47, 59, 160. Valesianus 39, 48.

Victor Abt 32, 47, 52, 59, 94,
110, 138, 147, 149, 150, 153,
172. Victor 31, 37—39, 42, 44,
47. Vigilius 37—40, 44, 47, 59.

Vincentius 38, 41, 44, 182. Vitali-
nus 38, 44, 47. Vitalio 15, 38, 44,
48. Vitalis 38, 44, 47. Viventius
37, 38, 47, 159. Wago 36, 52,
56, 60, 153. Wald(e)rammus 38,
40. Waltkhis 42. Wansso 40.

Willibiric 40. Winito 37. Wol-
verat 39. Wordann 39, 40.

Ymmo 39. Zino (Zeno) 23, 40,
47.

Disla 63—64, 95—96, 182.

Divisio Karls d. Gr. 19, 20, 51, 52,
53, 54, 92, 104, 134, 145.

Dold P. Alban 164, 170.

Dopseh A. 82, 88.

Doyé F. 48.

Dreves G. M. 118.

Duhn F. v. 131.

Durrer R. 49, 59, 60, 61, 66, 74—
75, 105, 106, 121, 128, 139, 158,
159, 170.

Dümmler E. 91, 97, 137, 138, 144.

E
Ebersind Abt 16, 67.

Ebner A. 11, 14, 20.

Egli E. 50, 119.

Egli J. 122, 124.

Ehrismann G. 123.

Eichhorn P. Ambros 21, 35, 64,
76, 77, 85, 87, 88, 95, 99, 101,
102, 107, 115, 120, 121, 141,
143, 157.

Einsiedeln Kl. 126, 136, 151, 154,
156, 172. — Handschriften: 77,
87, 99, 113, 121, 162-171 über:
R(enaug 91 ; Cod. Einsidl. 264,
Cod. Sang. 459, Cod. Einsidl.
758, 760—762. — Meginrat hl.
126, 154. — Steinegger P. Fin-
tan 99.

Ekkehard IV. 90, 91, 110, 122-
125, 147, 148, 154, 156.

Elfenbeinskulpturen 105—106, 109.

Ellwangen Kl. 34.

Eleutherius hl. 117.

Emmeran Bischof 16.

Ems 71, 147, 149, 172.

Entfelden 148.

Erben-Schmitz 158.

Erhard Bischof 16.

Erstein 148.

Ettenheim Kl. 23, 57.

Evangelien 87—88.

Ezechiel, Homilie über 161.

F
Facieterculi 86.

Faido 128.

Farner O. 65—66, 145, 160.

Felix und Regula Hl. 116—117.

Feuchtwangen Kl. 15.

Fink Hans 65-66, 145.

Fink W. 20, 32.

Finsterwalder P. W. 66.

Flavigny Kl. 57.

Flims 71.

Flodoard 89-93, 110.

Flugi Bischof von Chur 17.

Foerster H. Ph. 8.

Förstemann E. 19—20, 36—42, 56,

108.



Die Anfänge des Klosters Disentis 177

Fogolari G. 75.

Fontaines Kl. 64.

Franken 56, 60, 130.

Freisingen Kl. 60.

Friederich J. 80.

Friedrich I. K. 17, 140, 142.

Fulda Kl. 14, 28, 60.

G

Gallus hl. 122—126.
Garber J. 28, 74.

Gartner Th. 58, 170.

Gengenbach Kl. 22-28, 57. —
Äbte: Alframnus 22. Emilo 22.

Germund 22.

Genua 59.

Germanisation 19, 20, 50—54, 153.

Geßler E. A. 96.

Giry A. 54, 94.

Gisi W. 142.

Grimald Abt 21.

Glocken 85-86.
Gmür M. 71.

Goldast Melchior 24.

Goldschmidt Adolph 105, 106, 109.

Gorze Kl. 57.

Goswin P. 17, 92.

Gotthard 128, 130—132.
Gottlieb Th. 87.

Gougaud L. 107.

Gregor d. Gr. Homilie 161.

Gregor von Tours 129, 130.

Großer St. Bernhard 133, 142, 143.

Gruoh 52, 55, 59-62, 64, 71, 72,
74, 129, 130, 132, 133, 136.

Gübler Th. 127, 129.

Günther H. 117.

H

Hahn H. 141.

Harnack A. 162.
Hartmann L. M. 56, 75, 133.
Hauck A. 16, 17, 55, 59, 67, 68,

88, 107, 108, 123, 126, 148, 151.

Haupt A. 74.

Hecht Jos. 16, 103, 160.

Heer G. 116.

Heierli J. 62, 129.

Heinrich II. K. "139, 140, 145,
150.

Heintze W. 162.

Helhok A. 158, 159, 170.

Henggeier R. 33.

Henzen W. 56.

Hermann der Lahme 67, 98.

Hildibald Bischof 150.

Hirsch Hans 135.

Höhlen 96.

Hoffmann Augustin Abt 163.

Hoffmann E. 31.

Holder A. 162.

Homilie von Gregor d. Gr. 161.

Hoppeler R. 132, 148.

Hruodgang Bischof 16.

Hunnen 95, 97—98, 156.

Huonder J. 62—64.

I
lecker G. 16, 66, 68, 141.

Jecklin J. 133.

Ilanz siehe Gruob.
Immunität 148, 150.

Iren 64, 65, 85, 97, 107, 108, 152,
167, 169—171.

Jud J. 36, 37, 38, 40, 42, 43, 48,
49, 59, 61.

Jumièges Kl. 14.

Juvalt W. v. 92, 95, 119.

K
Kälin P. Frz 129.

Kalendare 87, 110-115.
Kandelaber 86.

Karl der Dicke 144.

Karl d. Gr. 70-71, 80, 89, 97,

106, 133, 134, 139, 142—144,
147, 156.

Karlmann 141.

Karl Martell 139—141, 156.

12



178 Die Anfänge des Klosters Disentis

Karolingische Schrift 162—171.
Katz Joh. v. 163.

Katzis Kl. 50.

Kehr P. Fr. 73, 135.

Kelche 78, 88.

Kempten Kl. 112, 113.

Kiem P. M. 113.

Klingenmünster Kl. 23, 60.

Kolumban hl. 123-125, 132, 152,
154, 156; siehe auch Iren.

Köpke-Dümmler 91, 137, 138, 146,
148.

Königsfelden 148.

Konstanz 71, 142, 155, 171.

Kraisdorf 149.

Krusch Br. 107, 120.

Kühler A. 41, 62-63, 64.

L

Ladir 23, 52, 71.

Laienbrüder 31.

Langobarden 133, 136 ; siehe Na-
men.

Langres 60.

Latour Ch. 64.

Lehmann P. 66, 87, 88, 162, 168.

169, 182.

Lex Romana Curiensis 158.

Leprosen 100, 109.

Leventina 128.

Levison 67, 107.

Ligerz Heinrich v. 163.

Lindenschmitt L. 96.

Lindisfarne Kl. 65.

Lindsay W. M. 166.

Liturgische Kleider 79—86.
Livate Kl. 135.

Livius 88.

Locarno 134, 140.

Löffler K. 171.

Lombardei 43-47, 56, 60, 69—70,
73-74, 75, 92, 93, 127, 128,

133-136, 159.

Lorsch Kl. 16, 34, 60.

Lothar K. 144.

Ludiano 128.

Lütolf AI. 116.

Lukmanier 50, 53, 64, 92, 95, 127

—156, 172.

Luschin A. 133.

Luxeuil Kl. 64, 65, 108, 122.

Lyon Kl. 60-61.

M

Mabillon Joh. 75-78, 85, 94, 98,
107, 125, 157.

Magnus hl. 123, 124, 125, 154.

Mals (Kirche) 28, 83, 93.

Malvaglia 128, 129.

Manser P. A. 170, 171.

Martin P. E. 78, 92, 97, 98, 116,

120, 122, 123, 125.

Martyrologien 110, 111, 112—114.
Màssino Kl. 135.

Mattsee Kl. 60.

Mayer E. 52, 75, 158, 159.

Mayer J. G. 68, 92, 146.

Medels 62, 145.

Meginrat 126, 154.

Meier P. G. 163.

Merolt Mönch 13.

Mesikon 148.

Messe hl. 21, 78—80, 83—85, 93
—94.

Metten Kl. 16, 19-20.
Meyer G. v. Knonau 16, 90, 120,

123, 124, 141.

Meyer Karl 136, 139.

Meyer-Lübke W. 41, 43, 53.

Misox 136—137.

Mohlberg K. 65, 158, 167, 170,
Molinier E. 167.

Molitor R. 11.

Mommsen E. 128.

Mondsee Kl. 15.

Mont Cenis 133, 141.

Monte Cenere 136—138.
Monteverde Kl. 14, 60—61.
Morin D. G. 113, 116.

Mühlbacher E. 142.



Die Anfänge des Klosters Disentis 179

Müller Josef 33.

Münster im Kt. Grbd. — siehe
Tuberis.

Müstail Kl. 63, 75.

Munding E. 21, 114.

Muoth J. C. 62, 45, 117.

Murbach Kl. 67, 68, 73.

Muri Kl. 113.

Mustair Kl. 63.

N
Namen : alamannische 56, 59, 60 ;

christliche 43 -48, 53; fränki-
sehe 56, 60 ; frühmittelalter-
liehe 48, germanische 49—57,
159 ; irische 55, 108 ; Kloster-
namen 54—55 ; langobardische
56, 60—61, 69—70; oberitalie-
nische 43—44; ostgotische 56;
romanische 42—49, 159 ; römi-
sehe 42—43, 48; Taufnamen
54—55 ; westgotische 68.

Namen und Nationalität 53—54.
Nied Ed. 44, 55.
Niederaltaich Kl. 16, 67, 68.

Nogara B. 43—44.
Nonantula Kl. 15, 22, 58—61, 69

—70, 73.

Novalese Kl. 15, 90, 133.

O

Oberalp 50, 64, 92, 131, 132.

Obersaxen 74.
Oechsli W. 62, 129.

Oehlmann E. 136, 142, 144.

Oelsner L. 141.

Olivone 60, 128.

Omlin P. E. 89.

Onomastica lat. 36.

Othmar S. 16, 53, 65, 69, 99, 103,

109,. 120, 125, 126.

Otte-Wernicke 84, 103.

Otto I. K. 136-148, 149, 150, 153,
156, 172.

Otto II. K. 143, 148-150, 172.

Otto III. K. 143, 150, 172.

P
Pässe rätische 91, 110.

Pallioli 86.

Pallium 107.

Patenen 78, 88.

Paris 57, 98, 117, 125, 157.

Paulus Diaconus 60, 98.

Peschiera 133.

Pest 137-139, 153.

Pfäffikon (Kt. Zürich) 147, 148,
149, 172.

Pfävers. Kloster und sein Verbrü-
derungsbuch 12—14, 16, 22—
35, 50-54, 58-62, 65, 67-73,
87—89, 94—95, 120, 132, 134,
135, 140, 145, 146, 148, 152,
154, 162, 170, 172.

— Äbte : Adalbert 67 ; Adalbert
Bischof 67, 68 ; Anastasius 67,

68; Bercautius 67, 68; Crespio
67, 68, 70, 71; Gibba 67, 68;
Hartmann 32, 33 ; Lupicinus
67, 68 ; Marcianus 67 ; Ogo 32,
33 ; Pruning 32, 33 ; Bichard
32, 33 ; Vincentius 67, 68.

— Klosterpersonal, Kolonisatoren-
familien 32.

— Liber aureus 33.

— Necrologium 33.

Piper P. 12, 22, 23, 24, 30, 33, 35,
36, 69, 71, 134.

Pippin 140, 141.

Pirmin hl. 16, 17, 65, 66, 67, 68,
139, 141, 152.

Placidus und Sigisbert 66, 82, 97,

99-127, 139, 151, 152, 156,
172.

— Hymnus 9, 110, 118—119, 122,
126.

— Kaiendare (Fest) 110-115, 126.

— Kapelle 107.

— Namen 108, 126.

— Passio (13. s.) 9, 15, 17, 66,
94. 97, 101, 107, 110, 113, 115

-117, 119, 120, 125, 138-140,
154, 156, 157.



180 Die Anfänge des Klosters Disentis

(Placidus und Sigisbert:)
— Sarkophag 76—77, 82, 88, 99

—110, 117, 126.

— Translatio 115.

Planta P. C. 51, 52, 157, 159, 160.

Planta Robert v. 37, 38, 40, 41,
42, 43, 44, 48, 49, 50, 51, 53,
57, 59, 63, 157, 169.

Poeschel E. 96.

Pöschl A. 149.

Poole Reginald 137.

Porter A. K. 74, 93.

Pott A. F. 41.

Prähistorische Funde 62—61, 95
—96.

Präpositus 36.

Priester, Zahl der 29—31, 78—80.
Profeßlisten 24.

Profeßordnung 29—30.
Prou M. 74.

Prüm Kl. 28.

Pult C. 51, 53, 58.

Purtscher Frid. 62, 64, 71, 145, 161.

R
Rahn J. R. 74, 93, 103, 104.

Rätische Schrift 170—171.

Ratpert 122, 123, 135, 142, 155.

Rauchfässer 85.

Rebais Kl. 61.

Regensburg 57.

Reichenau Kloster und sein Ver-
brüderungsbuch 11—20, 21, 24,
27—31, 35, 52-54, 57—62, 65

—66, 69, 72, 106, 108, 113, 114,
119, 126, 132, 135, 138, 139,
141, 148, 151, 152, 154, 157,
162, 168, 170, 171, 172.

Reichsurbar von c. 831 51, 52, 71,
140, 146.

Reiners Heribert 106.

Reinhard R. 127.

Retlberg F. W. 18.

Rheinau Kl. 12, 112, 113.

Rom 118—119, 133, 135, 136, —
Bibtl. Vaticana 118—119.

Römer 42, 49, 128—132, 159.

Römische Urkunde 159.

Rupert Bischof 16, 123, 154.

Ruschein 52, 71.

Russeinertobel 62—64, 74.

Rusticus hl. 117.

S

Sagens 64, 74, 132.

Salis L. R. v. 159.

Salomon von Konstanz Bischof 94.

Salzburg St. Peter Kl. 16, 58—59,
61. — Gegend 57.

Sanlifaller Leo 102.

Sarazenen 66, 82, 89—98, 101, 109,
110, 111, 139, 145, 146, 147,
152, 153, 154, 156, 172.

Schienen Kl. 21, 23.
Schlans 62, 74.
Sehmucki Joh. 96.

Schneider Fedor 75, 131, 132, 136.

Schnürer G. 8, 11, 31, 83, 108,
120.

Schönfeld M. 37, 41, 56, 59, 108.

Schubert H. v. 20, 55.

Schuhmacher P. Ad. — siehe AI-
bum Desertinense.

Schulte Aloys 23, 57, 127, 129,
131.

Schupfer Fr. 157, 159.

Schuttern Kl. 57.

Schwarzach Kl. 57.

Seelig Fried. 146.

Seplimer 72, 130.

Sermione Kl. 133.

Seih 52, 71.

Sickel Th. 95.

Sidler P. W. 23, 30, 70, 71.

Sigillus 84.

Sigisbert — siehe Placidus.
Simonet .f. 50.

Simonsfeld H. 142.

Sollerius P. Joh. Bapt. 121.

Somvix 62, 64.

Sozin Adolf 55, 94.



Die Anfänge des Klosters Disentis 181

Spescha P. Placidus 88, 98, 99,
100.

Sprecher A. v. 52.

Sprecher Jak. Ulr. v. 88.

Sprecher J. Andreas v.; 88.

St. Bertin Kl. 28.

St. Denis Kl. 28, 57, 117.

St. Gallen Kloster und sein Ver-
brüderungsbueh 12—14, 16, 20

—28, 35, 55, 58, 60-61, 64—
65, 70, 79, 89-90, 94-95, 99,
103, 120, 122-126, 135, 138,

140, 141, 144, 148, 151, 154,
155, 157, 160, 161, 164, 170,
171, 172.

St. Germain-des-Prés Kl. 28, 57,
159.

St. Leonhard Kl. 126.

St. Maurice Kl. 90, 92.

St. Michael Kl. 60.

St. Riquier Kl. 28.

Stadler J. E. 48.

Stähelin Felix 49, 131.

Steffens Frz 8, 32, 88, 119, 158,

161, 162, 167.

Steinacker H. 158, 159.

Steindorff E. 95.

Steinegger f. Fintan 99.

Stengel Ed. E. 72, 144, 150.

Stipplin P. Chrys. 121.

Strecker K. 169.

Stöcklin Aug. Abt 32, 34, 77, 94,

95, 100.

Stola 81.

Stückelberg E. A. 10, 74, 75, 92,
93, 101, 107, 113, 115, 138,
167.

Stutz M. 51, 52, 71, 79, 92, 104,

134, 145, 146.

Subdiakone 29—31, 79—81.
Sursassiala 62, 145, 160.

Sutsassiala 62.

Synopsis 9, 32, 94, 95, 98, 107,

125, 139, 140, 141, 142, 144,

154, 156.

T

Tabulae altaris 83.

Tägernau 148.

Tavetsch 62, 145.

Tello von Chur 10, 17, 18, 19, 49,

51, 62, 64, 66, 68, 72, 74, 75,
78, 89, 119, 120, 121, 132, 138,

145, 152, 156, 157—161, 172.

Teuffei W. S. 88.

Theophanu 149.

Thüring Abt 88, 163.

Tonsur 107, 108.

Totenoffiziura 21.

Traube L. 88, 167, 169.

Truns 62, 63, 74, 100.

Tschudy Ägid. 29, 52, 146.

Tub(v)erasca — siehe Gruob.
Tuberis (Münster) Kl. 13, 22—23,

28, 30-31, 50—53, 58-63, 70

—75, 93, 94, 106, 135, 145, 152.

Tunika 81, 82, 107.

Tuor Peter 64, 157.

U

Uhlirz K. 149, 150.

Ulrich Abt 102.

Ungarn 73, 89, 97, 156.

Urceus 84.

Ursern 131—132.
Uster 113.

Utto Abt 16.

V
Val Camonica 133.

Van der Meer P. M. 77, 99, 115.

Veltlin 134.

Victor Präses und Victoriden 51,

53, 119-122, 125, 126, 156, 157.

Virgil Abt 16.

Vorarlberg 49, 50—51, 58.

W

Waldo Abt-Bischof 21.

Walensee 139, 140.

Wallis 131-132.



182 Die Anfänge des Klosters Disentis

Wartburg W. v. 63.

Wattenbach W. 123, 124.

Weihrauchbehälter 85.

Weißenburg Kl. 16, 60.
Wenzin P. M. 95.

Wido v. Lomello 78, 140—142.
Wieruszowski H. 68.

Willigis Erzb. 150.

Winkler Martin Abt 143.

Wyß Georg v. 82, 136, 139.

Z

Zell 148.

Zemp J. 74, 75, 103, 105, 106.

Zettinger J. 136.

Zürich 76t 82-83, 101, 103, 109,

110—117, 126, 139, 153.

153.

Nachträge und Berichtigungen.

S. 46—47: Als Heiligennamen müssen noch gelten: Honoratus, Ipolitus,
Vincentius usw.

S. 82 Zeile 2 von unten: europäischen.
S. 95 Anm. 94: P. Maurus Wenzin nennt den Namen des Schlacht-

feldes „Praudieni", eine Wiese in Disla, südlich des Kirchleins
gegen den Rhein hin.

S. 116 Zeile 4 von unten: Lindimaci.
S. 167 Anm. 9: Es ist nicht allein an Beziehungen zu Bobbio zu

denken. Vgl. P. Lehmann, Eine Palimpseststudie. (Sang. 912.)
Sitzungsberichte der Bayr. Akademie der Wissenschaften. Mün-
chen 1931. S. 28.


	Die Anfänge des Klosters Disentis : Quellenkritische Studien

