
Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 49 (1919)

Artikel: Zur Geschichte der bündner-romanischen Kirchensprache

Autor: Jud, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595801

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Geschichte der bündner-
romanischen Kirchensprache

Vortrag gehalten in Chur am 14. Januar 1919

in derHistorisch-Antiquarischen
Gesellschaft von Graubünden

Vortrag mit Anmerkungen

von

J. Jud





I.

Steigt der Mundartforscher aus dem Veltlin oder aus dem
Tessin über die Bernina oder den Lukmanier nach den
Hochtälern all fry Itätiens hinauf, um in enger Fühlung mit dem
festeingesessenen Volkstum in romanische Rede, romanische Sitten

und Bräuche sich zu vertiefen, so wird er immer wieder
erstaunt sein über den großen Gegensatz der Kirchensprache der
Diözese von Mailand zu der von Chur: ich rede natürlich nicht,

von de?' universellen lateinischen, sondern vender volkstümlichen
Kirchensprache der oberifalienischen Mundarten und der
rätoromanischen Dialekte Bündens. Gehen wir gleich miteinander
eine Reihe dieser Unterschiede durch:

I. a) Obwaldisch Bieniol (Olivoue)

Kirche baselgia gesa
Kirchgemeinde pleif parökia
Glocke zen campana
Glockenturm einiger campamu
Friedhof senteri seimenteri (less, auch

sagrä)
Sarg vaschi kesa da mört. (cassa

da m.)
Küster callüs ter monic, segrista
selig (verstorben) parnriert al me pöer pa. (it.. po-

vero?
1 Die Formen des Bleniolales — auf der südlichen Rampe des seil

dem Allerlum begangenen Lukmanierpasses — verdanke ich der
Freundlichkeil von Herrn Dr. 0. Keller in Bellinzona. Die Ausdrücke
des oberen Livinenlals, die ich gesammelt halte, slimmen i'asl alle
mit denen des Bleniolals überein. — Die phonetische Transkription
mußte beim Mangel von entsprechenden Lettern in der Druckerei
für diese Liste ganz vereinfacht werden. (Der Akzent dient zur
Bezeichnung der Tonsilbe!)



2

Obwaldisch Blenio

beten ura(r) prägä
Pfingsten tschunqueismas pentakösta
Fastnacht scheiver kärnävä
Kirchweih pardunönza festa dal paes
Allerheiligen numnasöntga di da tüt i sant
Heiligenbild vut irnägina

(kuadr a sant)
Pate, -in padrin, madretscha g(u)idäz (-za)
Woche emda setimäna
Fest feiern fa(r) festa, firau fa festa
Weihrauchfaß schefla turibul
Weihwassergeftiß parlet d'auabanadida pila, aquasantin

b) Alts stark formale Verschiedenheit desselben lateini:
Grundwortes:

Samstag sorada sab a

Priester färer, pre(r) prevet
Patenkind figlieZ fiä.s
Fest der drei Könige2 buania pifania

II. a) Oberengadinisch Bormio3

Kirche baselgia gesa
Kirchgemeinde plaif parökia
Glocke sain kampana

Glockenturm olucher kampamn
Friedhof sunteri kampusantu
Sarg vasche kascia de mort
Küster caltioster monik

2 Dabei lasse icli liier ein halb Dutzend von Merkmalen weg, weil
mir die genaue blcniesische Form nicht bekannt ist, obwohl die ob-
waldisclie Form im Tessin gewiß nicht wiederkehrt: erlösen: spindrar
gegenüber redimcre im Tessin; riklar, „reuen" gegenüber pentir; cau
d'on „Jahresmesse" gegenüber anniversari; muniessa „Nonne" gegenüber

mcrniga; ueslgieu (episcopetnm) gegenüber vescovado; claustra
fehlt im Tessin etc.

3 Meine Aufnahmen von Bormio und Livigno ließ ich für Bormio
von Frau Dr. Bläuer-Rini nachprüfen und ergänzen. Es sei ihr
herzlicher Dank gesagt.



3

Oberengadinisch Bormio

selig (verstorben) bannör por
dir su pater, pregar
peulekösta
sagra
karnoäl
di di sant
mäzena, maestä

])eten

Pfingsten
Fastnacht
Kirchweih
Allerheiligen
Heiligenbild
Pate, -in
Woche
Fest feiern
Weihrauchfaß
Weihwassergefäß

urer
Ischinquaisma
Ischütschäiver
partl unaunza
(amisonch)1
begl
padrin, madrütscha gudäz, -za
eivna
firer
(fehlt)
(fehlt)

stemana
festezär
turibul
akuasantin

b) Alte. stark formale Verschiedenheit desselben lateinischen
Grundwortes:

Ein derartiges Auseinanderklaffen der Kirchenwörter zweier
benachbarter Diözesen ist um so auffälliger, als ein solcher

-Gegensatz zwischen den räumlich und wirtschaftlich viel stärker
auseinanderliegenden Kirchenprovinzen Lombardei und Sizilien
hei weitem nicht in ähnlichem Umfange besteht. Der Leser wird
mit mii- einig gehen, daß hier ein eigenartiges geschichtliches
Problem vorliegt, das m. W. bis dato nie aufgerollt worden ist.
Wir wollen daher die Wege bloßzulegen versuchen, die uns der
Lösung des Rätsels näher bringen sollen; natürlich kann es nicht
meine Aufgabe sein, die Geschichte der gesamten bündnerroma-
nischen Kirchen term inologie hier vorzuweisen, sondern mir

4 Ich klammere Ausdrücke ein, die in dem protestantischen En-
gadin nur noch in einzelnen Dörfern oder in älteren Texten belegt
sind, aber durch ihre Übereinstimmung mit Mittelhänden sich als alt
erweisen.

° Die oben am Schluß der Tabelle: Obwaldisch — Blcniotal in
der Anmerkung 2 angeführte Liste von weiteren Unterschieden gilt
mit Ausnahme von fehlendem mnniessa und cau d'on für Engadin —
Bormio.

Samstag s and a

preir
figlöul

sähet

pret
figliötsch
di de gahinät5

Priester
Patenkind
Fest der drei Könige bavania



4

liegt in erster Linie daran, die großen kirchengeschichllichen
und sprachhistorischen Zusammenhänge aufzuzeigen.1

II.

Der älteste Kern der in den romanischen Sprachen erhaltenen

Kirchenwörter, die im Okzident zum mindesten ins vierte,
zum Teil bis ins zweite Jahrhundert zurückreichen, wird durrh
folgende Ausdrücke dargestellt: kirchliche Fesivamen:
Weihnachten (nalale: ohuahl. nadal, i'rz. noel); Fasten (quadra-
gcslma: obwald. cureisma, frz. eurem"), Ostern (pasqiw: obwuld.

'pasquas, frz. päqu/'s). Pfingsten (penlecosle, franz. pente-
cole oder die lateinische Wiedergabe des griechischen
Ausdruckes: quinquagesima, obwald. tschunq><cismas); Dreikönigsfest

(epiphania: obwald. buania, dal. befania). In diesen ältesten

Stock von Kirchenwörtern sind ferner einzureihen Bezeichnungen

Ihr Kuitushixndhingen : taufen (baptizare: obwald. batle-
giar, frz. bapliser, ital. baltezznre) sten (jejunare: obwald.
giginat. frz. jeüner, ital. digiiuiare), beten (orare: obwald. urn),
Messe (missa: obwald. messet, frz. messe), Almosen heiemosyna:
obwald. almosna, frz. au)none). Weiter die Terminologie für
die kirchlichen Friesler: Bisehof: cpiscopus, obwald. ueslg,
frz. eve que, rial, reseovo: Priester: presbgler (resp. praebiier):
obwald. pre(r), ita.l. prele) and Kirche: basilica (obw. base!gin),
sowie Friedhof (ccrmiteriu, obwald. senteri). Büdlich Ausdrücke
wie Samstag, Sonntag, die im heidnischen Okzident saturni
dies, sohs dies hießen, im christlichen aber in sabbatum (resp.
sambatum). dies dominica umgelauft wurden: daher obwald.
sonda, frz. samedi; obwald. dumengia, frz. dimanche, dal. do-
menica. Auch der Begriff selig, oeng. barmör, elwa in Redensarten

wie „der selige Viktor", ist — allerdings nur in gewissen
Provinzen des Imperium romanum — christlich durch Victor
bonar memoriae" ausgedrückt worden, wobei in dem bonae
memoriae die Aufforderung an die Hinterlassenen enthalten sein
dürfte, des Seelenheils eines teuren Verstorbenen im Gebete zu
gedenken. Verschieden verhalten sich diese ältesten christlichen
Wörter nach ihrer räumlichen Verbreitung innerhalb der 1 omanischen

Sprachen, verschieden ist auch ihre etymologische
Herkunft. Ist z. B. der Xame des Osterfestes: pasqua oder des



5

Oslerjastens: qiiadragesima, oder das Yerbum baptizare, „taufen",
allen romanischen Ländern von Calais Ins Gibraltar, von Lissabon

bis Bukarest in lautlichen Varianten gemeinsam, so sind
hingegen andere Ausdrücke nur einem Teile der romanischen
Spiachen oder gar bloß dem Bündnerromanisclien bekannt: für
„beten" sagt heule noch der Biindnerromane „urar", lat. orare;
dasselbe Yerbmn ist jetzt noch in Spanien und Portugal (orar)
lebendig, heute aber Frankreich und Italien fremd (frz. prier,
ilal. pregare), wenn auch orare im Altfranzösischen, Ailproven-
zahschen und in aJtoberitalienischen Denkmälern bezeugt ist.
Ahl dem lateinischen basilica bezeichnen Rumänen (rum. bise-

nca) wie Bündnerromanen das Kirchengebäude, während in
Italien, in Gallien und auf der Pyrenäenhalbinsel ecclesia (frz.
eglise ilal. ehiesa, span, iglesia) durchgedrungen ist; nur
Ortsnamen3 (in Oberitalien unter der Form Baselga, in der West-
schweiz sowie in Frankreich als Basoche, Basoge) übermilAhl
die Kunde von der einstigen Fxistenz von basilica in einem Teile
des heutigen eglise-, chicsa-Gebietes. Bloß Bünden kennt in der
Gegenwart den lateinischen Namen des Pfingstfesles: quin qua -
gesima, obwald. Ischunqueismas; im Mittelalter war dieser Name
auch im äußersten Norden Frankreichs3 (Picardie und Wallonie),
sowie in Spanien und Portugal (altspan. cincu(a)esma, allporl.em-
cuesma) bezeugt, ist aber vor dem hochkirchlichen griechischen
penlecoslc zurückgewichen. Das Volk der Gläubigen hieß bei den
Kirchenvätern plebs: dieser a II christlichen Bedeutung ist das

Bündnerromanische pleif, „die einer Pfarrgemeinde zugeteilten
Gläubigen", von allen romanischen Sprachen4 bis jetzt am treusten

geblieben, während das ital. pieve in der Bedeutung „Pfarr-
spiengol" vor parochia und cura zurückweicht, das übrigens seit
Jahrhunderten Iberien und Gallien (frz. paroisse):> erobert hat.
In keiner romanischen Sprache hat der heidnische Name des

Samstags: Saturni dies, sich halten können, "nur an der
Peripherie des Imperium romanum, in England und Niederdeutschland,
hat sal. dies einen sicheren Zufluchtsort gefunden : wie der Christen-
gott über die römische Slaatsreligion, so siegt der christliche
Ausdruck sabbalu über das heidnische saturni dies:5 sabbatu ist der
Herr der ganzen Romania. Der Name des Samstags bietet zwei
lautliche Varianten, die geschichtlich das größte Interesse be-



6

ansprachen: die eine Form, sabbalu, hat vom Orient aus sich
über ganz Italien, Spanien, Portugal und Südlrankreieh
ausgebreitet — scibbatu ist gewissermaßen die mediterrane Form:
ital. sabbato, span, sdbado; die zweite Form aber: sdmbatu1 (also
mit Nasal) überdeckt Rumänien (rum. sambata), ist herrschend
in den süddeutschen Mundarten : Samstag, für älteres sambaz-lac,
im Französischen (altfranz. sambedi, heute saniedi) und endlich
obwald. sonda; sambatum, resp. sambata stellt gewissermaßen
die honlinenlaliomanische Form des griechischen Wortes dar,
die wohl längs der Donau und dem Rhein aus dem Balkan
hinaul'gewanderl ist. Endlich liegt ein ganz eigenartiger Fall
vor in oberengad. barmör,8 (obwald. parmiert)8 „selig"; das in
der ganzen übrigen Romania fehlende Wort geht auf die in den
altchristhcheu Grabinschriften .Norditaliens und Südfrankreichs
öfters bezeugte Formel zurück: Julius bonae memoriae. Die
formelle Umwandlung des Attributs bonae memoriae zu einem
Adjektiv benememorius (also statt: Julius bonae memoriae zu
Juhus benememorius) läßt sich auf Schritt und Tritt auf den

Steinplatten vom 4.—6. Jahrhundert verfolgen.

Fo wiederholt sich in allen den eben angeiührten Beispielen
immer wieder der eine Vorgang: die bündnerromanischen Mundarten

gewähren ein gesichertes Refugium der christlichen
lateinischen Iiirchensprache: nicht chiesa, sondern basilica, nicht
pentecosle, „Pfingsten", sondern quinquagesima, nicht parochia,
„Pfarrei", sondern plebe (obwald. pleif), nur Bünden bewahrt
benememorius, „seelig" (obwald. parmiert).

Betrachten wir nun die etymologische Herkunft dieses ältesten

Stockes von christlichen Kultuswörtern: es stehen sich
gegenüber dem griechischen parochia, „Pfarrei" das lat. plebs,
dem griech. ecclesia das lat. basilica, das griech. pentecosle
„Pfingsten" dem lat. quinquagesima: in allen drei VTortpaaren
ist außerhalb Bündens meistens das griechische Wort
durchgedrungen, Bünden aber hält am lateinischen Ausdruck fest.
Um eine so eigenartige Erscheinung in die richtige historische
Perspektive zu, rücken, mag es für die kommenden Darlegungen
angebracht sein, in die Zeiten des großen weltgeschichtlichen
Ringens zwischen Heidentum und Christentum sich zurückzu-



7

versetzen: Kircliengeschichle unci Sprachgeschichte müssen sich
gegenseitig Licht leihen.

III.

Die heilige Sprache des Urchristentums ist das Griechische:
in griechischer Fassung ist uns das Neue Testament erhalten,
m derselben Weltsprache des Orients verkündeten die Apostel
und ihre Schüler das Evangelium, nicht nur im Orient, sondern
wohl auch in Mittel- und Süditalien, wie in Nordalrika, wo das
Griechische neben dem Lateinischen zweite Landessprache war.
In Rom selbst war das Griechische im zweiten Jahrhundert die
offizielle Kirchensprache. Es ist also nur ganz natürlich, daß die

typisch «/^christlichen Kultusausdrücke griechischer Herkunft
sind: ecclesia, paroehia, ccemiterium, „Friedhol", penlecosle,
pasqua, epiphania, baptizare, „taufen", baptismus, „Taufe", ele-

rnosyna, „Almosen", biblia, „Bibel", monaslerium, incnachus,
episcopns, presbyter, diaconus, canonicus, eremila u. a. sind
vollgültige Zeugen dieser ungewöhnlich tiefgehenden Einwirkung
der älteren griechischen Kultursprache auf die frühchristliche
des orbis latinus. Aber ähnlich wie der moderne christliche
Missionar in Indien oder Nordalrika sich, ohne Kenntnis der
einheimischen Vulgärsprachen, des Mittels, in den breiteren
Volksmassen dem Christentum Eingang zu verschaffen, völlig begeben
würde, so sahen sich die im Okzident tätigen Evangelisten früh
veranlaßt, zum Lateinischen zu greifen, um der frohen
Botschaft unter dem niedrigen Volke Verbreitung zu sichern; die
Leiter des christlichen Taufunterrichts, in denen die für den
neuen Glauben begeisterten Katechumenen in die Lehre der
christlichen Gemeinschafl eingeführt wurden, mußten wohl zum
Loteinischen als Verständigungssprache überall da greifen, wo
die Kenntnis des Griechischen ungenügend war oder geradezu
völlig fehlte: mit andern Worten, der nicht griechische Okzident
mußte bereits im 2. Jahrhundert zur Schaffung einer lateinischen
Kultussprache schreiten, deren Geschichte leider noch immer
durchaus ungenügend aufgehellt ist. Im wesentlichen waren
bei der Ausgeslaltung einer lateinisch-christlichen Kirchensprache
zwei Wege gangbar: entweder man schritt zur Übersetzung
des griechischen Ausdruckes in einen entsprechenden lateini-



8

sehen, oder abet, man entlehnte der römisch-heidnischen
Kultussprache ein gewisses Wortgut, wobei der Christ aber dafür Sorge

trug, den Bedeutungsinhalt des früher heidnischen Wortes christlich

umzuprägen..10 Der sprachliche Vorgang, der sich hier
abspielte, soll an einigen Beispielen klarzulegen versucht werden,

Für das 40-lägige Fasten vor Ostern kannte die christliche
Kirche des Orients: isaaaoxoati] (zu ergänzen: Vipeqa), also

der 40. Tag, die lateinische Wiedergabe ist quadrageshna (zu
ergänzen: dies). Quadragesima ist also die lateinische Form
mit griechisch-christlichem Bedeutungsinhalt. Oder: Der Xame
des Pfingstfestes (griechisch\n «" r £ * o uT^also der 50.Tag) wird
in engster Anlehnung an das griechische Vorbild als guinqua-
gesima übernommen.

Für „taufen" hat die altchristliche Kirche des Orients das
Wort ß anriet iv eingeführt, ßamltuv heißl eigentlich „benetzen"
und entspricht semantisch also dein lateinischen tingere, dessen

Grundbedeutung ebenfalls „benetzen" ist. Unter dem Eindruck
der Bedeulungsuniprägung des griechischen baptizare in
christlichem Sinne wird nun in der afrikanischen Kirche auch das

lateinische tingere verwendet für die symbolische Handlung des

Unterlauchens und Wiederauftauchens als der Bürgschaft, daß
der Mensch dadurch ein neuer geworden sei. Für den zweiten
Weg der Schaffung eines christlichen Kuituswortes in Anlehnung

an die heidnische gottesdienstliche Terminologie bietet lat.
operari ein überaus lehrreiches Beispiel: der heidnisch-römische
Priester bezeichnet mit operari sacris „eine gottesdienstliche
Handlung verrichten", mit operari diis „den Göllern, ein tierisches
Opfer darbringen". An diese Verwendung vom lateinischen
operari müssen wir offenbar anknüpfen, um zum Verständnis
der Bedeutung des bei den Kirchenvätern auftretenden operari
„Almosenspenden" vorzudringen; das heidnische operari erfährt
nämlich eine christliche Umivertung: an Stelle des den Göttern
dargebrachten Tieropfers werden vom echten Christen seit Iii
lesler Zeil, freiwillige Opfer zugunsten armer Mitbrüder der
Gemeinde verlangt; dieses mit christlichem Bedeutungsinhalt durch-
Irankte operari steckt noch heute, nach Kluge, im deutschen
opfern11 und insbesondere im Ausdruck Opferstock. Doch wäre
es zum mindesten voreilig, der jüngeren lateinischen christlichen



9

Kultussprache den .Mill zur Xeuscltöpfung völlig abzusprei hen.
So üitl vornehmlich im christlichen Nordafrika statt des griech.
cosmilerium „Friedhof" das lateinische area „Pfalz, Beet"12 in
der Bedeutung „Gottesacker" in großer Häufigkeit auf; dem

Wort area scheint allerdings in den romanischen Ländern kein
dauerndes G^ück beschieden gewesen zu sein, denn area in

der christlichen, Bedeutung „Friedhof" ist bis heute noch
nirgends seit aller Zeit einwandfrei nachgewiesen. In der
lateinischen Kirchensprache des 3. Jahrhunderts liegen also drei
verschiedene Schichten übereinander:

1. ein ältester griechischer Grundstock: Wörter wie bapti-
zare, ccemiteriuin, episcopus, ecclesia;

2. eine Gruppe lateinischer Wörter, deren christliche Bedeutung

einem griechischen Vorbild entlehnt isl: quadragesiiua i <tes-
serakosle), quinquagesima (-Cpcntecoste);

3. ein Häufchen unabhängiger lateinischer Neubildungen wie
area „Gottesacker", vascellum „Sarg".

Wenn sich also aus dieser chronologischen Schichtung der
verschiedenen Elemente der Kirchensprache ergibt, daß der
lateinische Stock jünger als der griechische ist, dürfen wir aus der
Tatsache, daß Bünden nicht ecclesia, sondern basilica, nicht pen-
iecosie. sondern quinquagesima, nicht parochia, sondern plebe
bewahrt, einen Schluß auf das Alter der blindnorischen Kirche
wagen? Da soll uns die Geschichte des Wortes basilica die
gewünschte Aufklärung bringen.

Den eindringenden Forschungen der christlichen Archäologie
der letzten Jahrzehnte ist der Nachweis wohl endgültig gelungen,
daß besondere christliche Kullusgebäude bereits vor Konstantin
dem Großen, in den bedeutenderen Zentren des europäischen Gk-
ziden Is, bestanden : die christliche Gemeinschaft, die ly.yä.gata rov Seov

„die von Gott berufene Gemeinde", vereinigte sich in den ältesten

Zeiten zunächst in privaten Häusern, in Katakomben;
ispäter, nach Erstarkung der Gemeinden, in Gotteshäusern, über
deren architektonische Gliederung uns die Berichte-der allchrisl-
lichen Gewährsleute sehr unvollkommen unterrichten: der
griechische Ausdruck ecclesia war vielleicht zugleich Gesamfbezeich-
ming der christlichen Gemeinschaft wie der einzelnen christlichen

Gemeinde; früh wird ecclesia aber auch auf die gotles-



10

dienstliche Zusammenkunft der Gemeinde, ja sogar, seil dem
dritten Jahrhundert, auf das Kirchengebäude übertragend-3 Eine
gewaltige Förderung des christlichen Kirchenbaues brachte
indessen erst das kaiserliche Toleranzedikt von 313, das die
rechtlichen und materiellen Grundlagen einer ungehinderten
Verbreitung des Christentums und die entsprechende Organisation
der Kirche für alle Zeiten schuld1 Um die Wende des vierten
Jahrhunderts taucht nun aber ein neues Wort für das Kirchen-
gebäude fast gleichzeitig im Orient und in Afrika auf: basilica,
welches das durch reichlich bildlichen Gebrauch bedeutungsschwere

ecclesia13 zu entlasten sehend. Uns beschäftigt hier
nichl die Frage nach der Herkunft der architektonischen basi-
lica-Form; für die Bedeulungsgeschichte des Worles basilica
entscheidend war die Erbauung der in der ganzen Christenwelt
berühmten und bewunderten Basilica Constantini, jener
Gedächtniskirche, die über dem Grabe Jesu, errichtet wurde. Un-
lichlig isl daher m. E. jene Anschauung, basilica bedeute in der
zweiten llälfle des vierten Jahrhunderts einfach „Kirche"; nein,
basilica isl nicht synonym mit ecclesia, sondern basilica tritt
ungemein häufig in fester Verbindung mit dem Namen des

Heiligen16 oder Märtyrers auf, über dessen Grab eine Gedächtnis-
kirclie, eine sogenannte memoria17 oder basilica errichtet wird;
eine basilica (nicht ecclesia) Sancli Petri, Pauli, Valsntini Li-
berii, dementis sind uns aus dem vierten und fünften
Jahrhundert in Horn bezeugt, in Mailand kennen wir die basilica
Ambrosiana, basilica sancli Xysti, sancli Calemeri, saneti Latt-
renlii, in Tours: basilica saneti Martini, basilica sanctorum
apostolorun, Petri et Pauli usw. Solche basilicae oder memoriae
lassen sich seit der Mitte des vierten Jahrhunderts in größerer
oder kleinerer Zahl im ganzen lateinischsprechenden Imperium
romanum nachweisen; trotzdem ist basilica, als genereller
Ausdruck" für den Begriff „Kirche" nur in einem ganz unbedeutenden

Zipfel des römischen Meiches durchgedrungen, nämlich in
dem heute .ausgestorbenen Dalmatischen, im Biindnerromanischen

und im Ttumänischen. Des Bälsels Lösung liegt nun m E.
in der folgenden Beobachtung und Überlegung: In denjenigen
römischen Provinzen, für die starke, festorganisierte städtische
Christengemeinden18 seit dem ersten, zweiten und dritten Jahr-



11

hundert sicher historisch nachgewiesen sind, also in Siitl- und
i\]iILolilalien, in Südfrankreich mit Lyon als kirchlichem Mittelpunkt,

im ösIliehen Spanien, also im wesentlichen in denMWeZ-

meerprovinzen, bleibt das unter den Gläubigen bereits seit alters

lestoingewurzelle ecclesia als Ausdruck für „Kirche" unangetastet;

mit. in den Leiten des Imperium romanum, in denen

vor dem vierten Jahrhundert wohl einzelne Christen lebten,
alter nicht lies Ige fügte Christengemeinden gegründet waren, also
im rätischen Alpengebiet, in Rumänien, Panuonien und in
Nordfrankreich vermag- das noire Wort basilica, dem hier Icein

alteingesessenes ecclesia den Platz streitig macht, durchzudringen.
Pas slädlearme Räiien und Dazien, peripher an den Grenzen

des römischen Reiches gelegen, wurden wohl erst in der
zweiten- Hälfte des vierten Jahrhunderts kirchlich organisiert;
eine erste basilica konnte in Chur etwa über dein Grab des

heiligen Luciusta oder im Bergell über den Gebeinen des

Märtyrers Gamlen!ins oder in Feldkirch, dem alten San Feder,20
dem heiligen Petrus gewidmet werden. In Westfrankreich war
die berühmteste Gedächtniskirche die des heiligen Martin von
Tours,-1 die bis tief ins Mittelalter hinein einfach als la basocha
bezeichnel wurde. So gelangen wir denn zur Ansicht: Romanisch

Bünden bewahrt bis heute die lateinische Kirchensprache
aus der zweiten Hälfte des vierten und dem Anfang des fünften
Jahrhunderts mit einer Treue wie kein anderes romanisches
Land. Und. diese Armahme steht im schönsten Einklang mit der
werteren Beobachtung, daß die bündnerromanische Kirciion-
sprache die engste Verwandtschaft mit der jener römischen
Provinzen aufweist, die später von der Welle des Christentums
erfaßt worden sind, als die mit dem Orient in direktem geistigen

und wirtschaftlichen Austausch stehenden Mittelmeerländer.
Wie R umänien und wie Nordfrankreich hat Bünden sambalum,
„Samstag", nicht das sabbatum der Mittelmeerländer; wie
Nordfrankreich hat auch Bünden quinquagesima für „Pfingsten".
Und besonders eindrucksvoll fällt eine Vergleichung der bündner-
romanischen Kirchensprache mit derjenigen des keltischen
Britanniens22 aus, wie sie uns das Altirische und Altcymrische treu
bewahrt haben; da treffen wir, wie in Bünden, für die Kirche
bas'diea, wie in Bünden für Pfingsten quinquagesima, wie in



12

Bünden füi die Pfarrgemeinde plebe; wie in Bünden weist der
Name des Plarrers eine von der dem Griechischen nahestehenden
Form presbiler abweichende vulgäre: praebiter auf; wie der
Bündner die Fastnacht als den Anfang der Fastenzeit sprachlich
durch scheiver aus lat. ineipere23 ausdrückt, so die keltische
Kirche durch das lat. Wort initium.2i Bas kellische Britannien
isl nun nachweislich erst im Laute des vierten Jahrhunderts von
IFcs/t'rankreich aus energisch christianisiert worden, also last,

gleichzeitig mil Bünden; kein Wunder, wenn die Kultussprache
der beiden in derselben Epoche der neuen Weltreligaon endgültig
erschlossenen Provinzen so reichliche Berührungspunkte
aulweist. Und dieser Parallelismus tritt noch in einer anderen
Beziehung klar zutage: beide Provinzen, Britannien und Italien,
peripher an den nördlichen Grenzen des Imperiums gelegen,
lösen ihre engen Beziehungen, jenes mit Gallien, dieses mil
Italien, im Laute des fünften und sechsten Jahrhunderts; die

hartnäckige Bewahrung der lateinischen Kirchensprache des werfen

und fünften Jahrhunderts in Rumänien, Bälien, keltiscii
Britannien hat seinen Grund in der Tatsache, daß die
Vereinheitlichung der christlichen Kultussprache -- wie sie im Laufe
des sechsten und siebten Jahrhunderts erstrebt wurde — die von
Italien und Gallien immer mehr politisch und kirchlich sich
loslösenden Provinzen nicht mehr erreicht hat: pentecoste,, Pfingsten"

wird in Italien und in Frankreich25 völlig Meister, nicht
aber in Irland noch in Bätien, die quinquagesima festhalten; der
griechische Ausdruck für den Pfarrsprengel parochia überdeckt
in Frankreich und später in Italien das volkstümlichere plebe
„Kirchensprengel", dem Rätien und kellisch Britannien Treue
bewahren : basilica, das einst auch in Westfrankreich unter der
Form basochc lebendig war, hat dem älteren ecclesia der kirchlich

führenden Zentren, wie Lyon, Tours, Bordeaux, seinen Platz
geräumt; in Bünden, Rumänien und keltisch Britannien hat
ecclesia das lateinische Wort nicht mehr im Laufe des frühen
Mittelalters zu entwurzeln vermocht. So erweist sich denn für
die bündnerromanische Kirchen- wie Rechtsgeschichle26 der
Anschluß der Raetia prima an das Frankenreich (um 537) auch
sprachlich als eines der einschneidensten geschichtlichen
Ereignisse des Landes; die rätoromanische Sprache27 wie das



13

luindnerischo Hecht haben ihre selbstbewußte Autonomie in Au-
lehnung an ein fremdsprachiges Reich und an eine verschieden-
organisiei te Kirche am nachdrücklichsten vor Verüachung
gesichert: denn jene am Lnkmanier und am Umbrail resl.gesteilte
Grenze, an der che so auseinanderklaffenden Diözesansprachen
von .Mailand und Chur zusammenstoßen, ist nicht das AVerk
eines Zufalls, sondern das Symbol einer geistigen, kirchlichen,
politischen und sprachlichen Neuorientierung des Bündnerlandes,
die auch der so eigenwilligen Struktur des Romanischen unserer
Bündner Täler ihren stärksten Stempel aufgedrückt hat!

LV.

AVenn also, unserer Anschauung nach, die bündnerroma-
niscne Kirche im Laufe des vierten Jahrhunderts ihre erste
durchgreifende Organisation erfahren hat, so bleibt das Problem:
„Von weichem kirchlichen Brennpunkt aus ist das Christentum
in Bünden verkündet worden?" auch weiter bestehen. Ist es

Mailand., die AA'irkungsstäl(e des heiligen Ambrosius, ist es Lyon,
das geistige, politische und religiöse Zentrum Galliens, oder
sind es Trier oder Augsburg, welche die Sendboten des neuen
Glaubens nach Bünden ausgeschickt haben, um hier die frohe
Botseii;ifi vorerst in Chur zu verkünden?

Gewiß liegt "ja die Arermutung nahe, für Rätien Mailand als
nächste Melropolifanslndt in vorderste Linie zu stellen. AVir dürfen

uns einmal auf die Unterschrift des ersten uns mit Namen
bekannten Churerbischofs Asinio28 am Schlüsse der Mailänder
Synodalakte von 453 berufen, die geeignet ist, den kirchlichen
Zusammenhang des rätischen Bistums mit Mediolanum für die
Alilte des fünften Jahrhunderts äußerlich zu dokumentieren, wie
etwa umgekehrt die Anwesenheit des Churerbischofs Victor am
Pariser Konzil von 614 äußerlich die Loslösung- der Churer
Diözese aus der kirchlichen Einflußsphäre des lombardischen
Zentrums zu beweisen scheint.29 Für alte Berührungspunkte in der
Ausgestaltung des Gottesdienstes zwischen Mailand einerseits
und Chur-Augsburg, den beiden Zentren der Jlätia prima und
secunda, spricht ferner der Bestand reichlicher Elemente am-
brosianischer Lithurgie in den ältesten Meßbüchern, wie sie
HoeynclO" eingehend für Augsburg nachgewiesen und Dr. Mayer



14

leider nur in einer Anmerkung seiner Geschichte des Bistums
Chur hervorgehoben hat. Anderseits führt die einheimische
christliche Überlieferung Bündens die Verkündigung des Christentums

auf die Wirksamkeit eines von Norden her ins Land ge-
.wanderten Konfessors zurück, nämlich des heiligen Lucius. Der

Historiker ist ferner berechtigt, an die Tatsache zu erinnern, daß
die ältesten Klostergründungen Bündens ebenfalls von Norden
und nicht von Süden her erfolgt sind, so daß das Romanische
neben monaslerium31 das irisch-lateinische clcmslraß'2 als Bezeichnung

für die Klosteranlage übernommen hat. Mir scheint es kaum
richtig, Mailand einlach Augsburg-" oder Lyon oder Trier31

gegenüberzustellen; nicht ein entweder — oder, sondern ein

sowohl — als auch — muß in ernste Erwägung gezogen worden.
Für Mailand ist eine vorkonstantinische Gemeinde außer Zweifel,
aber auch Augsburg hatte in seiner Garnison gewiß Anhänger
des neuen Glaubens, der mit, Soldaten vom Balkan her längs
des Limes, oder über die Westschweiz her von Lyon oder von
Nordilalien aus eingewandert, sich in dem militärischen und
politischen Mittelpunkt der llätia secunda ein gesichertes Bürgerrecht

zu erwerben vermochte. End nichts hindert uns,
anzunehmen, daß heimkehrende rälische Miliztruppen oder römische
Kolonen, die vor den immer sich wiederholenden Einfällen der
Germanen in Bünden ein gesichertes llefugium suchten, die
ersten Anhänger der neuen Weltreligion waren. Aber alle diese
und ähnliche Erwägungen rufen nach geschichtlich oder sprachlich

beglaubigten Unterlagen: wir wollen auch hier versuchen,
den Weg einigermaßen zu bahnen.

Eine eiste dringende Vorarbeit bestände in der systematischen

und zugleich kritischen Erforschung der Kirchenpalrozi-
niea der Diözese Chur seit dem frühesten Mittelalter, eine
Aufgabe, wie sie neulich Dr. Michael Benzenrallfi:> in seiner
vorbildlichen Untersuchung über die Kirchenpatrone der alten Diözese

Lausanne durchgeführt hat.
Die Jlagiographie der Diözese Chur müßte naturgemäß nicht

au den Grenzen des Bistums Half machen, sondern die Patrone
der Kirchen und Kapellen der den Churer Bischofssprengel
flankierender; Diözesen von Trieni und Como in den Kreis ihrei
Untersuchung hereinbeziehen. Gegen Norden verfügen wir heute



15

über ein wertvolles Vergleichsmaterial für das Land der alten
Rcitia secuncla in den von Fastlinger36 durchgeführten Forschungen

über die Kirchenpatrozinien in ihrer Bedeutung für Alt-
bayema ältestes Kirchenwesen. Mir ist nicht unbekannt, daß
dor Verfasser der Geschichte des Bistums Chur37 in der
auffallend großen. Zahl von Kirchen, die den Aposteln Petrus,
Stephanies, sowie anderen römischen Heiligen Laurentius, Oallistus,
Cosmas und Dammnus längs der südlichen und nördlichen Rampe
des Septimer- und Splügenwegs gewidmet sind, ein wertvolles
Indizium zu erkennen glaubt, für die Wege, auf denen die
Verbreitung des Christentums sich vollzogen hatte. Aber eine
genauere Überprüfung deckt wesentlich: verwickeitere Verhältnisse
auf: Mpo.sdeZ-Kirchen und -Kapellen werden seit dem vierten
Jahrhundert in Frankreich, wie in Italien, das ganze Mittelalter
hindurch errichtet; die St. Laurenz-Kirchen sind in ganz Italien
wie in Bayern38 — und zwar fast ausschließlich in dem einst
römischen Bayern. — ebenso reichlich vertreten wie in der
V/eslschweiz. Aufklärung über Kultus-, Handels- und kirchliche
Beziehungen idürfen wir weniger von dem Studium der Patronats-
heiligenmit universellem Charakter, als vielmehr von denen einer
engeren lokalen Sphäre erwarten. Wenn z. B. bei Tiefenkastel
der Flurname Pro da Sonlg Ambriesch die Erinnerung an eine
Kapelle, die dem heiligen Ambrosius zugeeignet war, bis heute
festhält, so gewinnt diese Tatsache für alte Beziehungen der Diözese

Chur erst die richtige Perspektive dadurch, daß z. B. in
der Diözese Lausanne39 keine einzige Kirche als Patron den mai-
ländischen Metropolitanbischof verehrt. Oder wenn Cam pell in
seiner immer wieder fesselnden Raetiae Alpestris Topographica
Descriptio uns berichtet, daß ein Teil von Vicosoprano, dem
bündnerisclien. Vespran, als Saingk Chiaschauni0 den Einheimischen

bekannt sei, wenn ferner das wertvolle Ortsnamenverzeich-
njs von Dr. Robbi die Existenz eines Hofes St. Cassian in
Lenz, wie der Kassiankirche bei Sils im Domleschg — diesseits
des Septimers — uns sicherstellt, so dürfte wiederum das
zweimalige Auftreten des heiligen Sanetus Gassiemus41 in der biind-
nerromanischen Toponomastik bei gleichzeitigem Fehlen des
Heiligen als Patron weslschweizerischer Kirchen kaum auf Zufall
beruhen. Anderseits tritt St. Moritz in urkundlicher Form als



16

St. MauritiunA (engad. San Murezzan) seit 1137 aut: der Kultus
des heiligen Mauritius, des Anführers der Ihebäischen Legion,
der in Saint-Maurice den Märtyrerlod starb, weist auf kirchliche
Einflüsse von Westen her. Indessen kann der Historiker die eben
skizzierte Aufgabe nicht ohne Beirat des Philologen restlos lösen,
und so will ich auch hier versuchen, die der Lösung harrenden
Probleme mit einigen Beispielen kurz zu beleuchten. Es ist

ja wohl bekannt, daß der Eigennam enhesiand, wie er etwa m
dem Testament des Bischofs Tello (766) oder in den ältesten
St. Goiter Urkunden des romanischen Vorarlberg oder Rbeinlal
durchschimmert, in der Baetia prima länger als etwa in Frankreich

oder' Italien einen ausgesprochen römischen Charakter
bewahrt hat: denn während in Italien in weitestem Umfange das

langobardische Personennamensystem, in Frankreich das Crän-

iiische über das römische seit dem siebten Jahrhundert
triumphier!, bleiben die Bomanen des Churersprengels zunächst lecht
spröde gegenüber den altalemannischen Namen, denen es nur
langsam gelingt, in das festgefügte Namensystem der Romanen
eine Bresche zu schlagen. Schon Prof. Muoth hatte erkannt,
daß unter diesen lateinischen Eigennamen Rätiens eine schöne
Zahl christlicher sich einen festen Platz erobert hat: Johannes,

Jacobus, Slephanus, Andreas, Laurentius, Eusebius u. a.;
aber er dürfte wohl die Gruppe der — nach ihm — alleinheimisch

eu „rälischcn" Namen, zu denen er« Alexander, Dominions,
Maurus. SUvanus, Vigilius. Tiventius zählt, noch wesentlich
überschätzt haben. Denn eine genaue Untersuchung dieser ältesten

„rätischen" Personennamen müßte wohl lehren, daß sie zum
überwiegenden Teile als Ileiligennamen anzusprechen sind: ja
ich glaube, die kaum zu weitgehende Anschauung vertreten zu
dürfen, daß die Baetia prima uns den christlichen Namenvorrat
einer römischen Provinz des fünften Jahrhunderts mit
ziemlicher Treue in ihren LTTumden bewahrt hat, durchweg Namen,
die in den christlichen Inschriften Galliens, Süddeutschlands
oder Oberitaliens wiederkehren. Dabei treffen hier in Bätien
christliche- Eigennamen Galliens und Italiens zusammen. Wenn
bereits im Jahre 771 in Vinonrna (Bankwil) ein MarGnu-A
als Zeuge figuriert, so ist also schon im achten Jahrhundert der
berühmte französische Heilige als Schutzpatron bei der Taufe



17

jenes Romanen gewählt worden. Wenn aber in dem etwa
gleichzeitigen Testament des Tello ein Räte mit dem Namen Befanius
auftaucht, so wird man der Versuchung nicht widerstehen können,

dessen Namen mit ,dem lombardischen Konfessor Epipha-
niusir> in Verbindung zu bringen, der im fünften Jahrhundert
für seinen Glauben starb. Es wird schwer sein, zu entscheiden,
ob der Churer Bischof Remediiks*6 sich den Namen des Kon-
fessors Remedies der Diözese Trient oder "denjenigen des

berühmteren Bischofs von Reims beigelegt hat; aber sicher ist
wohl, daß der relativ häufige Name Ursicinus*1 seinen Ahnen
nicht m Italien, sondern in Frankreich suchen muß, wogegen
ein Name Priecfus oder besser Praejectus18 als christlicher
sowohl von Süden wie von Westen und Norden her nach Ration
eingewandert sein kann. Aber der Erforscher der volkstümlichen
Kirchenpatrone Bündens wird sein besonderes Augenmerk auf
die sprachliche Form der im Bündnerromanischen lest
eingesessenen Vor- und Geschlechtsa.2txa.Qn richten müssen: Namen
wie Ambriesch aus Ambrosius, Giodien aus GaudenUns,^ Lurien
aus Lamenlius, Durich aus Ulricus50 sind so fest in den
typischen Lautwandlungen der büudnerischen Dialekte verankert,
daß ihr hohes Alter nicht angezweifelt werden darf. Auffällig
und unerklärlich bleibt nur eines: nämlich, warum die sprachliche

Form des älleslen büudnerischen Heiligen: Glezi aus
Lucius kein recht altererbtes Gepräge aufweist, denn, wenn
der Name seit dem zweiten Jahrhundert nach Christo, d. h.
seit dem Auftreten des Glaubensapostels Lucius, im
Romanischen volkstümlich gewesen wäre, so mußte man etwa eine
Form wie Gletsch, Glütsch (Lgetsch, Lgiitsch) erwarten
entsprechend bratsch an brachiu, Vintschegn aus Vincentiu. Doch
soll es für diesmal genügen, einige der wesentlichsten Fragen
auf dem Gebiete der Heiligennamenforschung aufgerollt zu
haben, deren Vertiefung und eventuelle Lösung wir erst von
dem mit Ungeduld erwarteten romanischen Namenbuch von
Dr. Robert von Planta erwarten dürfen. Heute will ich mich
damit begnügen, die sprachlichen Zeugen51 an die Schranken
zu rufen; die Kirchenwörter sollen die Führung in dieser reichlich

dunkeln Periode der rätischen Kirchengeschichte
übernehmen.



18

Wer nämlich die geographische Verbreitung der rätischen
Kirchenausdrücke nach Italien und Frankreich hinein genauer
verfolgt, beobachtet mit Erstaunen, daß Bünden bald mit Frank-
reich, bald mit Italien marschiert.

Mit Frankreich und nicht mit Italien teilt Bünden seit
ältester Zeit folgende Ausdrücke:

1. Die beiden schon erwähnten Bezeichnungen für Samstag:

sonda, sambedi gegenüber ital. sabbato;
2. für Pfingsten: tschunqueismas, altpicardisch chinquesme

gegenüber ital. pentecosle.
Dann aber stimmen ferner zu Frankreich, nicht zu Italien:
3. der Name des Täuflings: obwald. filiel, das in seiner

Bildung genau dem französ. filleul, nicht dem ital. figlioccio,
lomb. figliozz entspricht.513'

4. die Bezeichnung für die Glocke: obwald. zen, lat.
signuon, altfranzös. sein, heute noch in tocsin; denn seit dem
sechsten Jahrhundert besteht in den christlichen Texten52
Italiens und Frankreichs der Gegensatz, daß Italien53 nur
ca-mpana. Frankreich nur Signum für die Glocke kennt. Rätien
schlägt sich mit zen zu Frankreich, nicht zu Italien.

5. Der Sarg heißt obwald. vaschi, engad. vasche aus lat.
vascellu5i; das romanische Wort überschreitet nicht die Grenzen

Bündens, wohl aber erfreut sich vascellu einer einwandfreien

Bodenständigkeit in Ostfrankreich.
Und dazu treten als weniger entscheidende, aber doch noch

bedeutsame Indizien für alte Zusammenhänge zwischen der
bündnerischen und französischen Kirchensprache hinzu:

6. der Name für den Küster55: obwald. callusier (lat. custos,

resp. custore), das ebenfalls im altfranzös. coustre das genau
entsprechende Vorbild findet;

7. die lautliche Form des rätischen Wortes für Bischof;
während nämlich französ. eveque, obwald. ibestg, auf einer
Form episcu statt episcopu beruhen und außerdem den
Anlautsvokal e- von episcopu, bewahrt haben (französ. eveque,
obwald. uestg), zeigen die ital. Formen56 fast ausnahmslos
Erhaltung der Endung von episcopu: vescovo und durchgehend
Fall der anlautenden e-: vescovo nicht evescovo.51



19

Fügen wir noch hinzu:
8. Obwald. einiger, französ. clocher aus cloccariw8 gegenüber

ital. campanile.
9. Obwald. muniessa „Nonne",59 das in seiner Bildung dem

altfianz. moinesse entsprechen dürfte;
10 buania, „Epiphanie": altostfranz. bruvenie gegenüber

oberilalien iseh pifaniafi0
so sind wold damit die wesentlichsten61 Berührungspunkte62 der

Kirchensprache Jlätiens mit der Galliens angeführt.63
Mit llalien und nicht mit Gallien marschiert Bünden

zunächst in der Bewahrung des lateinischen Ausdruckes für die

Kirchgemeinde: plebe, obwald. pleif, das allerdings heute in
Obcritalien in der Bedeutung „Kirchgemeinde" fast völlig
ausgestorben ist, aber für das Mittelalter gut belegt bleibt; im
Grunde liegt hier der Fall vor, daß Bünden, wie Italien und auch
das keltische Britannien, das einst in allen romanischen Ländern
lebendige plebe festgehalten haben, während anderswo der
griechische Ausdruck parochia sich über das lateinische Wort
gelagert hat. Schwerer wiegt das Zusammengehen Bündens mit
Oberitalien gegen Frankreich bei zwei Festnamen: Auffahrt und

Allerheiligen.
Die sämtlichen ältesten italischen Liturgien benennen das

Auffahrlsfesl mit dem lateinischen Wort uscetisa61, die gallischen
und, wie es scheint, auch die spanischen mit ascensio:
dementsprechend lautet der ältere italienische Name des Auffahrtsfestes:
(a)scensa, der französische ascension; das bündnerromaniscliei
gi ä'anseinza, das wohl mit der ambrosianischen Liturgie seinen
Einzug m Bünden gehalten hat, stimmt zu ital. ascensa, nicht
zum franz. ascension.

Das Fest Allerheiligen65 ist in der römischen Kirche m. W.
nicht, voi Anfang des 8. Jahrhunderts nachgewiesen: in Italien,
wo das lal. omnis in ogni bis heute lebendig ist, wurde der Festtag

mi' dem Namen omnessanctos getauft, daher ital. ognhssanti;
in Spanien und Frankreich, wo lat. omnis in der Mehrzahl seiner
Funktionen durch ilotus ersetzt ist, tritt an die Stelle von omnes
sancios: totos sancios, franz. toussaint, span, todos Sanlo-s. Das

Biindnerromanische, das omnis in mincha (< omniuhqwim) bis
heute festhält, folgt vielleicht in seiner wohl ältesten Bezeich-



20

ruing des Allerheiligenfestes: numnasontga (also in omnes sanc-
tos mil teilweise!' Anlehnung der Endung an dominica oder
feslci?) der italienischen, nicht der französischen Bildungsweise
des Nam ens.166

Wenn wir nun unvoreingenommen die Tragweite dieser

sprachlichen Übereinstimmungen Romanischbündens mit Gallien
und Italien abwägen, werden wir uns wohl davor hüten müssen,
die Frage nach dem Ausstrahlungszentrum des rätischen
Christentums kurzerhand zu Gunsten Mailands oder Augsburgs oder
Triers odei Lyons zu entscheiden: wir werden einfach das eine
festzuhalten haben: Bünden lag schon damals an einem
Treffpunkt, wo italoromanische und galloromanische Geistes-,
Religions- und Sprachweilen ineinanderströmten und gegenseitig
Sich durchkreuzten. Bündens Kirchensprache zeigt sich ja
gerade darin originell, daß in ihr selbständige, eigenwillige WahlbS

des ih: zur- Verfügung stehenden Ausdrucks vorliegt. Und diese

tief mit rälischem Wesen verankerte Bodenständigkeil60 der
heutigen bündnerromanischen Kirchensprache findet auch in
gewissen selbstherrlichen Neubildungen ihren lebendigsten
Ausdruck, Neubildungen, die sowohl Frankreich als Italien fehlen.
So hat sich Bünden ein eigenes Wort für die Fastnacht geleistet,
obwald. scheiver, oberengad. tschütschaiver10; dem „annniversa-
j'inm consecrationis basiiicae", der Kirchiveih, mit der, nach
mittelalterlichem Recht, Nachlaß der Sünden bis auE 40 Tage

verbunden werden durfte, legte der Bündnerromane den
originellen Namen perdunonza, von perdonantia (von perdonare)n bei.

Und eigene Wege schlugen die christlichen Bündnerroinancn
ebenfalls für die Bezeichnung des Friedhofes ein: Gewiß steckt
im obwald. senleri, oberengad. simteri das lat. cacmiteriu; aber
als regelrechte lautliche Entwicklung des Wortes würden wir
etwa eine Form tschanteri, nicht santeri erwarten: die lautliche
Anomalie erfährt jedoch dank vertiefter Einsicht in die iltchrist-
liche Bestattungsart überraschende Aufklärung. Die fromme Sitte
der Christen, mit den standhaften Bekennern des Glaubens, den

heiligen Märtyrern, in einer Grabstätte vereinigt zu sein, bezeugt
schon der Bischof £. Maximus von Turin im 5. Jahrhundert: In

seiner Bf, Uomilie „in natali sanctorum Taurinorum martyrum
Octavii Advendcii et Solutoris" preist er die Märtyrer: et in



21

corpore nos viventes custodiunt et de corpore reoedentes ex-
cipiunl, hie, me peccatorum nos labes assumat, ibi, ne inferni
horror invadat. Nam ideo hoc a majoribus provisum est, ut
sanctorum ossibus nostra corpora sociemus, ut, dum illos tartarus
metuit, nos poena noil tan gat, dum. illis Chrislus ill urn in at, nobis
tenebrarum caligo diffugiat. In freier Übersetzung würde also
diese Stelle lauten : „die Märtyrer schützen uns im Leben, und
wenn wir die leibliche Hülle verlassen, nehmen sie uns gütig
auf: hier (im Erdendasein) gewähren sie uns ihren Schutz,
damit uns die Flut der Sünden nicht mitreißt, dort (im Grabe),
damit das Grauen vor der Hölle uns nicht packe. Daher haben
unsere Vorfahren dafür Sorge getragen, daß unsere Leiber in
engster Nähe der Gebeine der Märtyrer zu liegen kommen: so
kann uns die Pein nicht treffen, da die Hölle sich vor den Heiligen.

fürchtet; auch die Finsternis muß von uns weichen, da ja
Christus ihnen (den Märtyrern) voranleuchtet." Diese häufigte
Formel: ,,Sanctis" oder „martyribus sociara"72, die auf
Grabplatten Frankreichs, der 11 heinlande, Oberitaliens, ja sogar auf
einem christlichen Grabstein in Regensburg,73 also in der Rätia
sccunda, uns immer wieder als letzter Wunsch des Christen
entgegentritt, führt uns erst zum vollen Verständnis des roman.
semieri. Während nämlich in der Westschweiz, wie der waadt-
ländische Historiker Heymond.71 nachgewiesen hat, der Friedhof
im ersten Jahrtausend, mit dem Namen marteret auftritt, d. h.
einer Ableitung vo/i marlyrii, martyreturn, stellten die
Romanen, gleichwie ihre christlichen Brüder westlich des Gotthard,
ihre Toten unter den Schutz ,der saneti, der heiligen Glaubenszeugen,

denen ihre basilicae, ihre Gedcichtnishapellen geweiht
waren: Und diese stille Sehnsucht hat — und zwar nur75 in
Bünden — im Worte coemiterium ihren Ausdruck gefunden, in
dessen Anfangssilbe das lat. sanetus hineinspielt.76

Auch für den Aschermittwoch schufen einzelne Mundarten,
außer der auch anderswo vertretenen Bezeichnung: marcurdi
della tschendra, eine weitere viel ausdrucksreichere: scheiver
ncir, die „schwarze Fastnacht"77; für „erlösen von den Sünden"
haben die Romanen das kirchliche redimere78 aufgegeben oder
vielmehr die Erlösung als eine „Entlassung von einem Pfände"
betrachtet und in „expignorare"79: spinclrar einen neuen Aus-



22

druck kreiert.80 Endlich übernehmen die Bündner Romanen für
die ihnen seit dem frühen Mittelalter wohl vertrauten Wallfahrtsorte

Einsiedeln und St. Gallen nicht einfach die deutschen
Namenloxmen, sondern haben in Nossa Dwnaun sowie inS. Gagl81

ihre sprachliche Autonomie 'zu wahren gewußt.82 Wenn sich auch
leider — allerdings erst in neuerer Zeit — deutsche und
italienische Fremdlinge83 ins Romanische der Kirche leider einzunisten

beginnen, so legt doch das Studium der romanischen
Kirchensprache Bündens auf Schritt und Tritt lautes Zeugnis ab

für die tiefe Berechtigung der beiden Ideinen Adjektive, die sie Is

in engster Verbindung mit dem alteingestammten Namen des

Landes standen: Alt-Fry Rätien.84



Anmerkungen1

1 Ausdrücklich sei belont, daß ganz romanisch Bünden (Münstertal,

Engadin und Rheiutal) in den charakleristischen Ausdrücken der
Kirchensprache sich völlig einheitlich erweist: die jahrhundertlange
kirchliche Zusammenfassung des Landes unter dem Bischof von Chur
vermag einzig diese Obereinstimmung der Kirchensprache des Münster-
lals mit dem Oberland zu erklären. Daß das Bergell (und besonders
Sopraporta) mit romanisch Bünden nicht selten zusammengeht, ist bei
der engen sprachlichen Verwandtschaft des Bergellischen mit dem En-
gadinisehen, sowie der gemeinsamen kirchlichen Geschichte des Inn-
und Mairatais, nur natürlich: Kirche: baselga; Priester: preir; Sarg:
va&cel; Samstag: sanda; bunman „Neujahr".

2 Die Ortsnamen mit basilica, die mir bekannt sind, verteilen sich
folgendermaßen in Italien (von Süden nach Norden, im Norden von
Westen nach Osten):

1. Siiditalien: ßaseliceO. Basilicae (<Marklbasilica Provinz Be-

nevento.
II. Mittelitalien: 1. Toscana: Villa Basilica; Basselica; Basilica;

Bassilica (nicht alle gleich sicherer Herkunft), Contado Lucchese, cf.
Pieri, Suppl. V clell' Arch, glott., p. 119. Basilica, Baserca im Arnotal,
cf. Pieri, Toponomaslica della Val d'Arno, p. 333. Basilica (Arezzo).

2. Emilia: Besganeuva (offizieller Name: Basilicanova), Besga-
vojan (offizieller Name: Basilicagojano). Salvioni, Bollelt. sforico della
Suizz. ilal. XXI, 87; Baselica (Parma, Borgotaro).

III. Oberitalien: 1. Piemonl: keine basilica-Namcn bis heule bezeugt;
es ist dasselbe Gebiet, das in Oberitalien am reichsten mit chiesa-
Orlschaften ausgestattet ist.

2. Lombardei: Bascape (Pavia < basilica Petri), Salvioni, Bollelt.
storico cl'ella Suizz. ilal. XXI, 87, Baselica Bologna (Pavia), Baselica
(Vogbera, Pavia).

3. Bessin: im obersten Bleniotal, unmittelbar ans obwaldische
üaseZ^ia-Gebiet anschließend: Weiler von Ghirone (Blenio): Baselga
Salvioni, Arch, slorico lombardo XLV, 237.

4. Venetien und Friaul: Trebaseleghe Campo Sampiero, Padova;
Basalghelle Mansue, Treviso ; Baseldella Campoformio, Udine; Basaglia-
pcnla (friaul. Basajapenle) Pasian, Udine; Baseglia (friaul.- Baseje)
Spilimbergo; Basegalba Concamarise, Verona. Olivieri, Sludi glotl. III,
188, 140.

1 Die Transkription der romanischen Formen musste wegen Mangels entsprechende
Lettern in der Druckerei mancherorts vereinfacht werden.



24

5. Treu lino: BaseUja cli Pine (Civezzano); Basel/ja (Vezzano);
Baselgu (Vai die Noll, Cles). Annuario della Societä degli alpinisti tri-
denlini XIX. 174.

Ks isl unverkennbar, daß die Dichtigkeit der öasfZiccz-Namen

von Westen gegen den Nordosten Oberitaliens langsam zunimmt.
Nördlich des Biindnerlandes, in dem ihm vorgelagerten alLroma-

nischen Vorarlberg und St. Galler Rlieintal sind mir zwei ßasilica-
Namen bekannt: Baselgia d'saing Gialg, die romanische Bezeichnung
für St. Gallenkirchen (Montafun), wie sie zur Zeit Campclls wohl im
(damals noch romanisch sprechenden) Prältigau bekannt war, ct.
Ulrici Campelli Alpesiris topographica descriptio 329. — Baseggla (Bezirk
Sargans).

In Frankreich verteilen sich die basilica-Namen ganz eigenartig über
das Land. Der Süden hat m. W. fast keine basilica- Orte, ebensowenig'

der äußerslc NordosLen und das lothringisch-elsässischc Gebiet.
Am dichtesten liegen sie in Westi'rankreich und strahlen von Tours
nach Norden und dem Zentrum aus. Aber auch die Westschweiz
kennt basilica-Namen, welche von Westen aus die Brücke zu Italien
bilden wie die lessinischen von der Lombardei zu Bünden.

Südlich von 'Lours, der Wirkungsstätte des nordfranzösischeu
Apostels hl. Marlin: Bazauges (Charentc-Inf.), Bazoges (Yiennc), Ba-

zeuges (Haute-Vienne), Bazoge (Vendee), Bazelges (Canlal).
•Nördlich und nordöstlich von Tours: Bazouge (3), Bazoche (3)

(Mavenne), Bazouge (llle - et - Vilaine). Bazouge (SarLhe), Bazoge
(Manche), Bazoche (3) (Eure-et-Loir), Bazoque (3) (Calvados), Ba-

zoque (Eure), Bazoque (Orne).
Westlich von Tours liegen: Bazoche (Loiret), Bazoche(s) (2) (Seine-

et-Murne), Bazoches (2) (Nievre), Basoches (Yonnc). — Ferner fünf
Bazequcs tPas-de-Calais) im höchsten Norden und ein Bazoches im
Departement Marne.

Ihn Genf und Lausanne liegen zerstreut: Basouge (Ain), Basoge
1. bei Sainl-Prex (Morges); 2. bei Tolochcnaz (Morges); 3. bei Bursins
(bei Rolle); 1. bei Dommarlin (bei Echallens); 5. bei Ormonts; 6. bei
Bavoi.s (Qrbc): 7 bei Pampigiiy (bei Morges); 8. bei Croy (bei Romain-
mötier): vgl. Reymond Z. für Schweiz. Kirchengeschichte III, 108—110.'

Int Gegensatz zu Meyer-Lübkc. Die romanischen Literaluren und Sprachen

-164 halte ich die französischen änsoc/ie-Namen für ausschließlich
christlich, denn nur bei solcher Annahme erklärt sich: 1. die Verteilung
der basilica-Namen in jenen Gegenden, die im Laufe des 4. und 5.

Jahrhundert christianisiert worden sind, während sie fehlen im ältesten
christianisierten Südfrankreich sowie in dem am spätesten dem
Christentum gewonnenen Ostfrankreich; 2. die Anwendung von basilica bei
Dorf- und Weilernamen, in denen bis heute nirgends m. W. profane
basilica-Baulen nachgewiesen sind. Als genereller Ausdruck für jede
Kirche ist basilica nur im Bündtierromanischen von Disentis bis



25

Münsler(lal), im Bergeil, auf Veglia (Dalmatien) und in allen Mund-
arlen Rumäniens bekannL: obwald. baselgia, engad. baselgia. Bergell
baselga, Veglia basalca, rum. bisericu. Uber Ortsnamen, die in
Dalmatien auf basilica beruhen, cf. Jiricek, Die Romanen in den Städten
Dalmaliens während des Mittelalters I 50. An das rätische basilica des

Bislums Cbur schließt sich ein in seiner Bedeutung eingeschränktes
baselga „chiesa dei riformati" im Puschlav und eine lautlich ans Engadi-
nische sich anschließende Form von Prada bei Monlagna fVeltlin]:
baselgia „chiesa dei riformati" an, die Salvioni, Rendic. deil' Ist. Ioml\
XXXIX, 611 wohl wegen ihrer Bedeutung als dem Engadinischen zur Zeil
der Reformation entlehnt betrachtet. Und als nicht bodenständig
beurteilt Salvioni loc. cit. die Misoxer Form baselgia „chiesa in ruina",
wohl aus lautlichen Gründen (—gi—!). Im Tessin und Bormio, also

außerhalb der Diözese Chur, ist das Wort basilica früh — wohl unter
Einfluß der kirchlich und architektonisch führenden Zentren Como
und Mailand — gegenüber dem städtischen gesa in der Bedeutung
entwertet werden: Valmagg. Arbedo baserga, Bellinzona baserca „casu-
pola" Salvioni, Bollelt. storico della Suizz. ilal. XVII, S3, Bormio
baserga „easa vecchia e brulla1' (wohl nicht einheimisch, da •/- < -r-
nicht borminisch), Albosaggia „brirg" „casa diroccala, stamberga"
(Druckfehler?). Bei Valfurva baserna (Longa) scheint Anlehnung au
ein anderes Wort (caserne?) vorzuliegen. Ob im Honsberg, bazelgja,
für welches Battisli (Die Nonsberger Mundart 36) angibt „Kapelle,
auch Ortsname), die ursprüngliche Bedeutung von basilica oder eine
erst sekundäre (geringschätzige) bewahrt ist, ist schwer zu sagen.
Endlich mag noch erwähnt werden, daß die Geheimsprache der
Schuhmacher vom Valfurva (Bormio) das engadinische Fremdwort baselga
für „Kirche1' verwendet, nicht das einzige rätische Wort, das sich in
diesen „gergo" verirrt hat: cf. babsenger „Dio", bamnös, balnös, beimnös
„orazioni" (Onos bap), bler „tanto", nuil „stalla", nos „brutto", nur
„matto", snorza „pecora" (interessant, weil eine alträlische Phase -rz-
festhaltend), sgnunfra „signora" (<igiunfra), sgnunfrina „signorina",
lender „colä" (cf. obwald. hinder, minder), Jota „minesLra" (Ouuter-
engadinisch jotta) usw.

3 Altpic. chinquemc, ciunkesme, wall, cinqueme, siqueme, Namur
sequemt, Seraing sekaem. Ferner altflämisch cincksen, sincksen,
Horning, Z. R Phil IX, 484, Marchot, Z. R. Phil. XXI, III und A. Thomas,
Melanges d'etgmol. 52; zu den niederländischen Formen: Franck's
Rlgmol. Woordenboek s. pinksler. — Die altkat. Form cincogesma ist
halbgelchrt; ob das einmal bei Aguilö i Busier belegte cinqaaesma als

einheimisch oder als altspanische Entlehnung anzusehen ist, bleibe
dahingestellt. — Über den osteuropäischen Namen des Festes: rosalia
(rum. rusalii) zuletzt Murko, Wörter und Sachen II, 142

4 In Italien bedeutet pieve nicht nur die Pfarrei, sondern auch die



26

PfarrkircheA In den keltischen Dialekten halle plebe ebenfalls lange
die allere Bedeutung besvahrt: cymr. plijwf, plwy „community, parish",
heule aber bedeutet im 'Brelonischen ploue „Dorf", cf. Pcderseji,
Keltische .Grammatik 208. — Typisch allbündnerisch ist die politische
Bedeutung von pleif „Gerichtssprengel" (cf. Pallioppi).

5 Imbarl de la Tour, les paroisses mrales du lYe au Xle siedle,
Revue historique LX ss.helonl, daß die Pfarrei in ältester Zeit
zunächst mit dioecesis, erst später mit parochia bezeichnet worden sei.
Allein daß in Westgallien einst plebe der lebendige Ausdruck für die
Pfarrei war, lehrt uns die Existenz von plebe „paroisse" in der insel-
kelthchen Kirche, die ihre Organisation sehr wahrscheinlich von Wesl-
frankreich aus erhallen hat. Damit stimmt überein, daß in den
fränkischen Konzilakten und Kapitularien plebs Gemeinde häufig
bezeugt ist. — Daß mit dem Untergang von plebe in Frankreich und
Spanien die Ableitung plebanu ebenfalls verschwunden ist, ist natürlich.

während sich plebanu in dem Gebiet, wo plebe länger erhalten
blieb, durchzusetzen vermochte: also: alog. plovanu „pievano", eors.
piuvami, Billi probänu Wagner, Arch. f. cl. Sind. d. n. Sprachen, 135,
111; tose, piovano. pievano,2 piem. piovan „retlore delta pieve, par-
rocco", lobwald. plevön. u.-engad. plavan; Groden pluvan, Gader: piovan,
nonsberg. ploän, Erlo pioan, Buchenstem plevan, friaul. plevan, plavan
(Muggia) in der allgemeinen Bedeutung „Pfarrer". — Altfranz. plebain
(14. J. God.) wie span, plebano sind wohl der offiziellen lat. Kirchensprache

entlehnt. — Ein altprov. pleti „eglise paroissiale", Berloni,
Archivum rom. 1 88 11.

5 Zur Verbreitung von saturni-dies in Niederdeutschland, hol-
länd. zalcrdag. !• ranch's Etymologisch Woordenboek2, s. v., dessen alte
Formen (wie ags. saeternesdeeg) 111. E. auf ein salurnis-die (cf. altfranz.
mer'cresdi. Itinsdi; nach solis dies) hinweisen.

1 Sambedi ist in allfranzösischer Zeit (cf. Godefroy, Complem.
s. v.) wie heute noch vorwiegend osffranzösisch; die Formen samadiß
samedi, semedi sind lautlich noch unaufgeklärt. Wenn die bünd-
nerisehen Formen sonda, sanda alt sind und ein sambala-dies (cf.
dominica diesj widerspiegeln, dann erhebt sich allerdings die Frage,
ob ahd. sambaz-lac und altfranz. sambedi nicht ebenfalls eher auf

0 Die Wörterbücher gehen nur ein unvollständiges Bild über die gegenwärtige
Verteilung von pieve und parrochia, cura in den ital. Mundarten. Bloss in der Bedeutung
„grössere Pfarrkirche" finde ich das Wort belegt im Piemont (Sant' Albino): piev, ferner
fr jaul, piev, bresc. pief, rormign. pi, parm .piev, während anderswo die Bedeutung aus den

Angaben der Lexiea nicht klar hervorgeht. Aber jedenfalls ist die ältere Bedeutung
„Pfarrei" in Oberitalien seit längerer Zeit im Rückgang begriffen. Dagegen ist plebe
„Pfarrei" noch sehr lebendig im Zentralladinischen, — Zum Alter der Bedeutung ven plebs
„ecclesia parrochialis", cf. Belege bei Du Gange aus Italien seit dem 9. Jahrh.

2) Es scheint mir, dass in den lombard. wie in den emil. Md. das Wort nicht recht
lebend ist. Uebrigens wäre weiter nachzuprüfen, ob mit piovano der Inhaber einer jeden
Pfarrei oder nur einer grössern Pfarrkirche bezeichnet wird.

3) Die lautliche Entwicklung von sambedi und samedi harrt immer noch einer
überzeugenden Erklärung.



27

sambaia zurückzuführen sind. — Daß scmbalu auf rälischem Gebiet
weil hinaufgeht, lehrt die Einsicht in die Eigennamen, wie sie uns in
den libri confrateimilalum Scincti Galli, Augiensis. Fabariensis für
schweizerische, norditalienische, süddeutsche und französische Klöster
erhalten sind Mon. Germ. hisl.. ed. Piper): der Name Sambacius ist
nur in Dixentis bezeugt. Ferner ist ein sicherer Zeuge für hohes Aller
von sambatu der Bergname Sänlis. den Götzinger, Die rom.. Namen
des Kantons St. Galten p. 71, mit dem 87-1 belegten Orte: in monte
xilnm qui dicitur Sambiti identifiziert. Ein vereinzelter Sambatns
Name auch in Portugal, Meyer-Lübkc, Rom. Namensludien II, 51.

8 Die Etymologie von barmär verdanken wir H Schuchardt, Z. R.
Phil. XXI 235. Die von Schuchardt im Vokalismus des Vulgärlateins
I 176. III 90 beigebrachten Belege sowie die Einsicht in die fndices
von Bossi. Inscripl. christianae urbis Romae 1861—88, Hübuer, Inscript.
Hispaniae chrisFanae 1871 und suppl. 1900, Lebt an l,' Inscriptions ehre-
tiennes de la Gaule I, II 1859—1865, III 1892, Kraus, Die christl.
Inschriften der Rheinlande 1890 vermitteln ein durchaus richtiges Bild
von der Verbreitung des christlichen Ausdruckes auf den Grabsteinen.
Zur sprachlichen Umgestaltung von bonne memoriae in benememorius
haben Leblanl, op. eil. I, p. 135, Pirson, La langue des inscriptions de
la Gaule, p. 215, Salvioni, Stiuli medievali I 419 die Belege
beigesteuert. Leblanl, on. eil. I. p. X, CXL hat den Versuch gewagt, die
Inschriften, welche bonae memoriae in Gallien aufweisen, chronologisch

und geographisch abzugrenzen, aber es schiene mir kaum
zulässig, aus seinen interessanten Beobachtungen irgendwelche Schlüsse
für die Herkunft und das Alter des rälischen Christentums zu wagen,
um so mehr als die Formel in der Wcstschweiz wie in Oberilalien im
Laufe des 4.—6. Jahrhunderts auftritt. Mit Nutzen wird der
Sprachforscher auch den Artikel B. M. des Diclionnaire cl'archeologie chr&-
tienne zu Rate ziehen.

Der nie versiegenden Bereitwilligkeit Prof. Pults verdanke ich
folgende Angaben über die Verbreitung von benememorius in Bünden:
das Oberland hat das undurchsichtige barmier volksetymologisch nach
mar tun umgestaltet in per miert, das nicht flektiert (also : mumma per-
miert): sonst in ganz Mittelbünden (Bergün: barmekr, —gra, Möns:
barmeir. Tiefencastel: barmeir. Lenz: barmoir, Paspels: barmier,
barmiera, Trins: barmier, eng'ad. barmör). Natürlich auch Substantiv:
„die Vorfahren": engad. barmörs, oberhalbst, barmeirs.

10 Das (unvollendete) Werk von G. Koffmanne, Entstehung und
Entwicklung des Kirchenlalein.s 1879 ss. ist leider sprachgeschichtlich
nicht kritisch genügend durchgearbeitet. Zum christlichen Oberset-
zungslelinwort zuletzt Debrunner, Bemerkungen über griechische
Lehnwörter im Lateinischen. Festschrift für F. K. Andreas, p. 16—32,
Leipzig 1916.

11 cf. Kluge, Elymol. Wörterbuch8, s. opfern. Die Romania kennt
m. W. diese kirchliche Bedeutung nicht mehr, denn bei der Aus-



28
t

merzung allei „suspekten" heidnisch-christlichen Kulluswörler, die im
Laufe des 2.—5. JahrhundcrLs mit größter Energie durchgeführt werden

sollte, vermochte das im heidnischen Kultus- verankerte operciri
gegenüber dem eindeutigen, nur christlichen elemosunam facere sich
nicht zu halten. Jenseits der Grenze der Romania aber hat der wohl
schon in früher Kaiserzeil in Xiederdeutschland eingedrungene
heidnische Kultusansdruck in christlicher Umdeulung sich festzusetzen
vermocht. Ähnliche Fälle lateinisch-romanischer ..Relikte'' auf deutschem
Boden, cl' Z. R. Phil. XXXVIII 33.

12 Zur Verbreitung von area „BegräbnisplaLz" im römischen Reich,
cf. Diet, des an/iquiles ehret., s. v. Solange für engad. era
,,Gottesacker1' (Pallioppi) nicht alte Belege zum Vorschein kommen,
mochte ich das WorL nicht mit der christlichen area in Verbindung'
bringen.

13 Zu der ältesten Bedeutung von ecclesia, cf. Encyclopaedia ol
Religion and Ethics, s. church.

11-Die folgende Darstellung isL ein kurzer Abriß einer im W.-S.
19!8-'!!) gehaltenen Vorlesung über die Ausdrücke für Kirche in den
romanischen Sprachen. Selbstverständlich verbietet es der Raum, das

ganze Problem aufzurollen, das den Rahmen dieses Aufsalzes sprengen
würde. Kur das eine sei festgestellt, daß die Vermutung Kretschmers,
basilica in Bünden wie in Rumänien sei dem Orient (Byzanz) zu
verdanken, an der Tatsache scheitert, daß 1. weder die rumänische noch
die rötische Kirchenterminologie einen derartigen „östlichen" Einfluß
verrät; 2. daß basilica keineswegs im Orient älter belegt ist, sondern
mindestens gleichzeitig in Afrika erscheint; 3. daß basilica in allen
romanischen Ländern im 1.—6. Jahrhundert bezeugt ist, und 4. gar
nicht einzusehen wäre, weshalb dem stark politisch und kirchlich mit
Byzanz verbundenen Unterhalten basilica-Ortsnamen fast völlig fehlen,
wenn doch der griechische Orient als Ausstrahlungszentrnm für basilica
anzusprechen wäre.

l:> Vgl. die Metaphern: ecclesia corpus Christi, ccclesia dei, ecclesia
maier omnium chrisLianorum, ecclesia super iinum Petrum aedificala usw.

llj Man vergleiche zur Verbreitung von basilica in Kirchenbezeich-
mmgen den Artikel basilica des Thesaurus l. lat.

17 Zu memoria. Kraus, Realencijclopäclie der christlichen
Altertümer, s. v.

18 Über die Verbreitung des Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten orienlierL trefflich A. v. Harnadk. Die Mission und
Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten, 3 A.
Bd. II und die dort angefügte Karte.

19 Dabei liegt es mir durchaus fern, mich in der Frage der mehr
oder weniger großen Glaubwürdigkeit der Überlieferung hinsichtlich
des Auftretens des hl. Lucius in Bünden festzulegen. Wesentlich ist



29

die Tatsache, daß die Legende des hl. Lucius im rätischen Chur
jedenfalls im frühen Mittelalter sich nachweisen läßt.

20 Noch heule: Sampteder im Bündneroberland.
21 Im v. 1196 des altfranzös. Marlinsleben von Pean Gaiiw.au

(13. Jhd.) stehl baseche zur Bezeichnung der basilica saneli Martini.
22 „Ganz gleich wie in dem vom geistlichen wie weltlichen Rom

unabhängigen Irland, das weder an Konzilsbeschlüsse noch Edikte
römischer Kaiser von Theodosius ab gebunden war".1 Häresien wie
der Arianismus, der Priscillianismus, der Pelagianismus ruhig Milde
und Duldung bis ins 7.-8. Jahrhundert genossen, so beobachten wir
im Altirischen friedliches Nebeneinanderwohnen dreier Worte für
christliche Kirche, die in Westgallien sukzessive einander abgelöst
hallen: dominicum,- basilica, ecclcsia, altir. demnach, altir. baish:c,
busiecß allir. eclais, cymr. eglivysA

28 Scluichardt, Z. Rom. Phil. VI, 120; Merlo, Wörter und Sachen
III 99. Ob Merlo glücklich daran tat, das engad.' tschülschaiuer, ueng.
schüschaiver auf suseipere zurückzuführen, das im Gegensalz zu in-
eipere nirgends auf rälischem Boden belegt ist, wobei zudem lautlich
der .In/uu/skonsonantJ wie der Inlautskonsonant rätselhaft bleiben?6

24 Bei Pedersen,- Kell. Gramm, p. 200 findet sich angegeben
millclir. inil. neuir. inid „Fastnachtsdienstag", cymr. ynijd. ncorn
enez „Faslnachtsdienstag", brel. enel „Karneval". .Zum Elymon, lat.
indium, ef. Schuchardl. Z. Rom. Phil. VI 120.

2ä Die Christianisierung Nordfrankreichs und damit auch die
nordfranzösische Kirchensprache wird durch den Einbruch der
heidnischen Franken aufs nachhaltigste beeinflußt. Mochten auch einzelne
römische Christengemeinden sich innerhalb der fränkischen
Siedlungen erhallen, so bleibt doch unzweifelhaft, daß im Laufe des 6.—8.
Jahrhunderts eine systematische ..reconquista Christiana" in
Nordgallien von Tours und Reims aus durchgeführt worden ist. In der alt-
französischen Kirchensprache lassen sich daher m. E. zwei Schichten
scheiden: eine vorfränkische (quinqua/jesima. beiania <C brivxmie,

') ef. Zimmer H., Galliens Anteil an Irlands Christianisierung im i\5.
Jahrhundert und altirischer Bildung. Sitzber. der Berl. Ahad. 19U9, 543 ss., 534 ss.

2) Man erinnere sich daran, dass der Pilger von Bordeaux, dem wir das Itinera-
rium burdigalense verdanken, berichtet: ibidem modo iusso Constantini imperatoris
basilica facta est, id est dominicum, mirae pulchritudinis. Das altir. domnach „Kirche"
dürfte in Weslfrankreich heimatberechtigt sein.

3) Zur Bedeutung von basilica „Grabmal, Grabmonumeut, Grab" in altir.-lat. Texten,
cf. Biet, des antiquites ehret, s. basilica (p. 546).

b Zu den irischen Formen, .1. Vendryes, Be Jlibernicis vocabulis quae a laiina
lingua originem duxerunt, p. 93.

ä) Denn das Beispiel, womit er die Angleicliung des Anlautskonsonanten an den
inlautenden (siischaiver > schiisc.haioerj zu stützen sucht, ist nicht sehr beweiskräftig:
die Familie von succiare ist durch lautmalendes ischutsch auf weitem Gebiet beeinilusst.

"l^Dazu mag noch erwähnt werden, dass — sei — (in suseipere) nie — tsch —,
sondern z im engad. ergibt, cf. posteeuiu zu pizagn.



30

basoche), cine nach!ränkische (preslre, pifaine, eglise, „Kirche'').
Das Übergewicht von ecclesia, (monasteriu) über eiusL
verbreitetes vorfränkisches basilica in Nordgallien in der Vulgärsprache
beruht auf der durch Klöster und Mönchsorden durchgeführten nach-
fränkischen Christianisierung, die an Stelle der in gewissen nord-
französischen Chrislengemcinden erhaltenen vorfränkischen Kirchenwörter

der jüngeren vereinheitlichten Diözesansprache Südfrankreichs
und Miltell'rankreichs zum Durchbruch verhalf. Über solche Diözesan-
wörler, cf. Oscar Keller, Der Genterdialekl p. 179.

2G cf. die Abhandlung von Pult, Über Ämter und Würden in
romanisch Bünden, Rom. Forsch. XXXII 389 ss.

27 Welche VielgeslaltigkeiL der lautlichen, morphologischen Yer-
hällnissc weist das jedem überragenden linguistischen Zentrum ent-
rückle Bünduerobcrland auf! Welchen Reichtum an Sprichwörtern,
saftigen, bodenständigen, selbstgeprägten Redensarien Welchen Reichtum

an Märchen, der seinesgleichen in kaum einem gleich großen
Gebiet der Wcstromania findet! Dies alles erklärt sich durch die
Abgeschlossenheil gegenüber dem deulschschwcizerischen Nachbargebiet,
dem ebenfalls jahrhundertelang ein starkes städtisches Zentrum fehlle,
und die ebenso starke Abkehr von Italien, dessen Sprach- und Kullur-
wellen den Alpenkannn nur schwer überschritten.

28 Die Namensform Asinio (cf. pro Asinione episcopo e.cclesiae
Guriensb- primae Rhaetiae bei: Leo M. episl. 97, Mignc, LIV, p. 918)
dürfte wohl richtiger sein als .l.sa'mo, eine Form, diic die älteren bünd-
nerjsehcn Historiker stets anführen. Der letztere Name ist Iiis heute
auf keiner Inschrift bezeugl, wohl aber Asinio auf einer Inschrift in
Oberilalien, Asinius sehr häufig, cf. Thes. I. lal., s. Asinins. - Auch
Savio. Gli anlichi vescovi d'ltalia, La Lombardia I p. 171 gibt den
Namen unter der Form Asinione. — linier den 16 Unterzeichnern
iiguricrcn nielil nur lombardische Rischöfe, sondern die des ganzen
westlichen Oberitaliens (Aosla, das nach 571 Yiennc zugeteilt wurde,
Turin, Novara, Vercelli, Asii und Genua).

22 Wenn auch erst zwischen 812 und 817 der Churer Diözesan-
sprengel von Mailand abgelrennl und Mainz zugeteilt wurde, so darf
dieses Dalum nicht in dem Sinne interpretier! werden, als ob die bünd-
nerische Kirche Iiis ins 9. .lalirhundert sich in Abhängigkeit vom
Mailänder Mi Iropolilanbischof befunden habe., denn bei der ganz
besonders engen Verbindung kirchlicher und polnischer Tlerrschafts-
stellung. die durch die rätische Familie der Yikloriden ausgeübt wurde,
mußle der politischen Orientierung nach Norden seit dem 6. .lalir¬
hundert die entsprechende kirchliche folgen. Daher das Auftreten des

Churer Bischofs am Pariser Konzil von 611. Wenn also 817 Vereu-
darius von Chur an der Provinzialsvnodc des Melropolilanbischofs von
Mailand erscheint, so beleuchtet dieses Faktum die eigentümliche



31

Zwiücrstellung, der durch die Übereinkunft von 847 rechtlich ein Ende
bereitet wurde.

so Hoeynck, Geschichte der kirchlichen Liturgie des Bistums Augsburg,

1889," p. 9—22.
3i Auffällig ist, daß im Gegensalz zu den italienischen und gallo-

romauisclien Formen1 die bündnerischen auf —eriu, nicht auf —eriu
hinweisen: cl'. die Ortsnamen: Müstair (Münstertal), Müstail (zwischen
Davos und Filisur), Musle(r) ,,Disenlis", die mit tat. scra marschieren.
Wie sich diese innerhalb der romanischen "Sprachen vereinzelt
dastehende Behandlung von monasteriu erklärt, ist mir nicht klar
geworden.

so Ist es .nicht merkwürdig, daß claustrum m. W. als Ortsname
(gegenüber häufigem Monaslero, —rolo) in Italien fast gar keine Bolle
spielt2 während das kleine Bünden nicht weniger als drei claustra
Ortsnamen kennt? nämlich: 1. Dorf im'Prättigau (Klosters); 2. Appel-
lalivbezeiclinung eines ehemaligen Klosters zu Schills; 3. Frauenkloster
zu Münster (Ctastra in einheimischer Form, cf. Annalas II, 391;
XXVI III). Nun könnte man ja auf allilal. chioslra neben chiostro
hinweisen, aber die Form auf —a ist so vereinzelt in Italien, daß ich
starke Bedenken habe, sie mit den räLi.schen Formen in Verbindung
zusetzen. Wenn wir jedoch bedenken, daß seit dem 7.—11. Jahrhundert
Frankreich der Ausgangspunkt aller mönchischen Ideale und aller
Klöster war, daß Ilätien nachgewiesenermaßen von Norden aus seine
Klöster erhallen hat; wenn wir damit die Tatsache zusammenhalten,
daß allfranz ctoisire Maskulinum und Femininum ist, wobei das
Femininum durch das alldauph. clolra, altprov. claustra, crausta,
allkal. clanstra, aptg. crastra als das ältere auch für Nordfrankreich
erwiesen wird, so scheint mir, daß das räLische clanstra nicht aus
Italien, sondern mit den von Luxeuil und anderen Zentren ausstrahlenden

Mönchen nach Bünden eingedrungen ist.3
33 Zur Bedeutung der frühchristlichen Gemeinde in Augsburg, cf.

die zusammenfassende Darstellung bei Harnack, Die Mission und
Ausbreilung des Christentums II 281.

31 Die Beden Lung Triers als frühchristliches Zentrum Nordgalliens
hal Leblant. op. cii., pref. XLV hervorgehoben.

U Soweit in Italien die oft halbgel. Formen ein sicheres Urteil zulassen. Ich
verweise auf die Erklärung von mail, moneste (< monasteriu) hei Salvioni, Fvnetica di
Älilano b9: Ascoli, Arch, glott. I 488. Dass cantheriu. capisteriu, feria in Italien vielfach
andere Wege gehen als monasteriu (cf. ital. canteo, capisteo, fieranehen monastero) stützt
die Auffassung, dass die ital. Formen auf — eHu (off. e) zurückgehen.

2) Mir ist nur das von Olivieri. Studi glott. III 191 friaul. Clastra bekannt, das er
zweifelnd zu claustra stellt.

3) Dass das iberische Mönchwesen aufs stärkste von Frankreich aus heeinflusst
worden ist, lehrt die Geschichte der spanischen Klöster wie des span, monje „Mönch" (<
aprov. monje). Die catal. wie span, wie ptg. Form von claustra zeigen deutlichen Lehnwortcharakter

(cZ- erhalten; au > a\)



32

33 Mich. Benzcnrath, Die Kirchenpatrone der alten Diözese
Lausanne. im Mittelalter, Freiburg 1914.

33 M. Fast linger, Die Kirchenpatrozinien in ihrer Bedeulung tur
Aiibayu ns ältestes Kirchenwesen, Oberbayrisches Archiv L, 339 ss.

3~ Georg Mayer, Geschichte des Bistums Char, I 31.
33 Fas (linger, loc. eil. 390.
33 Dabei vergesse man nicht, daß die am westlichen Genfcrsec

gelegenen Orte an der wiph Ligen Verkehrsader liegen, die von Lausanne
ins Aoslatal über den Großen St. Bernhard führt. Die Sainl-Ambroise-
Orte Frankreichs sind — nach den 26 Diet, topographiques depart.
zu urteilen — nicht sehr zahlreich in Frankreich und auf die
Departemente Deux-Sevres, Ilaute-Marne, Basscs-Pyrenees* und Gard
beschrankt. In Italien liegt die Mehrzahl der Sani' Ambrogio-Orte natürlich

in der Po-Ebene.

Dürfen wir die Form Saingk Chaschaun, welche Campell,
Topogr. dcscriplio ed. Kind, p. 218, 26 erwähnt, ohne weiteres für die
bergellische Mundart vindizieren als Beispiel für die allgemeine Gellung
der Palalalisierung von ca < chia? Man vergleiche auch p. 251, wo er
die Weiler aufzählt und ausdrücklich bemerkL: •cä d'Sav, donius superior,

ipsi Pregalicnses vocant: chia Tscliur. Die Frage, inwieweit
Campell die Verschiedenheiten der bündnerisclien Mundarten in den
von ihm mitgeteilten rätischen Namenformen berücksichtigt hat oder
ob er sie' ins Engadinisclie umgesetzt hat, verdiente eine eingehendere
Untersuchung. Soviel ich zu sehen vermag, ist Campell nicht
konsequent verfahren: Einen Bergnamen bei Vicosoprano führt Campell
als Caslell Auf an, der doch wohl bergellische Aussprache widergibt,
da er in unlerengadinischer Form cbiastelg geschrieben hätte.
Aber Burneun sive Branneun entspricht weder bergeil Burnöif noch
einer mir bekannten engadinischeii Form. Auch der Weiler Rasclw-
raida jenseits der Bernina dürfte kaum puschlaverisehe Laulform
aufweisen Aber welche^ war die wirkliche einheimische (altromanische)
Form des Namens, den er für Fanas (Prättigau) zitiert: Fcenau inde
anliquitus vei Foenacl appellalus a Fceno? Ist Fccnad engadinische
Form0 (cf. Pigneu <C pinelu.)

11 Theoretisch gesprochen kann es sich bei den St. Cassian-
Namen um zwei Heilige handeln, nämlich: 1. Cassianus ludimagisler,
conf. mort apud Forum Cornclii (Imola); 2 Cassianus ep. Hortanus.
deinde Augustodunensis, saec." IV. Um welchen es nun im einzelnen
Fall sich handelt, müßte die Lokalforschung nachweisen. Daß aber
der Ileiligenname eher von Süden als von Westen gekommen ist.
lehrt m E 1 die Lage der Cassian-Kirchen an der Scptiinerstraße.
2 das Fehlen \on Saint-Cassian zwar nicht in Frankreich, wohl aber
in der Diözese Lausanne.

i- Zu den Mauritius-Kirchen in der Westschweiz, Benzenrath op
cit. 126 und die dort angeführte Literatur. — In Präz (Heinzenberg)



33

liegt SI. Agnein, rom. 87. Anjauns), ei'. Robbi, Annalas XXXI, 312.

War die dortige Kapelle einem der französischen Heiligen mit Namen
Aignagnus gewidmet?

is Muoth. Über bündnerische Gcschlechtsnamen (Beilage zum Kan-
lonsseluilprogramm 1893/92) p. 19. Der verdiente Historiker übersieht

die Tatsache, daß die christliche Namengebung seit dem 1.

Jahrhundert zunächst in der ganzen Romania sich ausbreitet, so daß
Namen wie Donatus, Dominiens u. a. überall auftreten. So brauchen
also christliche Namen in Rätien nicht notwendigerweise ihren
Ursprung auf Heilige, deren Kult in Bünden nachgewiesen ist,
zurückzugehen, sondern z. T. können sie sehr wohl — und das ist der
charakteristische Zug für das frühmittelalterliche Onomastikon Bündens

— auf den frühchristlichen Namen beruhen, wie sie auf den
Inschrillen des 4.—6. Jahrhunderts in Italien und Gallien auftauchen.
Alexander. Maurus, Silvanas, Vigilius1 und Viventius sind Heiligcn-
namen; Maurus, Viventius auf christlichen Inschriften Galliens wie
Spaniens, Siivanus in Spanien belegt. Dominicas ist — dank seiner
etymologischen Verknüpfung mit dominus ,,GotL" — sehr volkstümlich
auf christlichen Inschriften. Als ich die christlichen Namen
Nordfrankreichs wie Norditaliens nach den Urkunden des 7.—9.
Jahrhunderts zusammengestellt halte, war leicht zu ersehen, wie in der
Kirchenterminologie so auch im christlichen Namenvorrat Allrätien
(des 7.— 30. Jahrhunderts) einen durchaus archaischen Charakter
aufweist. Auffällig ist das Fehlen der Namen wie Deodalus, DeodonaLus
(nur Donatus > Donau in Bünden) in Rätien.

cf. St. Gatter Urkundenbuch I Nr. 72 (a. 774): die Namen der
Unterzeichner einer Urkunde in Rankwil (Vinomna): Vigilius, Aldo,
Agustus, Valerius, Solvanus, Martinas, Honoratus, Priectus.

4"> Epiphanias ist ein ziemlich häufiger Name auf christlichen
Inschriften, aber die bloße Tatsache, daß der Name Epiphanius z. B
unter den Hunderten von Personennamen in dem Abgabenverzeichnis
des Polgptique von Saint-Germain-des-Pres (Nordfrankreich S.

Jahrhundert) nie auftritt, während Epiphanius zu gleicher Zeit in
volkstümlicher Form Belanius im Teslament des Bischofs Tello belegt ist,
legt den Gedanken nahe, daß der Name sich wohl in Erinnerung an
Sanctus Epiphanius. episcopus Ticinensis (f 496) im Onomasticon
ra-licun festgesetzt hat.

18 Die Bibliotlieca hagiographica latina (soc. Bollandiani) kennt
zwei Heilige mit dem Namen Remedius: 1. Romedius seu Romedius,
confessor in agro Tridentino, saec. IV ?); 2. Remigius (die bessere
handschriftliche Überlieferung scheint aber Remedius zu sein), ep.
Remensis f 532.

*) Bei Vigilius kommt wohl weniger der Bischof von Auxerre (t 684) als der
gleichnamige von Trient (ca f 405) in Betracht.



34

i" Einen Ursicinus finde ich wolil belegL auf gallischen und rliein-
ländischen, aber nicht auf italischen christlichen Inschriften. — Dabei
kommt auch der Klausner des Jura, der hl. Ursicinus, in Frage, dem,
nach Beuzenrath, op. cit. 115, bereits im Jahre 666 im Jura Kirchen
geweiht waren.

'J3 Die Libri Conlraternitales Sancti Galli, Augiensis, Fabariensis
bieten für Praejeclus Namensformen, deren Träger fast ausschließlich
in oslschweizerisclien Klöstern gestorben waren. Die Varianten, die
für die Volkstümlichkeit des Namens sprechen, sind: Priec/us, —a,
Prejectus, Projectus, Priiectus. —cla, Pribeclus. — Der Name ist auf
christlichen Inschriften Galliens (Proiecta), der Rheinlande (Priecla)
und Roms (Projeclus) bezcugl. — Die im rätisclien Gebiet bezeugten
Prieclus-Namen auf den heilig gesprochenen Praejeclus, episcopus
Arvernus (f 676) zurückzuführen, bleibt nach wie vor möglich.

49 Ein Name wie Gudien, oberengad. Guclenz weist folgende
hpisehc allromanische Lautenlwicklungen auf: 1. Bewahrung des
anlautenden g vor unbetontem aim Engadinischen; 2. Reduktion des

Diphthongen au j> u in vortoniger Stellung; 3 Bewahrung des
inlautenden —d— nach dem Diphthongen au; 4. die typische Diphthongierung

des betonten Vokals in —enliu; 5. Bewahrung von—z—(<ftj—)
wenigstens im Engadinischen, während im Obwaldischen die Form
Gudien auf einen Akkusativ Gudient zurückgehen dürfLe, der zur Zeit
der Zweikasusflexion fälschlicherweise vom Nominativ Gudienz aus
gebildet worden ist. — Daß es sich bei Gaudenüus kaum um den
Bischof Gaudenlius der entfernten Diözese von Novarra 4-f 417),
sondern um den nur in der Überlieferung fortlebenden Confessor
Gaudenlius des Bergell handeln kann, hat neulich auch E. A. Stückelberg,
Z. für Schweiz. Kirchengesch. IX 47 mit Recht betonL.

ß0 Durich (der AnlauL d— von ca d'Urich oder fU)dalricus?) geht
auf den berühmten Udalricus, episc. Augustanus (f 973) zurück, dessen

Verehrung nicht nur im Bayernlande außerordentlich weit verbreitet
war, sondern in ganz Süddeutschland wie in der Schweiz4 und auch
bis nach Italien2 sich nachweisen läßt.

51 Nicht beweisend weder für Italien noch für Frankreich als
Ausgangspunkt des bündnerisclien Christentums sind folgende
Ausdrücke der bündnerisclien Kirchensprache:

1. feriare ,,Fest feiern": oberengad. firer, Uro „Feiertag", obwald.
Uran; altlomb. ferar, Arch, glolt. XII 403; altfranz. foirie „Feierlag".

2. orare, das in Italien wie in Frankreich im Mittelalter sich
erhalten halte.

3. hebdomas: obwald. iamna. oberengad. eivna, unterengad. evma,
emna, da, wie ital. mezzedima „MitLwoch", abologn. edema „Woche",

0 Cf. Stückelberg, Geschichte der Jieliquienverehrung I, 12, no 62.

-) Und zwar an der Eingangspforte Italiens: Saut' Uldrico bei Tretto (Schio-
Vicenza) — Es ist wohl auch kein Zufall, dass Udalricus in friaul. Urkunden als Sanf
Adori auftaucht, cf, Ascoli, Arch, glott. IV 353.



35

vegl. jedma „Woche" und anderseits wallon. emeiu1 „Wochentag"
zeigen, hebdomas auch anderswo in vorliterarischer Zeit als
Ausdruck lur „Woche" bestanden zu haben scheint.

-1. vultu.s'3 obwald. vut „Götzenbild" (in allgemeinerer Bedeutung
„Gesicht'" im alLunLerengad. vnut bei Campell); alifranz. volt „toute
espec.e d'image figuree", Von de Lucques „Crucifix von Lucca", ital.
Volto Santo di Lucca. Fcerster, Rom. Forsch. XXIII 8—9 21 und
Lommatzsch, Z. R. Phil. XXX 726.

5. dies clominica: obwald. eng", ditmengia, ital. domenica, dem
scheinbar dies dominieu in Frankreich: dimanche mask, gegenübersteht.
Aber la dimanche ist auch westschweizerisch (cf. A. L. F. dimanche).

6. allunlerengad. trenlaisem „Totenmesse" (Campell) ist im ital.
irentc-simo, Val Verzasca trentesim „messe Lrcnla" (Monti), aprov.
Ircnteime ..service funebre celebre 30 jours apres Ie deces", alifranz.
trentel. —lain, —leniev.

7. obwald. parvis „Himmel, Paradies", altoberengad. paraihs
(10 Alter), Arch, glotl. I 552, ist südlich in Ortsnamen (cf. Salvioni,
Bolletl. slorico della Svizz. ilal. XXII 96), Bressano paravis (Tiraboschi,
s. paradi.F und in alter Zeit in Süditalien unter der Form parabisu,
Arch, glolt. XV 350 bezeugt, aber auch im alifranz. par(e)vis. Ein
Erklärungsversuch, cf. Mever-Lübke, Litt. i. germ. u. rom. Phil.
XXXIX 381.

Selbstverständlich sind für Herkunl'Lsfragen irrelevant die allgemein

westromanischen (und damit auch bündnerromanischen) Kultuswörter

wie praebenda, jejunare, elemosgna, missa, baplizare, natale,
vigilia. paganus. crux, peccatu. altare, praedicare, annualis (fesla)
(obwald. nuauls). vespera (obwald. viaspra) etc.

na yier Worltypen3 beherrschen für den Begriff „Patenkind" das
romanische Gebiet: filianas, * filiociu, filiolus, affilialu.

1. fiiianus, —a ist in Rumänien, Albanien und sporadisch in
Italien verbreitet rum. fin—ä, all), fijan, dalmat. (kroal.) pil'un (Barloli,
Das Dalmat I 281), kors. figlianu, sien. figliano, altpis. fiqliana (lab),
Bianchi, Arch, glott. X 410; ant. orviet. figliano. Roma figliano,
Salvioni, Rendiconti dell' Islil. lomb. XXX 1518; Vellelri figliano
..«anlolo. figlioccio". Crocioni", Studi rom. V 72, und mit eingeschränkter

Bedeutung nach Salvioni, Studi di fil. rom. VII 225: neap, figliano
..chi abila nc-lla circoscrizione della parrocchia"A — Es ergibt sich aus
dieser Verbreitung von filiami, daß zum mindesten in Mittel- und Süd-
ilalien unter dem heutigen figlioccio eine ältere figliano-Zone
begraben liegt.

1) Nach Meyer-Liibke, Rom. Etijmol. Wlb. 4090, das ich in den mir zugänglichen
Wörterbüchern nicht finden kann.

2) Zur Bedeutung „Statue", cf. Glotta II 365.
3) Abgesehen von Regionaltypen, wozu Tappolet, Verioandtschaftsnamen p. 141 ss#

und Salvioni, Rendiconti dell'I&t. lomb. XXX 1518 einzusehen sind.
4) Auch: dial, irpini: figliano „parrochiano, popolano".



2. *filiociu, —a isL heute wohl in ganz Italien bekannt, wenn auch
nieliL überall gleich alt, ja zum Teil erst modern. Wo liegt das
Irradiationszentrum des Wortes? Weshalb war eine solch eigentümliche
Bildung' nötig, die um so auffälliger ist, als das Suffix —occio weder
sehr lebenskräftig noch geeigneL zu sein schien? Das Verbreitungsgebiet

ist folgendes:
siz. figghiozzu, —a; tosk. figlioccio. —a, bologn. tiozz, —n,

parmig. fiozz, —a, gen. iigios.su. —a, mönferr. iious, —ssei. piem.
fioss, —«, mail, iiozz. —zzu, lomb. Col. in Sizilien: iigghiuzz, Arch, glott.
VIII 113; tessiu. fijolsch, fijölsch. Arch, glott. IX 212, 215; Bormio
iiolsch, pusehluv. HlgoS, altberg. lioz, —a, berg., bresc., manlov. Hos.

-ssa. Honsberg, iiolsch; frial. iijozz. —a, tries 1. iiozo. — Vegiia lluus ;.

— Zenlrallad. iiotsch. — Auch in die nichlromauischen .Mundarten
ist i'iglioccio eingedrungen: neugriech. Md. cfihou oc, —a G. Meyer,
Xeugriech. Sind. IV 96 und kroal Md. fijocio, —ein. Slrekelj.
Denkschriften der Wiener Akad. L 77.

3. filiolus, — a1 umfaßt ganz Frankreich2 wie Bünden, Sardinien
und Katalonien. ("Zu den französischen Formen A. L. F.. c. tilleul 571)

- cnmpid. figliorn, logud. iizolu — katal. HUöl. —a — obwald. iigliel.
—gliola. oberengad. iiglioul. —a, unlercngad. iigliol. —a ('wobei das

Maskulinum (statt —öl) lautlich nach dem Femininum und Plural
ausgeglichen worden ist).

1. affiiiatu (von: affiliarc „adoptieren"): span, aliijado, —o,
asfur. aiiau; ptg. aiilhudo, —a. - Spontan tritt derselbe Typus in
Subiaco auf. aiiilgatu, —u ,,I'iglioccio", Studi roin. V 266.

52 Über die Verteilung von campana und signum innerhalb der
aus Frankreich und Italien stammenden kirchlichen Schriftsteller des

4.-8. Jahrhunderts, cf. Cabrol, Diel, des cintiquiles chridiennes. s.

cloches.
5;J Nirgends in Italien bedeutet signum „Glocke": sondern „cjuel

sonar che fa la campana per chiamar a messa, benedizione; suono a

morto della campana", was der Toskaner mit cenno della campana
bezeichnet. Solche Bedeutung ist im altpaves. Grisostomo ;'14.
Jahrhundert; bezeugt: Arch, glott. VII 103, 27; im piem. segn diu cioca.
diu campana ..locco" (bei Nigra, Conti pop. gloss.: segn „suono a

morto della campana"), mail. segn. „locco", berg. segn „tocco", parni.
sign diu campana „ogni colpo che il battaglio da nella campana" etc.

51 In der Tal ist m. W. der südlichste Punkt der i>asccllum-7.one:
bergelliseh vase.1 ..Sarg", das also mit romanisch Bünden
marschiert: aus welchen Gründen Guarnerio, Appunti lessicali bregagliotti.
Rcndiconli dell' Ist. lomb. XLI1I 383 bei Besprechung von vasel k,se
la forma non ha nulla di esotico, la signifieazione proviene dull'Fn-

Ö Der franz.-rät. Typus filiolus „Patenkind" vermochte in Italien wie in Spanien
deshalb nicht durchzudringen) weil ein affektisch betontes filiolu-a „Sohn, Mädchen" ihn1

den Zugang versperrte.
2) Und von Frankreich aus: ahd. fillöl, Kluge, Pauls Grundriss 338.



37

gadina") die Bedeutung des bergcllischen Wortes als dem Engadini-
selien entlehnt beLrachtel, isL völlig unklar. Das Wort uascellu ist
aber auch dem Zenlralladinischen eigen: vascel (Alton), Groden vasil
da mart „Sarg", und gehört zu jenen bündneriscli-zentralladinischen
toxikologischen Cbereinstimmungen, die Melcher, Annahm XXVII 240

hervorgehoben hat. — Zum Altfranzösischen, ei. z. B. oeissel Iiei
Chretien de Troies; vache usw. in ostfranzösisch-wallonischen Mundarten.

cf. Z. /. r. Phil. XXXVIII 63.

f,"> Zu castor, —rem (statt castas, —ödem), cf. Thes. I. tat. s. castas;
zuletzt Salvioni, Sludi mccliev. I 201, 414 und Aul. Thomas, Rom.
XXXIX 193; zu allfranzösisch costre „Küster", Försters Aufsatz:
Bulletin de la Societe Ramontl 1898, p. 158; zum deutschen Küster
Kluge, EU/m. IVtbfi s. v. Die bündnerisclien Formen: obwald. calusler,
(vberengad. ciduosler, unterengad. caliiosler weisen Einwirkung eines
anderen Wortes auf (nach Iluondcr: claudere oder claustru „Riegel"'?).
Inwieweit ein vereinzeltes Ossola: custöri (halbgelehrtes caslorins?)
wirklich alleingesessen ist, vermag ich nicht zu beurteilen. — Daß
alll'ranz. costre sehr lebenskräftig ist und, wie die bündnerisclien
Formen, auf einen Nominativ custor zurückweist, dürfte sehr zu
Gunsten des Einflusses der fränkischen Kirchensprache auf das
Bündnerroma n is che s p rech e n.

58 Die lautliche Entwicklung von tat. episc.apa bietet im
Romanischen nicht geringe Schwierigkeilen, weil das griechisch-lateinische
Kirchenwori mancherlei Umgestaltungen erfuhr, die wiederum durch
Einwirkung kirchlich führender Zentren z. T. rückgängig gemacht
oder uniformisiert worden sind. Der Parallelismus der Entwicklung
mit dem gleichfalls christlichen Jacobus beschränkt sich auf
Nordfrankreich Folgende Ilaupttypen sind zu unterscheiden:

1. *cpispii > fejbispid > bisbu (mit innerer Konsonantenanglei-
chnng): allspan. obispo2 (Cid), bispo (Berceo), Grundriß * 887, port.
bispo, katal. bisbc, altprov. bisbeß Das campid. obispa ist spanisches
Lehnwort.

2. a) 'piscopu: alLcampid. piscabu, altlog. piscopa, log. piscamu ;l
Sassari, gallures. ve.scamu ist Kreuzung des Typus a-j-c. — allneap.
fönte de lo (e)piscopo (Bagni di Pozzuoli, 11. Jahrh., Latinismus'?).8

') Ob die Apocope des au laut. Vokals bereits dem Griechischen zugeschrieben
werden darf, da doch die neugriech. Dialekte so reichliche Spuren des Falls von anlaut.
unbet. Vokal aufweisen

2) Zum Wandel von vortonigem e- > o- im Spanischen, cf, Menendez Pidal,
Manual § 18, 4.

3) Das der nordfranz. Form genäherte aprov. evesque hat bisbe aus dem prevenzal.
Süden heute völlig verdrängt.

4) Ähnliche Entwicklung wie Jacobus: Oiacomo, span. Jaime. Gehört hierher
auch friaul. vescom Arch, glott. IV 319

5) Alb. pespek durfte ebenfalls diesem Typus sich anschliessen.



38

b) *viscopu: sizil. viscopu, vispocu, vispicu (Girgcuti), oal. vispicu,
altneap. viscopo (mid viscovo mil Angleieliung an Typus c).

c) ®viscovid: abruzz. vescuve, Molfetla vescheve, Cerignola
vccvle, Campobasso vescheve, Subiaco wesku (< wescu(v)u), Sludi
rom. V 298, Lunigiaua vesco, vescn (Rev. de dial. rom. Ill 88, V 271);
regg. parniig. vescov, alLlig. veschovo. vescho, Parodi, Arch, glolt.
XV 8: Ormea vascu, allasLig. vesco, Arch, glotl. XV 413; allpav. vesco2,
Salvioni, Arch, gloll. Xll 230; altberg. veschef. berg, (v)cscof,
viscuv (lomb. Kolon, in Sizilien, Arch, gloll. VIII 313), allvenez. ves-

clievo, triesl. vcscovo, islr. viscu(v)o.
3. *episcu: allfrauz. evesque, vesqae, altprov. evesque, iwesque.

altdauph. evesque. Die allprovcnzalische Form evesque scheinL laut-
lich (—p—> —v—) dem Norden zu enlslammeii. — obwald. u(o)cstg,
alloberengad. uaiscli, oberengad. uvtuscli.

67 Daß die Form episcu-O uuislg ueslg sehr all ist, zeigen die
Ableitungen: obwald. uestghi, Sursel: uestgia. alloberengad. huastcliieu
,,Bistum1' (Bifrun), die auf uestg und —etum (oder —Hum?) (cf. die
Resultate von acetum, den in den rätischen Mundarten) zurückgehen.3

5® Doch isL iur cloccariu immerhin auf allpav. chiucar. com. cioche
„in qualche villa del lago di Como", Salvioni, Arch, gloll. XII 395,
XIV 207 hinzuweisen, die doch möglicherweise die Übernahme des

rätischen wie des wesloberilalienisehen Wortes (auf verschiedenen
.Wegen?) aus Frankreich nahelegen. Alan denke an dieselbe
Entlehnung ties altprov. cloqnier oder franz. clocher, im kaial. cloqucr.
allspan. crochel, galliz. clocliel (Pinol), porl. curucheu (O clocher),
Cornu. Grundriß der rom. Philß 972.

5U Der entsprechende Vertreter von obwald. muniessa fehlt im
Engadinischen. dessen katholische Kirchenterminologie aus der
Zeit vor der Reformation nur trümmcrhal'L bekannt ist. — Die Formen
mungüi usw. aus monacha gegenüber dem franz. norme, nonnain gehen
nur scheinbar mit den italienischen Formen monaca zusammen, denn
auch die Westschweiz wie Südfrankreich — d. h. überall wo
auslautendes —a erhallen geblieben ist und der Unterschied des
Geschlechtes von monacu —ca sich formell erhielt — haben monacha-'

*) Und zwar auch auf dem Gebiete, wo man Erhaltung des — p — erwarten sollte
wo also ape, apecchia lebt. Es scheint als ob von bestimmten Zentren die Form vescovo
sich ausgebreitet hätte. — Die Darlegungen Bianchis, Arch, glott. XIII 209 sind zu abstrus
und "finden keine Stutze in der Überlieferung.

2) Es läge sehr nahe, auch fur eine frühe Epoche in Oberitalien eine Form episcit
anzusetzen, die Oberitalien, Iiätien und Frankreich gemeinsam wäre. Allein, solange keine
abschliessende Untersuchung über den Fall des intervokal — v — in den altoberital.
Denkmälern besteht, wird die Frage, ob apav- vesco, altlig. vesco, altastig. vesco auf vescovo
oder* episcu zurückgeht, schwerlich sich lösen lassen. Welche Vitalität einem bei Petroccki
angeführten ital. vesco (XIV—XVI. Jahrh.) zugeschrieben werden darf, ist mir nicht deutlich

geworden. Die Tatsache bleibt in jedem Fall bestehen, dass der Anlauts-Vokal in den

ital. Formen stets gefallen ist (cf. auch vegliot. pascu), in den rat. Mundarten Bündens
dagegen sich erhalten bat.

3) Und gerade in dieser Ableitung zeigt sich wieder die ganze Selbstherrlichkeit
Bündens gegenüber dem interromanischen episcopatam.



39

Formen: Vionnaz: moena, allprov. monja. neuprov. mounjo usw. —
Das Suffix —issa erschein l ja auch im Femininum plavanessa, mastra-
lessa.

co Der Name ties Epiplianien - Festes weist folgende Uegional-
typen auf:

F pifania: tosk. pifania (l. cont.), romagil, pifuneia, parmig.
pifania, piiagna, Sillano pcilaiüa, manlov. pifania, Innig, pifania, mail.
pifania, borg, epöfanea, allvenez. pifania, pefanta (Navig. S. Brend.),
Valveslino pöfanta, Muggia pasca pifania und andere Formen, Garlner,
Z. R. Phil. XVI 337 11.; alLfranz. pifaine, allprov. pifania.

2. beffania (cf. ilal. öoltcga <i apatheca): Cerignola bbufanoie,
tosk. bcfania, befana. Badia (Bol.) bufagna, befania, allvenez. befania,
befana (Navig. S. Brendani), anc. lim. brcfania, Rom XXXVII 125:

neuprov. broufounie ..bruit de la tempele, mugisscmenL de la mer
agilee".

3. befania > beoania: altlothr. bruvenie, Thomas, Melanges 37.
obwald. bitania, engad. bavania, unlerengad. babania, oberbergcll.
bavania: Groden: Santa Guctnga; Abtei Santa Boagna, Fhmelbcrg:
Santa Bogna. Schneller, Die vom. Volksmcl. 213A — Die einzige ober-
italienische Form, die, wenn auch mit p— anlautend, doch den
rätischen F'ormen nahestände, wäre trevis. jraneain (<1 *pevanini ,,fuoco che
si fa ncha nolle dell' epifania" (cf. Vidossich, Z. R. Phil. XXX 201).2

1. tlieophania: siz. lufania, tosk. lofana, F'assa, Buchenstem pasca
tofania, friaul. pasche tafanie. Schneller, op. eil. 213; Honsberg.
toiania. allprov. tau—, Leo—, tofania, altfranz. thiephaine, tiphaine,
tiphanic.

Weit verbreitet ist in Italien der Typus pascpieta.
Auch beim Namen des Epiphanienfestes hat im Laufe der

Entwicklung eine immer stärkere Aufgabe der volkstümlich entwickelten
Formen zu Gunsten der an die hochkirchliche angepaßten in Italien
und Frankreich stattgefunden.

0! Ein eigenartiges lautliches Problem knüpft sich an die bündner-
romanischen Vertreter von presbyter, resp. praebilerA Mit Ausnahme
des allpiem. (alLastig.) prever (Arch, glotl. XV '130) gehen m. W. alle
italienischen Formen auf eine Grundform prebiter (oberilal. Typus

') In Bünden (namentlich in Mittelhänden) tritt daneben die Bezeichnung ils treis
reigs „Dreikönige" auf. Dass darin nicht notwendigerweise eine Uebersetzung aus dem
Deutschen vorliegen muss, zeigt der span. Käme: pascua de reges. — Zu borm. g&bindt
zuletzt Salvioni, Rendic. deU'Ist. Lomb. XXXIX 610.

2) Wer allerdings den Artikel von Casal, Archivio per lo studio dellc iradiz. pop.
XVII 4 ss einsieht, wird Zweifel an der Richtigkeit der Auffassung von Vidossisch hegen.
Nach Casal wiederholen die Bewohner von Cornegliano beim Anzünden des Feuerstosses
den Zauberspruch: Rio ne daga sanitä, pan e vin!

3) Ascoli, Arch, glott. X 465 n hatte an eine Uebersetzung des griech. rrdno/oz
durch praebitor gedacht: dabei bleibt auffällig, dass weder die Inschriften noch die
roman. Sprachen Spuren eines Akkusativs praebitören, wohl aber von praebiterum
aufweisen.



40

preved(e),1 mittelilal. (losk.) Typus: prete, südilal. Typus: precede)
zurück, während die bündnerromanischen VerLrcler des Wortes:
obwald. nidwald. pre(r), oberengad. unlerengad. preir, bergoll. preir,
prer deutlich auf eiue Kurzform *pretru zurückgehen,3 dieselbe Gruud-
form, die dem altj)rov. preire, neuprov. (Alpes) preire zu Grunde liegt,
cf. Aseoli, Arch, glott. VII 544. Sicher ist, daß die bündnerromanische
Form (der Diözese Chur) zunächst weder zu altl'rauz. prestre, pro-
voire noch zu altilal. prcvete stimmt, sondern eigene Wege
gegangen ist.

62 Geringes Gewicht nur darf man auf folgende Übereinstimmung
zwischen Frankreich und Rälion legen, da es sich wohl sicher um
voneinander unabhängige sprachliche Bildungen handelt, die auf
demselben kirchlichen Untergrund entstanden sind: 1. obwald. caa d'on.
Surset: chic d'on „Gedächtnismesse nach Ablauf eines Jahres" (De
Sale) -- allprov. cap d'an „service pour un dei'unt, un an apres son
deces". 2. Cadi < ca(su) Deo (engad. Cacle), das in seiner
morphologischen Bildung franz. chiese-dieu am ehesten entspricht.

ß3 In diesem Zusammenhange mag auch die Tatsache erwähnt
werden, daß m. W. keine italienische Mundart den Namen des von
Augustin erwähnten Dämons: Dusius bewahrL lud: obwald. der-
schalen „Stocken des Blutes, Alpdrücken", oberengad. dischol
„Alpdrücken", der aber wiederum in osU'ranz. Mundarten wiederkehrt:
osll'ranz. dusien „Alpdruck", Horning. /. 1h Phil. XVIII 218. Umgekehrt

ist der in der Weslschweiz und Obenitalien verbreitete Typus:
ehauc.he-vicille, calca-vegia „Alpdruck" in Bünden m. W. nicht belegt.

63 Nicht zu den allen galloromanisch-rätischen Übereinstimmungen
möchte ich rechnen: franz. parrain. altprov. pairin: obwald. padrin.
nidwald. padregn (Luzi 81), oberengad. uuterengad. (Sent) padrin fmil
der Kurzform in Senl: Pin, Pull, 192). Gewiß, es sLeht dem
bündnerromanischen padrin ein sicher schon ins Mittelalter, hinaufreichendes
lomb. güdaz, gidaz3 gegenüber, aber anderseits ist doch pafrinus auch
in Haben vertreten- ilal. padrino (neben sanlolo), genues. puin und
vielleicht ist südital. palino eine vom einheimischen pale aus
vollzogene Neubildung nach dem Vorbild von ilal. padrino. Die Geschichte
von patrinns, matrina „Pate, —in" hängt aufs engste mit der von
palrigmis „Stiefvater", malrigna „Stiefmutter" zusammen, mit dem
das kirchliche Wort auf weitem Gebiet lautlich fast oder völlig
zusammenfiel. Die Homonymie bewickle Neubildungen: sanlolo oder Enl-
lehnung aus dem langob. f. güdaz; anderseits für „Stiefvater, —muller"
Bildungen wie palraster, matraslra usw. Besonders aufschlußreich
sind in dieser Beziehung die Verhältnisse in Bünden. Während näm-

*) Auch die Kurzformen wie altvenez. altvicent. pre, altital. pre dürften wohl in
erster Linie auf den volleren ital. Formen beruhen.

2) — tr — behandelt wie in fratre > frar, frer.
3) Zar Yerbreitnug: Tappolet, Verwandtschaftsnamen 145 und Salvioni, Bendi-

conti dell'Istit. lomb. XXX 1518.



41

lieh Bünden für „Stiefvater" patrignus überall aufgegeben hat. ist
das nach patrignus gebildete Femininum matrigna „Stiefmutter"

geblieben im obwald. madrina (cf. s/gnu < ren), Bergün madrigna,
dagegen für den Begriff „Patin": madritscha gebildet worden, trotz der
Existenz eines padrin „Pate". Für „Stiefvater" ist padrcisler eingetreten,
aber im Obwaldi,sehen kein madrastrci gebildet worden. Im Eng uiin
hingegen sind patrignus und matrigna „Stiefvater, —mutler" aufgegeben, das

Untercngadin biete L in der Tat padrin, madrinna „Pale, Patin', padraster.
madrastru „Stiefvater, Stiefmutter", das Oberengadin aber muß einst
nach Ausweis von madrütscha „Patin" durchaus gleiche Verhältnisse
wie die oberländischen Mundarten aufgewiesen haben: ueng. madrastra
„Stiefmutter" ist wohl eine relativ junge Bildung in Anlehnung an das
UnLerengadinische oder Lombardische. Folgendes wären die Etappen
der Entwicklung.

1. Epoche- palri(g)nus matrigna „Stiefvater, —mutter"
2. Epoche: patri(g)nus matri(g)na „Stiefvater, —mutier"

patrinu matrina „Pate, —in"
3 Epoche, a) patraster matrina „Stiefvater, —mutter"
obw. oeng. patrinu matricia „Pate, —in"
3. Epoche: 1)) patraster malrastra „Stiefvater, —mutter"

ueng patrinu matrina „Pate, —in"
Diese Lösung des Konflikts der beiden Homonyma ist im Fall a)

typisch bündneriscli und eigenwillig : darin liegt der beste Beweis für die
Bodenständigkeit und Autonomie bündnerischer Mundarienentwicklung.

61 Dies ist die Form, die Conradi im deutsch-romanischen Teile
anfühlte. Carigiet bietet einfaches l'anseinza, Iluonder für Disentis:
antseirdsa. De Sale für Surset: ansienza. Carisch gibt anzeinsnas, das
ziemlich sicher ein Druckfehler für anzeinsas ist.1

Unmittelbar südlich und östlich von Bünden schließen sich an:
puschlav. senza (Michael), zentrallad. sensa (Alton), nonsberg sensa,
trient. sensa, Muggia (Triest) sensa, friaul. sense, mail. parm. regg.
sensia, istr. ven. veron. berg. bresc. sensa, Mussafia, Beitrag 101, Ive,
I dialetii ladino-veneti 15 (auch im istrokroal senza), losk. ascensa,
Vcllelri scenzia, Subiaeo scenza, neap, sceuza (sie!) (D'Ambra), siz.

scenza. Aber auch in italienischen Mundarten macht ascensio stelig
Fortschritte: zunächst in NordwesliLalien (unter Einfluß von franz
ascension?): alilig. Sansiom, Parodi, Arch, glott. XY 2. heute gen. sansun,
Arch, glott. XVI 137, 143; altastig. assension. Arch, glott XV 122; ßadi
(Apennin) seenseiön, Alatri scensione, Arcli. glott. X 174; altneap.
essencione, Z. R. Phil. XXX 37, usw. Gleichsam als eine Kreuzung von

D Die engad. Form sollte etwa sainza (gespr. senza) lauten: man könnte sich,

fragen, ob im oberengad. saunzas „Vorzeichen", das auf einem alteren unverstandenen
Plural sainz „Zeichen" (wobei Homonymie mit sainz „Glocken"!) beruht, nicht ein altes
saunza „Auffahrt" mit hineingespielt hat. Zur Bedeutungsnähe von ascensa und signa,
cf. die im mail, und bergam. bezeugte Redensart: Se'l piöf ol de de la Sensa, per quaranta
-de'm se piö sensa, „se piove il di dell' Ascensione, piove per 40 di".



42

ascensio unci ascensa sind zu betrachten: romagn. asserts, bol. asseins,
lunches, sancto Sensio, Arch, glott. XVI 418, friaul. ascenso. Arch, glotl.
IV 33Ü.1

ßj Ohne auf die Sireilfrage einzugehen, ob das abendländische
AUcrhciligenlest auf dem bei Chrgsoslemos (4. Jahrhundert) erwähnten
Gecläch In is lag aller Märtyrer (am Sonnlag nach Pfingsten) oder auf die
von Gregor III. (731—741) cingerichLete Feier in der Pelcrskirche zu-
rückgehl. so bleibt doch immerhin eines sicher, daß das Fest erst im
Laufe des S. und 9. Jahrhunderts (und zwar auf den 1 November)
sich überall im Abendland verbreitete. Der lateinische Name von
Allerheiligen war: festum (memoria) omnium sanctorum. Die
romanischen Bezeichnungen verteilen sich auf drei Typen:

ax (festa. dies) omnium sanctorum resp. ad omnes sanetos ist
toskanisch. tritt strichweise in AlilLei- und Süclilalien, Sizilien und
Sardinien (stets im Kampf mit dem Typus b) auf, fehlt m. W. in Ober-
iLalien, ist aber int 14. Jahrhunderl vertreten im Friaul, setzt sich
auch im Zenlralladinischen sowie in Bünden fest. Es sind folgende
Formen: siz. ognissanti (neben tutli Ii santi), allotraul. la fesla de

omni sanle. Arch, glott. XVI 39 tl, larenl. ogninsanli „ogninsanji, e cosi
appellate dal volgo il mese di Novembre dalla festa diTuLli i santi. il
primo di quel mese",2 Canipobasso ognissanti, Arch, glott. IV 180 n.,
tosk. ognisanti, altpi.s. ognessanti. Arch, glott. XII 111. — Alll'riaul.
di dogna sent (1357), Arch, glott. IV 189; Groden di d'nngi sunt'
..Allerheiligen" (Gartner 117N'; Seilt dnmisginchs (Pull 177), Münster
Domistmclv (wohl: feista de Ardez amisonch, omnisonchs,
allunlerengad. amisaench (bei Salulz, Pallioppi), Alvaneu numnasoinsci,
Brienz nomnasoinza, oberlialbst. Numna—, Nomnasontga, obwohl., Dom-
lesclig numnasonlga (<al.so : in omnes sanclos). — Gallures. ugnassanti
campid. mesi de dogniassantu ,,novembre" (Porro, Merlo, Mesi e Sta-

gioni 168). — Endlich hat Niepage, Revue de died. ram. I 316 auf ein
allmallorkinisches a omnia seniori „Allerheiligen" hingewiesen.

Iis isl nicht leicht zu entscheiden, ob die bündnerischen Formen
zunächst von Oberitalien hereingedrungen sind oder ob sie — was mir
bei ihrer eigenwilligen Form und beim Fehlen von alten, bodenständigen

Formen im zentralen Oberilalieu fast wahrscheinlich scheinL —

direkt auf der kirchlich offiziellen Form beruhen: in der Tal scheint
omnes sanetos nicht recht verslanden worden zu sein. Die Präpositionen

in oder de5 haben sich ans halbverstandene Wort angeschlossen;

die Konsorantengruppe —mn— isl nicht wie im alteinheimischen
domina (cl(u)onna) behandelt, sondern bald bewahrt, bald zu —m —

') Ich seile dabei von Begionaltypen innerhalb der grossen ascensio-Zone natür-
licli ab: so sind z.B. altprov. poja?nen, caritat fur „Auffahrt" bezeugt.

2) Bezeichnung, die bei Merlo, Mesi e stagioni 168 für Tarent fehlt.
3) Formen des rätischen Idiotikons.
4) Cf. Typus 3: festa omnium martyrorum,
5) Cf. campid. dogniassantu.



43

vereinfachl. worden; die Endung 1ml sich an alle anderen Festnamen
auf —a angeglichen. Gerade die vereinzelte katalanische Form zeigt
deutlich, wie sehr der offizielle kirchliche Name stets wieder Ausgangspunkt

für eine halb volkstümliche Bezeichnung werden konnte.
b; Totos sanetos. Umfaßt ganz Nordfrankreich (toussaini),

Westschweiz, Savoycn (vgl. z. B. 1-127: Totsans in einer Urkunde in
Ripailkü. Dauphine, Südfrankreich (mit Ausnahme von Teilen des

Uangucdoc und der Guscogne, cf. s. c. die iberische Halbinsel (kalal.
tots sanIs span, todos los Santos, port, diu de lodos os Santos), ein
kompaktes Gebiet in Oberitalien, das von den Weslalpen bis zum
Friaul, das tcssjnischc und lombardische Alpengebiel (borm. al di di
sant). südlich Ligurien, die Emilia und die Romagna umfaßt; auch
im übrigen Italien ist der Typus: di de tut i sunt im Vormarsch
begriffen (cf. z. B. abruzz. tulte le sande neben Gloriasande, alllosk.
tusanli (einheimisch'?]). — In Bünden isL zunächst der Typus lots
sonchs, iuoi ils sonehs usw. bezeugt in dem protestantischen En-
gadin. das. den alteinheimischen katholischen Festnamen fast völlig1
vergessend, ihn einfach durch Ubersetzung aus „Allerheiligen" oder
lomb. dl de lütt i sant künstlich neu gebildet.3 Der Typus fiasla de fut
ils sotjns ist im Oberland nur in der Foppa und im LugnezcrlaF
bekannt: es ließe sich fragen, ob die obwaldische Neubildung durch die
Predigt lombardischer Kapuziner an Stelle des alten Namens sich
Eingang verschaffL hat — Auch in Sardinien ist iolta sos sanlos der
herrschende Typus geworden.

c) fcsla martyrorum: umfaßl Striche der Gascogne und des
Languedoc: altprov. marteror, mariror (Levy), allbearn. martedor
„Toussaint" (Alillardet), lang, marterou(n), beam, marlero (Lespy et
Raymond).

G6 Wenn das in der Pcregrinatio Aetheriae Silniae bezeugte ab-
solvere (seil, jejunium) „das Fasten abbrechen" kirchlicher3 Herkunft
wäre, so könnte man ja die Tatsache, daß in der Romania nur
das ßündncroberland. das Velllin und Miltelilalien das Verbum in der
Bedeutung „frühstücken" (cf. ital. asciolvere, Bormio solver, obwald.
solver, anzolver, enzolver)i bewahrt haben, als eine neue
Übereinstimmung des kirchlichen Wortschatzes Rätiens und Italiens buchen.

Ob das an einigen Orten des Oberlandes bezeugte tschepp baselgia,
d'unfrir „Opferslock" spontane Neubildung oder Beden tungslehnwort
ist. sei es aus dem ital. ceppo, sei es aus dem deutschen Opfer.s/oc/c,
entzieht sicli meinem Urteil. — Der Übergang von bonaman „Trink-

*) Cf. die Belege der alten Form noch für Sent, Ardez und das katholische Münster.
2) Cf. das protestantische Bergtin, das einfach tuttisa?iti übernommen hat (von

lombard. Kapuzinern gehört?)
8) Allein es ist wahrscheinlich, dass der Ausdruck, kein spezifisches Kirchenwort

war, da solvere jejunia ja in der Tat seit Ovid belegt ist.
4) Herzog P., Die Bezeichnungen der täglichen Mahlzeiten in den roman.

Sprachen, 1916, p. 31.



u
geld. Geschenk zum Neujahr" (cf. Mussafia, Beitrag 35A zur
Bezeichnung-' des ernten Tages des Jahres hat sich nichL in Italien,
sondern nur in Bünden vollzogen: obwald. biamaunl!), oherengad.
bümaun. unlcrengad. biman, bergell. bun man „Neujahr"! —
Dagegen dürfte etwa mit der Franziskanerbewegung ein Wort wie iracl-
launza ..Bruderschaft" (< fralelianza) in Bünden eingedrungen sein,
aber es handelt sich in jedem Fall um ein jüngeren Lehnwort.

w Auffällig ist auch das Fehlen des christlich geprägten
moralischen Werlausdrucks: malifatiu(n)5 (altfranz. mauvais, aitprov. mal-
nutz ilal. muluagio) in Bünden, dessen romanische .Mundarten dem
typischen naunch, nasch (< naunea -j- noxiu nach Ascoli) treu
geblieben sind. — Ebenso mag erwähnt werden, daß die sehr alte christliche

F'onnel : dominedeunrum. dumnezeu, ilal. donüneddio. prov.
domnedru, franz. damledien in Bünden nicht vertreten zu sein scheint:
nur Segner „Herrgott" (cf. altfranz. Sire ebenfalls ein Nominativ in
dieser BedeutungS) ist allgemein bündnerisch.

60 Interessant sind die Fälle des Aunnterbenn gewisser Kirchen-
wörler. die, soviel ich sehe, in den lebenden Mundarten Bündens nicht
mehr sich erhallen zu haben scheinen: das Weihrauchfaß hieß nach
De. Sale7 nichL nur in DisenLis rol'äs (cf. auch Huonder, Horn. Forsch.
XI 550), sondern auch im Surset: rauch/ans; Campell kannte als unter-
engadinischen Namen des Weihwedels: clzoap, das mit dem l'flanzeu-
namen hgsopus identisch ist, der anderwärts in derselben Bedeutung
und Verwendung wiederkehrt (cf. nllprov. izop. uzop; Aran (gase.)
izop ..goupillon'").

7o Zwar hat Merlo, Wörter und Sachen III 99 das altfriaul. inneri.
das neul'riaul. innceri. i.nceri. inneri, ncevri, cevri „propriamente l'ul-
timo dl del earnevale, donde il penullimo dicesi sceurutt. Quesla voce
e quasi perdu tu", civrütt, ncevrütl. sciurü/t ..il di ])enuItimo di earnevale"

auf ein lat. ineipere zurückgeführt, aber er hat 1. die lautliche
Schwierigkeil, nämlich, daß die altfriaulisehe Form inserß stets —.s -, nie

') Auch anderswo nprov. bounoman „pourboire", frz. bonnemain.
'*) Die Bedeutungsentwicklung ergibt sich ganz klar aus den Beispielen fiir die

Anweudnng von bümaun bei Pallioppi.
3) Nach De Sale: bien mattu, oberhalbstein, biman, die zeigen, dass die

Einmischung von bi < bellii sekundär ist.
4) Das bei Alton verzeichnete bambona „Jahresgeschenk, das man zu bestimmten

Zeiteil Kindern, namentlich den Täuflingen macht14 ist der urspriingl. Bedeutung näher
geblieben.

3) Schuchardt, Z. B. Phil. XXX 320-28.
I;) Die ital. Mundarten haben m. W. nur signore, also den Accusativ: seniore in der

Bedeutung „Herrgott" erhalten.
7) S. 162 gibt De Sale an: Surselva: raufass, rumfans „tilribo lo", p. 309: Surselva,

Surset: rauehfas „turibolo d'incensare4'.
8) Cf. im selben Gedicht: -c nach Consonant vor e, i : doolz < dulce, chialzoon

< „calzonepurciei < porcelli.



45

— r— auiweisl, und 2. die morphologische Schwierigkeit — den
eigentümlichen Koujugalionswechsel — nichL ans dem Wege geräumt.1

Die Bedeulung „Nachlaß von Sünden" wie „Kirche, wo die
Sünden verziehen werden" ist im mittellat. perdonunlia (et'.' Du (lange)
wie im alll'ranz. pardon, jxirdonnance, ital. perdono, perdonanza
genügend bezeugt. Aber die Bedeulung „Kirchweih'- ist nur der Diözese

Chui' eigen. Denn da,s im Atlas linguistique, K. 550 einmal
bezeugte pardon „vogue" (Dep. Cötes-du-Xord) hat geographisch miL
dem rälischen Wort keine Verbindung, zeigt aber den Weg, auf dem
auch anderswo in neuerer Zeit das Wort pardon zum Sinn „Kirchweih"

gelangen konnte.
73 Hinsichtlich der Beerdigung der Christen in der Nähe der

Reliquien und den dabei verwendeten Formeln: sociuius marlgrihus;
soc. Sanctis; qui meruit sanctorum seputcris. cf. Lcblant, op. cit. p. CIV.
390. — Und unter diesem Gesichtspunkt versieht man die Bedeutung
des altir. relic „Kirchhof, Begräbni.splalz" (Olat. reliquiae martvro-
rum,, cf. zur Bedeutung von reliquiae im Irischen, Zimmer, Protest.
RealcncyclopädU; für prol. Theologie und Kirche, Art. Keltische Kirche.

73 cf. Frid. Vollmer, fnscriptiones Raiuariae Iiomanae siur Inscr.
prov. Raeliae, 1915 p. 127 (Nr. 419): in beatam memoriam Sarmanne
quiescenti in pace martiribus sociatae.

71 Z. für Schweiz. Kirchengeschichte III 108 ss.
77 Auf weitem Gebiete der Romania tritt neben coemiterinm eine

A'fl.w/I'onn auf: coeminterium. über deren Verbreitung in Frankreich»
der .1. L. F. einzusehen, und über deren Deutung Scliuchardt, Z. R. Phil.
XXXV 75 nachzulesen ist. — Auch das frankoprovenzalische Gebiet
(Fyonnes.) hat Spuren von cementierc. Herr Prof. Gauchat macht
mich auf waliis. semeHere, ehemeliere aufmerksam, in dem er ebenfalls

Einwirkung von saint auf eimetiere anzunehmen geneigt ist. Wie
hoch nun diese volksetymologische Verknüpfung des in der
Westschweiz über älterem martere;/ sich lagernden eimetiere an scant
hinaufzurücken ist. vermag ich bei dem Fehlen aller Belege von semcliere
nicht festzustellen. *

7(5 Unter den m. W. in Italien fehlenden Gebräuchen, die sieh an
das Weihnachlst'csl knüpfen, gehört das Verbrennen eines Holzblocks,
das am Weihnachtsabend (oder Vorabend) im Herde des Kamins unter
Beisein der Familie und des Gesindes vollzogen wird. Diese wohl
vorchristliche Sitte-t ist in Südoslfrankreich, der Westschweiz wie in
Oberilnlien gut bezeugt:

*) Wenigstens weist reeipere in Oberitalien kaum je Conjugationsweclisel auf,
ebensowenig wie ineipere im Rätiseben und Rumänischen.

2) Cf. Weymann, Z. f. setuveiz. Kirchengesch. IV, p. 284 n. „Bis gegen Ende des
IG. Jahrh pflegten manche Bischöfe bei Kirch- und Altarweihen neben dem üblichen Ablass
von lässlichen Sunden auch 40 Tage Ablass von Todsunden zn verleihen."

3) Ausserhalb Frankreich liegen — n — Forman vor im span, cementerio, altspan.
eiminterio. alemtej. cemenlero, altmailorkiu. semeuteri. — In Grado: zimisterio sieht
Salvioni, Rev. dial. rom. il 96 Einwirkung von mgsleria, cf. dieselbe Form eimisterium
in einer Urkunde von 1424 des Chateau von Ripailie (Savoyen).

4) Ueber deren Verbreitung, in ausserroinanischen Ländern, cf. Olefinger, lndog.
Forsch. XVI 152, XVIII 216.



46

Frankreich und Westschweiz:

1. *ciucca: pic. choke „buche de Noel'', Bresse louhannaise: .suche,
soche „autrefois buche de Noel1', Comniercy (Lorraine) souche de
Noel „le 24 dec. chaque famille met ä sou feu une enorme buche de

Noel. On defend aux enfanls de s'y asseoir, parce que, leur dil-on,
ils y atiraperaient la gale" (Mem. de l'acad. celtiqne III 141); lim.
soucha de Ncidal „bliche de Noel", Centre souche de Nau (Jaubert,
s. nauj. lang, souc de Nadaou.

2. truneu, — ca: Saöne eL Loire ironche „grosse buche qu'on
brftlait a Noel" (Ferliault), Morvan troinche „buche de Noel"; Bresse
louliannaise ironche, Vaudioux tranche „bliche de Noel", Grand'
Combe tranche ..buche de hois creuse a l'lnterieur que frappenL les
cnl'ants a Noel pour en faire sorlir les l'riandises qu'y ont placees leurs
parents", Fourgs lrouint.se „buche de Noel", Bouruois tronche d'nwe
„grosse souche deslinee a enlrclenir le feu pendant la nuit de Noel.
Pendant la nuit du 25 decembre, on ne doit jamais laisser eteindrc le
f"u", vaud. tronlze ..la vcille du jour dc l'an, dans plusieurs. me-
n.iges, on evidait line tronche, on remplissail l'espace vide de noix,
de noisettes, dc faines, de chfdaignes dejä rissolees et on la metlait
an l'over. Quand le feu en avail consume une partie, on la relirait,
on la vidait dans la cuisine el le- depot interienr elail abandonne an
pillage des enfanls qui criaient avec jubilation: la tronlze a tsuhi
(..a chie")", Blonay tr5t.se de t.salande. sav. Ironche de Noel" (Const,
et I)evs.)i.

3. foeaie (translocate ou tre.sfocalef): Anjou terfau de Nan „buche
de Noel' (Verricr el Onillon), Bus-Maine terlao, lerfwe „trefaul; trc-
foir. grosse bliebe de Noel. Si le terlwe n'est pas consume au bout de
trois jours, les jeunes Lilies nubilcs dc la maison doivenl, dit-on, se

marier dans le couranl de 1'aunee etc."; poit. trefougeau ..buche de
Noe!" (Laianne), Centre trout'thai (Jauberl), norm, trefouel „bliche de
Noiil" (Moisy). pic. treloue (Corblel).

I. calendalc (Ableitung von catenda „Weihnachten", of. A. L. F.,
c neck): siidfriuiz. ctdendau, ch—, Vinzelles: t.sandalizo, dauph. cha-
lendal (Gariel)-.

') Beschreibung der eigenartigen Gebräuche und abergläubischen Vorstellungen
die sieh an das Verbrennen des Weihnachtsklotr.es knüpfen, findet man ferner in Memoires
de la Societe des antiquaireslY 108 (Deux-Sevres); bei Beauqnier, Faune et Flore populaires
de Ja Franche-Comte II p. 10 ss.; bei Verrier et Onillon, Glossaire de l'Anjou II 425, im
berühmten „Calendair1 von Mistral, bei Moisy, Glossaire normand., s. trefouet, Boitin.
Gloss. Bas.-Mainc, s. terfice p. 491, 032, Laianne, Gloss, poitev. s. trefougeau, Chambure,
Morvan, s. et: ei flee usw.

2) Auf kleinere Gebiete sind beschränkt: 1.* grob a „Holzklotz": sav. groba „bliche
de Noel" (et. Const, et Des. s. petd), Saöne-et-Loire: greube (Fertiault), Grenoble grobhä
(Ravanat). 2. natale: Aveyron nodolenc (Vayssier). 3. cosse (deFJau) „buche de Noel" (Jaubert)
4. siidfrz. cacho-fue. cacho-fioc „bliche de Noel" (Mistral, zum vb.) each fit „trancher".
5. catoc/ie „bliche de Noel" (Gras). 6. beam, catsau, ratse (Lespy et Raymond), das lautlich

und begrifflich merkwürdig an bergam. siwerchefsal (s. u.) orinmnn.



47

Italien:
1. berg- suvercheisal „ceppo, mancia o donativo che si da nella

solennilä del Natale del noslro signore" (zu cavessal < ,,capiliale"
„Feuerbock"?), bresc. caeclü f< capitone) „capifuoco, ceppo di Natale".

2. pi'Ciu. such d'nadal „ceppo di Natale", mail, sciocch de nadal
„ceppo di Natale" (Cherubini).

3. ital. ceppo di Natale — 4. friaul. Nadalin.
Um so auffälliger ist das Fehlen des Weihnacblsblockes in dem

sonst so konservativen Bünden.
77 Die Materialien des rätischen Idiotikons bezeugen diesen Namen

für Trins und das Schanis; die Bedeuliingsgesclüchte des Ausdrucks
wird erhellt einerseits durch Stuls: miazemda negra, Ems mesemda
nera und anderseits durch piem. merco scurot, parmig. mercordi
sgurölt, gen. makurdi scüoln, altgen. (lal.): a die qaadragesime que
dicilur sctirolus, über dessen Deutung das Schweiz. Idiot. VIII 1200
einzusehen ist. Allerdings hege ich Bedenken, ob mil Merlo, Wörter
und Sachen III 108 scurot zu cxcurare gestellt werden darf und möchte
eher für Verknüpfung mit obcurus (unter Einmischung von scurar)
eintreten. — Sonst hat natürlich Bünden auch marcurdl delta tschendra
mesemda delta tschendra, das innerhalb der Romania als der
verbreite Iste Ausdruck gellen darf. — Eine eigenartige Form für
Aschermittwoch kennt Groden: capion, in dem man gerne caput jejunii
sehen möchte, aber lautlich sind die Bedenken sehr bedeutend.

w Für die frühere Existenz von lat. redimere miL kirchlicher Br-
deulung in Bünden vermag ich keinen direkLen Beweis beizubringen,
aber da das Wort sowohl in alLoheritalienischen wie altfranzösischen,
aliprovenzalisehen Texlen häufig genug bezeugt ist, so ist ein redimere
„erlösen" für Bünden im Bereiche der Wahrscheinlichkeil. Daß ja in
der Tat redimere in anderer Bedeutung noch im Oberland und .Mittel¬
bünden lebt, hat Huoncler, Vok. der Mundart von Disentis. Rom. Forsch.
XI 481 gesehen: obwald. radember (bucca pude(r) radember „nicht
genug liefern, bestehen können"), ferner nidwald. (Paspels) radember
„erschwingen" (Luzi 83). Der AusgangspunkL dieser „profanen"
Bedeutung lieg! wohl in der Rechtsspruche: redimere „sich (von Hörigkeit

oder von Schuld' befreien, retten, loskaufen", in negativer
Verwendung: „die Mittel nicht aufbringen, um sich einer Verpflichtung
entledigen zu können".

79 expignorare ist ein typisches Diözesanworl von Cliur: obwalcl.
spinclrar. spindramen(t) „Erlösung", oberhalbsl. spindrar or, al lobereng.
s/ieridrer, spandrer, oberengad. spendrer, unlerengad. spendrar (Sent),
altunlerengad. spandraschun „Erlösung" (Campell). — Merkwürdig
bleibt die Aufnahme des mild, riuwen „reuen" in sämtliche rätische
Mundarien der Diözese Chur an Stelle des sonst anderswo durchaus
bewahrten (rejpoenitereh Warum sind obwald. s'(en)rictar, obereng.

*) Ist engad. pentir (schon im Drama der 10 Alter: pintir) einheimisch?



48

s'arüvler. uiiiterengad. inriiglar entlehnt worden? Als Rcchtsausdruck
im Sinne von „Buße Lun"? — Dagegen isL wohl das bündnerromanische
scaiir, schiallir „erschaffen" durch die Bibel vermitLelt worden.

so Für büuduerisehe Mundarien eigenartig sind folgende Ausdrücke
oder die Form von bestimmten Kultuswörtern: 1. obwald. peruergiar
„Kommunion darreichen" (bei den Katholiken), das mir semantisch
und etymologisch nicht klar ist (lat. praevaricare hat ganz andere
Bedeutungen).1 — Die volkstümliche Form von incensu „Weihrauch":
intschais. anischais neben dem halbgelehrten intschains (cf. franz.
encens. ital. incenso). — Die lautliche Form von maiutina (missa):
allfranz. matine(s), allprov. matinas, mandinas, altlomb., altvenez.
matin „Melle". Die bündnerischen Formen weisen aber inlautendes
—d— auf: MünslerLal modinas „Nachtgeläute bei Eintritt des neuen
Jahres", altoberengad. amudinas (Drama, 10 Alter), obwald. mudinas
..Melle",2 das im zenlrallad. maduines, maduines (Groden), friaul.
mudins seine Entsprechung findeL. Ob die Deutung der Formen
^Salvioni, Z. Ii. Phil. XXUI 522) durch Dissimilation von *madndinn sich
aufrechterhalten läßt, bleibe vorläufig dahingestellt. Jedenfalls müssen
die Formen wie madin (Vey, Dialecte Saint-Elienne p. 424), madine
„lioni d'im livre de priores" (ibid.), allprov. mandinas „Mette", altgaliz.
madodingos „Mette" (Pinol) zur Deutung der rätischen Formen
herangezogen werden.

J. Pfarrer Chr. Caminada in seinem Buche: Die Bändner Friedhole

p. 32 erwähn! die Bezeichnung logs für Familiengrabställen und
möchte sie mil den lat. loculi in Verbindung bringen: ich wage nicht,
dem romanischen Worte ohne weiteres den lateinischen Ahnen zu
vindizieren, da wir zunächst wissen müßten, ob die Sille solcher
Familiengrabslälten auf den ländlichen Friedhöfen fürs frühe Millel-
aller belegt werden kann.

5. Die lautliche Deformierung von purgatoriu (obwald. purgatieri)
in obwald. buryatieri (Huonder. Rom. Forsch. XI 512) und untereng.
bargialöli (in älteren Texten: bragiatülD).

6. Herr Dr. Roh. v. Planta macht mich auf das in einigen nid-
waldischen Mundarten noch lebendige tarmegna aufmerksam, das nach
einer Angabe des Rät. Idiot, in Innerfcrrera bedeutet: „Platz für die
ledigen Personen in der Kirche". Es steckt darin nach Herrn Dr
v. Planta der volkstümliche Vertreter des lat. (ribunall), dessen
kirchlich-architektonische Bedeutungen (absis. sanetuarium) bei Du Gange
aufgezählt sind. In den romanischen Sprachen ist das lat. tribuna(l)
in halbgclehrter Form und kirchlicher Bedeutung (Absis u. a.)
erhalten nicht nur im ital. tribuna, berg. trebülina „tabernacoletto", span.

1) Die Erklärung Huonders, Rom. Forsch. XI 472, aus providiare ist nicht recht
uberzeugend.

2) Nach De Sale: moginas „matutino, hora eanonica*'.
3) Einwirkung von bragir „weinen"?



49

11 ibuna, sondern auch im Wallis, treböna (Glossaire). Am stärksten
volkstümliche Entwicklung zeigt das Wort tribunal außerhalb Bündens im
altgen. truina „Chor der Kirche", cf. Parodi, Arch, gloll. XIV 16—17.

8J Es isL mir kein Wallfahrtsort bekannt, den die katholischen
Bündnerromanen südlich der Alpen (abgesehen von Rom) häufig
besuchen. Man prüfe auch den geographischen ,,Gesichtskreis", wie er
sich in den in Bünden einheimischen Namen von Orten, die außerhalb

des Kantons liegen, widerspiegelt: dem Bündner waren nur
wenige Ortsnamen, die außerhalb des mittelalterlichen Diözesan-
sprengels von Chur liegen, wirklich vertraut. Zu den heute noch
lebendigen Namen der beiden Orte: Einsiedeln und St. Gallen, ef. auch
v. Eltmayer, Germanisch-Romanische Monatsschrift II 301. — Zu
bedauern ist, daß die heule lebenden Romanen Bündens die
alleinheimischen Ortsnamen leichthin zu Gunsten der deutschen oder
italienischen aufgeben. Was für komische Dinge passieren auf diesem
Gebiete! Die Engadiner bezeichnen den „rätischen" Fluß Rhein nicht
mit der obwaldisehen Form rein, sondern mit der italienischen Form
Reno, aus der durch nicliLs erhärteten Vermutung heraus, daß Rein
(engad. Rain) deutsch sei, während doch die alemannische Form Ri(n)
ist, und obwald. Rein die ganz genaue Entsprechung von Rein ist wie
plein von plena.i Man ändert die alleinheimische Form Rragaqlia in
Bregaglia, Misoch in Misox oder Mesocco, Turich in Zürich usw. Auch
da gilt es treues Festhalten alteinheimischer Formen!

82 Die Terminologie der katholischen Kullusgeräle enLhält
mancherlei interessante Wörter, die zum Teil allerdings jünger sind. Welch
interessante lautliche Umgestaltungen erfährt das lat. asperges im
Bündnerromanischcu. in Ruis wird der Weihwedel bezeichnet (nach
Idiot, romauntsch): barschun de dar ilg asperghes, in Panix asperghil
usw. Auch für den Germanisten fällt allerlei ab: true d'unfrir „Opfcr-
stock", crap da batten könnte Übersetzungslehnwort von „Taufstein"
sein, vadel isL als „Weihwedel" in Rhäzüns bekannt; orgla, pult, ciliar
hörte ich im Oberland, laupici „Empore", teschamber, tischamber u. a.

Formen „Sakristei", horem „Chorhemd", fcirer, oeng. begl (disch. bild)
gehören hierher. Doch darüber soll in einem anderen Zusammenhang
gesprochen werden. In ein anderes Kapitel gehören jene durch die
-ß/öeZüberseLzungen übernommenen Kulluswörter deutscher Herkunft-
urvezza „Verstocktheit", conlrapart „Widersacher", aber mit solchen
kirchlichen Bedeulungslelinwörtern sind ja alle modernen Sprachen
reichlich ausgestattet.

88 Als unerwünschte Germanismen und Italianismen bezeichne
ich solche, die durch Übernahme aus einer Mundart der eigenen
Sprachgemeinschaft vermieden werden könnten. Um Beispiele ist man
nicht verlegen. Daß der Name der Lichtmeß in den protestantischen
Gemeinden nicht besonderer Vitalität sich erfreut, ist ja an sich
verständlich. Aber warum übernimmt dann Zuoz, Strada, Oierfs den

') Beispiel, auf das mich Prof. Pult aufmerksam machte.
4



50

deutschen Namen, stalt den benachbarten nossadonna deltas chan-
dailas zu adoptieren Und in Lenz wird neben dem einheimischen
buaiiojo das importierte lombardische pasqueta verwendet. Ist
nossadonna (da) Mars nicht ein innigerer und lieblicherer Name als (lab

hochgelehrte annunziazian da Maria, nossadonna d'avust als das
feierliche assunziun da Maria? Ob turibul für das alte schellet
„Weihrauchgefäß'' im Obwaldischen als ein Aktivum im bündnerischen
Wortschatz zu buchen sei, bleibt doch sehr fraglich. Es liegt auch

hier eine schöne Aufgabe der romanischen Geistlichkeit, den jahr-
hundertsllen festgewurzelten Namen von Festen und Kultgeräten
liebevolle Sorgfalt angedeihen zu lassen! Ein Stück sprachlichen Ileünat-
scliutzes! Jammerschade wäre es, wenn der flachen Einheitlichkeil
zuliebe die geschichtlich begründete Vielgestaltigkeil der kirchlichen
Ausdrücke geopfert werden müßte!

81 Meine Absicht besLand, in kurzen Umrissen die Kirchenlermi-
nologio der Westschweiz zum Vergleich mit der Bündens heranzuziehen

: aber je liefer ich dem Problem auf den Grund zu gehen
versuchte, um so mehr verstärkte sich die Überzeugung, daß in weitestem
Umfange die mittelalterliche Kirchensprache ganz Frankreichs
herangezogen werden müsse, um sichere Grundlagen zu gewinnen. Der

Rahmen, der mir hier gesteckt war, wäre aber durch eine solche
weilausgreifende Untersuchung völlig gesprengt worden.



51

INDEX.
I. Wortverzeichnis.

absolvere • • 13.

affilia lus • -36.
ahijaclo sp. • • • 36.

akuasantin lomb. 2,3.
altar obw. 49.

amisaench altueng. 42.

amisonch ueng. 3, 42.

anniversari lomb. 2 n.
animnziaziun da

Maria 50.
auseinza - - - - 41.
antschais eng. • - 48.

anzolver obw. • - 43.

area gj 28.
arüvler oeng. 17—48.
as c ens a 19, 41—42.
(a)scensa Lose. 19, 41.

ascensio 19. 40—11.
asciolverc it. • - 43.

asperges • - - 49.

asperghil, Panix • 49.
assens roniagn. • • 42.
l'absenyer, Yallurva

(gergo) 25.
baislec allir. • • 29.
Iiambonalad. • • 44 n.
b a p t i z a r e • 8
bargiatöli aueng. 48.
bannör oeng. - 2, 6, 27.
barscliun da dar ilg

asperghes • •
"• 49.

kaselgia obw. 1, 21—25.
basilica 5,9-11,

23-25. 28, 29.
bavania eug. 3,39.

befania tose. • • • 39.

begl oeng. • • • 3,49.

benememori n s

1, 6, 27.

biamauu obw. • -44.
bisbe cat. • • -37.
Boagna, Abtei • • 39.

bonaman • • 43 -44.
bounoman nprov. 44 n.
broufounie nprov. • 39.

bruvenie alllothr.
19, 29, 39.

buania obw. 2.19,39.
buanoja, Lenz • • 50.

bul'agna, Badia • • 39

bümaun oeng. • 44.

bunman bergeil. • 41.

burgatieri obw. • 48.

cacho-fioc (nprov. • 16.

caedü bresc. • -47.
ealcavegia lomb. • 40.

caleiulae • 46—47.
calcndau nprov. • 16.

ealluster obw. 1. 18.

37.

'caluostcr oeng • 2,37.
cam pan a • 18,36.

oampana lomb. 1,

2, 18.

campanin lomb. • 1,2.
campusantu borm. 2.

cap d'an altprov. • 10.

capion. Groden • • 47.

c a p i l i u -46 n., 47.

carital altprov. • 42 n.

carnoal borm. • • 3.

c a s a D e o • • -40.
caseia de mort bleu. 2.

catoche, Forez • • 46.

calsau bearn. • 46.

eau d'on obw. 2 n, 40.

cementicre frz. dial. 45.

ceppo di Natale • 47.

chalendal daupli. • 46.

chauche-vieille • • 40.

cliiesa 5.

chiese dien afrz. 40.

chinqucsnie apic. 5,

18, 25.

chiostra, —o it. • 31.

chiucar altpav. • • 38
choke pic. • • 46.

cincogesma altcat. • 25.

eineuesma sp. • 5,25.
cioche com. • -38.
ciucca • • • -46.
claus Lnim 14,31.
cloccariu • 19, 38.

ciochel galliz. • • 38.

cloquer cat. -38.
clolra altdaupli. • 31.

clutger obw. • • 1, 19.

cocmilerium
20, 15.

cosse de Nau. Centre
46 n

coslre afrz. • 18,37.
crap da batten obw. 49.

crastra altptg. -31.
cura it. • • • 5,26 n.



52

curuclieu ptg. • • 38. figliotscli borm • 3.

custöri ossol. • • 37. filianus • • 35.

c 11 s t 0 s - 0 r e m 18 37. filiel obw. • 2 18,36.
damledieu afrz. 44. *f i 1 i 0 c i u • • 36.

dersclialell obw. • 10. f i 1 i 0 1 u s 18, 36.

di d'unvi saut' Grofillöl ahd. • • 36.

den 42. fin rum. • • 35.

dies d 0 m i 11 i c a 35. firau obw. 2.

dicecesis • • • 26. firer oeng. 3, 31.

dischöl oeng. • 40. f 0 c a 1 e mlat. •' 46.

dogniassanln cam. foirie afrz. • 31.

pid. • • • 4211. fradlauuza obw - 14.

doniincddio it. • • 44. gabinal (al dl de)
d 0 111 i 11 i c 11 m • 29. borm. • • 3, 39 11.

domisoinclis, Sent • 12. gesa lomb. • • 1,2.
donmach altir. • • 29. groba sav. • • 46 11.

Dristkammcr (te- guanya, Göden 39.

schaniber) dtseh. 49. gudaz borm. • • 3.

dumengia eng. • • 35. güdaz • • • • 40.

dusien oslfrz. • • 10. g(u)idaz blen. 2, 39.
d 11 s i u s • • • • 40. h e b d 0 111 a s • 31.

dzoap altueng. • • 44. horem obw. • • 49.

e c c 1 e s i a 9, 10, 28 29. livsopus • 14.

cclais altir. • • • 29. iglesia sp. • 5.

eivna oeng. • • 3. imägina blen. 2.

c 1 e 111 0 s y 11 a 111 incenso il. • 48.

(facere) • • • • 8. i 11 c e 11 s u • • • 48.
2.

35.
29.

cmda obw.
cracz« wall. •

enet brel. •

c p i p Ii a n i a

29—30, 39.

e p i s c o p n s 18. 37.

era oeng. • • • -28.
evesque afrz. 18, 38.

escurare • • -17.
expignorarc

mlat. • • • 21,47.
färer obw. • 2,49.
lerar alomb. • • • 34.

f e r i a r e • • • -34.
l'esta la, bleu. • 2.

lesla (del paes) blen. 2.

fiäs bleu • • • • 2.

l'iglioccio it. • 18. 36.

i n c i p e r e • 12, 44.

i n i l i u m 12, 29.

inseeri i'riaul. • • 44.

inseri altfriaul. • • 44.

izop altprov. • • • 44.

jolta ueng. • • • 25.

kesa da mörl blen. 1.

kuadr a saul bleu. 2.

laupia obw. • • -49.
liclilineß, Zuoz • 49.
1 o c ii 1 u s • • -48.
logs obw. 48.

madine, St. Elienne 18.

madodinyo allgaliz. 48.

madrastra ueng. • 41.

madretscha obw. 2,41.
madrülscha eng. • 11.

madvines zentrallad. 48.

maestä borm. • • 3.

mandinas altprov. • 48.

marcurdi della
tschendra obw. 21, 47.

inarteror altprov. • 43.

m art vretu m • 21.

Martyrorum
(festa) • • • • 42

m a L r i g u m • • • 11.

in a Irina • 10—41.

m a L ii L i n u
„Melle" • • 48,.

mauvais 44.

mäzena borm. • • 3.

rn e 111 oriac
1) o 11 a e • • 4, 27

merco scurol piem. 47.

mezzedima tose. • 34.

miazemda negra,
Sluls 47.

inoines.se afrz. • 19

monasteriu m
14, 30, 31

möuic lomb. • • 1,2.

moniga lomb. 2n.,38.
monja altprov. • 39

monje sp. • • -31.

mudinas obw. • • 48

mungia obw. • -38.

muniessa obw. 2, 19,38

nadalin Maul. • • 47.

nodolenc, Aveyron
46n

lioscli obw. • 41

iiossadimna d'avust 50

' nossadonna da Mars 50

nossadonna dellas
ehandailas • -50.

numiiasoiitga
olierlialbst. • • 02

numuasonlga obw.
2, 20,42

obispo sp. • 3/

obseurus • • -4'
ognissanli il. •

42



53

omnia senior
altmallorquin. • 42.

opcrare • 8,27.
opfern dtsch. 8,27.
o r a r e • • 5,34.
org'la obw. • 49.

padraster ueng. • • 41.

padrin obw. 2, 40—41.

panevin trevis. • • 39.

paradisus • 35.

pardon i'rz. • 45.

parduuonza obw. 2, 20.

pariet obw. - • • 2.

parmierl obw. 1, 6, 27.

p a r o c Ii i a 5, 12,
19, 26.

paroisse frz. - 5, 19.

parokia lomb. ' 1,2.
parrain frz • 40.

parvis obw. • • • 35.

parvis frz. • • 35.

pasclic tafanie
friaul. • • • - 39.

pascua de reyes sp. 39.

pasqueta it. (md.) 39.

pasqueta, Lenz • • 50.

pater (dir su) borm. 3.

palrignus • 40—41.
p a t r i n u s 40-41.
penlacosta blen. 2.

penlecosle it. • • 18.

pentecoste 5,
8, 12.

pentir lomb. • • 2 n.
penlir oeng. • 47 n.

Perdonanlia
mlat. • 20, 45.

Pcrdonanza it. • 45.

pervergiar obw. • 48.
pieve it. • -19, 25—26.
pifaine afrz. 30.
Pifania lomb. 2, 3, 39.
Pifania lose. • 19,39.
Pila blen. • • 2.

pin, Senl • • • • 10.

piovan piem. • • 26.

piscamu log. • • 37.

plavon ueng. • • 26.

plebain altl'rz. • • 26.

plcbanus • • -26.
plebs 5,12,19,25

bis 26.

pleif obw. • • 1, 5, 19.

pleu aprov. • • 26.

plevan friau.1. • • 26.

plovanu alog. • 26.

plwyf cymr. • • 26.

p oc n i t e r e 47.

poer bleu. 2.

pojamen altprov. 42 n.
p r a e b i t e r • -12.
prägä bleu. • • 2.

pre altit. • • • 40 n.

pregar borm. • • 3.

preire allprov. • 40.

prer obw. • • 2,40.
p r c s b i 1 e r 12, 39—40.

prestre afrz. • • 30.

prel borm. • • • 3.

prete lose. • • • 40.

prever altpiem. • 39.

prevel loml). • • 2.

prier frz. • • • • 5.

pult obw. 49.

p u r g a t o r i u 18|.

quadragesima 8.

quinquagesima
5, 8, 11, 12, 25, 29.

radember obw. • 47.

r e d i m e r e 2 n, 21, 47b

relic allir. • • -45.
reliquiae ^Friedhof'

45.

retgs Ireis nidw. 39 n.
riklar obw. • 2 n, 47.

riuen mhd. • - • 47.

rofas, Disentis • • 44.

r o s a 1 i a • • • -25.
saba(t) lomb. • 2,3.

sabbato iL 6.

sabbatu 5, 6, 18.

sagra borm. • • • 3.

sagrä less. • • 1.

sain oeng. • • • • 2.

s a in b. a t u 6,11,18.
sambedi frz. • • 26.

samedi frz. 6,18,26.
Sanctorum o m-

n i u m (festa) 19,
42—43.

sansiom altlig. • • 41.

sant (di de tut i)
ilal. md. • • -43.

sant (di da till i)
bleu. 2.

sant (di di) borm. 3.

santolo 40.

Santos lodos los sp. 43.

Saturni(s) dies
5, 26.

saunzas oeng. 41 n.

sceusione, Alatri 41.

scevri iriaul. • 44.

schefla obw. • 2,50.
scheiver obw. • 2,20.
sclieivcr ueir obw. 21.

schiaffir aoeng. • 48.

scimcnleri bleu. 1.

sciocch de nadal
mail. 47.

scurot(merco) piem. 47.

segn d'la eioca piem. 36.

Segner eng. • -14.
segrista blen. • • 2.

sein afrz. • • • 18.

sensia mail. • -41.
Sensio (saneto) • • 42.

senteri obw. • 1,20.
senza puschl. -41.
sequeme, Namur • 25.

selimäna blen. • • 2.

signum 18, 36, 41 n.
sincksen allfläm. • 25.

Sire frz. 44.



54

snorza, Valfurva
(gergo) • • • • 25.

social us marty-
ribus • • 20, 45.

sogns (fiasta de ,tul
ils) obw. • •. • 13.

solvere jejuni
a 43.

sonda obw. 2, 6, 18, 26.

souche de, Noel • 46.

spindrar, obw. 211,

21, 47.

slemana borm. • • 3.

such id' Naclal piem. 17.

sunleri ocng. • 2,20.
susciperc • • 29.

suverchefsal berg. 47.

larmegna, Ferrera 18.

lerfau, Anjou • 46.

Leschamber obw. • 49.

Ihcophania 39.

Lhiephaine allfrz. • 39.
L i n g e r e • • • 8.

lofaua tosc. • -39.
Loussainl frz. 19, 43.

trebona iwallis. • • 49.

trebülina berg. • 18.

Irefougeau poil. • 46.

Lrentain afrz. • • 35.

trentaisem aueng. • 35.

tribunal • -48.
Ironclie frz. dial. • 46.

Iruncu, —ca • 46.

tseliinquaisnia ocng. 3.

Ischunqueismas obw.
2, 5, 18.

Ischülscbaiver oeng.
3. 20, 29.

lurilnd lomb. • 2,3.
luribul 'obw. • • • 50.

ueslg obw. 18, 38.

uestgiu obw. 2 n, 38.

urar 'obw. • • • • 2.

vadel, Rhäzüns • • 49.

vascel bergell. • 36.

vascellu 9,18.
vasclii obw. 1,18.
vesco altoberit. • • 38.

vcscovo it. 18, 38.

viscopu siz. • -'38.

volL afrz. • • • • 35.

vultus • • • • 35.

vuut aueng. • • 35.

vut obw. • • • • 2.

Weclel dtscli. • • 49.

ynyd cymr. • • • 29.

zen obw. - • • 1,18.
zimistcrio, Grado 45 n.

Agnein St. • • • • 33.

Ainbriescli - • -17.
Ambriesch (Pro da

SonLg) 15.

Ambroise. SainL- - 32.

Ambrosius 15,
17, 32.

A s i n i o • • • • 30.

Baselga • • • 5,23.
Basilica • 5,23.
Basoche • • -5.21.
B e f a n i u s -17.
Bragaglia 19.

Burneun • • • -32.
Burnöif • • • -32.
Cadi 40.

Cassian St. 15.

Cassianus 15.32.
Castell Aul - - 32.
Cliiaschaun (Saingk)

15. 32.

Cilia Tscliur • • -32.

II. Eigennamen.
Clastra 31.

Claustra • • -31.
C 1 a u s 1 r a m • -31.
Deodatus • - - 33.

I) o m i n i c u s 16, 33.

Durich • • • 17,34.
E p i p li a n i u s 17. 33.

Feldkircli v. Sam-
pieder.

Feiiau. Fenad • • 32.

(lag! S. • • 22. 19.

(landen tins 17,34.
Crudicn 17,31.
L a u r c n t i u s 15. 17.

Lucius • 11, 17, 28.

Lurien 17.

Marterei, West-
schweiz • • • • 21.

AI arlinus 16, 33.

Martyrel u m • 21.

Mauritius 15,32
M a urns- 16, 33.

Misocli • • • • • 49.

M o n a s t e r i u 31.

Murezzaii San • • 15.

Müslail • • •

Muster • • • • 31.

Nossa Dunaun 22. 49.

Pigneu • • • 32.

Pracjcctus 17,31.
Rein • 49.

II e m e d i u s 17, 33.

Reno eng. • • 49.

S a m b a t u s • 27.

Sampieder
(Feldkirch) • • • 29.

Säntis • • • 27.

S i 1 v a n u s 16. 33.

Turich • • 49.

Udalrich • • 17, 34.

Ursicinus 17,31.

Vigilius 16. 33.

Vintschegn 17.

V i v e n t i u s 16, 33.



55

III. Sachliches und Sprachliches.
Allerheiligenfestes,

Namen des — im
Romanischen 19,

12—13.

Aschermittwochs,
Namen des — im
Bündnerrom. • • 471

Auffahrtsfestes,
Bezeichnungen des
— in den roman.
Sprachen 19,41—12.

Ausdrücke, die der
Diözese C Ii u r
eigentümlich sind:
i n c i p e ^„Fastnacht"

20; c o c-
m i t e r i u durch
s a n c t u beein-
Ilußl 20; expi-
g n o r a r e
„erlösen" 21; die
sprachliche Form
von presbiter
zu jprer 10 ; p e r -

donantia
„Kirehweih" 20,
15; Wallfahrtsorte

: S. G a g 1,
N o s s a 1) u n a u n.

22, 49.

Aussterben älterer
bündnerrom. iKul-
tuswörter • • -44.

Bedeutung, ältere u.
jüngere von p 1 e -
be in Italien 26.

Bedeutunglehnwort

(deutsch-roman.):
Ischepp baselgia,
- d'unfrir obw.
43; crap da ballen

obw. 49; ur-

vezza 49; contra-
part 49.

Bedeutunglehnwort
von rät. ineipere
„Fastnacht" aus
lat. i in i tin m j e-

j un i i -20.
Chiesa, Ortsnamen

besonders häufig
im Piemonl, wo
basilica zu fehlen

scheint - • • 21.

Christentum bündn.,
Herkunfl des — 20.

Christianisierung
Frankreichs
(vorfränkisch, nach-
i'ränkiscli) • 29.

Differenzierung. Le-
xikologische im
Spällatein oder
Frühromanischen:
p1e b e: paro-
chia 19 ; a s -

ccnsa: a s c e n -

s i o 19; o m n e s

sanetos: totos
s a li c t o s 19 ; f i-
1 i a n u s. f i 1 i o -

Ins, a f f i 1 i a -

tus 35—36 ; c a m-
p a n a, s i g n u m

18,36.
Diözesansprache von

Chur ist einheitlich

2 n, 3-4, 23.

Eigennamen, bündn..
als Zeugnis für
kirchliche
Beziehungen mit
Oberitalien u. Frankreich

• • 16—17.

Epiphanienfestes,
Namen des — in
den rom. Ländern 39.

Fehlen chrisll.
Ausdrücke im Bünd-
nerromanisclien:

m a 1 i f a t i u s

d o m i n e d e u s 41.

Gergo der Valfurva
(Bormio).
Rätoromanischer

Einschlag im — 25.

Germanismen
(unerwünschte) • • • 49.

Heidentums, Spuren
des ...: D u s i u s

10; (Fehlen der)
calca-vegia

40; Weih-
n a c h t s b 1 o c k.

(Fehlen des) • 45.

Heiligennamen • • • 33)

Heiligennamen, fran¬
zösische, A i g-

n a g li li s 33 ; U r-
sicinus -34.

Homonymie: filio-
1 u s „Patenkind";
„Söhnchen" 36;
m o n a c h u s - a

in Nordfrankreich
38—39; p a tri-
ii u s : p a t r i g-
n u s, m a tr i n a :

m a L r i g na im
RäLischen • 40—41.

Italianismen
(unerwünschte) • • -49.

Kirche. Bezeichnungen

der — im alt-
irischen • • 29.



56

Kirche. Geschichte
des Wortes:

basilica „Ge-
dächtuiskirche"

9—11.

Kirchenausdrücke,
bündn -rom., die
mit denen Frankreichs

zusammengehen.

18, 40—41,
44 (Segner).

Kirchenausdriieke,
bündn -rom, die
mit denen
Italiens zusammengehen.

• • 19—20.

Kirchensprache, lat.,
Bildung der — 7—9.

Kirchenterminologie.
Unterschiede der —
zwischen lomb.
und r ä t i s c h e n
Dialekten • • • lss.

Kirchenwörter.
Alemannische — im
Bündnerrom. 49—50

Kirchenwörter, allgemein

romanische 35.

Kirchenwörter, die
das Bündnerrom.
mit frz. und ital.
Mundarten teilt

34,42-14
Kirchenwörter, die

nur Bünden
bekannt sind:
benememo-

rius 6; m i a -

z e m d a n e g r a,
scheiver neir,
47; spi ndrar
47; perver-
g i a r 48 ; logs
48; besond. Formen

von ,p u r g a-
t o r i u 48 ; die
lautl. Entwicklung
von tarmegna
aus tribunal

48—49.
Kirchenwörter. Lat-

griech. Grundstock

4ss.

Klöster, bünd., vom
Norden aus
gegründet 14.

Lithurgie, ambrosia-
nische • • - 13.

Monasteriu, lautliche
Entwicklung von
— in Bünden • 31.

IVIundartrcichtum
Bündens, beruhend
auf dem Fehlen
eines städtischen
Zentrums od. auf
kirchlich - politischer

Loslösimg
von Italien 12—13,30.

Ortsnamen bei Campell.

Autoclilhone.
od. engadinisierte
Formen? • • -32.

Patenkind.Ausdrücke
im Romanischen 35.

Patrozinien der bünd.

Kirche. Ihre Be-

ziehgn. zu Obcr-
italien u. Frankreich

• 14—15

Stellung, kirchliche,
d. Diözese Cliur
im frühen Mittel-
aller 30,

Übereinstimmungen,
bündner. - zcnlral-
lad.: vascellu
„Sarg" 36—37;
buania ,,Epi-
plianienfest" 39;
Form des Wortes

m a t u t i n u
„Mette" 48.

Verbreitung der
basilica -Ortsnamen

in Dalma-
tien, Italien, Tes-
siu, Rütien, Wesl-
schweiz u Frankreich

- • • 23—24.

Verwandtschaft der
Kirchensprache

Rations mit der
der altkeit. Kirche 11

Wallfahrtsorte rom.
Bündens • • *49-

Weihnachtsblockes,
Verbreitung des

— ; Namen des —
45—47.

Westschweiz
(Kirchensprache) • • 50.


	Zur Geschichte der bündner-romanischen Kirchensprache

