Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von

Graubiinden
Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubinden
Band: 49 (1919)
Artikel: Zur Geschichte der bindner-romanischen Kirchensprache
Autor: Jud, J.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-595801

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-595801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Geschichte der biindner-
romanischen Kirchensprache

Vortrag gehalten in Chur am 14. Januar 1919
in der Historisch-Antiquarischen
Gesellschaft von Graubiinden

~ Vortrag mit Anmerkungen

von

J. Jud






1,

Steigt der Mundartforscher aus dem Veltlin oder aus dem
Tessin iiber die Bernina oder den Lukmanier nach den Hoch-
tilern all fry Rétiens hinauf, um in enger Fihlung mit dem [est-
eingesessenen Volkstum in romanische Rede, romanische Sit-
ten und Briiuche sich zu vertiefen, so wird er immer wieder er-
staunt sein dber den groflen Gegensatz der Kirchensprache der
Didzese von Mailand zu der von Chur: ich rede nattrlich nicht
von der universellen lateinischen, sondern von der vollkstiimiichen
Kirchensprache der oberitalienischen Mundarten und der riilo-
romanischen Dialekte Biindens. Gehen wir gleich mifeinander
eine Reihe dieser Unterschiede durch:

1. ;1) Obwaldisch Bleniol (Olivone)
Kirche basélgia gesa
Kirchgemeinde pleif parokia
Glocke zen campana
(tlockenturm clutgér campanin
I'riedhof sentéri scimenteri (tess. auch
' sagrd )
Sarg vaschi kesa da mort. (cassa
da m.)
Kiister callaster - mobnic, segrista
selig (verstorben)  parmiert : al me péer pa. (it. po-
vero |

' Dic Formen des Bleniotales — auf der studlichen Rampe des seit
dem  Allerlum begangenen Lukmanierpasses — verdanke ich der
Freundlichkeit von Herrn Dr. O. Keller in Bellinzona. Die Ausdriicke
des oberen Livinentals, die ich gesammelt hatte, slimmen fast alle
mit denen des Bleniotals iiberein. — Die phonelische Transkription
mubte beim Mangel von entsprechenden Lettern in der Druckerei
far diese Liste ganz vereinfacht werden. (Der Akzent dient zur Be-
zeichnung der Tonsilbe!)



Obwaldisch Blenio
beten ura(r) pragi
Pfingsten . tschunquéismas pentakdsta
Fastnacht scheiver kirnivi
Kirchweih pardunénza festa dal paés
Allerheiligen numnasoéntga di da tit 1 sant
Heiligenbild vut imigina

| (kuadr a sant)
Pate, -in padrin, madrétscha g(u)iddz -(-za)
Woche emda sefimédna
I'est feiern fa(r) festa, firau fa festa
Weihrauchfaf3 schefla turibul
Weihwassergefafy parlét d’auabanadida pila, aquasantin

h) Alle stark formale Verschiedenheit desselben lateinischen

Grundwortes :
Samstag sonda saba
Priester farer, pre(r) prévet
Patenkind figliel fid.s
Festder drei Konige2 buania pifania
1] a) Oberengadinisch Bormio3
Kirche ~ baselgia gesa
Kirchgemeinde plaif parékia
(Glocke sain kampana
Glockenturm clucher kampanin
Friedhot suntéri kampusantu
Sarg vasché kascia de mort
Kiister caltioster moénik

2 Dabei lasse ich hier ein halb Dutzend von Merkmalen weg, weil
mir die genaue bleniesische IForm nicht bekannt ist, obwohl die ob-
waldische IForm im Tessin gewill nicht wiederkehrt: erlosen: spindrar
gegentiiber redimere im Tessin; riklar, ,reuen® gegeniiber penlir; cau
d'on ,Jahresmesse® gegenliber anniversari; muniessa ,,Nonne“ gegen-
uber moniga; uestyieu (episcopefum) gegeniiber vescovado; claustra
fehlt im Tessin ete. '

3 Meine Aufnahmen von Bormio und Livigno lieB ich fir Bormio
von Irau Dr. Bliauer-Rini nachpriifen und erginzen. Es sei ihr herz-
licher Dank gesagt.



Oberengadinisch Bormio
selig (verstorben)  barmér por
beten. urer dir su pater, pregar
Plingsten (schinquaisma pentekosta
Fastnacht tschiilschaiver sagra
Kirchweih pardunaunza karnodl
Allerheiligen (amisonch )4 di di sant
Hejligenbild begl mézena, maestd
Pate, -in padrin, madriitscha guddz, -za
Woche eivna, stemana
Fest feiern firer festezdr
Weihrauchfaf (fehlt) turibul
Weihwassergefil (fehlt) akuasantin
b) Alte stark formale Verschiedenheit desselben lateinischen

Grundwortes :

Samstag sanda sabet
Priester preir pret
Patenkind figloul figlidtsch
Fest der drei Konige bavania di de gabin4ts

Ein derartiges Auseinanderklaffen der Kirchenworter zweier
benachbarter Didzesen ist um so auffdlliger, als ein solcher
‘{regensatz zwischen den riumlich und wirtschaftlich viel stirker
auseinanderliegenden Kirchenprovinzen Lombardei und Sizilien
bet weitem nicht in dhnlichem Umfange besteht. Der Leser wird
mit mir einig gehen, dafl hier ein eigenartiges geschichtliches
Problem vorliegt, das m. W. bis dato nie aufgerollt worden ist.
Wir wollen daher die Wege bloBzulegen versuchen, die uns der
Losung des Ritsels niher bringen sollen; natiirlich kann es nicht
meine Aufgabe sein, die Geschichte der gesamten bindnerroma-
nischen  Kirchenferminologie hier vorzuweisen, sondern mir

4 Ich klammere Ausdriicke ein, die in dem prolestanlischen En-
gadin nur noch in einzelnen Dorfern oder in dlteren Texten belegt
sind, aber durch ihre Ubereinstimmung mit Mittelbiinden sich als alf
Crwelsen.

> Dic oben am SchluB der Tabelle: Obwaldisch — Bleniotal in
der Anmerkung 2 angefiihrte Liste von weiteren Unterschieden gilt

mit Ausnahme von fehlendem muniessa und cau d’on fiir Engadin —
Bormio.



o
o

liegi in erster Linie daran, die groflen kirchengeschichtlichen
und sprachhistorischen Zusammenhinge aufzuzeigen.t

il

Der dlteste Kern der in den romanischen Sprachen erhalte-
nen Kirchenworter, die im Okzident zum mindesten ins vierte,
zum Teil bis ins zweite Jahrhundert zuriickreichen, wird durch
folgende Ausdriicke dargestellt: kirchliche Festnamen: Weih-
nachten (natale: obwald. nadal, frz. noél); Fasten (quadra-
gesima: obwald. cureisma, frz. caréme), Ostern (pasqua: obwald.
pasquas, frz. paques), Plingsten  (pentecoste, [franz. penle-
cole oder die lateinische Wiedergabe des griechischen Aus-
druckes: quiazgwgosinzfz obwald. tschunqgieismas); Dreikdnigs-
fest (epiphania: obwald. buania, ital. befania). In diesen dlle-
sten Stock von 1&11‘(;hulwortem sind ferner einzureihen DBezeich-
nungen fir Kuitushandlungen: taufen (baptizare: obwald. batie-
qgiar, frz. baptiser, ital. ballezzare), fasten (jejunare: obwald.
giginar, frz. jeiiner, ital. digiunare), beten (orare: obwald. wiéa),
Messe (iissa: obwald. messa, frz. messe), Almeosen (elemosyna:
obwald. almosna, frz. aumone). Weiter die Terminologie [liir
die Kkirchlichen Priester: Bischof: episcopus, obwald. westy,
frz. évéque, ital. vescovo; Priester: presbyler (vesp. praebiler):
obwald. pre(r), ital. prete) und Kirche: basilica (obw. baselgia),
sowie Friedhoi (cwmiteriu, obwald. senteri). Endlich Ausdricke
wie Samstag, Senntag, die im lzezd-nz-.sc/acz-n Okzident saturni
dies, solis dies hieflen, im christlichen aber in sabbatwm (resp.
sambatumn). dies dominica umgetauft wurden: daher obwald.
sonda, rz. samedi; obwald. dumengia, frz. dimanche, ital. do-
menica. Auch der Begriff selig, oeng. barmdir, etwa in Redens-

arten wie ,,der selige Viktor", ist — allerdings nur in gewissen
Provinzen des Imperium romanum — christlich durch ., Victor

bonac memoriae’ ausgedriickt worden, wobei in dem bonae me-
moriae die Aufforderung an die Hinterlassenen =nthalten sein
dir{te, des Seelenheils eines teuren Verstorbenen im Gebete zu
gedenken. Verschieden verhalten sich diese iltesten christlichen
Worter nach ihrer rdumlichen Verbreitung innerhalb der romani-
schen Sprachen, verschieden ist auch ihre etymologische Her-
kanft. Ist z. B. der Name des Osterfestes: pasqua oder des



5

Oslerlastens: quadmgels-e'm.(o oder das Verbum baptizare, ,,taufen”,
allen romanischen Lindern von Calais bis Gibraltar, von [issa-
hon bis Bukarest in lautlichen Varianten gemeinsam, so sind
hingegen andere Ausdriicke nur emem Teile der romanischen
Sprachen oder gar blofl dem Biindnerromanischen bekannt: fiir
,.beten saglt heute noch der Bindnerromane ,urar®, lat. orare;
dasselbe Verbum ist jelzl noch in Spanien und Portugal (orar)
lebendig, heute aber Frankreich und I[talien fremd (frz. prier,
ital. pregare), wenn auch orare im Altfranzdsischen, Aliproven-
zalischen und in  altoberitalienischen Denkmilern bezeugl ist.
Mit dem lateinischen basilica bezeichnen Rumiinen (rum. bise-
ried) wie Biindnerromanen das Kirchengebidude, wiahrend in
Italien, i Gallien und auf der Pyrenienhalbinsel eeclesia (irz.
église, ital. chiesa, span. iglesia) durchgedrungen ist; nur Orts-
namen? (in Oberitalien unter der Form Baselga, in der West-
schweiz sowie in Frankreich als Basoche, Basoge) ubermilteln
die Kunde von der einstigen Existenz von basilica in einem Tetle
des heutigen église-, chiesa-Gebietes. Blof3 Biinden kennt in der
Gegenwarl den laleinischen Namen des Plingstfestes: quingia-
gesima, obwald. {schunqueismas; im Mittelalter war dieser Name
auch im dullersten Norden Frankreichs® (Picardie und Wallonie),
sowie in Spanien und Portugal (altspan. cincufa)esma, altport. cin-
cuesma) bezeugt, ist aber vor dem hochkirchlichen griechischen
pentecoste zurlickgewichen. Das Volk der Gliubigen hiell bei den
Kirchenvitern plebs: dieser altchristlichen Bedeutung ist das
Biindnerromanische pleif, ,,die einer Pfarrgemeinde zugeleilten
Gliubigen™, von allen romanischen Sprachent bis jetzt am lreu-
sten geblieben, withrend das ital. pieve in der Bedeutung ,,Pfarr-
sprengel™ vor parochia und cura zuriickweicht, das dbrigens seit
JTahrhunderten Iberien und Gallien (frz. paroisse)s erobert hat.
In keiner romanischen Sprache hat der heidnische Name des
Samstags: Saturni dies, sich halten konnen, nur an der Peri-
pherie des Imperium romanum, in England und Niederdeulschland,
hat sal. dies einen sicheren Zufluchtsort gefunden : wie der Christen-
gott tiber die romische Staatsreligion, so siegt der christliche Aus-
druck sabbafu tber das heidnische salurnidies:$ sabbatu ist der
Herr der ganzen Romania. Der Name des Samstags bietet zwel
lauthche Varianten, die geschichtlich das grofite Interesse be-



6

anspruchen: die eine Form, sabbalu, hat vom Orient aus sich
tiber ganz Italien, Spanien, Portugal und Sitdfrankreich aus-
gebreitet — sabbatu ist gewissermaflen die mediterrane Form:
ital. sabbato, span. sabado; die zweite Form aber: sambatu® (also
mil Nasal) tiberdeckt Rumiinien (rum. sambatd), ist herrschend
in den siiddeutschen Mundarten : Samstag, fir ilteres sambaz-lac,
im Franzosischen (altfranz. sambedi, heute samedi) und endlich
wbwald. sonda; sambatum, resp. sambata stelll gewissermafien
die lontinentalromanische Form des griechischen Wortes dar,
die woh! lings der Donau und dem Rhein aus dem DBalkan
hinavfgewanderl ist. Endlich liegt ein ganz eigenartiger Iall
vor in oberengad. barmdr,8 (obwald. parmiert)® ,selig”; das in
der ganzen {ibrigen Romania fehlende Wort geht auf die in det
altchristlichen Grabinschriften .Norditaliens und Siidfrankreichs
ofters bezeugle Formel zuriick: Julius bonae memoriac. Die
formelle Umwandlung des Attributs bonae memoriae zu einem
Adjektiv Denememorius (also statt: Julius bonae memoriae zu
Julius Lenememorius) 1aBt sich auf Schritt und Tritt auf den
Steinplatten vom 4.—6. Jahrhundert verfolgen.

o wiederholl sich in allen den eben angefiihrten DBeispielen
immer wieder der eine Vorgang: die biindnerromanischen Mund-
arten gewihren ein gesicherles Refugium der christlichen lafei-
nischen Kirchensprache: nicht chiesa, sondern basilica, nicht
penlecoste, ,Plingsten, sondern quinquagesima, nicht parochia,
HPlarrei”; sondern plebe (obwald. pleif), nur Biinden bewahrt
benememorius, ,seelig’ (obwald. parmiert).

Betrachten wir nun die etymologische Herkunft dieses élle-
sten Stockes von christlichen Kultuswortern: es stehen sich
gegeniiber dem griechischen parochia, ,,Plarrei” das lat. plebs,
dem griech. ecclesia das lat. basilica, das griech. pentecoste
»Plingsten dem lat. quinguagesima: in allen drei Wortpaaren
ist auflerhalb Biindens meistens das griechische Wort durch-
gedrungen, DBilinden aber hiilt am laleinischen Ausdruck fest.
Um eine so eigenartige Erscheinung in die richtige historische
Perspektive zu, riicken, mag es fiir die kommenden Darlegungen
angebracht sein, in die Zeiten des groBen weltgeschichtlichen
Ringens zwischen Heidentum und Christentum sich zuriickzu-



versetzen : Kirchengeschichte und Sprachgeschichte miissen sich
gegenseitig Licht leihen.

IIT.

Die heilige Sprache des Urchristentums ist das Griechische:
in griechischer Fassung ist uns das Neue Testament erhalten,
in derselben Weltsprache des Orients verkiindeten die Apostel
und ithre Schiiler das Evangelium, nicht nur im Orient, sondern
wohl auch in Mittel- und Stditalien, wie in Nordafrika, wo das
Griechigsche neben dem Lateinischen zweite Landessprache war.
In Rom selbst war das Griechische im zweiten Jahrhundert die
offizielle Kirchensprache. Es ist also nur ganz natiirlich, dad die
typisch altchristlichen Kultusausdriicke griechischer Herkunft
sind : ecclesia, parochia, cemiterium, ,Iriedhof”, pentecoste,
pasqua, epiphania, baplizare, ,taulen®, baptismus, ,,Taufe”, ele-
mosyna, ,Almosen’, biblia, ,,Bibel", monasteriuim, monachius,
episcopus, presbyter, diaconus, canonicus, eremila 1. a. sind
vollgiiltige Zeugen dieser ungewohnlich tiefgehenden Linwirkung
der @lteren griechischen Kultursprache auf die frithchristliche
des orbis latinus. Aber #hnlich wie der moderne christliche
Missionar in Indien oder Nordafrika sich, ohne Kenntnis der ein-
heimischen Vulgdrsprachen, des Mittels, in den breiteren Volks-
massen dem Christentum Eingang zu verschatfen, villig begeben
wirde, so sahen sich die im Okzident titigen Evangelisten friih
veranlaBt, zum Lateinischen zu greifen, um der frohen Dot-
schaft unter dem niedrigen Volke Verbreitung zu sichern; die
Leiter des christlichen Taufunterrichts, in denen die fiir den
neuen Glauben begeisterten Katechumenen in die Lehre der
christlichen Gemeinschaft eingefithrt wurden, mufiten wohl zum
Lateinischen als Verstiindigungssprache iiberall da greifen, wo
die Kennlnis des Griechischen ungeniigend war oder geradezu
vollig fehlte: mit andern Worten, der nicht griechische Okzident
muBte bereits im 2. Jahrhundert zur Schaffung einer lateinischen
Kultussprache schreiten, deren Geschichte leider noch immer
durchaus ungeniigend aufgehellt ist. Im wesentlichen waren
bei der Ausgestaltung einer lateinisch-christlichen Kirchensprache
zweir Wege gangbar: entweder man schritt zur Ubersetzung
des griechischen Ausdruckes in einen entsprechenden lateini-



8

schen, oder aber, man entlehnte der romisch-heidnischen Kultus-
sprache ein gewisses Wortgut, wobei der Christ aber dafiir Sorge
trug, den Bedeutungsinhalt des frither heidnischen Wortes christ-
lich umzuprigen.l® Der sprachliche Vorgang, der sich hier
abspielte, soll an einigen Beispielen klarzulegen versucht wer-
den. Fiir das 40-ligige Fasten vor Ostern kannte die christliche
Kirche des Orients: recoaozoot? (zu erginzen: 7uega), also
der 40. Tag, die lateinische Wiedergabe ist quadragesima (zu
erginzen: dies). Quadragesima ist also die laleinische Form
mit griechisch-christlichem Bedeuiungsinhalt. Oder: Der Name
des Pfingsifestes (griechisch:m evrex0 0 74, also der 50. Tag) wird
in engster Anlehnung an das griechische Vorbild als guingiua-
gesima Ubernominen.

Fir ,taufen'’ hat die altchristliche Kirche des Orients das
Wort gancils v eingefithrt. fenzitew heildt eigentlich ,,benetzen®
und entspricht semantisch also dem lateinischen fingere, dessen
Grundbedeutung ebenfalls ,,bene‘t'z‘efn“ ist. Unter dem LEindruck
der Bedeutungsumprigung des griechischen baptizare in chrisi-
lichern Sinne wird nun in. der afrikanischen Kirche auch das
lateinische tingere verwendet fiir die symbolische Handlung des
Unlerlauchens und Wiederauftauchens als der Biirgschalt, daf}
der Mensel: dadurch ein neuer geworden sei. Fir den zweilen
Weg der Schaffung eines christlichen Kultuswortes in Anleh-
nung an die heidnische gottesdienstliche Terminologie bietet lat.
operari ein tberaus lehrreiches Beispiel: der heidnisch-rdmische
Priester bezeichnet mit operari sacris ,eine gottesdienstliche
Handlung verrichten®, mit operari diis ,,den Gottern ein tierisches
Opfler darbringen. An diese Verwendung vom lateinischen
operari miissen “wir offenbar ankniipfen, um zum Verstindnis
der Bedeulung des bei den Kirchenviitern auftretenden operari
»Almosenspenden® vorzudringen; das heidnische operari erfihrt
namlich eine christliche Umwertung: an Stelle des den Gotlern
dargebrachten Tieropfers werden vom echten Christen seit ilte-
ster Zeil freiwillige Opfer zugunsten armer Mitbriidder Jder Ge-
meinde verlangt; dieses mit christlichem Bedeutungsinhalt durch-
trinkte operari steckt noch heute, nach Kluge, im deutschen
epferntt und insbesondere im Ausdruck Opferstock. Doch wiire
es zum mindesten voreilig, der jlingeren lateinischen christlichen



Kultussprache den Mut zur Neuschiopfung vollig abzusprechen.
So tritt vornehmlich im christlichen Nordafrika statt des griech.
ceemiterium ,,Friedhof* das lateinische area ,,Platz, Beel* 12 in
der Bedeutung ,Goltesacker in grofler Hiufigkeit auf; dem
Wort area scheint allerdings in den romanischen Léndern kein
dauerndes Gliick beschieden gewesen zu sein, denn area in
der christlichen, Bedeulung ,,i'riedhof ist bis heute noch nir-
oends seil alter Zeil einwandfrei nachgewiesen. In der lafei-
nischen Kirchensprache des 3. Jahrhunderts liegen also drei
verschiedene Schichten tbereinander:

1. ein dltester griechischer Grundstock: Worter wie bapli-
zare, cemilerium, episcopus, ecclesia;

2. eine Gruppe laleinischer Worter, deren christliche Bedeu-
tungeinem griechischen Vorbild entlehint ist: quadragesimai < tes-
seraicoste), quinquagesima (< pentecoste);

3. ein. Hiufchen unabhiingiger ]d[(,ll ischer Neubildungen wie
aren ,,Gotlesacker®, vaseellum ,,Sarg".

Wenn sich also aus dieser chronologischen Schichtung der
verschiedenen Elemente der Kirchensprache ergibt, daf3 der lafe:-
niscie Stock jinger als der griechische ist, diirfen wir aus der
Tatsache, daf3 Biinden nicht ecclesia, sondern basilica, nicht pen-
tecoste, sondern quinquagesima, nicht parochia, sondérn plebe
bewahrl, einen Schlufi auf das Alter der biindnerischen Kirche
wagen? Da soll uns die Geschichte des Wortes basilica die ge-
winschte Aufklirung bringen.

Den eindringenden Iorschungen der christlichen Archiiologie
der letzten Jahrzehnte ist der Nachweis wohl endgiiltig gelungen,
dafy besondere christliche Kultusgebiude bereits vor Konstantin
dem Groflen, in den bedeutenderen Zentren des curopdischen Ok-
zidents, hestanden : die christliche Gemeinschaft, die éxxinaie rov Heobd
»diz von Goll berufene Gemeinde®, vereinigte sich in den ilte-
slen Zeiten zuniichst in privaten Hiusern, in Katakomben;
spiter, nach Erstarkung der Gemeinden, in Gotteshiusern, iiber
dereri architektonische Gliederung uns die Berichte .der altchrist-
lichen Gewdihrsleute sehr unvollkommen unterrichten: der grie-
chische Ausdruck ecelesia war vielleicht zugleich Gesamthezeich-
nung der christlichen Gemeinschaft wie der einzelnen christ-
lichen Gemeinde; frith wird ecclesia aber auch auf die goltes-



10

dienstliche  Zusammenkunft der Gemeinde, ja sogar, seit dem
dritten Jahrhundert, auf das Kirchengebiude {ibertragen.l3 Eine
gewaltige Iorderung des christlichen Kirchenbaues brachte in-
dessen erst das kaiserliche Toleranzedikt von 313, das die recht-
licherr und materiellen Grundlagen einer ungehinderten Ver-
breitung des Christentums und die entsprechende Organisation
der Kirche fiir alle Zeiten schuf.ilt Um die Wende des vierten
Jahrhunderts taucht nun aber ein neues Wort fiir das Kirchen-
gebiiude fast gleichzeitig im Orient und in Afrika auf: basilica,
welches das durch reichlich bildlichen Gebrauch bedeutungs-
schwere ecelesial> zu entlasten scheint. Uns beschéftigt hier
nicht die Frage nach der Herkunft der asrchifektonischen basi-
lrvea-Form; fir die Bedeutungsgeschichte des Wortes basilica
entscheidend war die Erbauung der in der ganzen Christenwelt
beriithmten und bewunderten Basilica Constantini, jener Ge-
dichtniskirche, die {iber dem Gyrabe Jesu errichtet wurde. Un-
richlig ist daher m. E. jene Anschauung, basilica bedeute in der
zweiten Hilfte des vierten Jahrhunderts einfach , Kirche; nein,
basilica ist nichl synonym mit ecclesia, sondern oasilica iritt
ungemeln hiufig in fester Verbindung mit dem Namen des
Heiligen's oder Mdrtyrers auf, iiber dessen Grab eine edichtnis-
kirche, eine sogenannte memorial® oder basilica errichtet wird;
eine basilica (nicht ecclesia) Samcti Petri, Pauli, Valentini Li-
berii, Clemeniis sind uns aus dem vierten und finflen Jahr-
hundert in Rom bezeugt, in Mailand kennen wir die basilica
Ambrosiana, basilica sancti Xysti, sancti Calemert, sancti Lau-
rentii, in Tours: basilica sancti- Martini, basilica sanctorum
apostolorum: Pelri et Pauli usw. Solche basilicae oder memoriue
lassen sich seil der Mitte des vierten Jahrhunderts in groBerer
oder kleinerer Zahl im ganzen lateinischsprechenden Imperium
romanum nachweisen ; trotzdem ist basilica als genereller Aus-
druck” fiir den Begriff ,,Kirche” nur in einem ganz unbedeuten-
den Zipfel des romischen Reiches durchgedrungen, nimlich in
dem heute ausgestorbenen Dalmatischen, im  Biindnerromani-
schen und im Rumdnischen. Des Riitsels Losung liegt nun m. E.
in der ‘folgenden Beobachtung und Uberlegung: In denjenigen
romischen Provinzen, fiir die starke, festorganisierte stiidtische
Christengemeinden?s seit -dem ersten, zweiten und dritten Jahr-



11

hundert sicher historisch nachgewiesen sind, also in Std- und
Mittelitalien, in Stdfrankreich mit Lyon als kirchlichem Mittel-
punkt, im dstlichen Spanien, also 1im wesentlichen in den Mitlel-
meerprovinzen, bleibt das unter den Gldaubigen bereits seit alters
festeingewurzelte ecelesia als Ausdruck fiir ,,Kirche'* unange-
tastet; nur in den Teilen des Imperium romanum, in denen
vor dem vierten Jahrhundert wohl einzelne Christen lebten,
aber nichl feslgefiigte Christengemeinden gegriindet waren, also
im réitischen Alpengebiet, in Rumiinien, Pannonien und in Nord-
frankreich vermag das newe Wort basilica, dem hier Lein alt-
elngesessencs ecclesia den Platz streitig macht, durchzudringen.
Das  stidlearme Ritien und - Dazien, peripher an den Gren-
zen des romischen Reiches gelegen, wurden wohl crst in der
zweiten. Hilfte des vierten Jahrhunderts kirchlich organisiert;
cine erste basilica konnte in Chur etwa iber dem Grab des
heiligen Lucius'® oder im Bergell iiber den Gebeinen des Mir-
tyrers Gaudentius oder in Feldkirch, dem alten San Peder,20
dem heiligen Petrus gewidmet werden. In Westfrankreich war
die bertihmteste Gedichtniskirche die des heiligen Martin von
Tours,2t die bis tiel ins Mittelalter hinein einfach als la basoche
bezeichnel wurde. So gelangen wir denn zur Ansicht: Roma-
nisch Biinden bewahrt bis heute die lateinische Kirchensprache
aus der zweiten Hilfte des vierten und dem Anfang des {tinften
Jahrhunderts mit einer Treue wie kein anderes romanisches
Land. Und diese Annahme steht im schénsten Einklang mit der
weiteren Beobachtung, daf} die biindnerromanische Kirchen-
sprache die engste Verwandtschaft mit der jener rdmischen
Provinzen aufweist, die spditer von der Welle des Christentums
erfafit worden sind, als die mit dem Orient in dircktem geisti-
gen und wirtschaltlichen Austausch stehenden Mittelmeerlinder.
Wie Rumiinien und wie Nordfrankreich hat Biinden sambatuimn,
»samstag”, nicht das sabbatum der Mittelmeerliinder; wie Nord-
frankreich hal auch Biinden quinquagesima lir ,Plingsten®.
Und besonders eindrucksvoll fillt eine Vergleichung der biindner-
romanischen Kirchensprache mit derjenigen des kellischen Bri-
tanniens?2 aus, wie sie uns das Altirische und Altcymrische (reu
bewahrt haben; da treffen wir, wie in Biinden, fiir die Kirche
basifica, wie in Biinden fiir Pfingsten quinquagesima, wie in




12

Biinden fir die Pfarrgemeinde plebe;, wie in Binden weist der
Name des Pfarrers eine von der dem Griechischen nahestehenden
Form presbiter abweichende wvulgdre: praebiter aut; wie der
Biindner die Fastnacht als den Anfang der Faslenzeit sprachlich
durch scheiver aus lat. incipere? ausdrickt, so die keltische
Kirche durch das lat. Wort initium.2t Das keltische Britannien
ist nun nachweislich erst im Laufe des vierten Jahrhunderts von
Westirankreich aus energisch christianisiert worden, also fast
gleichzeitig mit Binden; kein- Wunder, wenn die Kultussprache
der beiden in derselben Epoche der neuen Weltreligion endgulug
erschlossenen Provinzen so reichliche Beriihrungspunkte aul-
weist. Und dieser Parallelismus tritt noch in einer anderen Be-
zichung klar zutage: beide Provinzen, Britannien und Ritien,
peripher an den nérdlichen Grenzen des Imperiums gelegen,
losen ihre engen Beziehungen, jenes mit Gallien, dieses mit
Italien, im Laufe des fiinften und sechsten Jahrhunderts; die
hartniickige Bewahrung der lateinischen Kirchensprache dﬁ% yier-
ten und finften Jahrhunderts in Ruméinien, Réifien, keltisch
Britannier hat seinen Grund in der Tatsache, dal die Verein-

heitlichung der christlichen Kultussprache — wie sie im uQ:HlEC
des sechsten und siebten Jahrhunderts erstrebt wurde — «die von

Italien und Gallien immer mehr politisch wund lkirchlich sich
losidsenden Provinzen nicht mehr erreicht hat: pentecoste ,,Pfing-
sten” wird in Italien und in Irankreich2?s vollig Meister, nicht
aber in Irland noch in Ritien, die quingquagesima festhalten; der
griechigche Ausdruck fiir den Plarrsprengel parochia liberdeckt
in Frankreich und spiiter in Italien das volkstimlichere plebe
»Kirchensprengel®, dem Riitien und keltisch Britannien Treue
bewahren ; basilica, das einst auch in Westfrankreich unter der
Form basoche lebendig war, hat dem ilteren ecclesia der kirch-
lich fithrenden Zentren, wie Lyon, Tours, Bordeaux, seinen Platz
gerdumt; in Binden, Rumiinien und keltisch Britannien hat
ecclesia das lateinische Wort nicht mehr im Laufe des frithen
Miltelalters zu entwurzeln vermocht. So erweist sich denn fir
die biindnerromanische Kirchen- wie Rechtsgeschichte2s der An-
schlufl der Raetia prima an das Frankenreich (um 537) auch
sprachlich als eines der einschneidensten geschichtlichen FEr-
eignisse des Landes; die riitoromanische Sprache?” wie das



biindnerische Recht haben ihre selbstbewulite Autononiie in An-
lehnung an ein fremdsprachiges Reich und an eine verschieden-
organisierte Kirche am nachdricklichsten vor Verflachung ge-
sichert; denn jene am Lukmanier und am Umbrail festgestellte
Grenze, an der die so auscinanderklaffenden Dibzesansprachen
von Mailand und Chur zusammenstofien, ist nicht das Werk
eines Zufalls, sondern das Symbol einer geistigen, kirchlichen,
politischen und sprachlichen Neuorientierung des Biindnerlandes,
die auch der so eigenwilligen Struktur des Romanischen unserer
Biindner Téler ihren stirksten Stempel aufgedriickt hat!

Iv.

Wenn also, unserer Anschauung nach, die biindnerroma-
nische Kirche im Laufe des vierten Jahrhunderts ihre erste
durchgreifende Organisation erfahren hat, so bleibt das Problem:
,von welchem kirchlichen Bremnpunkt aus ist das Christentum
i Biinden verkiindet worden?* auch weiler bestehen. Ist es
Mailand, die Wirkungsstiitte des heiligen Ambrosius, ist es Lyon,
das geistige, politische und religiose Zentrum Galliens, oder
sind es Trier oder Augsburg, welche die Sendboten des neuen
Glaubens nach Biinden ausgeschickt haben, um hier die {rohe
Botschafi vorerst in Chur zu verkiinden?

Gewill liegt ja die Vermutung nahe, fiir Ritien Mailand als
ndchste Melropolitanstadt in vorderste Linie zu stellen. Wir diir-
fen uns einmal auf die Unlerschrift des ersten uns mit Namen
bekannten Churerbischofs Asinio2 am Schlusse der Mailinder
Synodalakte von 453 berufen, die gecignet ist, den kirchlichen
Zusammenhang des riitischen Bistums mit Mediolanum fiir die
Mitte des ftinften Jahrhunderts duferlich zu dokumentieren, wie
elwa umgekehrt die Anwesenheil des Churerbischofs Victor am
Pariser Konzil von 614 duflerlich die Loslosung der Churer Dio-
zese aus der kirchlichen EinfluBsphire des lombardischen Zen-
trums zu beweisen scheint.2? Fir alte Berithrungspunkte in der
Auggestaltung des Gottesdienstes zwischen Mailand einerseits
und Chur-Augsburg, den beiden Zentren der Ritia prima und
secunda, spricht ferner der Bestand reichlicher Elemente am-
brosianischer Lithurgie in den iltesten MeBbiichern, wie sie
Hoeyncks' eingehend fiir Augshurg nachgewiesen und Dr. Mayer



14

leider nur in einer Anmerkung seiner Geschichte des DBistums
Chur hervorgehoben hat. Anderseits fiihrt die einheimische
christliche Uberlieferung Bindens die Verkiindigung des Christen-
tums aul die Wirksamkeit eines von Norden her ins Land ge-
wanderten Konfessors zuriick, ndmlich des heiligen Lucius. Der
Historiker ist ferner berechtigt, an die Tatsache zu erinnern, daf3
die @llesten Klostergriindungen DBiindens ebenfalls von Norden
und nicht von Siiden her erfolgt sind, so dall das Romanische
neben monasterium3t das irisch-lateinische clawstra3? als Bezeich-
nung fir die Klosteranlage tibernommen hat. Mir scheint es kaum
richtig, Mailand einfach Augshurg3s oder Lyon oder Trierss

gegenitberzustellen; nicht ein entweder — oder, sondern ein
sowohl — als auch — muf} in ernste Erwiigung gezogen werden.

I'tir Mailand ist eine vorkonstantinische Gemeinde auller Zweilel,
aber auch Augsburg hatte in seiner Garnison gewill Anhiinger
des neuen Glaubens, der mit Soldaten vom DBalkan her lings
des Limes, oder tber die Weslschweiz her von Lyon oder von
Norditalien aus eingewandert, sich in dem militirischen und
politischen Mittelpunkt der Riitia secunda ein gesichertes Biirger-
recht zu erwerben vermochte. Und nichts hindert uns, anzu-
nehimen, dall heimkehrende ritische Miliztruppen oder romische
Kolonen, die vor den immer sich wiederholenden Einfallen der
Germanen in Biinden ein gesichertes Refugium suchten, die
erstenn Anhiinger der neuen Welfreligion waren. Aber alle diese
und dhnliche Erwiigungen rufen nach geschichtlich oder sprach-
lich beglaubigten Unterlagen: wir wollen auch hier versuchen,
den Weg einigermaflen zu bahnen.

Eine erste dringende Vorarbeit bestiinde in der 3yatum.1t1—
schen und zugleich kritischen Erforschung der Kirchenpatrozi-
nierr der Didzese Chur seit dem frithesten Mittelalter, cine Auf-
gabe, wie sie neulich Dr. Michael Benzemralhs in seiner vor-
bildlichen Untersuchung iiber die Kirchenpatrone der alten Dis-
zese Lausanne durchgefiihrt hat.

Die Hagiographie der Didzese Chur miillite naturgemi nicht
an den Grenzen des Bistums Halt machen, sondern die Patrone
der Kirchen und Kapellen der den Churer Bischofssprengel
flankizrender. Divzesen von Trient und Como in den Kreis ihrer
Untersuchung hereinbeziehen. Gegen Norden verfiigen wir heule



15

iiber ein wertvolles Vergleichsmaterial fiir das Land der alten
Riitia secunda in den von Fastlingerss durchgefithrten Forschun-
gen tiber die Kirchenpatrozinien in ihrer Bedeutung fir Al¢-
bayerns iltestes Kirchenwesen. Mir ist nicht unbekannt, daB
der Verfasser der Geschichte des Bistums Churs? in der auf-
fallend groflen Zahl von Kirchen, die den Aposteln Petrus, Ste-
phanus, sowie anderen romischen Heiligen Laurentius, Callistus,
Cosmas und Damianus lings der siidlichen und nordlichen Rampe
des Septimer- und Spliigenwegs gewidmet sind, ein wertvolles
Indizium zu erkennen glaubt, fiir die Wege, aul denen die Ver-
breitung des Christentums sich vollzogen hatte. Aber ecine ge-
navere Uherpriifung deckt wesentlichi verwickeltere Verhiiltnisse
aul: Apostel-Kirchen und -Kapellen werden seit dem vierten
Jahrhundert in Frankreich, wie in Italien, das ganze Mittelalter
hindurch errichtet; die St. Laurenz-Kirchen sind in ganz Italien

wie in Bayern3® — und zwar fast ausschlieflich in dem einsf
romischen Bayern — ebenso reichlich vertreten wie in der

Weslschweiz. Aufklirung iiber Kultus-, Handels- und kirchliche
Beziehungen idiirfen wir weniger von dem Studium der Patronats-
heiligen mit wuniversellem Charakter, als vielmehr von denen einer
engeren lokalen Sphire erwarten. Wenn z. B. bel Tiefenkastel
der Flurname Pro da Sonlg Ambriesch die Erinnerung an eine
Kapelle, die dem heiligen Ambrosius zugeeignet war, his heute
festhillt, so gewinnt diese Tatsache fiir alte Beziehungen der Di6-
zese Chur erst die richtige Perspektive dadurch, daf3 z. B. in
der Dibzese Lausanne® keine einzige Kirche als Patron den mai-
lindischen Metropolitanbischof verehrt. Oder wenn Campell in
seiner immer wieder fesselnden Raetiae Alpestris Topographica
Deseriplio uns berichlet, daB ein Teil von Vicosoprano, dem
bindnerischen Vespran, als Saingk Chiaschaun'® den Linheimi-
schen hekannt sei, wenn ferner das wertvolle Ortsnamenverzeich-
nis von Dr. Robbi die Existenz eines Hofes St Cassian in
Lenz, wie der Kassiankirche bei Sils im Domleschg — diesseils
des Septimers — uns sicherstellt, so diirfte wiederum das zwel-
malige Auftreten des heiligen Sanctus Cassianwstt in der biind-
nerromanischen Toponomastik bei gleichzeitigem Fehlen des Hei-
ligen als Patron westschweizerischer Kirchen kaum auf Zufall
beruhen. Anderseits (ritt St. Moritz in urkundlicher Form als



16

St. Mawritiumt? (engad. San Murezzan) seit 1137 auf: der Kultus
des heiligen Mawuritius, des Anfithrers der thebiischen Legion,
der in Saint-Maurice den Mirtyrertod starb, weist auf kirchliche
Einflisse von Westen her. Indessen kann der Historiker die ehen
skizzierte Aufgabe nicht ohne Beirat des Philologen restlos ldsen,
und so will ich auch hier versuchen, die der Losung harrenden
Probleme mit einigen Beispielen kurz zu beleuchten. s ist
ja wohl bekannt, daB der Eigemnamenbestand, wie cr etwa in
dem Testament des Bischofs Tello (766) oder in den ilteslen
St. Galler Urkunden des romanischen Vorarlberg oder Rheintal
durchschimmert, in der Raetia prima linger als etwa in Frank-
reich oder Italien einen ausgesprochen rdmischen Charakter be-
wahrt hat: denn wiithrend in Italien in weitestem Umfange das
langobardische Personennamensystem, in Frankreich das frin-
kische iiber das romische seit dem siebten Jahrhundert trium-
phiert, bleiben die Romanen des Churersprengels zunéchst recht
sprode gegeniiber den altalemannischen Namen, denen es nur
langsam gelingt, in das festgefiigte Namensystem der Romanen
eine Bresche zu schlagen. Schon Prof. Muoth halte erkannt,
dali unter diesen lafeinischen Eigennamen Rétiens ecine schone
Zahl cehristlicher sich einen festen Platz erobert hat: Johan-
nes, Jacobus, Stephanus, Andreas, Laurentius, Fusebius u. a.;
aber er dirfte wohl die Gruppe der — nach ihm — alleinheini-
schen ,ritischen Namen, zu denen ert Alexander, Dominicus,
Mavrus., Silvanus, Vigilius, Viventius ziahll, noch wesentlich
titherschiitzt haben. Denn eine genaue Untersuchung dieser &lte-
sten ,ritischen’ Personennamen miilite wohl lehren, dall sie zum
uberwiegenden Teile als Heiligennamen anzusprechen sind: ja
ich glaube, die kaum zu weitgehende Anschauung vertreten zu
diirfen, dafy die Raetia prima uns den echristlichen Namenvorrat
einer .réomischen Provinz des finften Jahrhunderts mit ziem-
licher Treue in ihren Urkunden bewahrt hat, durchweg Namen,
die in den christlichen Inschriften Galliens, Stddeutschlands
oder Oberitaliens wiederkehren. Dabei treffen hier in Ritien
christliche Eigennamen Galliens und Italiens zusammen. Wenn
bereits im Jahre 774 in Vinomna (Rankwil) ein Martinustt
als Zeuge figuriert, so ist also schon im achten Jahrhundert der
bertihmte franzosische Heilige als Schutzpatron bei der Taufe



1%

jenes Romanen gewéhlt worden. Wenn aber in dem etwa gleich-
zeitigen Testament des Tello ein Rite mit dem Namen Befanius
auftauchl, so wird man der Versuchung nicht widerstehen kon-
nen, dessen Namen mif dem lombardischen Konfessor Kpipha-
niusts in Verbindung zu bringen, der im flinften Jahrhundert
fiir seinen Glauben starb. Es wird schwer sein, zu entscheiden,
ob der Churer Bischol Remedius* sich den Namen des Kon-
fessors Remedius der Didzese Trient oder Henjenigen des
berithmteren Bischofs von Reims beigelegt hat; aber sicher ist
wohl, dafi der relativ hiufige Name Ursicinust’ 'seinen Ahnen
nicht in Italien, sondern in Frankreich suchen mufl, wogegen
ein Name Priectus oder besser Praejectus's als christlicher so-
wohl von Siiden wie von Westen und Norden her nach Ritien
eingewander( sein kann. Aber der Erforscher der volkstiimlichen
Kirchenpatrone Biindens wird sein besonderes Augenmerk auf
dia sprachliche Form der im Biindnerromanischen fest einge-
sessenen Vor- und Geschlechtsnamen richten miissen: Namen
wie Ambriesch aus Ambrosius, Gudien aus Gaudentius,® Lurien
aus Lawrentivs, Durich aus Ulricus®® sind so fest in den typi-
schen Laulwandlungen der biindnerischen Dialekte verankert,
dald ihr hohes Alter nicht angezweifelt werden darf. Aufifillig
und unerklirlich bleibt nur eines: niamlich, warum die sprach-
liche Form des éltesten bimdnerischen Heiligen: Glezi aus
Lmcius kein recht altererbtes Geprige aufweist, denn, wenn
der Name seit dem zweiten Jahrhundert nach Christo, d. h.
seit dem Auftreten des Glaubensapostels Lucius, im Roma-
nischen volkstiimlich gewesen wiire, so miifite man etwa eine
Form wie Gletsch, Gliitsch (Lgetsch, Lgiitsch) erwarten ent-
sprechend bratsch an brachiu, Vintschegn aus Vincentiu. Doch
soll es fiir diesmal geniigen, einige der wesentlichsten Fragen
auf dem Gebiete der Heiligennamenforschung aufgeroilt zu
haben, deren Vertiefung und eventuelle Losung wir erst von
dem mit Ungeduld erwarteten romanischen Namenbuch von
Dr. Roberl von Planta erwarten diirfen. Heute will ich mich
damit begniigen, die sprachlichen Zeugensl an die Schranken
zu rufen: die Kirchenworter sollen die Fithrung in dieser reich-
lich dunkeln Periode der ritischen Kirchengeschichte iiher-
nehmen.



18

Wer némlich die geographische Verbreitung der ritischen
Kirchenausdriicke nach Italien und Frankreich hinein genauver
verfolgl, beobachtet mit Erstaunen, dafl-Biinden bald mit Franl-
reich, bald mit Italien marschiert.

Mil Frankreich und wmicht mit Italien teilt Biinden seit
dltester Zeil folgende Ausdriicke:

1. Die beiden schon erwihnben Bezeichnungen fiir Sams-
lag: sonda, sambedi gegeniiber ital. sabbalo;

2. Lir Plingsten: tschunqueismas, altpicardisch chinquesine
gegeniiber ital. pentecoste. '

Dann aber stimmen ferner zu Frankreich, nicht zu Ilalien:

3. der Name des Tduflings: obwald. filiel, das in seiner
Bildung genau dem franzos. filleul, nicht dem ital. figlioceio,
lomb. figliozz entspricht.sta

4. die Bezeichnung {fir die Glocke: obwald. zen, Ilat.
signume, altfranzos. sein, heute moch in focsin; denn seit dem
sechsten Jahrhundert besteht in den christlichen Textens?
Italiens und Frankreichs der Gegensalz, dafi [Italienss nur
campana. Frankreich nur signuwm fir die Glocke kennt. Rétien
schligt sich mil zen zu Prankreich, nicht zu Italien.

5. Der Sarg heilt obwald. wvaschi, engad. vasché aus lal.
vasecellust; das romanische Wort iiberschreitet nicht die Gren-
zen Bindens, wohl aber erfreut sich wvascellw einer einwand-
freien Bodenstindigkeil in Ostfrankreich.

Und dazu treten als weniger entscheidende, aber doch noch
bedeutsame Indizien fiir alte Zusammenhinge zwischen der
biindnerischen und franzisischen Kirchensprache hinzu:

6. der Name fiir den Kiisterss: obwald. calluster (lat. custos,
resp. custore), das ebenfalls im altfranzds. coustre das genau
entsprechende Vorbild findet;

7. die lautliche Form des riitischen Wortes fiir Bischof;
wihrend nimlich franzos. évéque, obwald. westg, auf einer
Form episcu statt episcopu beruhen und auBerdem den An-
lautsvokal e- von episcopu bewahrt haben (franzos. éSvéque,
obwald. westg), zeigen die ital. Formens fast ausnahmslos Er-
haltung der Endung von episcopu: wvescovo und durchgehend
Fall der anlautenden e-: wescovo nicht evescovo.57



19

Fiigen wir noch hinzu: 7

8. Obwald. clutger, franzos. clocher aus cloccariu® gegen-
tiber ital. campanile.

9. Obwald. muniessa ,,Nonne' 5 das .in seiner Bildung dem
alifranz. moinesse entsprechen diirfte;

10. buania, ,Epiphanie’: altostfranz. bruvenie gegeniiber
oberitalienisch pefaniaso _
so sind wohl damit die wesentlichstens? Beriihrungspunktet? der
Kirchensprache Ritiens mit der Galliens angefiihrt.s3

Mit Italien und nicht mit Gallien marschiert Biinden zu-
nichst in der Bewahrung des lateinischen Ausdruckes fiir die
Kirchgemeinde: plebe, obwald. pleif, das allerdings hewute in
Oberitalien in der Bedeutung ,Kirchgemeinde" fast vollig aus-
gestorben ist, aber fiir das Mittelalter gut belegt bleibt; 1m
Grunde liegt hier der Fall vor, daf3 Biinden, wie Italien und auch
das keltische Britannien, das einst in allen romanischen Lindern
lebendige plebe festgehalten haben, wihrend anderswo der grie-
chische Ausdruck parochia sich iiber das lateinische Wort ge-
lagert hal. Schwerer wiegt das Zusammengehen Biindens mit
Oberitalien gegen Frankreich bei zwei Festnamen: Aduffahrt und
Allerheiligen. :

Die séimtlichen iltesten italischen Liturgien benennen das
Auflahrtsfest mit dem lateinischen Wort ascensat, die gallischen
und, wie es scheinl, auch die spanischen mit ascensio: dement-
sprechend lautel der idltere italienische Name des Auffahrtsfestes :
(a)scensa, der franzosische ascension; das biindnerromanische
gt d’anseinza, das wohl mit der ambrosianischen Liturgie seinen
Einzug in Biinden gehalten hat, stimmt zu ital. aseensa, nicht
zum franz. ascension.

Das Fest Allerheiligenss ist in der romischen Kirche m. W.
nicht vor Anfang des 8. Jahrhunderts nachgewiesen: in Italien,
wo das lat. omnis in ogni bis heute lebendig ist, wurde der Fest-
tag mii dem Namen ommessanctos getauft, daher ital. ognissanti,
in Spanien und Frankreich, wo lat. omnis in der Mehrzahl seiner
Funktionen durch Zotus ersetzt ist, tritt an die Stelle von omnes
sanctos: totos sanctos, franz. toussaint, span. todos Sanlos. Das
Biindnerromanische, das ommnis in mincha (< omniunguam) bis
heute festhilt, folgl wvielleicht in seiner wohl ltesten Bezeich-



20
nung des Allerheiligenfestes : numnasoniga (also in omnes sanc-
tos mit teilweiser Anlehnung der Endung an dominica oder
festa ?) der italienischen, nicht der franzisischen Bildungsweise
des Namens.66

Wenn wir nun unvoreingenommen die 7ragweile dieser
sprachlichen Ubereinstimmungen Romanischblindens mit Gallien
und [lalien abwigen, werden wir uns wohl davor hiiten miissen,
die Frage nach dem Ausstrahlungszentrum des ritischen Chri-
stentums kurzerhand zu Gunsten Mailands oder Augsburgs oder
Triers oder Lyons zu entscheiden: wir werden einfach das eine
festzohalten haben: Biinden lag schon damals an ecinem Treff-
punkt, wo italoromanische und galloromanische (zeistes-, Re-
ligions- und Sprachwellen ineinanderstromten und gvg-e%ns-eitig;
sich durchkreuzten. Biindens Kirchensprache zeigt sich ja ge-
rade darin originell, daB in ihr selbstindige, eigenwillige Wahles
des ihr zur Verfigung stehenden Ausdrucks vorliegt. Und diese
tief mit ritischem Wesen verankerte Bodenstindigheils® der heu-
tigen Dbiindnerromanischen Kirchensprache findet auch in ge-
wissen selbstherrlichen Neubildungen ihren, lebendigsten Aus-
druck, Neubildungen, die sowohl Frankreich als Italien {fehlen.
So hat sich Biinden ein eigenes Wort fiir die Fastnacht geleistet,
obwald. seheiver, oberengad. tschiitschaiver™; dem ,annniversa-
riuny consecrationis basilicae”, der Kirchweih, mit der, nach
mittelalterlichem Recht, Nachlafi der Stnden bis aul 40 Tage
verbunden werden durfte, legte der Biindnerromane den origi-
nellen Namen perdunonza, von perdonantia (von perdonare)’™ bel.

Und eigene Wege schlugen die christlichen Bilindnerromanen
ebenfalls flir die Bezeichnung des Friedhofes ein: Gewifl steckt
im obwald. senteri, oberengad. sunier: das lat. cemiteriu,; aber
als regelrechte lautliche Entwicklung des Wortes wiirden wir
etwa eine Form tschanteri, nicht santeri erwarten: die lautliche
Anomalie erfihrt jedoch dank vertiefler Einsicht in die altchrist-
liche Bestattungsart iiberraschende Aufklirung. Die fromme Sitle
der Christen, mit den standhaften Bekennern des Glaubens, den
heiligen Mirtyrern, in einer Grabstifte vereinigt zu sein, bezeugt
schon der Bischof S. Maximus von Turin im 5. Jahrhundert: In
seiner 81. Homilie ,,in natali sanctorum Taurinorum martyrum
Octavii Adventicii el Solutoris” preist er die Mirtyrer: et in



corpore nos viventes custodiunt et de corpore recedentes ex-
cipiuni, hic, ne peccatorum nos labes assumat, ibi, ne inferni
horror invadat. Nam ideo hoc a majoribus provisum est, ut sanc-
torum ossibis noslra corpora sociemus, ut, dum illos fartarus
metuit, nos poena non tangat, dum illis Chrislus illuminat, nobis
tenebrarum caligo diffugiat. In freier Ubersetzung wiirde also
diese Stelle laaten: ,,die Mirtyrer schiitzen uns im Leben, und
wenn wir die leibliche Hiille verlassen, nehmen sie uns giitig
auf: hier (im Erdendasein) gewiihren sie uns ihren Schutz, da-
mit uns die Flut der Stinden nicht mitreif}t, dort (im Grabe),
damit das Grauen vor der Holle uns nicht packe. Daher haben
unsers Vorfahren dafiir Sorge getragen, dall unsere Teiber in
engster Ndhe der Gebeine der Mirtyrer zu liegen kommen: so
kann wns die Pein nicht treffen, da die Hélle sich vor den Heili-
gen fiirchtet; auch die Finsternis mufl von uns weichen, da ja
Christus ihnen (den Mirlyrern) voranleuchtet.” Diese hiufige
Formel: | sanctis oder ,martyribus sociare 2, die auf Grab-
platterr Frankreichs, der Rheinlande, Oberitaliens, ja sogar auf
einem christlichen Grabstein in Regensburg, also in der Rditia
secunda, uns immer wieder als letzter Wunsch des Christen ent-
gegentrill, fihrt uns erst. zum vollen Verstiindnis des roman.
santeri. Wihrend nimlich in der Westschweiz, wie der waadt-
lindische Historiker Reymond™ nachgewiesen hat, der Friedhof
im ersten Jahrtausend mit dem Namen marterei auftritt, 4. h.
einer Ableitung von martyrii, martyretum, stellten die Ro-
manen, gleichwie ihre christlichen Briider westlich des Gotthard,
thre Toten unter den Schutz der samcti, der heiligen Glaubens-
zeugen, denen ihre basilicae, ihre Geddichiniskapellen geweiht
waren: Und diese stille Sehnsucht hat — und zwar nwr™ in
Binden — im Worte cemiterium ihren Ausdruck gefunden, in
dessen Anfangssilbe das lat. sancius hineinspielt.76

Auch fiir den Adschermittwoch schufen einzelne Mundarten,
aufler der auch anderswo vertretenen Bezeichnung: marcurdi
della ischendra, eine weitere viel ausdrucksreichere: scheiver
near, die ,.schwarze Fastnacht77; fiir erlosen von den Siinden*
haben die Romanen das kirchliche redimere™ aufgegeben oder
vielmehr die Erlgsung als eine , Entlassung von ecinem Pfande‘
betrachtet und in ,expignorare“: spindrar einen neuen Aus-



22

druck kreiert.80¢ Endlich tibernehmen die Biindner Romanen fiir
die ihnen seit dem frithen Mittelalter wohl vertrauten Wallfahrts-
orte FKinsiedeln und St. Gallen micht einfach die deutschen
Namenformen, sondern haben in Nossa Dunaun sowie in S. Gaglst
ihre sprachliche Autonomie zu wahren gewuf3t.82 Wenn sich auch
leider — allerdings erst in neuerer Zeit — deutsche und italie-
nische Fremdlinges? ins Romanische der Kirche leider einzu-
nisten beginnen, so legt doch das Studium der romanischen Kir-
chensprache Biindens auf Schritt und Tritt lautes Zeugnis ab
fiir die tiefe Berechtigung der beiden kleinen Adjektive, die stets
in engster Verbindung mit dem alteingestammten Namen des
Landes standen: Alt-Fry Ratien.st



Anmerkungen!

1 Ausdriicklich sei betont, daB ganz romanisch Binden (Minster-
tal, Engadin und Rheintal) in den charakleristischen Ausdriicken der
Kirchensprache sich vollig einheitlich erweist: die jahrhundertlange
kirchliche Zusammenfassung des Landes unler dem Bischol von Chur
vermag einzig diese Ubereinslimmung der Kirchensprache des Miinster-
tals mit dem Oberland zu erkliren. Dall das Bergell (und besonders
Sopraporla) mit romanisch Blinden nicht selten zusammengeht, ist bei
der engen sprachlichen Verwandtschaft des Bergellischen mit dem En-
gadinischen, sowie der gemeinsamen kirchlichen Geschichte des Inn-
und Mairatals, nur natiirlich: Kirche: baselga; Priester: preir; Sarg:
vascel; Samstag: sanda; bunman ,Neujahr®,

¢ Die Orlsnamen mit dasilica, die mir bekannt sind, verleilen sich
folgendermalien in Italien (von Stiden nach Norden, im Norden von
Weslen nach Osten):

I. ‘Siiditalien: Baselice<Z Basilicae (< Marklbasilica?). Provinz Be-
nevento. :

Il. Mittelitalien: 1. Toscana: Villa Basilica; Basselica; Basilica;
Bassilica (nicht alle gleich sicherer Herkunft), Contado Lucchese, cf.
Pieri, Suppl. V dell’ Arch. glott., p. 119. Basélica, Baserca im Arnotlal,
cl. Pieri, Toponomaslica della Val d’Arno, p. 333. Basilica (Arezzo).

2. Emilia: Besganeuva (offizieller Name: Basilicanova), Besga-
vojan (offizieller Name: Basilicagojano). Salvioni, Bollett. storico della
Svizz. ital. XXI, 87; Baselica (Parma, Borgotaro).

ill. Oberitalien: 1. Piemont: keine basilica-Namen bis heule bezeugt;
es ist dasselbe Gebiet, das in Oberitalien am reichsten mit chiesa-
Ortschaften ausgestattel ist.

2. Lombardei: Bascapé (Pavia < basilica Petri), Salvioni, Bollell.
storico della Svizz. ital. XXI, 87, Baselica Bologna (Pavia), Baselica
(Voghera, Pavia).

3. Tessin: im obersten Bleniotal, unmittelbar ans obwaldische
baselgia-Gebiet anschlieBend: Weiler von Ghirone (Blenio): Baselga
Salvioni, Arch. storico lombardo XLV, 237.

4. Venetien und Friaul: Trebaseleghe Campo Sampiero, Padova;
Basalghelle Mansue, Treviso ; Baseldella Campoformio, Udine ; Basaglia-
penla (friaul. Basajapente) Pasian, Udine; Baseglia (friaul. Buaseje)
Spilimbergo ; Basegalba Concamarise, Verona. Olivieri, Studi glott. 11,
188, 140. ;

! Die Transkription der romanischen Formen musste wegen Mangels entsprechiende
Lettern in der Druckerei mancherorts vereinfachi werden.



24

5. Trenlino: Baselga di Pine (Civezzano); Baselga (Vezzano;
Baselga (Val die Non, Cles). Annuario della Societa degli alpinisti tri-
dentini XIX, 174. '

Es- isl unverkennbar, dall die Dichtigkeit der basilica-Namen
von Westen gegen den Nordosten Oberilaliens langsam zunimmt.

Nordlicl: des Biindnerlandes, in dem ihm vorgelagerten allroma-
nischen Vorarlberg und SU Galler Rheintal sind mir zwei Basilica-
Namen bekannt: Baselgia d’'saing Gialg, die romanische Bezeichnung
fir St. Gallenkirchen (Montafun), wie sie zur Zeit Campells wohl im
(damals noch romanisch sprechenden) Prattigau bekannt war, cf.
Ulrici Campelli Alpesiris topographica descriplio 329. — Baseqggla (Bezirk
dargans). .

Int Frankreich verleilen sich die Dasilica-Namen ganz eigenartig tber
das Land. Der Siden hal m. W. fast keine basilica-Orte, ebenso-
wenig der dulersle Nordoslen und das lothringisch-elsissische Gebiet.
A dichleslen liegen sie in Westlrankreich und strahlen von Tours
nach Norden und dem Zentrum aus. Aber auch die Weslschweiz
kennt Dasilica-Namen, welche von Westen aus die Briicke zu Ritien
bilden wie die tessinischen von der Lombardei zu Biinden.

Stdlichi von  Tours, der Wirkungsslitte des nordfranzosischen
Apostels hl. Martin: Bazauges (Charente-Inf.), Bazoges (Vienne), Da-
zeuges (Haule-Vienne), Bazoge (Vendée), Bazelges {Canlal).

« Nordlich und norddstlich von Tours: Bazouge (3), Bazoche (3)
(Mavenne),” Bazouge (Ille-et- Vilaine), Bazouge (Sarthe), Dazoge
(Manche), Bazoche (3) (Eure-et-Loir), Bazoque (3) (Calvados), Ba-
zoque (Eure), Bazoque (Orne).

Westlicli von Tours liegen: Bazoche (Loiret), -Bazoche(s) (2) (Seine-
et-Marne), Bazoches (2) (Niévre), Basoches (Yonne). — Ferner funf
Bazéques (Pas-de-Calais) im hochsten Norden und ein Bazoches im
Departemenl Marne.

Uni Genf und Lausanne liegen zerstreut: Basouge (Ain), DBasoge
1. bei Sainl-Prex (Morges); 2. bei Tolochenaz (Morges); 3. bei Bursins
(bei Rolle): 4. bei Dommartin (bei Echallens); 5. bei Ormonts; 6. bel
Bavois (Orbe): 7. bei Pampigny (bei Morges); 8. bei Croy (bei Romain-
motier): vgl. Reymond, Z. fiir schweiz. Kirchengeschichle 111, 108—110.
Int Gegensatz zu Meyer-Liibke, Die romanischen Literaluren und Spra-
chen 464 halte ich die franzosischen basoche-Namen fur ausschlieplich
chrigtlich, denn nur bei solcher Annahme erklirt sich: 1. die Verteilung
der basilica-Namen in jenen Gegenden, die im Laufe des 4. und 5. Jahr-
hundert christianisiert worden sind, wihrend sie fehlen im #ltesten
christianisierfen Siudfrankreich sowie in dem am spétesten dem Chri-
stentum gewonnenen Ostfrankreich; 2. die Anwendung von basilica beil
Dorf- und Weilernamen, in denen bis heute nirgends m. W. profane
basilica-Bauten nachgewiesen sind. Als genereller Ausdruck fir jede
Kirche isl basilica nur im Biindnerromanischen von Disentis bis



25

Miinster(lal), im Bergell, auf Veglia (Dalmatien) und-in allen Mund-
arlen Ruminiens bekannt: obwald. baselgia, engad. Daselgia, Bergell
baselga, Veglia basalca, rum. bisericid. Uber Ortsnamen, die in Dal-
matien auf basilica beruhen, cf. Jiricek, Die Romanen in den Siidien
Dalmatiens wdhrend des Mitlelalters 1 50. An das ritische Dasilica des
Bistums Chur schliebt sich ein in seiner Bedeufung eingeschrinkles
baselga ,.chiesa dei riformati® im Puschlav und eine lautlich ans Engadi-
nische sich anschliebende Form von Prada bei Monlagna [Veltlin]:
baselgic ,,chiesa del riformati” an, die Salvioni, Rendic. dell’ Ist. lomb.
XXXIX, 611 wohl wegen ihrer Bedeutung als dem Engadinischen zur Zeit
der Reformation entlehnt betrachtet. Und . als nicht bodenstindig be-
urteilt Salvioni loc. cif. die Misoxer Form baselgia ,,chiesa in ruina“,
wohl aus lautlichen Grinden (—gi—!). Im Tessin und Bormio, also
auflerhalb der Diozese Chur, ist das Wort basilica frih — wohl unter
Einflull der kirchlich und architektonisch fithrenden Zenlren Como
und Mailand — gegeniiber dem slidtischen gesa in der Bedeutung ent-
wertel werden: Valmagg. Arbedo baserga, Bellinzona baserca ,,casu-
pola® Salvioni, Bollelt. storico della Svizz. ilal. XVII, 83, Bormio
baserga ,casa vecchia e brutta® (wohl nicht einheimisch, da -I- < -r-
nicht borminisch), Albosaggia ,brérg* ,casa diroccala, stamberga“
(Druckfehler ?). Bei Valfurva baserna (Longa) scheint Anlehnung an
ein anderes Worl (caserne?) vorzuliegen. Ob im nonsberg. bazelgja,
ir welches Battisti (Die Nonsberger Mundart 36) angibt , Kapelle,
auch Ortsname), die ursprungliche Bedeutung von basilica oder eine
erst sekundire (geringschitzige) bewahrt ist, ist schwer zu sagen.
Endlich mag noch erwithnt werden, dal die Geheimsprache der Schuh-
macher vom Valfurva (Bormio) das engadinische I'remdwort baselya
Iar ,,Kirche® verwendet, nicht das einzige rdtische Wort, das sich in
diesen ,,gergo® verirrl hat: cf. babsenger ,\Dio“, bamnds, balnds, bejmnés
norazioni” (<Cmos bap), bler ,tanto®, nuil ,stalla“, no§ ,brutto®, nar
m,mallo®, snorza , pecora® (interessant, weil eine allritische Phase -rz-
festhallend), sgnunfra ,signora” (< giunfra), sgnunfrina .signorina®,
Ionder ,,cola” (cf. obwald. lunder, nunder), jola ,minestra®“ (< unter-
engadinisch jotta) usw.

5 Allpic. chinqueme, ciunkesme, wall. cinquéme, siquéme, Namur
sequeme, Seraing sekuém. Ferner allflamisch cincksen, sincksen, lor-
ning, Z. R. Phil. 1X, 484, Marchot, Z. R. Phil. XXI, 111 und A. Thomas,
Mélanges d'élymol. 52; zu den niederlindischen Formen: Franck’s
Litymol. Woordenboek s. pinkster. — Die altkat. Form cincogesma ist
hialbgelehrl; ob das einmal bei Aguilé i Fuster belegte cinquaesma als
einheimisch oder als altspanische Entlehnung anzuschen ist, bleibe da-
hingestellt. —- Uber den osleuropdischen Namen des Festes: rosalia
(rum. rusalii) zuletzt Murko, Wérler und Sachen 11, 142

4 In Ilalien bedeutel pieve nicht nur die Plarrei, sondern auch die



26

Piorrkirchel In den keltischen Dialekten hatte plebe ebenfalls lange
die dltere Bedeutung bewahrt: cymr. plyw/, plwy ,,community, parish®,
heute aber bedeutet im '‘Bretonischen ploue , Dorf“, cl. Pedersen,
Keliische .Grammaltik 208. — Typisch altbiindnerisch ist die politische
Bedeulung von pleif ,,Gerichtssprengel™ (ct. Pallioppi).

5 Imbartl de la Tour, les paroisses rurales du 1V¢ au XI[¢ siécle,
Revue historique 1.X ss.betont, daBl die Pfarrei in dltesler Zeit zu-
nachst mil dioecesis, erst spiter mit parochia bezeichnet worden sei.
Allein dald in Weslgallien einst plebe der lebendige "‘Ausdruck fir die
Pfarrei war, lehrt uns die Exislenz von plebe | paroisse® in der insel-
keltischen Kirche, dic ihre Organisation sehr wahrscheinlich von West-
frankreich aus erhallen hat. Damit stimmt tberein, dafl in den frian-

kischen Konzilakten und Kapitularien plebs = Gemeinde haufig be-
zeugl ist. — Dali mit dem Unlergang von plebe in IFrankreich und

Spanien die Ableilung plebanu ebenfalls verschwunden isl, ist natir-
lich, wahrend sich plebanu in dem Gebiet, wo plebe linger erhalten
blieb, durchzuselzen vermochte: also: ﬁ.log. plovanu ,pievano®, cors.
pluvanu, Billi probanu Wagner, Arch. f. d. Stud. d. n. Sprachen, 135,
111; tosc. piovano, pievano,? piem. piovan ,rettore della pieve, par-
rocco®, obwald. plevon, w.-engad. plavan; Groden pluvan, Gader: plovan,
nonsberg. plodn, Erto pioan, Buchenstein plevan, friaul. plevan, plavan
(Muggia) in der allgemeinen Bedeutung , Pfarrer®™ — Altfranz. plebain
(14. J. God.) wie span. plébano sind wohl der offiziellen lat. Kirchen-
sprache entlehnt. — Ein altprov. pleu ,église paroissiale®, Bertoni,
Archivum rom. 1 88 n. '

5 Zur Verbreitung von safurni-dies in Niederdeutschland, hol-
lind. zalerdao, Franck's Etgymologisch Woordenboek?, s. v., dessen alte
FFormen (wie ags. sewlernesdeeg) m. E. aul ein safurnis-die (cf. altivanz.
mercresdi, lunsdi; nach solis dies) hinweisen.

T Sambedi ist in allfranzosischer Zeit (cf. Godefroy, Complém.
s. v.) wie heute noch vorwiegend ostfranzosisch; die Formen saniadi®
samedi, semedi sind laullich noch unaufgeklirt. Wenn die biind-
nerischen IFormen sonda, sanda alt sind und ein sambala-dies (cf.
dominica dies) widerspiegeln, dann erhebt sich allerdings die I‘rage,
ob ahd. sambaz-tac und altfranz. sambedi{ nicht ebenfalls echer auf

1y Die Worterbiicher geben nur ein unvollstindiges Bild iiber die gegenwdrtige
Verteilung von pieve und parrochia, cura in den ital. Mundarten. Bloss in der Bedeutung
griossere Pfarvkirche® finde ich das Wort belegt im Piemont (Sant’ Albino): piev, ferner
friaul. plev, brese. pief, romagn. pi, parm. piev, wihrend anderswo die Bedeutung aus den
Angaben der Lexica nicht klar hervorgeht. Aber jedenfalls .ist die dltere Bedeutung
LSPfarrei in Oberitalien seit lingerer Zeit iwm Rilckgang begriffen. Dagegen ist plebe
LPfarrei® noch sehr lebendig im Zentralladinischen. — Zum Alter der Bedeutung ven plebs
wecclesia parrochialis®, cf. Belegé bei Du Cange aus Italien seit dem 9, Jahrh.

?) Es scheint mir, dass in den lombard. wie in den emil. Md. das Wort nicht recht
lebend ist. Uebrigens wire weiter nachzupriifen, ob mit piovano der Inhaber einer jeden
Pfarrei oder nur einer grossern Pfarrkirche bezeichnet wird.

8) Die lautliche Entwicklung von sambed! und samedi harrt immer noch einer
iiberzeugenden Erklarung.



27

sambala zurickzuliithren sind. — Dall sambafu auf ritischem Gebiet
weit hinaufgeht, lehrt die Einsicht in die Eigennamen, wie sie uns in
den ibri confralernilalum Sancli Galli, Augiensis, Fabariensis [ir
schweizerische, nordilalienische, stddeutsche und franzésische Kloster
erhalien sind (Mon. Germ. hist., ed. Piper): der Name Samibacius ist
nur in Niseniis bezeugl. Ferner ist ein sicherer Zeuge fir hohes Alter
vou sambalu der Bergname Sdnlis, den Gotzinger, Die rom.. Namen
des Kanfons St. Gallen p. 74, mit dem 874 belegten Orte: in monfe
silum qui dicitur Sambili idenlifizierl. Ein vereinzelter Sambalus
Name auch in Portugal, Meyer-Liibke, Rom. Namensludien 1I, 51

8 Die Elymelogie von barmdr verdanken wir H. Schuchardl, Z. R.
Phil. XX1 235, Die von Schuchardl im Vokalismus des Vulgdrlaleins
I 176, 111 90 beigebrachten Belege sowie die Einsicht in die Indices
von Rossi, Inscripl. christianae urbis Romae 1861—88, Hiibner, Inscript.
Hispaniae christianae 1871 und suppl. 1900, Leblanl, Inscriplions chré-
tiennes de le Gaule 1, 1T 1859—1865, 111 1892, Kraus, Die christl. In-
schrilten der Rheinlande 1890 vermilleln ein durchaus richtiges Bild
von der Verbreitung des christlichen Ausdruckes aufl den Grabsteinen.
Zur sprachlichen Umgestallung von bonae memoriae in benememorins
haben Leblant, op. cil. I, p. 135, Pirson, La langue des inscriptions de
la Gaule p. 245, Salvioni, Studi medievali 1 419 die Belege heige-
steuert. Leblant, op. cit. 1, p. X, CXL hat den Versuch gewagt, die
Inschriften, welche bonae memoriae in Gallien aulweisen, chrono-
logisch und geographisch abzugrenzen, aber es schiene mir kaum zu-
ldssig, aus seinen inleressanlen Beobachtungen irgendwelche Schliisse
fir dic Herkunft und das Aller des ritischen Christentums zu wagen,
um so mehr als die Formel in der Westschweiz wie in Oberitalien im
Laufe des 4.-—6. Jahrhunderls auftritl. Mit Nutzen wird der Sprach-
forscher auch den Artikel: B. M. des Diclionnaire d’archéologic chré-
tiecnne zu Rate ziehen.

% Der nie versiegenden Bereitwilligkeit Prof. Pults verdanke ich
folgende Angaben tiber die Verbreitung von benememorius in s3inden:
das Oberland hatl das undurchsichtige barmier volkselymologisch nach
mortuu umgestaltet in per miert, das nicht flekliert (also: mumma per-
miert); sonst in ganz Mittelbiinden (Bergin: barmekr, —gra, Mons:
barmeir, Tiefencastel: barmeir, Lenz: barmoir, Paspels: barmier,
barmiera, Trins: barmier, engad. barmér). Natirlich auch Subs[antlv

»dic Vorfahren“: engad. barmdérs, oberhalbst. barmeirs.

10 Das (unvollendgle) Werk von G. Koffmanne, FEnltslehung nnrl
Entwicklung des Kirchenlateins 1879 ss. ist leider 51_)rac11geschlChth-cl1
nicht kritisch gentigend durchgearbeitet. Zum christlichen Uberset-
zungslehnwort zuletzt Debrunner, Bemerkungen iiber griechische Lehn-
worter im Lateinischen. Festschriit fiir F. K. Andreas, p. 16—32,
Leipzig 1916.

U cf. Kluge, Etymol. Wérterbuchs, s. opfern. Die Romania kennt
m. W. diese kirchliche Bedeulung nicht mehr, denn bei der Aus-



28

merzung aller ,suspekten® heidnisch-christlichen Kullusworter, die im
Laufe des 2.—5. Jahrhunderts mit groliter Energie durchgelithrt wer-
den sollte, vermochle das im heidnischen Kultus verankerte operari
gegeniiber dem eindeutigen, nur christlichen elemosynazr facere sich
nicht zu hallen. Jenseils der Grenze der Romania aber hat der wohl
schion in Iriher Kaiserzeit in Niederdeutschland eingedrungene heid-
nische Kuliusausdruck in christlicher Umdeutung sich fesltzuselzen ver-
mocht. Ahnliche Fdlle lateinisch-romanischer , Relikte®” auf deulschem
Boden, ci. Z. R. Phil. XXXVIII 33. '

12 Zur Verbreitung von area ,,Begribnisplatz® im romischen Reich,
cl. Dict. des anliquilés chrét, s. v. Solange fiar engad. era
,Gotlesacker™ (PPallioppi) nicht -alle Belege zum Vorschein kommen,
mochie ich das Wort nicht mit der christlichen area in Verbindung
bringen.

15 Zu der dltesten Bedeutung von ecclesia, cf. Encyclopaedia of
Religion and Ethics, s. church.

14. Dic foigende Darstellung ist ein kurzer "AbriB einer im W.-S.
1918/19 gehallenen Vorlesung tber die Ausdriicke fir Kirche in den
romanischen Sprachen. Selbslverslindlich verbietet es Jder Raum, das
ganze Problem aulzurollen, das den Rahmen dieses Aulsalzes sprengen
wiirde. Nur das eine sei lestgestellt, dall die Vermulung Kretschmers,
basilice in Bunden wie in Ruminien sei dem Orient (Byzanz) zu ver-
danken, an der Talsache scheilert, dall 1. weder die ruminische noch
die ritlische Kirchenterminologie einen derartigen ,,0stlichen® Eintluf}
verrdl; 2. dall basilica keineswegs im Orient dlter belegt ist, sondern
mindesiens gleichzeitig in Afrike erscheint; 3. dafl} basilica in w«llen
romanischen Landern im 4.—6. Jahrhundert bezeugt ist, und 4. gar
nich! einzusehen wére, weshalb dem stark politisch und kirchlich mit
Byzanz verbundenen Unteritalien basilica-Ortsnamen fast vollig fehlen,
wenn doch der griechische Orient als Ausstrahlungszentrum fir basilica
anzusprechen wire.

15 Vgl. die Metaphern: ecclesia corpus Chrisli, ecclesia dei, ecclesia
mater omnium christianorum, ecclesia super unum Pelrum aedificata usw.

16 Man vergleiche zur Verbreitung von basilica in Kirchenbezeich-
nungen den Artikel basilica des Thesaurus [. lal.

1" Zu memoria, Kraus, Realencyclopddie der christlichen Aller-
tiimer, s. v.

18 Uber die Verbreitung des Christentums in den ersten dreiJahr-
hunderten orientierl (refflich A. v. Harnack, Die Hission und Aus-
breilung des Christeniums in den erslen drei Jahrhunderlen, 3 A.
Bd. I und die dorl angefiigte Karte.

19 Dabei liegt es mir durchaus fern, mich in der Frage der mehr
oder weniger grolen Glaubwirdigkeit der Uberlieferung hinsichtlich
des Auflrelens des hl. Lucius in Bunden festzulegen. Wesentlich ist



29

die Tatsache, daB die Legende des' hl. Lucius im rétischen Chur
jedenfalls im frihen Mittelalter sich nachweisen, 14Bt.

20 Noch heute: Sampieder im Bundneroberland.

20 Im v, 1196 des altfranzds. Martinsleben von Péan Gatincua
(13. Jhd.) stehl Dbaseche zur DBezeichnung der basilica sancti Martini.

22 ,Ganz gleich wie in dem vom geistlichen wie weltlichen Rom
unabhingigen Irland, das weder an Konzilsbeschlisse noch Ldikle
romischer Kaiser von Theodosius ab gebunden war®! Hiresien wie
der Arianismus, der Priscillianismus, der Pelagianismus ruhig Milda
und Duldung bis ins 7.—8. Jahrhundert genossen, so beobachten wir
im  Allirischen friedliches Nebeneinanderwohnen dreier Worte fir
christliche Kirche, die in Weslgallien sukzessive einander abgeldst
hatten: dominicum,? basilica, ecclesia, altir. domnach, altir. baislec,
baslec,® altir. eclais, cymr. eglwys.t ‘

22 Schuchardt, Z. Rom. Phil. VI, 120; Merlo, Wdérter und Sachen
ITT 99. Ob Merlo gliicklich daran tat, das engad.  Ischiilschaiver, ueng.
schiischaiver aul suscipere zurtckzulihren, das im Gegensalz zu in-
cipere nirgends aul ritischem Boden belegt ist, wobei zudem laullich
der Anleulskonsonant’ wie der Inlautskonsonant rétselhaft bleiben?6

24 Bei Pedersen,. Kell. Gramm. p. 200 findet sich angegeben:
millelir. inil, neuir. inid ,IFastnachtsdienstag®, cymr. ynyd, ncorn.
enez , Faslnachlsdienstag®, bret. enel ,Karneval®. Zum Elymon, lat
initium, cf. Schuchardt, Z. Rom. Phil. VI 120.

25 Die Christianisierung Nordfrankreichs und damit auch die
nordfranziosische Kirchensprache wird durch den Einbruch der heid-
nischen Franken aufs nachhaltigsle beeinflut. Mochien auch einzelne
romische  Christengemeinden  sich innerhalb der frankischen Sied-
lungen erhalten, so bleibl doch unzweifelhaft, daft im Laufe des 6.—8.
Jahrhunderts cine syslematische reconquista christiana® in Nord-
gallien. von Tours und Reims aus durchgefiihrt worden ist. In der alt-
franzosischen Kirchensprache lassen sich daher m. E. zwei Schichien
scheiden: eine wvorfrinkische (quinquagesima, befania < bravenie,

0y ef, Zimmer H., Galliens Anteil an Irlands Christianisierung im 4|5. Jalr-
hundert und altirischer Bildung. Sitzber. der Berl. Akad. 1909, 543 ss., 5534 ss.

?) Man erinnere sich daran, dass der Pilger von Bordeaux, dem wir das [tinera-
rium burdigalense verdanken, berichtet: ibidem modo insso Constantini imperatoris ba-
silica facta est, id est dominicum, mirae pulehritudinis. Das altir. domnach ,Kirche®
ditrfte in Westfrankreich heimatbercchtigt sein.

%) Zur Bedeutung von basilica ,,Grabmal, Grabmonument, Grab® in altir.-Jat, Texten,
ct. Dict. des antiquités chrét. s. basilica (p. 546).

#) Zw den irischen Formen, J, Vendryes, De Hibernicis vocabulis quae a lalina
lingua originem duxerunt, p. 93.

%) Denn das Beispiel, womit er die Angleichung des Anlautskonsonanten an den
inlautenden (siischaiver > schiischaiver) zu stittzen sucht, ist nicht sehr beweiskriftig:
die Familie von succiare ist durch lautmalendes fschuisch auf weitem Gebiet beeinflusst.

%) Dazu mag noch erwihnt werden, dass — seci — (in suscipere) nie — tsch —,
sondern z im engad. ergibt, ¢f. postceniu zu pizagn.



30

basoche), eine nachirdnkische (presire, pifaine, ¢glise, | Kirche®).
Das Ubergewicht von ecclesia, (monasteriu) tuber ecinst ver-
breiletes vorfrinkisches basilica in Nordgallien in der Vulgirsprache
beruht auf der durch Kléster und Mdnchsorden durchgefithrten nach-
Irankischer Christianisierung, die an Stelle der in gewissen nord-
franzosischen Chrislengemeinden erhallenen vorfriankischen Kirchen-
worter der jingeren vereinheillichten Didzesansprache Studfrankreichs
und Millelirankreichs zum Durchbruch verhalf. Uber solche Didzesan-
worler, ci. Oscar Keller, Der Genferdialekt p. 179.

26 ¢f. die Abhandlung von Pult, Uber Amler und Wiirden in
romaniscli Binden, Rom. Forsch. XXXII 389 ss.

27 Welche Vielgeslalligkeil der lautlichen, morphologischen Ver-
hillnisse weist das jedem iiberragenden linguistischen Zentrum ent-
riucklie Biundneroberland auf! Welchen Reichtum an Sprichwortern,
saftigen, bodenstindigen, selbstgepragten Redensarten! Welchen Reich-
tum an Mirchen, der seinesgleichen in kaum einem gleich groBen Ge-
biet der Westromania findet! Dies alles erklarl sich durch die Ab-
geschlossenheil gegentiber dem deulschschweizerischen Nachbargebiet,
dem ebenfalls jahrhunderlelang ein starkes stidlisches Zentrum fehlte,
and die ebenso starke Abkehr von Ilalien, dessen Sprach- und Kultur-
wellen den Alpenkamm nur schwer (iberschrilten.

28 Die Namensform Asinio (cl. pro ... Asinione episcopo ecclesiae
Curiensis primae Rhaetine bei: Leo M. epist. 97, Migne, LIV, p. 948)
darfte wohl richtiger sein als Asimo, eine I'orm, die die alleren bund-
nerischen Hisloriker stets anfithren. Der leltztere Name ist bis heute
aul keiner Inschrift bezeugl, wohl aber Asinio auf einer Inschrift in
Oberitalien, Asinius sehr hiufig, cf. Thes. [ lat., s. Asinius. — Auch
Savio, GIi antichi vescovi d'llalia, La Lombardia 1 p. 171 gibt den
Namen unler der IForm Asinione. — Unler den 16 Unterzeichnern
figurieren nichl nur lombardische Bischofe, sondern die des ganzen
westlichen Oberilaliens (Aosla, das nach 574 Vienne zugeteilt wurde,
Turin, Novara, Vercelli, Asti und Genua).

20 Wenn auch ersl zwischen 842 und 817 der Churer Didzesan-
sprengel von Mailand abgelrennt und Mainz zugeteill wurde, so darf
dieses Dalum nicht in dem Sinne interpretiert werden, als ob die biind-
nerische Kirche bis ins 9. Jahrhunderl sich in Abhéngigkeil vom Mai-
lander Mectropolitanbischol befunden habe, denn bei der ganz Dbe-
sonders engen  Verbindung kirchlicher und polilischer Herrschafls-
stellung, dic durch die ritische I'amilie der Vikloriden ausgeiibl wurde,
mulile der polilischen Orientierung nach Norden seit dem 6. Jahr-
Lhundert die enlsprechende kirchliche folgen. Daher das Auflreten des
Churer Bischofs am Pariser Konzil von 614 Wenn also 847 Veren-
darius von Chur an der Provinzialsynode des Melropolilanbischofs von
Mailund erscheint, so beleuchlet dieses Faktum die eigentiimliche



31

Zwitlerstellung, der durch die Ubereinkunft von 847 rechtlich cin Ende
bereilel wurde. ,

80 Hoeynck, Geschichte der kirchlichen Liturqie des Bistums Augs-
burg, 1889, p. 9—22 )

51 Auffallig. ist, daBl im Gegensaltz zu den italienischen und gallo-
romanischen IFormen! die biindnerischen auf —eériu, nicht auf —ériu
hinweisen : cf. die Ortsnamen: Mistair (Minstertal), Mistail {zwischen
Davos und Filisur), Musle(r) ,,Disentis”, die mit lal. séra marschieren.
Wie sich diese innerhalb der romanischen Sprachen vereinzeil da-
stehende Behandlung von monasteriu erklart, ist mir nicht klar
geworden.

52 Isl es .nicht merkwirdig, daB claustrum m. W. als Orisname
(gegentiber hiufigem Monastero, —rolo) in Italien fast gar keine Rolle
spielt2 wihrend das kleine Binden nicht weniger als drei elausira-
Ortsnamen kennt? niamlich: 1. Dorl im" Prittigau (Klosters); 2. Appel-
lalivbezeichnung eines ehemaligen Klosters zu Schuls; 3. Frauenkloster
zu Munster (Clastra in einheimischer Form, cf. Annalas I, 391;
XXVI 141). Nun konnte man ja aul allital. chiosira neben chiosire hin-
weisen, aber die Form aul —g ist so vereinzelt in Italien, dal ich
starke Bedenken habe, sie mit den riatischen Formen in Verbindung
zuselzen. Wenn wir jedoch bedenken, dal seitdem 7.—11. Jahrhundert
Frankreich der Ausgangspunkt aller moénchischen Ideale und aller
Kloster war, daB Rilien nachgewiesenermaflien von Norden aus seine
Kloster erhalien hat; wenn wir damit die Tatsache zusammenhalten,
dalh altfranz cloisire Maskulinum und Femininum ist, wobei das
Femininum durch das altdauph. clofra, altprov. clausira, crausta,
altkal. clausira, aptg. crastra als das dltere auch fir Nordfrankreich
erwiesen wird, so scheinl mir, daB das rilische clausira nicht aus
Italien, sondern mit den von Luxeuil und anderen Zenlren ausstrah-
lenden Monchen nach Bunden eingedrungen ist.3

55 Zur Bedeulung der frithchristlichen Gemeinde in Augsburg, cf.
die zusammenfassende Darslellung bei Harnack, Die Mission und Aus-
breitung des Christentums 11 281.

3t Die Bedeutung Triers als frithchristliches Zentrum Nordgalliens
hat Leblanl, op. cit., préf. XLV hervorgehoben.

1) Soweit in Ttalien die oft halbgel. Formen ein sicheres Urteil zulassen. Ich ver-
weise auf die Erklirung von mail. monesté (< monasteriu) bei Salvioni, Fonetica di
Milano 59; Ascoli, Arch. glott. 1 488, Dass cantherii, capisteriu, feria in ltalien vielfach
andere Wege gehen als monasteriu (cf. ital. canteo, capisteo, fieraneben monastero) stiitzt
die Auffassung, dass die ital. Formen auf — eriu (off. €) zuriickgehen.

?) Mir ist nur das von Olivieri, Studi glott. III191 friaul. Clastra bekannt, das er
zweifelnd zu claustra stellt.

%) Dass das iberische Monchwesen aufs stirkste von Frankreich aus beeinflusst
worden ist, lehrt die Geschichte der spanischen Kldster wie des span. monje ,Mionch* (<
aprov. monje). Die catal. wie span. wie ptg. Form von claustra zeigen deutlichen Lehnwort-
charakter (cl- erhalten: qu > al)



32

35 Mich. Benzenrath, Die Kirchenpalrone der alten Diézese Lau-
sannc. im Miltelaller, Freiburg 1914,

36 M. IFastlinger, Die Kirchenpalrozinien in ihrer Bedeulung Ilir
Altbaycrns dllestes Kirchenwesen, Oberbayrisches Archiv L, 339 ss.

87 Georg Mayer, Geschichte des Bistums Chur, 1 34

38 Tasllinger, loc. cit. 390.

3 Dabei vergesse man nichf, daBl die am westlichen Genfersee ge-
legenen Orle an der wichtigen Verkehrsader liegen, die von Lausanne
ins Aoslatal tber den Grofien St. Bernhard fihrt. Die Sainf-Ambroise-
Orte Frankreichs sind — nach den 26 Dict. lopographiques départ,
zu urleilen — nicht sehr zahlreich in Frankreich und auf die De-
parlemenle Deux-Sévres, Haute-Marne, Basses-Pyrénées®und Gard be-
schrank(l. In Italien liegt die Mehrzahl der Sant’ Ambrogio-Orte naliir-
lich in der Po-Ebene. )

40 Dirfern wir die Form Saingk Chaschaun, welche Campell,
Topogr. descriptio ed. Kind, p. 248, 26 erwihnt, ohne weiteres fur die
bergellische Mundart vindizieren als Beispiel fur die allgemeine (reltung
der Palalalisierung von ca <chia? Man vergleiche auch p. 251, wo er
die Weiler aufzihll und ausdricklich bemerktl: -ca &’ Sur, domus supe-
rior, ipsi Pregalienses vocant: chia Tschur. Die Trage, inwieweil
Campell die Verschiedenheiten der bindnerischen Mundarten in den
von ihm milgeleilten ritischen Namenformen berticksichtigt hat oder
ob er sie’ ins Engadinische umgeselzt hat, verdiente eine eingehendere
Untersuchung. Soviel ich zu sehen vermag, ist Campell nicht kon-
sequent verfahren: Einen Bergnamen bei Vicosoprano fithrt Gampell
als Castell Aut an, der doch wohl bergellische Aussprache widergibt,
da er in unterengadinischer IForm chiastely geschrieben = hiitte.
Aber Burneun sive Branneun entspricht weder bergell. Burndif noch
einer mir bekannien engadinischen Form. Auch der Weiler Rascha-
raida jenseits der Bernina diirfte kaum puschlaverische Lautform auf-
weisen.  Aber welches war die wirkliche einheimische (altromanische)
Form des Namens, den er fir Fanas (Prittigau) ziliert: Feenaa inde
antiquitus vel Fwnad appellatus a Feno? Ist Fewnad engadinische
Form? (cf. Pigneu < pinetu.)

41 Theoretisch gesprochen kann es sich bei den S¢ Cassian-
Namen um zwei Heilige handeln, nidmlich: 1. Cassianus ludimagister,
conf. mort. apud Forum Cornelii (Imola); 2. Cassianus ep. Horlanus,
deinde Augusltodunensis, sacc.” IV. Um welchen es nun im einzelnen
[Fall sich handelt, mtBite die Lokalforschung nachweisen. Dalb aber
der Heiligenname eher von Suden als von Westen gekommen ist,
lehrt m. E. 1. die Lage der Cassian-Kirchen an der Seplimersirabe,
2. das Fehlen von Sainf-Cassian zwar nicht in Frankreich, woh! aber
in der Didzese Lausanne. ’

42 Zu den Mauritius-Kirchen in der Westschweiz, Benzenrath op.
cit. 126 und die dort angefithrte Literatur. — In Priz (Heinzenberg)



33

liegl S{. Agnein, rom. S!{. Anjauns), cf. Robbi, Annalas XXXI, 112.
War die dortige Kapelle einem der [ranzosischen Heiligen mit Namen
Aignagnus gewidmelt ?

43 Muoth, Uber Diindnerische Geschlechtsnamen (Beilage zum Kan-
tonsschulprogramm 1891/92) p. 19. Der verdiente Historiker tiber-
sicht die¢ Talsache, dalb die christliche Namengebung seit dem 4. Jahr-
hundert zunichst in der ganzen Romania sich ausbreitet, so dal}
Namen wie Donatus, Dominicus u. a. uberall auftreten. So brauchen
also chrislliche Namen in Rétien nicht notwendigerweise ihren Ur-
sprung auf Heilige, deren Kull in Biinden nachgewiesen ist, zurick-

zugehen, sondern z. T. konnen sie sehr wohl — und das ist der
charakleristische Zug fir das frihmittelalterliche Onomaslikon Biin-
dens — auf den frithechristlichen Namen beruhen, wie sie auf den In-

schriflen des 4.—6. Jahrhunderts in Italien und Gallien auftauchen.
Alexander. Maurus, Silvanus, Vigiliust und Viventius sind Heiligen-
namen ; Maurus, Viventius aul christlichen Inschriften Galliens wie

Spaniens, Sifvanus in Spanien belegt. Dominicus ist — dank seiner
elymologischen Verkniipfung mit dominus ,,Gott" — sehr volkstiamlich

auf christlichen Inschriften. Als ich die christlichen Namen Nord-
frankreichs wic Norditaliens nach den Urkunden des 7.—9. Jahr-
hunderts zusammengestellt hatte, war leicht zu ersehen, wie in der
Kirchenterminologie so auch im christlichen Namenvorrat Altratien
(des 7.—10. Jahrhunderts) einen durchaus archaischen Charakter auf-
veist. Aufféllig ist das Fehlen der Namen wie Deodalus, Deodonalus
(nur Donatus = Donau in Binden) in Ritien.

tcf. Sl Galler Urkundenbuch 1 Nr. 72 (a. 774): die Namen der
Unterzeichner einer Urkunde in Rankwil (Vinomna): Vigilius, Aldo,

i
/

Aguslus, Valerius, Sol ranus, Martinus, Honoratus, Priectus.

45 Iipiphanius ist ein ziemlich hiufiger Name auf christlichen In-
schriflen, aber die bloBe Tatsache, daB der Name Epiphanius z. B.
unter den Hunderten von Personennamen in dem Abgabenverzeichnis
des Polyplique von Sainf-Germain-des-Prés (Nordfrankreich 8. Jahr-
hundert) nie auftritt, wihrend Epiphanius zu gleicher Zeit in volks-
timlicher Form Be/anius im Testament des Bischofs Tello belegt ist,
legt den Gedanken nahe, daB der Name sich wohl in Erinnerung an
Sanctus Epiphanius, episcopus Ticinensis (¥ 496) im Onomasticon
racticun festgesetzt hat. ‘

15 Die Bibliotheca hagiographica latina (soc. Bollandiani) kennt
zwel Heilige mit dem Namen Remedius: 1. Remedius seu Romedius,
confessor in agro 7'ridentino, saec. IV (?7); 2. Remigius {(die bessere
handschriftliche Uberlieferung scheint , aber Remedius zu sein), ep.
Remensis ol

_ ') Bei Vigilius kommt wohl weniger der Bischof von Auxerre (+ 684) als der gleich-
namige von Trient (ca + 405) in Betracht.



34

17 Einen Ursicinus finde ich wohl belegt auf gallischen und rhein-
lindischen, aber nichl auf italischen christlichen Inschriften. —— Dabei
komml auch der Klausner des Jura, der hl. Ursicinus, in Frage, dem,
nach Benzenralh, op. cit. 145, bereils im Jahre 666 im Jura Kirchen
geweiht waren.

18 Die Libri Confralernitales Sancti Galli, Augiensis, Fabariensis
bieten fiir Praejectus Namensformen, deren Triger fast ausschlieBlich
in oslschweizerischen Klostern gestorben waren. Die Varianten, die
fiir die Volkstiimlichkeil des Namens sprechen, sind: Priectus, —a,

Prejectus, Projeclus, Priiectus, —cla, Pribectus. — Der Name ist auf
christlichen Inschriften Galliens (Proiecta), der Rheinlande (Priecta)
und Rowms (Projectus) bezeugt. — Die im rilischen Gebiet bezeuglen

Pricctus-Namen auf den heilig gesprochenen Praejeclus, episcopus
Arveruus (1 676) zurtckzulithren, bleibt nach wie vor moglich.

49 Ein Name wie Gudien, oberengad. Gudenz weist folgende
typische allromanische Laulentwicklungen auf: 1. Bewahrung des an-
laulenden ¢ vor unbelontem a im Engadinischen; 2. Reduktion des
Diphthongen «u >>u in vortoniger Stellung; 3. Bewahrung des in-
lautenden —d— mnach dem Diphthongen au; 4. die typische Diphthon-
gierung des belonten Vokals in —enfiu; 5. Bewahrung von —z— (<tj—)
wenigslens im Engadinischen, wihrend im Obwaldischen die IForm
Gudie:: aul einen Akkusaliv Gudient zuriickgehen dirfle, der zur Zeit
der Zweikasusflexion félschlicherweise vom Nominaliv Gudienz aus
gebildet worden ist. — Dall es sich bei Gaudenlius kaum um den
Bischof Gaudentius der enlfernten Didzese von Novarra [y 417), son-
dern um den nur in der Uberlicferung fortlebenden Confessor Gau-
denlius des Bergell handeln kann, hat neulich auch E. A. Stickelberg,
Z. fiir schweiz. Kirchengesch. IX 47 mit Recht betont

50 Durich (der Anlaul d— von ca d'Urich oder (U )dalricus?) geht
aul den bertihmten Udalricus, episc. Augustanus (t973) zuriick, dessen
Verehrung nichl nur im Bayernlande aullerordentlich weit verbreitet
war, sondern in ganz Sitddeutschland wie in der Schweizl und auch
bis nach Italien? sich nachweisen laft.

51 Nicht beweisend weder fur Italien noch fur Frankreich als
Ausgangspunkt des biindnerischen Christentums sind folgende Aus-
driicke der biindnerischen Kirchensprache:

1. feriare ,,IFesl feiern*: oberengad. firer, firé , Feiertag®”, obwald.
firau; altlomb. ferar, Arch. glott. XII 403; altfranz. foirié , Feierlag™

2. orare, das in Italien wie in Frankreich im Mittelalter sich er-
halten hatte. '

3. hebdomas: obwald. iamna, oberengad. eivna, unlerengad. eivna,
emna, da, wie ital. mezzedima ,Mittwoch®, abologn. edema ,/Woche,

1) Cf. Stiickelberg, Geschichte der Reliquienverchrung I, 12, no 62,
?) Und zwar an der Eingangspforte Italiens: Sanf Uldrico bei Tretto (Schio-

Vicenza) — Es ist wohl auch kein Zufall, dass Udalricus in frigul. Urkunden als Sant’
Adort auftaucht, cf, Ascoli, Arch. glott. IV 333.



vegl. jedma ,;Woche” und anderseits wallon. emezu! Wochentag®
zeigen, hebdomas auch anderswo in vorliterarischer Zeit als Aus-
druck far ,,Woche® bestanden zu haben scheint.

4. vultus® obwald. vuf . Golzenbild“ (in allgemeinerer Bedeutung
,Gesicht™ im altunterengad. vaut bei Campell); allfranz. volf | toute
espece d’image figurée®, Vou de Lucques ,Crucifix von Lucca®, ital.
Volto Santo di Lucca. TIeerster, Rom. Forsch. XXIII 8—9 24 und
Lommalzsch, Z. R. Phil. XXX 726.

5. dies dominica: obwald. eng. dumengia, ilal. domenica, dem
scheinbar dies dominicu in I'rankreich: dimanche mask. gegentiberstehl.
Aber la dimanche ist auch westschweizerisch (cf. A. L. F. dimanche).

6. allunlerengad. [renlaisemn ./ Totenmesse® (Campell) ist im ital.
{reniesimo, Val VYerzasca {renlesim ,messe trenla” (Monli), aprov.
[renteime service funébre célébré 30 jours apreés le déceés®, allfranz.
trentel, —lain, —fenier.

7. obwald. parvis ,Himmel, Paradies®, alloberengad. paravts
(10 Alter), Arch. glott. 1 552, ist stdlich in Ortsnamen (cf. Salvioni,
Bollell. storico della Svizz. ilal. XXII 96), Bressano paravis (Tiraboschi,
s. poradis® und in aller Zeit in Suditalien unter der Form parabisu,
Archi. glott. XV 350 bezeugt, aber auch im altfranz. parfe)vis. Ein
Erklirungsversuch, cf. Meyer-Libke, Litt. f. germ. u. rom. Phil
XXXIX 384.

Selbstverstandlich sind fir Herkunftsfragen irrelevant die allge-
mein westromanischen (und damit auch bundnerromanischen) Kultus-
worler wie praebenda, jejunare, elemosyna, missa, baplizare, natale,
vigilia, paganus, crux, peccalu, altare, praedicare, annualis (fesla)
(obwald. nuauls}, vespera (obwald. viaspra) ele.

fla-Vier Worttypen3 beherrschen far den Begriff ,,Palenkind® das
romanische Gebiet: filianus, * filiociu, filiolus, affilialu.

1. filianus, —a ist in Ruminien, Albanien und sporadisch in Ila-
lien verbreilet: rum. fin—i. alb. fijan, dalmat. (kroal.) pil'nn {Barloli,
Das Dalmal 1 284), kors. figlianu, sien. figliano, altpis. figliana (lat.),
Bianchi, Arch. glott. X 410; anl. orviet. figliano, Roma [igliuno,
Salvioni, Rendiconti dell’ Istit. lomb. XXX 1518; Velletri figliano
-santolo, figlioeeio®, Crocioni®, Studi rom. V 72, und mil ecingeschrink-
ter Bedeutung nach Salvioni, Studi di fil. rom. VII 225: neap. figliano
..chi abita nella circoscrizione della parrocchia®“4 — Es ergibt sich aus
dieser \'crbrcilung von filianu, daB zum mindesten in Mittel- und Siid-
italien unter dem heuligen figlioccio eine dltere figliano-Zone be-
graben liegl.

') Nach Meyer-Liibke, Rom. Htymol. Wb, 4090, das ich in den mir zuginglichen
Worterbiichern nicht finden kann.
*) Zur Bedeutung ,Statue®, cf. Glotta 1I 365.
%) Abgesehen von Regionaltypen, wozu Tappolet, Verwandtschaftsnamen p. 141 ss,
und Salvioni, Rendiconti dell Ist. lomb. XXX 1518 einzusehen sind.
*) Auch: dial, irpini: figliano ,parrochiano, popolano“.

3




36

2. *filiociu, —a ist heute wohl in ganz Italien bekannt, wenn auch
nicht tberall gleich alt, ja zum Teil erst modern. Wo liegt das Irradia-
lionszenlrum des Wortes? Weshalb war eine solch eigentiimliche Bil-
dung! notig, die um so auffilliger ist, als das Sulfix —occio weder
sehr lebenskriflig noch geeignel zu sein schien? Das Verbreitungs-
gebiel ist folgendes:

siz. figghiozzu, —a; losk. [liglioccio, —a, bologn. [iozz, —a,
parmig. fiozz, --a, gen. [figiossu, —a, monferr. fious, —ssa, piem.

fioss, —a, mail. fiozz, —zza, lomb. Col. in Sizilien: figghiazz, Arch. glott.
VIIL 413; lessin. fijotsch, fijélsch, Arch. glotf. IX 212, 245; Bormio
fiotsch, puschlav. filyos, altberg. fioz, —a, berg., bresc., manlov. fios,
~ssa. nonsherg. fiotsch; frial. fijozz, —a, triest. fiozo. — Veglia flaus (7).
— Zentrallad. fiofsch. - — Auch in die nichtromanischen Mundarlen
ist figlioccio eingedrungen: neugriech. Md. @cicdroos, —a (. Meyer,
Neugriech. Stud. 1V 96 und kroal. Md. fijocio, —cia, Slrekelj, Denk-
schriften der Wiener Akad. L 77.

3. filielus, —al umfaldt ganz IFrankreich? wie Bunden, Sardinien
und Katalonien. (Zu den franzosischen Formen A. L. F., ¢. filleal 571;

- campid. figlioru, logud. fizolu — katal. fill6l, —a — obwald. figliel,
—qliola. oberengad. figlioul, —a, unterengad. figliol, —a (wobei das

Maskulinum (statt —d/) laullich nach dem Femininum und Plural aus-
geglichen worden ist).

4. affifiaty  (von: afliliare ,adoplieren*): span. ahijado, -—a,
astur. afiau; plg. afithado, —a. — Sponlan (rilt derselbe Typus in
Subiaco auf. affilyatu, —a . figlioccio®, Studi rom. V 266.

52 Uber die Verleilung von campana und signum innerhalb der
aus Frankreich und Italien stammenden kirchlichen Schriftsteller des
4.--8. Jahrhunderts, ct: Cabrol, Dict. des antiquilés chréliennes, s.
cloches.

52 Nirgends in Italien bedeulet signum ,,Glocke®: sondern ,quel
sonar che fa la campana per chiamar a messa, benedizione; suono a
morlo della campana®, was der Toskaner mit cenno della campana be-
zeichnel. Solche Bedeulung ist im altpaves. Grisostomo (14. Jahr-
hundert) bezeugt: Arch. glotl. VII 103, 27; im piem. segn dla cioca.
dla cempana tocco® (bei Nigra, Canti pop. gloss.: segn .suono a
morlo della campana®), mail. segn. ,,tocco”, berg. segn ,tocco®, parm.
sign dla campana ,,ogni colpo che il battaglio da nella campana‘“ etc.

o0 I der Tat ist m. W. der stdlichste Punkt der vascellum-Zone:
bergellisch vagel .Sarg”, das also mit romanisch Biinden mar-
schierl: aus welchen Griinden Guarnerio, Appunti lessicali bregagliofli.
Rendiconti dell’ Ist. lomb. XLIII 383 bei Besprechung von wvasél (,s¢
la forma non ha nulla di esolico, la significazione proviene dall’ En-
1) Der franz.rit. Typus filiolus ,Patenkind® vermochte in Italien wie in Spaniel
deshalb nicht durchzudringen; weil ein affektisch betontes filiolu-a ,Sohn, Midchen ihm
den Zugang versperrte,

?) Und von Frankreich aus: ahd. fillél, Kluge, Pauls Grundriss 338.



37

gadina®) dic Bedeulung des bergellischen Wortes als dem [Engadini-
schen enllehnl betrachtel, isl vollig unklar. Das Wort vascellu ist
aber auch dem Zenlralladinischen eigen: vascél (Alton), Groden wvasél
da mort ,Sarg"”, und gehorl zu jenen biindnerisch-zentralladinischen
lexikologischen Ubereinstimmungen, die Melcher, Annalas XXVII 240
hervorgehoben hat. — Zum Altfranzosischen, cf. z. B. wveissel bei
Chrétien de Troies; vaché usw. in ostfranzosisch-wallonischien Mund-
arten, cf. Z. f. r. Phil. XXXVIII 63.

55 Zu custor, —rem {(slalt custos, —odem), cl. Thes. l. lal.s. cuslos;
zulelzt Salvioni, Sfudi mediev. 1 201, 414 und Ant. Thomas, Rom.
XXXIX 193; zu altfranzdsisch costre ,Kister”, Forsters Aufsalz:
Bullelin de¢ la Sociélé Ramond 1898, p. 138; zum deulschen Kiisler
Kluge, Etgm. Wi{b38 s. v. Die bundnerischen Formen: obwald. calusler,
cherengad. culiosfer, unterengad. caluosfer weisen Einwirkung eines
anderen Wortes auf (nach Huonder: claudere oder claustru ,Riegel™?).
Inwieweil ein vereinzeltes Ossola: custori (halbgelehrtes custorins?)
wirklich alteingesessen isl, vermag ich nicht zu beurteilen. -— Dal
allfranz. cosire sehr lebenskriftig ist und, wie die bindnerischen
Formen, auf einen Nominativ cusfor zurackweist, dirfte sehr zu
Gunslen des Einflusses der friankischen Kirchensprache auf das Bind-
nerromanische sprechen.

56 Die lautliche Enilwicklung von lat. episcopu bielet im Roma-
nischer nicht geringe Schwierigkeiten, weil das griechisch-lateinische
Kirchenwori mancherlei Umgeslaltungen erfuhr; die wiederum durch
Einwirkung kirchlich fihrender Zentren z. T. rickgingig gemacht
oder uniformisierl worden sind. Der Parallelismus der Entwicklung
mit dem gleichfails chrisllichen Jacobus beschrankt sich auf Nord-
frankreich. Folgende Haupllypen sind zu unterscheiden:

1. *epispu > (e)bispul > bisbu (mit innerer Konsonantenanglei-
chung): altspan. obispo? (Cid), bispo (Berceo), Grundrifi? 887, porl.
bispo, katal. bisbe, altprov. bisbe3 Das campid. obispu ist spanisches
Lehnwortl.

2. a) *piscopu: altcampid. piscabu, altlog. piscopu, log. piscamu ;*
Sassari, gallures. vescamu ist Kreuzung des Typus a--c. -- altneap.
fonte de lo (e)piscopo (Bagni di Pozzuoli, 14. Jahrh., Latinismus 7.8

') Ob die Apocope des anlaut. Vokals bereits dem Griechischen zugeschrieben
werden darf, da doch die neugriech. Dialekte so reichliche Spuren des Falls von anlawt,
unbet. Vokal aufweigen ?

%) Zum Wandel von vortonigem e- > o- im Spanigchen, cf, Menéndez Pidal, Ma-
nual § 18, 4,

%) Das der nordfranz. Form geniherte aprov. evesque hat bisbe aus dem prevenzal.
Sitden heute véllig verdringt.

4) Ahunliche Entwicklung wie Jacobus: Giacomo, span. Jaime. Gehdrt hierher
auch friaul. vescom Arch. glott. 1V 319 ?

5) Alb. pespel diirfte ebenfalls diesem Typus sich anschlicssen,



38

b) #viscopu: sizil. viscopu, vispocu, vispicu (Girgenti), cal. vispicu,
altneap. viscopo (und viscovo mil Angleichung an Typus ¢).

c) Fviscovul: abruzz. vescuve, Molfetla wvéscheve, Cerignola
vescule, Campobasso vescheve, Subiaco wesku (<< wescu(v)u), Sludi
rom. V 298, Lunigiana vesco, vescu (Rev. de dial. rom. 111 88, V 271);
regg. parmig. vescov, alllig. veschovo, vescho, Parodi, Arch. glolt.
XV 8: Ormea vascu, altastig. vesco, Arch. glott. XV 413 ; allpav. vesco?,
Salvioni, Arch. glofl. XI1I 230; altberg. wveschef, berg. (v)escol,
viscuv (lomb. Kolon. in Sizilien, Arch. glott. VIII 313), allvenez. ves-
chevo, triesl. vescovo, istr. viscu(v)o.

3. Fepiscu: alllranz. evesque, vesque, allprov. evesque, avesqgue,
altdauph. evesque. Die allprovenzalische IForm evesque scheint laut-
lich (—p— > —v—) dem Norden zu entslammen. — obwald. 1u(v)esty,
altoberengad. wuaisch, oberengad. uvaisch.

57 Daly die Form episcu-=> uaisly uesly sehr all ist, zeigen die Ab-
leitungen: obwald. wuestgiu, Sursel: ueslgia, altoberengad. huastchieu
,Bistum® (Bifrun), die auf westg und —etum (oder —ilum?) (cf. die
Resultate von acefum, deu in den rétischen Mundarten) zurtickgehen.®

53 Docli ist Iir cloccariu immerhin aul allpav. chiucar, com. cioché
i qualche villa del lago di Como®, Salvioni, Arch. glolt. XII 395,
XIV 207 hinzuweisen, die doch moglicherweise die Ubernahme des
cdlischen wie des wesloberitalienischen Wortes (auf verschiedenen
Wegen ?) aus Frankreich nahelegen. Man denke an dieselbe Ent-
lehnung des altprov. cloquier oder Iranz. clocher, im kalal. cloquer,
altspan. crochel, galliz. clochel (Pinol), port. curucheu (= clocher),
Cornu, Grundriff der rom. Phil2 972,

5 Der entsprechende Vertreler von obwald. muniessa fehlt im
Engadinischen, dessen katholische Kirchenterminologie = aus der
Zeit vor der Reformalion nur triimmerhaft bekannt ist. — Die Formen
mungic usw. aus monacha gegeniiber dem franz. nonne, nonnain gehen
nur scheinbar mil den ilalienischen Formen monaca zusammen, denn

auch die Westschweiz wie Studfrankreich — d. h. (berall wo aus-
lautendes —a erhalten geblieben ist und der Unterschied des Ge-
schlechtes von monacu —ca sich formell erhiell — haben monacha-

1) Und zwar auch auf dem Gebiete, wo man Erhaltung des — p — erwarten sollte
wo also ape, apecchia lebt. Es scheint als ob von bestimmten Zentren die Form vescovo
sich ausgebreitet hitte. — Die Darlegungen Bianchis, Areh. glott. XIIT 209 sind zu abstrus

und finden keine Stiitze in der Uberlieferung.
2) Es lige sehr nahe, auch fiir e¢ine frithe Epoche in Oberitalien eine Form episcu

anzusetzen, die Oberitalien, Ritien und Frankreich gemeinsam wire. Allein, solange keine
abschliessende Untersuchung iiber den Fall des intervokal — v — in den altoberital. Denk-
mélern besteht, wird die Frage, ob apav. vesco, altlig. vesco, altastig. vesco auf vescoro
oder® episcu zuriickgeht, sechwerlich sich losen lassen. Welche Vitalitit einem bei Petrocely
angefiihrten ital. vesco (XIV—XVI. Jahrh.) zugeschrieben werden darf, ist mir nicht deut-
lich geworden. Die Tatsache bleibt in jedem Fall bestehen, dass der Anlauts-Vokal in den
ital. Formen stets gefallen ist (cf. auch vegliot. pascw), in den rit. Mundarten Biindens

dagegen gich erhalien hat. 4
i %) Und gerade in dieser Ableitung zeigt sich wieder die ganze Selbstherrlichkeit

Biindens gegenitber dem interromanischen episcopatum.



39

[Formen: Vionnaz: moéna, allprov. monja. neuprov. mounjo usw. —
Das Sulfix —issa erscheinl ja auch im Femininum plavanessa, mastra-
lessa.

€ Der Name des Irpiphanien-TFestes weist folgende Regional-
lypen aut:

1. pifania: tosk. pifania (L. conl), romagn. pifaneia, parmig.
pifenia, pifagna, Sillano peffania, mantov. pifania, lunig. pifania, mail.
pifania, berg. epofanea, altvenez. pifania, pefania {Navig. S. Brend.),
Valveslino pdfania, Muggia pasca pitania und andere Formen, Gartner,
Z. R. Phil. XNV1 337 n.; altfranz. pifaine, altprov. pifania.

2. Deffanio (cf. ital. boltega < apotheca): Cerignola bbufanoie,
tosk. befania, befana, Badia (Bol.) bulagna, befania, allvenez. belania,
befana (Navig. S. Brendani), anc. lim. brefania, Rom XXXVII 425;
neuprov. broufouni¢ ,bruit de la tempéle, mugissement de la mer
agitée™.

3. belania > bevania: alllothr. Druvenie, Thomas, Mélanges 37.
obwald. buania, engad. bavania, unlerengad. babania, oberbergell.
Lavania: Groden: Santa Gudnya; Abtei Santa Boagna, LEnnetberg:
Sanla Bogna. Schneller, Die rom. Volksmd. 243.1 — Die einzige ober-
ilalicnische Form, die, wenn auch mit p— anlautend, doch den riti-
schen Formen nahestande, wire (revis. panevin (<< * pevanin) ,,fuoco che
si fa nella notte dell’ epifania™ (cf. Vidossich, Z. R. Phil. XXX 204).2

4. theophania: siz. lufania, tosk. lofana, IFassa, Buchenslein pasca
lolania, Iriaul. pasche talanie, Schneller, op. cit. 243; nonsberg.
lolania, altprov. tau—, leo—, folania, alllranz. thiephaine, liphuine,
tiphanie.

Weil verbreitet ist in Italien der Typus pasqueta.

Auch beint Namen des Epiphanienfesles hat im Laufe der Ent-
wicklung eine immer stirkere Aulgabe der volkstiunlich enltwickelten
Formen zu Gunsten der an die hochkirchliche angepaBlen in Italien
und Irankreich staltgefunden.

81 Ein eigenarliges lautliches Problem knupft sich an die hitndnes-
romunischen Vertreter von presbyter, resp. praebiter3 Mit Ausnahme
des allpiem. (altastig.) préver (Arch. glolt. XV 430) gehen m. W. alle
Halienischen Formen auf eine Grundform prébiter (oberital. Typus

) In Biinden (namentlich in Mittelbiinden) tritt daneben die Bezeichnung ils freis
reigs Dreikinige* auf, Dass darin nicht notwendigerweise eine Uebersetzung aus dem

Deutschen vorliegen muss, zeigt der span. Name: pascua de reyes., — Zu borm. gabindt
zuletzt Salvioni, Rendic. dell’Ist. Lomb, XXXIX 610.

*) Wer allerdings den Artikel von Casal, Archivio per lo studio delle tradiz. pop.
XVII 4 ss einsieht, wird Zweifel an der Richtigkeit der Auffassung von Vidossisch hegen.
Nach Casal wiederholen die Bewohner von Cornegliano beim Anziinden des Feuerstosses
den Zauberspruch: Dio ne daga sanita, pan ¢ vin!

%) Ascoli, Arch, glott. X 465 n hatte an eine Uebersetzung des griech. ﬂ(fgoxog
durch praebitor gedacht: dabei bleibt auffillig, dass weder die Inschriften noch die
roman. Sprachen Spuren eines Akkusativs praebitéren, wohl aber von praebiterum auf-
weisen,



40

preved(e)l mittelital. (tosk.) Typus®™ prete, sudital. Typus: prevefe)
zuritck, wiahrend die blndnerromanischen Verlreter des Wortes:
obwald. nidwald. pre(r), oberengad. unterengad. preir, bergell. preir,
prer deutlich auf eine Kurzform #prefru zurtckgehen,? dieselbe Gruud-
form, die dem allprov. preire, neuprov. (Alpes) preire zu Grunde liegt,
cl. Ascoli, Arch. glott. VII 544. Sicher ist, dal} die biindnerromanische
FForm (der Didzese Chur) zunidchst weder zu altfranz. prestre, pro-
voire noch zu altital. prevele stimml, sondern eigene Wege de-
gangen ist. '

62 Geringes Gewicht nur darf man auf folgende Ubereinslimmung
zwischen Irankreich und Ritien legen, da es sich wohl sicher um
voneinander unabhdingige sprachliche Bildungen handell, die aul dem-
selben kirchlichen Untergrund entstanden sind: 1. obwald. cau d'on,
Sursel: chi¢ d'on ,Gedichtnismesse nach Ablauf eines Jahres® (De
Sale) -— allprov. cap d'an ,service pour un défunt, un an apreés son
déces®. 2. Cadl < caisu) Deo (engad. Cadé), das in seiner morpho-
logischen Bildung franz. chiese-dieu am ehesten entspricht.

62 In diesem Zusammenhange mag auch die Talsache erwihnt
werden, dalb m. W. keine italienische Mundart den Namen des von
Atguslin  erwihnten Dimons: Dusius bewahrt hat: obwald. der-
schalelt . Stocken des Blutes, Alpdricken®, oberengad. dischél | Alp-
driicken®, der aber wiederum in ostfranz. Mundarten wiederkehrt:
ostlranz. dusien , Alpdruck™, Horning, Z. R. Phil. XVIII 218. Umge-
kebrt ist der in der Westschweiz und Oberitalien verbreitete Typus:
chatiche-vieille, calca-vegia , Alpdruck® in Binden m. W. nicht belegl.

65 Nicht zu den alten galloromanisch-ritischen Ubereinstimmungen
mochle ich rechnen: franz. parrain, altprov. pairin: obwald. padrin,
nidwald. padrégn (Luzi 81), oberengad. unterengad. (Sent) padrin (mit
der Kurzform in Senl: Pin, Pult, 192). Gewib, es sleht dem bundner-
romanischen padrin ein sicher schon ins Mittelalter. hinaufreichendes
lomb. giidaz, gidaz3 gegentber, aber anderseits ist doch pafrinus auch
in Italien verlreten- ital. padrino (neben sanfolo), genues. puin und
vielleichl ist stdital. palino eine vom einheimischen pafe aus voll-
zogene Neubildung nach dem Vorbild von ital. padrino. Die Geschichte
von patrinus, malrina ,Pate, —in* hingt aufs engste mit der von
palrignus | Sliefvaler”, malrigna | Stiefmulter” zusammen, mit dem
das kirchliche Worl aul weilem Gebiet lautlich fast oder vollig zu-
sammentiel. Die Homonymie bewirkte Neubildungen: sanfolo oder Iinl-
lehnung aus dem langob. f. giidaz; anderseits fur ,Sliefvater, —mutler”
Bildungen wie palraster, malrasira usw. Besonders aufschlufireich
sind in dieser Beziechung die Verhillnisse in Binden. Wihrend nam-

1) Auch die Kurzformen wie altvenez. altvicent. pre, altital. pre diirften wohl in
erster Linie auf den volleren ital. Formen beruhen.

?) — ir — behandelt wie in fratre > frar, frer.

9) Zar Verbreitnug: Tappolet, Verwandtschaftsnamen 145 und Salvioni, Rendi-
conti dell’ Istit. lomb. XXX 1518,



41

lich Buanden fur ,Stiefvater” pafrignus tuberall aufgegeben hat, ist
das nach patrignus gebildete Femininum matrigna Stiefmutter®
gebliechen im obwald. madrina (cf. signu <C zen), Bergtin madrigna, da-
gegen fir den Begriff ,Patin®: madritscha gebildet worden, trolz der
Existenz eines padrin ,Pate”. Fir ,Stiefvater® ist padrasier cingeireten,
aber im Obwaldischen kein madrastra gebildet worden. Im Engadin hin-
gegen sind patrignus und matrigna ,,Stiefvater, —mutter” aufgegeben, das
Unterengadin bietet in der Tat padrin, madrinna ,Palte, Patin® padruster,
madrasira Stiefvater, Stiefmutter, das Oberengadin aber mul} einsf
nach Ausweis von madriitscha ,Patin® durchaus gleiche Verhéltnisse
wie dic oberlindischen Mundarten aufgewiesen haben: veng. madrastra
notiefmutler™ ist wohl eine relativ junge Bildung in Anlehnung an das
Unlererngadinischic oder Lombardische. IFolgendes wiren die Elappen
der Enlwicklung .

1. Epoche- palri(g)nus malrigna ,Stiefvater, —multer®

2. Epoche: paltrifgnus malri(gna Stiefvater, —multer™
patrinu malrina ,,Pate, —in*

3. Epoche: a) patraster malrina Stiefvater, —mutter®
obw. oeng. patrinu matricia ,,Pate, —in*“

3. Epoche: b) pairaster malrastra . Stiefvater, —mutler
ueng. palrinu malrina ,,Pate, —in*

Diese Losung des Konflikls der beiden Homonyma ist im IFall a)
typisch biindnerisch und eigenwillig: darin liegt der beste Beweis Itir die
Bodenstandigkeil und Autonomie bundnerischer Mundartenentwicklung.

61 Dies ist die Form, die Conradi im deutsch-romanischen Teile
anfihrie. Carigiet bietet einfaches lanseinza, Huonder fir Disentis:
antseinlsa, De Sale fir Surset: ansienza. Carisch gibt anzeinsnas, das
ziemlich sicher ein Druckfehler fur anzeinsas ist.l

Unmillelbar siidlich und 6stlich von Biinden schliefien sich an:
puschlav. senza (Michael), zentrallad. sensa (Alton), nonsberg. sensa,
rient. sensa, Muggia (Triest) sensa, friaul. sense, mail. parm. regg.
sensia, istr. ven. veron. berg. bresc. sensa, Mussafia, Beilrag 104, Ive,
I dialetli ladino-veneti 15 (auch im istrokroal. senza), tosk. ascensa,
Velletri scenzia, Subiaco scenza, neap. sceuza (sic!) (D’Ambra), siz.
scenza. Aber auch in italienischen Mundarten macht ascensio stetig Fort-
schritte: zunéichsl in Nordwestitalien (unler EinfluB von franz. ascen-
sion?): alilig. Sansiom, Parodi, Arch. gloit. XV 2, heule gen. sansun,
Arch. glotl. XVI 137, 143 ; altastig. assension, Arch. glott. XV 1422 Badi
(Apennin) scenscién, Alatri scensione, Arch. glott. X 174; allneap.
essencione, 7. R. Phil. XXX 37, usw. Gleichsam als eine Kreuzung von

1) Die engad. Form sollte etwa sainza (gespr. sénza) lauten: man konnte sich
fragen, ob im oberengad. saunzas ,Vorzeichen®, das auf ecinem #lteren unverstandenen
Plural sainz ,Zeichen® (wobei Homonymie mit sainz ,,Glock/en“ 1) beruht, nicht ein altes
saunza  Auffahrt* mit hineingespielt hat. Zur Bedeutungsndhe von ascensa und signa,
cf. die im mail. und bergam. bezeugte Redensart: Se’l pidf ol dé de la Sensa, per gquaranta
dé'm se pié sensa, ,Se piove il di dell’ Ascensione, piove per 40 di*.



42

ascensio und ascensa sind zu bLelrachten: romagn. assens, bol. asseins,
lucches. sancto Sensio, Arch. glott. XV1 418, friaul. ascenso, Arch. glofi.
IV 3351 |

65 Ohne aul die Streilfrage einzugehen, ob das abendlindische
Allerheiligenfest auf dem bei Chrysostemos (4. Jahrhundert) erwilinten
Gedachlinislag aller Martyrer (am Sonntag nach Pfingsten) oder auf die
von Gregor III. (731--741) eingerichlete IFeier in der Pelerskirche zu-
rackgehl, so bleibt doch immerhin eines sicher, daB3 das TFest erst im
Laule des 8. und 9. Jahrhunderts (und zwar auf den 1. November)
sich tberall im Abendland verbreilele. Der lateinische Name von
Allerheiligen . war: festum (memoria) omnium sanctorum. Die roma-
nischen Bezeichnungen verleilen sich auf drei Typen:

a) (fesla, dies) omnium sancforum resp. ad omnes sancltos ist
loskanisch, {ritt strichweise in Miltel- und Stditalien, Sizilien und Sar-
dinien (stels im Kampf mit dem Typus b) auf, feldt m. W. in Ober-
italien, ist aber im 14. Jahrhundert vertrelen im Iriaul, selzt sich
auch im Zenlralladinischen sowie in Banden fest. Iis sind folgende
Formen: siz. ognissanti {neben tutli li santi), altotrant. la fesla de
omni sanle, Arch. glott. XVI 39 n., tarenl. ogninsanti ,,ogninsanli, ¢ cosl
appellato dal volgo il mese di Novembre dalla festa di Tulti i santi. il
primo di quel mese®,2 Campobasso ognissanti, Arch. glolt. IV 180 n.,
tosk. ognisanti, allpis. ognessanti, Arch. glotf. XII 144. -— Alllriaul.
di dognc sentl (1357}, Arch. glott. 1V 189; Groden di d’nnyi sant
»Allerheiligen™ (Gartner 147); Sent domisginchs (Pult 177), Minster
Domisanch®  (wohl: feista de ... .), Ardez amisonch, omnisonchs,
altunterengad. amisaench (bei Salulz, Pallioppi), Alvaneu numnasoinsa,
Brienz nomnasoinza, oberhalbst. Numna—, Nomnasontga, obwald., Dom-
leschg numnasoniga (<Zalso: in omnes sanctos). — Gallures. ugnassanti
campid. mesi de dogniassanlu ,novembre® (Porro, Merlo, Mesi e Sta-
giont 168). — Endlich hal Niepage, Revue de dial. rom. 1 316 auf ein
altmallorkinisches a omnia senfort | Allerheiligen®™ hingewicsen.

Es ist nichtl leicht zu entscheiden, ob die biindnerischen IFormen
zunichsl von Oberilalien hereingedrungen sind oder ob sie — was mir
bei ihrer eigenwilligen Form und beim Fehlen von allen, bodenstindi-
gen IFormen im zenfralen Oberilalien fast wahrscheinlich scheint —
direkt aul der kirchlich offiziellen Form beruhen: in der Tal scheint
omnes sanclos nichl recht verstanden worden zu sein. Die Priposi-
tionen in oder ded haben sich ans halbverstandene Wort angeschlos-
sen ; die Konsonantengruppe —mn— ist nicht wie im alteinheimischen
domina (d(uj)onna; behandelt, sondern bald bewahrt, bald zu —m—

1) Ich sehe dabei von Regionaltypen innerhalb der grossen ascemsio-Zone natir-
lich ab: so sind z. B. altprov. pejamen, caritat fur ,Auffahrt* bezeugt.

?2) Bezeichnung, die bei Merlo, Mesi e stagioni 168 fiir Tarent fehlt.

3) Formen des ridtischen Idiotikons.

4) Cf. Typus 3: festa omniun martyrorum.

5) Cf. campid. dogniassanti.



43

vercinfachl worden; die Endung hat sich an alle anderen Festnamen
and —a« angeglichen. Gerade die vereinzelte katalanische Form zeigt
deullich, wie sehr der offizielle kirchliche Name slels wieder Ausgangs-
punkl fur eine halb volkstiimliche Bezeichnung werden konnte.

b Tolos sanctos. Umfalil ganz Nordfrankreich /{oussain/), Wesl-
schweiz, Savoyen (vgl. z. B. 1427: Tolsans in einer Urkunde in
Ripaille), Dauphiné, Sudfrankreich (mit Ausnahme von Teilen des
Languedoc und der Gascogne, cf. s. ¢.), die iberische Halbinsel (katal.
tols sanls. span. lodos los Sanlos, port. dia de lodos os Sanlos), ¢in
kempakles Gebiel in Oberilalien, das von den Weslalpen bis zum
Friaul, das lessinische und lombardische Alpengebiet (borm. « Jdi di
sanl), sudlich Ligurien, die Emilia und die Romagna umfalil; auch
im ubrigen Italien ist der Typus: di de tut i sant im Vormarsch be-
griffen (cf. z. B. abruzz. fulfe le sande neben Gloriasande, alttosk.
tusanti [einheimisch?]). — In Binden ist zunichst der Typus (lots
sonchs, tuot ils sonchs usw. bezeuglt in dem profestantischen }n-
gadin. das. den alteinheimischen katholischen Festnamen fasl vollig!
vergessend, ihn einfach durch Uberselzung aus , Allerheiligen® oder
lomb. di de titi i sani kimstlich neu gebildel.2 Der Typus fiasta de (ut
ils sogns ist im Oberland nur in der Foppa und im Lugnezertal. be-
kannt: es lieBe sich fragen, ob die obwaldische Neubildung durch die
Predigt lombardischer Kapuziner an Stelle des alten Namens sich Ein-
gang verschaffl hat. — Auch in Sardinien ist fol{fu sos sanios ler herr-
schende Typus geworden.

¢) feste martyrorum: umfaBt Striche der Gascogne und des
Languedoc: allprov. marteror, martror (Levy), allbearn. marledor
»Toussaint™ (Millardet), lang. marterou(n), bearn. marlero {Lespy et
Raymond).

66 Wum das in der Peregrinalio fler]mum, Silviae bezeugte nb-
solvere (scil. jejunium) ,das Fasten abbrechen® kirchlicher3 Herkunft
wire, so koénnte man ja die Tatsache, daBl in der Romania nur
das Bundneroberland, das Velllin und Mittelitalien das Verbum in der
Bedeutung | friihstiicken® (cf. ital. asciolvere, Bormio Solver, obwald.
solver, anzolver, enzolver)t hewahrl haben, als eine neue Ubercin-
slimmung des kirchlichen Worltschalzes Ritiens und Italiens buchen.

Ob das an einigen Orten des Oberlandes bezeugle {schepp baselgia,
-d'unlrir  Opferstock® spontane Neubildung oder Bedeutungslehnwort
isl, sei es aus dem ital. ceppo, sei es aus dem deutschen Oplerstock,
enlzieht sich meinem Urteil. — Der Ubergang von bonaman . Trink-

) Cf. die Belege der alten Form noch fiir Sent, Ardez und das katholische Miinster.

) Cf. das protestantische Bergiin, das einfach fuitisanti hernommen hat (von
lombard. Kapuzinern gehort?)

8) Allein es ist Wahrécheinlich, dass der Ausdruck Fkein spezifisches Kirchenwort
war, da solvere jejunia ja in der Tat seit Ovid belegt ist.

*) Herzog P., Die Bezeichnungen der tdglichen Mahlzeiten in den roman.
Sprachen, 1916, p. 31.



+4

geld, Geschenk zum Neujahr® (cf. Mussafia, Beitrag 35;! zur Be-
zeichnung® des ersfen Tages des Jahres hat sich nicht in Italien,
sondern nwr in Binden vollzogen: obwald. biamaun'®, oberengad.
Diimauii, unterengad. biman, bergell. bun man Neujahrt — Da-
gegen durfle elwa mil der Franziskanerbewegung ein Worl wie /rad-
launza Bruderschaft™ (<Zfralellanza) in Binden eingedrungen sein,
aber es handell sich in jedem Fall um ein jingeres Lehnworl.

68 Auflillig ist auch das Fehlen des christlich gepriglen mora-
lischen Wertausdrucks: malifatings)> (altfranz. mauvais, ailprov. mal-
valz , ilal. malvagio) in Bunden, dessen romanische Mundarten dem
lypischen nausch, nosch (< nausea -+ noxiu nach Ascoli) lreu ge-
blicben sind. — Ebenso mag erwihnt werden, dab die sehr alle christ-
liche Formel: dominedeus:” rum. dumnezeu, ital. domineddio, prov.
domnedea, franz. damledieu in Binden nicht vertreten zu sein scheint:
nur Segner , Herrgott™ (cf. allfranz. Sire ebenfalls ein Nominativ in
dieser DBedeutungt) ist allgemein bindnerisch.

9 Interessanl sind die Fille des Ausslerbens gewisser Kirchen-
worler, die, soviel ich sehe, in den lebenden -Mundarlen Bundens nicht
mehr sicl: erhallen zu haben scheinen: das WeihrauchfaB hieB nach
De Sale” nicht nur in Disentis rofas (cf. auch Huonder, Rom. Forsch.
XTI 550), sondern auch im Sursel: rauchfass; Campell kannte als unter-
engadinischen Namen des Weihwedels: dzoap, das mit dem Pflanzen-
namen hysopus idenlisch isl, der anderwirts in derselben Bedeutung
und Verwendung wiederkehrt (cf. altprov. izop, uzop; Aran (gasc.)
izop ..goupillon®).

0 Zwar hat Merlo, Worler und Sachen 111 99 das altfriaul. inseri,
das neufriaul. insceri, iscert, isséri, scévri, cévri ,propriamente l'ul-
timo di del carnevale, donde il penultimo dicesi scevrutl. Questa voce
¢ quasi perdula, ciordll, scevrat!l, scioratt il di penullimo di carne-
vale auf ein lat. incipere zuriickgefiihrt, aber er hat 1. die lautliche
Schwierigkeil, namlich, dall die altfriaulische Form inseri® stels —s—, nie

1) Auch anderswo nprov. bounoman ,pourboire®, frz. bonne-main.

2) Die Bedeutungsentwicklung ergibt sich ganz klar aus den Beispielen fiir die
Anweudnng von bimaun bei Pallioppi.

%) Nach De Sale: bien maun, oberhalbstein. biman, die zeigen, dass die Ein-
mischung von bi < bellu sekunddr ist.

4) Das bei Alton verzeichnete bambona ,Jahresgeschenk, das man zu bestimmten
Zeiten Kindern, namentlich den Téduflingen macht* ist der urspriingl. Bedeutung néher
geblieben.

%) Sehuchardt, Z. R. Phil. XXX 320—28.

6) Die ital. Mundarten haben m. W. nur signore, also den Accusativ: seniore in der
Bedeutung ,Herrgott® erhalten. )

) S. 162 gibt De Sale an: Surselva: raufass, rnmfdss Sfuribolo®, p. 309 :Surselva,
Surset : rauchfas ,turibolo d’incensare®.

%) Cf. im selben Gedicht: -¢ nach Consonant vor e, i : doolz < dulce, chialzoon
< yealzone“, purciei < porcelli.



45

—z-— aufweisl, und 2. die morphologische Schwierigkeit — den eigen-
(timlichen Konjugationswechsel — nicht aus dem Wege geriumf.!

it Die Bedeulung ,,Nachlalhi von Sinden® wie , Kirche, wo die
Stinden verziehen werden® ist im miltellat. perdonantia (cI. Du Cange)
wie im allfranz. pardon, pardonnance, ilal. perdono, perdonanza ge-
nigend bezeugl. Aber die Bedeulung , Kirchweih*2 ist nur Jder Dio-
zese  Chur eigen. Denn das im Allas linguistique, K. 336 einmal
bezeugle pardon ,vogue® (Dep. Cotes-du-Nord) hat geographisch mit
dem ritischen Worl keine Verbindung, zeigt aber den Weg, auf dem
auch anderswo in neuerer Zeit das Worl pardon zum Sinn , Kirch-
weih™ gelangen konnte.

72 Hinsichllichh der Beerdigung der Christen in der Nihe der
Reliquien und den dabei verwendelen Formeln: socialus marlyribus;
soc. sanclis,; qui meruil sanctorum sepuleris, cf. Leblant, op. cif. p. CIV
396. — Und unler diesem Gesichtspunkt versteht man die Bedeulung
des allir. relic ,Kirchhof, Begrabnisplalz® (<Clat. reliquiae martvro-
runy;, cl. zur Bedeutung von reliquiae im Irischen, Zimmer, Profest.
Realencyclopdadie tir prol. Theologie und Kirche, Arl. Kellische Kirche.

W oef. I'rid. Vollmer, Inscriptiones Baiuariae Romanae sive Inscr.
proov. Raeliae, 1915 p.-127 (Nr. 419): in bealam memoriam Sarmanne
(uiescenti in pace martiribus sociatae.

W Z. fir schweiz. Kirchengeschichte 111 108 ss.

™ Auf weilem Gebiele der Romania tritt neben coemiterium eine
Nasalform auf: coeminferium. iber deren Verbreitung in Frankreich3
der A. L. I. einzusehen, und tber deren Deulung Schuchardt, Z. R. Phil.
XXXV 75 nachzulesen ist. — Auch das frankoprovenzalische Gebict
(Lyonnes.) hal Spuren von cementiére. Herr Prof. Gauchat macht
mich auf wallis. sémeliere. chémelicre aufmerksam, in dem er cben-
falls Einwirkung von saint aul cimetliére anzunehmen geneigt ist. Wie
hoch nun diese volkselymologische Verkntupfung des in der West-
schweiz Uber dlterem marferey sich lagernden cimeliére an saint hin-
aufzurticken ist, vermag ich hei dem Fehlen alter Belege von semeliere
nicht festzustellen. ~

6 Unler den m. W. in Ralien fehlenden Gebriauchen, die sich an
das Weihrachisfest kntupfen, gehort das Verbrennen eines Holzblocks,
das am Weihnachtsabend (oder Vorabend) im Herde des Kamins unter
Beisein der Familie und des Gesindes vollzogen wird. Diese wohl vor-
christliche Sittet ist in StdosUrankreich, der Westschweiz wie in
Oberitalien gul bezeugt:

1) Wenigstens weist recipere in Oberitalien kaum je Conjugationswechsel auf, eben-
sowenig wie incipere im Ritischen und Rumiénischen. ) ;

. %) Cf. Weymann, Z. f. sclhweiz. Kirchengesch. IV, p. 284 n. ,Bis gegen Ende des
16. Jahrh pflegten manche Bischofe bei Kireh- und Altarweihen neben dem iblichen Ablass
von lasslichen Stinden auch 40 Tage Ablass von Todsiinden zn verleihen.®

i 3) Ausserhalb Frankreich liegen — » — Forman vor im span. cementerio, altspan.
cuminterio, alemtej. cementero. altmallorkin. sementeri. — In Grado: zimisterio sieht
._Salv‘loni, Rev. diul. rom. 11 96 Einwirkung von mysteria, cf. dieselbe Form cimisterium
m einer Urkunde von 1424 des Chateau von Ripaille (Savoyen).

%) Ueber deren Verbreitung, in ausserromanischen Landern, cf. Meringer, Indog.
Forsch. XVI 152, XVIII 216.



46

Frankreich und Wesischweiz:

1. *ciucea: pic. choke ,blche de Noél®, Bresse louhannaise: suche,
soche ,autrefois bliche de Noél“, Commercy (Lorraine) souche de
Noél | le 24 déc. chaque famille met & son feu une énorme biliche de
Noél. On défend aux enfants de s’y asseoir, parce que, leur dit-on,
ils y attraperaient la gale® (Mém. de lacad. cellique III 441); lim.
soucha de Nadal ,blche de Noél®, Centre souche de Nau (Jaubert,
s. nawj, lang. souc de Nadaou.

2. truncu, -—ca: Sadne et Loire [ronche ,grosse blche qu'on
brilait & Noél® (Fertiault), Morvan froinche ,biiche de Noé¢l™; Bresse
louhannaise {ronche, Vaudioux {ronche ,bltche de Noél”, Grand’
Combe {fronche ,biache de bois creuse a lintérieur que frappent les
enfants & Noé¢l pour en faire sorlir les friandises qu'y ont placées leurs
parents®™, Fourgs (rouintse ,buche de Noél”, Bournois {ronche d'nwé
sHorosse souche destinée a entretenir le feu pendant la nuil de Noél
Pendant la nuil du 25 décembre, on ne doil jamais laisser éteindre le
teu®, vaud. fronlze ,la veille du jour de l'an, dans plusieurs mé-
nages, on évidail une tronche, on remplissait 'espace’ vide de noix,
de moiseltes, de faines, de chilaignes déja rissolées el on la mellait
au foyer. Quand le feu en avail consumé une parlie, on la retirait,
on la vidait dans la cuisine et le- dépot intérieur élail abandonné au
pillage des enflanls qui criaienl avec jubilation: la (ronlze a [suhi
(,a chié™)”, Blonay frotsé de tsalandé, sav. lronche de Noél" (Const.
et Dés.)L.

3. feeale (lransfocale ou tresfocale?): Anjou lerfau de Naw ,bliche
de No¢l™ (Verrier et Onillon), Bas-Maine ferfao, terfwé ,lrefaul; tre-
foir, grosse biiche de Noél. Si le ferfwé n’est pas consumé au hout de
trois jours, les jeunes filles nubiles de la maison doivent, dit-on, se
marier dans le courant de I'année etc.”; poit. frefougeau ,blche de
Noél™ (Lalanne), Cenlre trouffiau (Jaubert), norm. {réfouet ,buche de
Noél®“ (Moisy). pic. tréfoué (Corblel).

4. calendale (Ableilung von calenda Weihnachten®, cf. A L.,
@ '13(3(51): sudlranz. calendau, ch—, Vinzelles: (sandalizo, dauph. cha-
lendal (Gariel)=,

') Beschreibung der eigenartigen Gebriduche und abergldubischen Vorstellungen
die sich an das Verbrennen des Weihnachtsklotzes kniipfen, findet man ferner in Mémoires
de la Sociélé des antiquairesIV 108 (Deux-Sévres); bei Beauquier, Faune et F'lore populaires
de la Franche-Comté 11 p. 10 ss.; bei Verrier «t Onillon, Glossaire de I’ Anjow 11 425, im
bertihmten ,,Calendaw’ von Mistral, bei Moisy, Glossaire normand., 3. tréfouet, Dottin,
Gloss. Bas.-Mainc, s. terfwe p. 491, 632, Lalanne, Gloss. poitev. 8. trefougeawn, Chambure,
Morvan, s. éveillée usw. .

?) Auf kleinere (iebiete sind beschrinkt: 1.* groba ,Holzklotz*: sav. groba ,biche
de Noél® (ef. Const. et Dés. s, petd), Saone-et-Loire: grewbe (Fertiault), Grenoble grobbi
(Ravanat). 2. natale : Aveyron nodolenc (Vayssier). 3. cosse (deNaw) ,biche de Noél“ (Jaubert)
4. siidfrz. cacho-fué, cacho-fioc ,buche de No&l* (Mistral, zum vb.) cachd ,trancher®.
5. catoche ,buche de Noél® (Gras). 6. béarn. catsaw, catsé (Lespy et Raymond), das laut-
lich und begrifflich merkwiirdig an bergam. suverchefsal (s. 1.) erinnerw.



47

Italien:.

1. berg. suverchefsal ,,ceppo, mancia o donativo che si da nella
solennita del Natale del nostro signore” (zu cavessal < ,capitiale*
,Jleuerbock“?), brese. caedir (< capitone) ,,capifuoco, ceppo di Natale“.

2. piem. such d'nadal ,,ceppo di Natale®, mail. sciocch de nadal
sceppo di Nalale® (Cherubini).

3. ital. ceppo di Natale — 4. friaul. Nadalin.

Um sc auffilliger ist das Fehlen des Weihnachtsblockes in dem
sonst so konservativen DBiinden.

77 Die Materialien des rétischen Idiotikons bezeugen diesen Namen
fir Trins und das Schams; die Bedeutungsgeschichte des Ausdrucks
wird erhellt einerseits durch Stuls: miazemda negra, Ems mesemda
nera und anderseils durch piem. merco scurof, parmig. mercordi
sguroll, gen. makurdi sciiolu, altgen. (lat.): a die quadragesime que
dicitur scurotus, Uber dessen Deultung das Schweiz. Idiol. VIII 1209
einzuschen isl. Allerdings hege ich Bedenken, ob mil Merlo, Wdrter
und Sachen IIT 108 scurol zu excurare gestellt werden darf und méchte
eher Iir Verknipfung mit obcurus (unter Einmischung von scurar)
eintrelen. — Sonsl hat nalirlich Biuden auch marcurdi della tschendra
mesemda della tschendra, das innerhalb der Romania als der ver-
breilelste Ausdruck gelten darf. — Eine eigenartige Form fiir Ascher-
mittwoch kennt Groden: capion, in dem man gerne capul jejunti
sehen mochte, aber laullich sind die Bedenken sehr bedeutend.

8 Iar die frihere Existenz von lat. redimere mit kirchlicher De-
deulung in Biinden vermag ich keinen direkten Beweis beizubringen,
aber da das Wort sowohl in altoberitalienischen wie altfranzdsischen,
allprovenzalischen Texten hiufig genug bezeugt ist, so isl ein redimere
werlosen® fir Binden im Bereiche der Wahrscheinlichkeit. DalB ja in
der Tal redimere in anderer Bedeulung noch im Oberland und Mittel-
biinden lebt, hat Huonder, Vok. der Mundar! von Disentis, Rom. Forsch.
XI 481 gesehen: obwald. radember (bucca pude(r) radember ,nicht
genug liefern, beslehen konnen®), ferner nidwald. (Paspels) radember
serschwingen® (Luzi 83). Der Ausgangspunkt dieser ,,profanen® Be-
deutung liegl wohl in der Rechlssprache: redimere ,sich (von Horig-
keit oder von Schuld) befreien, retten, loskaufen®, in negaliver Ver-
wendung: ,,die Mittel nichl aufbringen, um sich einer Verpflichlung
entledigen zu konnen®.

™ expignorare ist ein typisches Didzesanwort von Chur: obwald
spindrar, spindramen(t) , Erlosung™, oberhalbst. spindrar or, allobereng.
Spendrer, spandrer, oberengad. spendrer, unterengad. spendrar (Sent),
allunterengad. spandraschun ,Erlosung® (Campell). — Merkwiirdig
bleibt die Aufnahme des mhd. riuwen ,reuen® in simltliche rilische
Mundarten der Didzese Chur an Stelle des sonst anderswo durchaus
bewahrten (re)poeniterel. Warum sind obwald. s'(enjriclar, obereng.

3

1) Ist engad. pentir (schon im Drama der 10 Alter: pintir) einheimisch?



48

s’ariivler. unterengad. inriiglar entlehnt worden? Als Rechtsausdruck
im Sinnec 'von ,,BubBe tun®? — Dagegen ist wohl das bundnerromanische
scalir, schiaffir ,erschaftfen” durch- die Bibel vermitlelt worden.

80 I'tr bundnerische Mundarten eigenartig sind folgende Ausdriicke
oder die Form von bestimmten Kultuswortern: 1. obwald. pervergiar
LSWommunion darreichen®™ (bei den Kalholiken), das mir semantisch
und eltymologisch nicht klar ist (lal. praevaricare hat ganz andere De-
deulunigen).l — Die volkstiimliche TIForm von incensu , Weihrauch™:
inlschais, anlschais neben dem halbgelehrten inischains (cl. [franz.
encens, ital. incenso). — Die lautliche Form von matutina (missa):
alUranz. matine(s), allprov. malinas, mandinas, alllomb., altvenez.
malin ,,Melle™. Die biindnerischen Formen weisen aber inlautendes
—d— auf: Minstertal modinas , Nachtgeliule bei Eintrilt des neuen
Jahres™, altoberengad. amudinas (Drama, 10 Alter), obwald. mudinas
~Melle™,2 das im  zenlrallad. madvines, maduines (Groden), friaul.
madins seiue Lntsprechung findet. Ob die Deutung der Formen
(Salvioni, Z. R. Phil. XXIII 522) durch Dissimilation von *madudinu sich
aulrechlerhalten 146t, bleibe vorlaufig dahingestellt. Jedenfalls miissen
die IFormen wie madin (Ney, Dialecte Saint-Etienne p. 424), madine
m»irom d'un livre de prieres™ (ibid.), altprov. mandinas ,Melte®, altgaliz.
madodinyos Melte” (Pinol) zur Deutung der ritischen IFFormen heran-
gezogen werden.

4. Pfarrer Chr. Caminada in seinem Buche: Die Biindner [Fried-
hiofe p. 32 erwihnt die Bezeichnung logs fir Familiengrabstialten und
mochte sie mit den lat. loculi in Verbindung bringen: ich wage nicht,
dem romanischen Worle ohne weiteres den lateinischen Ahnen zu
vindizieren, da wir zundchsl wissen miiiten, ob die Sitte solcher
Familiengrabslillen auf den lindlichen Friedhofen fiirs frithe Mittel-
alter belegl werden kann.

0. Die laulliche Deformierung von purgaforiu (obwald. purgatieri)
in- obwald. burgatieri (Huonder, Rom. Forsch. XI 512) und untereng.
bargialéti (in alteren Texlen: bragiatiili3).

6. Herr Dr. Rob. v. Planta macht mich auf das in einigen nid-
waldischen Mundarten noch lebendige tarmegna autmerksam, das nach
einer Angabe des Rdl. Idiof. in Innerferrera bedeutet: ,,Platz fiur die
ledigen Personen in der Kirche®. Es steckt darin nach Herrn Dr.
v. Planta der volkstiimliche Vertreter des lat. {ribuna(l), dessen kirch-
lich-archileklonische Bedeutungen (absis, sanctuarium) bei Du Cange
aufgezihlt sind. In den romanischen Sprachen ist das lat. fribuna’l)
in halbyelehrter Form und kirchlicher ‘Bedeutung (Absis u. a.) er-
halten nicht nur im ital. {ribuna, berg. trebiilina ,tabernacolelto®, span.

1) Die Erkldrung Huonders, Rom. Forsch. X1 472, aus providiare ist nicht recht
itherzeugend.

*) Nach De Sale: moginas ,matutino, hora canonica®,

%) Einwirkung von bragir ,weinen“?



49

[ribuna, sondern auch im wallis. {rebona (Glossaire). Am stirksten volis-
timliche Entwickiung zeigt das Wort fridunal aulerhalb Bindens im
altgen. lruina ,,Chor der Kirche®, cf.” Parodi, Arch. glotl. XIV 16—17.

81 Es isl mir kein Wallfahrtsort bekannt, den die katholischen
Bundnerromanen siddlich der Alpen (abgesehen von Rom) hiulig be-
suchen. Man prufe auch den geographischen ,,Gesichlskreis”, wie er
sich in den in Binden einheimischen Namen von Orlen, die aufer-
halb des Kantons liegen, widerspiegelt: dem DBilndner waren nur
wenige Orlsnamen, die auberhalb des mitlelalterlichen Diézesan-
sprengels von Chur liegen, wirklich vertraut. Zu den heule noch
lebendigen Namen der beiden Orle: Einsiedeln und St. Gallen, cf. auch
v. Eltmayer, Germanisch-Romanische Monatsschrift 11 301. -—— Zu be-
dauvern isl, daBl die heule lebenden Romanen DBilindens die altein-
heimischen Ortsnamen leichthin zu Gunsten der deutschen oder ita-
lienischen aufgeben. Was fir komische Dinge passieren auf diesem
rebiete ! Die Engadiner bezeichnen den ,rétischen” Flufl Rhein nicht
milt der obwaldischen Form rein, sondern mit der ifalienischen IForm
Reno, aus der durch nichts erhirteten Vermutung heraus, dall Rein
‘engad. Rain) deutsch sei, wihrend doch die alemannische TForm Ri(n)
ist, und obwald. Rein die ganz genaue Enlsprechung von Rein ist wie
plein von plenul Man dndert die alteinheimische Form Bragaglia in
Bregaglia, Misoch in Misox oder Mesocco, Turich in Ziirich usw. Auch
da gilt es treues Festhalten alteinheimischer Formen!

82 Die Terminologie der katholischen Kullusgerdle enthill man-
cherlei interessante Worter, die zum Teil allerdings jinger sind. Welch
mleressante laulliche Umgestaltungen erfihrt das lat. asperges im
Biindnerromanischen: in Ruis wird der Weihwedel bezeichnet (nach
Idiol. romauntsch): barschun de dar ilg asperghes, in Panix asperghil
usw. Auch fir den Germanisten fallt allerlei ab: {ruc d’unirir ,,Opfer-
stock®, crap da balten konnte Ubersetzungslehnwort von , Taufstein™
sein, vadel isl als ,,Weihwedel™ in Rhazins bekannt; orgla, pult, allar
hérte ich im Oberland, laupia ,,Empore”, teschamber, tischamber w. a.
Formen | Sakristei”, horem ,,Chorhemd®, fdrer, oeng. begl (disch. bild)
gehdren hierher. Doch dartiber soll in einem anderen Zusammenhang
gesprochen werden. In ein anderes Kapilel gehoren jene durch die
Bibeluberselzungen tibernommenen Kultusworter deutscher Herkunfl:
urvezza | Verstocktheil”, contrapart ,Widersacher®, aber milt solchen
kirchlichen Bedeutungslehnwértern sind ja alle modernen Sprachen
reichliclr ausgestattet.

88 Als wunerwiinschte Germanismen und [lalianismen bezeichne
ich solche, die durch Ubernahme aus einer Mundart der eigenen
Sprachgemeinschaft vermieden werden kénnten. Um Beispiele ist man
nicht verlegen. DaB der Name der Lichimef in den proteslantischen
Gemeinden nichl besonderer Vitalitit sich erfreut, ist ja an sich ver-
standlich. Aber warum tbernimmt dann Zuoz, Strada, Cierfs den

') Beispiel, auf das mich Prof. Pult aufmerksam machte.

4



50

deutschen Namen, stalt den benachbarten nossadonna dellas chan-
dailas zu adoptieren? Und in Lenz wird neben dem einheimischen
buanojo das importierte lombardische pasqueta verwendet. Ist nossa-
donna (da; Mars nicht ein innigerer und lieblicherer Name als”das
hochgelehrte annunziaziun da Maria, nossadonna d’avust als das feier-
liche assunziun da Maria? Ob turibul fir das alte schefla ,,Weih-
rauchgefil” im Obwaldischen als ein Akfivum im bundnerischen
Worlschatz zu buchen sei, bleibt doch sehr fraglich. Es liegt auch
hier eine schone Aufgabe der romanischen Geistlichkeil, den jahr-
hundertalten feslgewurzelten Namen von IFesten und Kultgerdten liebe-
volle Sorgfall angedeihen zu lassen! Ein Stick sprachlichen Heimal-
schulzes! Jammerschade wire es, wenn der flachen Einheitlichkeil
zuliebe die geschichllich begriindete Vielgestaltigkeit der Xkirchlichen
Ausdriicke geopferl werden miibBte!

81 Meine Absicht besland, in kurzen Umrissen die Kirchentermi-
nologie der Westschweiz zum Vergleich mit der Bindens heranzu-
ziehen: aber je tliefer ich dem Problem auf den Grund zu gehen ver-
suchte, um so mehr verstirkte sich die Uberzeugung, dal} in weilestem
Umfange die mittelalterliche Kirchensprache ganz Frankreichs heran-
gezogen werden misse, um sichere Grundlagen zu gewinnen. Der
Rahmen, der mir hier gesteckt war, wire aber durch eine solche weil-
ausgreifende Untersuchung vollig gesprengt worden.



L,

absolvere = 43
.« 36.

affiliatus

3

ahijado sp. - - - 36.
akuasantin lomb. 2, 3.

altar obw. - « + . 490.
amisaench altueng. 42.
amisonch ueng. - 3, 42.
anniversari lomb. 2n.
annunziaziun da

Maria - - 50.
anseinza - - 41,
antschais eng. - 48.
anzolver obw. - 43,
area - 9,28
ariivler oeng.  17—48.
ascensa 19, 41—42
(a)scensa tosc. 19, 41.
ascensio 19. 40—41.
asciolvere it. - 43,
asperges - - 49,
asperghil, Panix - 49.
assens romagn. - - 42

babsenyer, Valturva

(gergo) . 25,
baislec altir. - . . 29.
hambona Iad. - 44 n.
baptizare . . 8
bargiatoli aueng. - 48.

barmor oeng. - 2, 6, 27.
barschun da dar ilg

asperghes
basilica 5 9-11.

23—25. 28, 29.

bavania eng. 3, 39.

. 49,
baselgia obw. 1. 24—95.

INDEX.

51

carnoal borm. : - 3.

Wortverzeichnis.
befania tosc. - . - 39.
begl oeng. - - - 3,49

benememorius

4, 6, 27.
biamaun obw. - 44,
bisbe cat. « G7.
Boagna, Abtei - - 39.
bonaman 43—44.
bounoman nprov. 44 n.

broufounié nprov. -
bruvenie altlothr.

19, 29, 39.

buania obw. 2,19, 39.
buanoja, Lenz - 50.
bufagna, Badia - - 39.
btiimaun oeng. - 44.
bunman bergell. - 44.
burgatieri obw. - 48.
cacho-fioc mprov. - 46.
caed(i bresc. - - 47.
calcavegia lomb. - 40.
calendae - 46—47.
calendau nprov. - 46.
-alluster obw. 1, 18,
37,
‘caluoster oeng. - 2, 37.
campana 18, 56.
ampana  lomb. 1,
2. 18.
campanin lomb. - 1,2
campusantu  borm. 2.
cap d’an altprov. - 40.
capion, Groden - - 47.
capitiu - 46 n., 47.
caritat altprov. 42n.

38

casa Deo - 40.
cascia de mort blen. 2.
catoche, Forez - 46.
calsau béarn. - 46.
cau d’on obw. 2n, 40.
cementiére frz. dial. 45.

ceppo di-Natale - 47.
chalendal dauph. - 46.
chauche-vieille - . 40.

chiesa - . . . . b,
chiese dieu afrz. - 40.
chinquesme apic. 5,

18, 25.
chiostra, —o-it.- + 31
chiucar altpav. - 38
choke pic. - - - - 46.
cincogesma altcat. - 25.
cincuesma sp. 5, 25,
cioché com. - 38.
ciwcca - - - - 46
claustrum 14, 31
clocecariu. 19 38
clochel galliz. - - 38.
cloquer cat. - 38.
clotra altdauph. - 31.
clutger obw. . - 1, 19.
coemiterium
20, 45.
cosse de Nau, Centre
46 n.
costre afrz. . 18, 37.

crap da batten obw. 49.
crastra altptg. - 31.
cura it. 5, 26 n.



52

curucheu ptg. - 38.
custori ossol. - - 37.
custos-orem 18, 37.
damledieu alrz. - 44.
derschalell obw. - 40.
di d’'unyi sant’ Gro-

den - - - .« .42
dies dominica 35.
digeesis - . =26
dischol oeng. - 40,
dogniassantu cam.

pid. 5 eooees 4dn
domineddio it. - - 44.
dominicum = - 29, .
domisoinchs, Sent - 42
domnach altir. - . 29.
Dristkammer  (te-

schamber) dtsch. 49.
dumengia eng. - - 35.
dusien ostfirz. 49.
dusius - 40.
dzoap altueng. - 44,
ecclesia9, 10, 28, 29.
eclais altir. - - - 29.
eivna oeng. - - - 3.
clemosynam

(facere) - - - - 8.
emda obw. . . - 2
emezu wall. - . . 35
enet bret. - 29.
cpiphania

29—30, 39.

episcopus 18,.37.
era oeng. - - - - 28
evesque afrz. 18, 38.
excurare . - 47
expignorare

mlat. 21, 47.
farer obw. . . 2 49
ferar alomb. - - 34,
feriare - 34
festa fa, blen. . . 2

festa (del paes) blen. 2.
fidgg blem - - - .2
18, 36.

liglioccio it

ligliotsch borm. - 3.
filianus . . . 35
filiel obw. - 2, 18, 36.
*iliecin =+ » <386
filiolus 18, 36.
fillol ahd. - - 36.
Birr pagi,. v fe w88,
firau obw. . -
firer oeng. - - 3,34
focale mlat. - - 46.
foirié afrz. - 34
fradlaunza obw. - 44.
gabinat (al di de)
borm. -+ 3,39n.
gesa lomb. - . . 1,2
groba sav.. - - 46n.
guanya, Goden . - 39.
gudaz borm. S ¢
gidaz - - - - - 40.
g(uw)idaz blen. 2, 39,
hebdomas - » 34
horem obw. - - . 49
hysopus - . .44
iglesia sp. - 9.
iméagina blen. - - 2.
incenso it. - - . 48.
incensu- - - - 48
ineipere 12, 44.
initium 12, 29,
insceri friaul. - - 44.
inseri altfriaul. - 14.
izop altprov. - - - 44
jolta ueng. - - 25,
kesa da mort blen. 1.
kuadr a sant blen. 2.
laupia obw. - . . 49,
lichtmell, Zuoz - - 49.
loenius - - - 48.
logs obw.. - . . 48.
madine, St. Etienne 48.
madodinyo altgaliz. 48.
madrastra ueng. - 41.
madretscha obw. 2 41.
madritscha eng. - 41
madvines zentrallad. 48.

A

maesta borm. - - 3
mandinas altprov. - 48
marcurdi della
tschendra obw. 21, 47.
marteror Altprov. - 43.

martyretum - 21
Martyrorum

(Testa) - 42
malrigna - - 41.
mairina 40—41.
malutinu

,Melte . 48,
mauvais - 44

méazena borm. - - 3
memoriae

bonae - - 4 27
merco scurot piem. 47,
mezzedima tosc. - 34
miazemda negra,

Stuls
moinesse afrz.
monasterium

14, 30, 31.

monic lomb. - 1%
moniga lomb. 2n., 38
monja altprov. - 39
monje sp. -
mudinas obw. . - 48
mungia obw. - . 38
muniessa obw. 2, 19, 38

.47
19

nadalin friaul. - - 47

nodolenc, Aveyron
46 1.

nosch obw. . 44

nossadunna d’avust 50

‘nossadonna da Mars 30

nossadonna dellas
chandailas -
numnasontga

oberhalbst. . 42
numnasontga obw.

2, 20, 42

;9%

obispo sp.
obscurus - - - #
ogunissanti it. - - %



omnia senlor
altmallorquin.
operare

opfern dtsch. 8, 27
orare 5, 34.
orgla obw. - 49,
padraster ueng. - - 41.
padrin obw. 2, 40—41.
panevin trevis. - 33,
paradisus - 35,
pardon frz. - 45.

pardunonza obw. 2, 20.
parlet cbw. . . . 2

parmierl obw. 1,6, 27.
parochia 512
19, 286.
paroisse Irz. - &, 149
parokia lomb. 1.2
parrain frz. - 40.
parvis obw. - 35.
parvis Irz. - 35.
pasche tafanie
friaul. « 94

pascua de reyes sp.

pasqueta, Lenz -

patrinus « 40-—41.
pentacosta blen. - 2.
pentecoste it - 18.

Pentecoste 5,

8, 12
pentir lomb. - 2n.
pentir oeng. - 47n.

Perdonantia

mlaf. 20, 45.

perdonanza it. - 45.
pervergiar obw. - 48.
Pieve it . . 19, 25—26.
pifaine afrz. - 30.
Pifania lomb. 2, 3, 39.
bPifania {osc. - 19, 39.
pila blen. . . : . 2

<l
B, 97

39.
pasqueta it. (md.) 39.
. 50.
pater (dir su) borm. 3.
Patrignus . 40—41.

pin, Sent - - - - 40.
piovan piem. - 26.
piscamu log. g v 8
plavon wueng. - 26.
plebain altfrz. - 26.

plebanus
plebs §, 12,19, 26

bis 26.
pleif obw. « 1 B 1,
pleu aprov. - 26.
plevan friaul. . - 26.
plovanu alog. - 26.

plwyl cymr. -

penitere - 47.
poer blen. - - - 2
pojamen altprov. 42n.

praebiler

pre altit.

pregar borm. - - 3.
preire altprov. - 40.
prer obw. 2, 40.
presbiter 12, 39—40,
prestre afrz. - 30.
pret borm. . - - 3.
prete tosc. - 40.
prever altpiem. - 39.
prevet lomb. - - 2
prier frz. - -« < B

pult obw.

. .ol
purgatoriw- - 48

quadragesima 8.

quinquagesima

5,8, 11,12, 25, 29,
. 47.
redimere2n, 21, 47
. 45,

radember obw. -

relic altir.
reliquiae Fried-

hof* - 45.
retgs treis nidw. 39n.
riklar obw. 2n, 47.
riven mhd. - 47.

rofas, Disenlis - 44,
rosalia .« 2D,
‘saba(t) lomb. 2.8,

- 26.

- 26.

» X2,
pragia blen.> . . . 2
40 n.

. 49,

sabbato it. . - - 6.
sabbatu
sagra borm. - - - 3.
sagra  tes§, .o - L

sain oeng. e 2
sambatu - 6,11, 18
sambedi {rz. v % 2B,
samedi frz. - 6,18,26.
Sanctorum om-
nium (festa) 19,
42—43.
sansiom altlig. - 41.
sant (di de tut i)
ital. md. - 43.

sant (di da tat i)
blen. - - « . . 2
sant {di-d) bernl. 3.
santolo - 49.
Santos todos los sp. 43.
Satarni{s) dies

: &, 26.
saunzas oeng. 41 n.
scensione, Alatri - 41.
scevri Iriaul. . 44,
schefla obw. 2, 50.
scheiver obw. 2, 20.

scheiver neir obw. 21.

schiaffir aoeng. - 48.

scimenteri blen. - 1.

sciocch ‘de nadal
mail. - 47,

scurot(merco) piem. 47.
segn d’la cioca piem. 36.
Segner eng. - 4.
segrista blem. . - 2

sein afrz. - 18.
sensia mail. - 41
Sensio (sancto) - - 42.
senteri obw. - 1, 20,
senza puschl. - 41.
sequéme, Namur - 25.

setimina blen. - - 2.
signum 18,36, 41n.
sincksen altflam. - 25.
Sire {frz. . 44.



54

snorza, Valfurva
(gergo) 29.
sociatus marty-
ribus 20, 45.
sogns (liasta de .tul
ils) obw. . . . 43.
solvere jeju-
nia - - - - .43
sonda obw. 2,6, 18, 26.
souche de Noél - 46.
spindrar, obw. 2n,
21, 47.
slemana borm. . - 3.
such id’ Nadal piem. 47.
sunteri oeng. - 2 20.
suscipere 29,
suverchelsal berg. 47.
tarmegna, [Ferrera 48.
lerfau, Anjou 16.
teschamber obw. 49.

Agnein St. -
Ambriesch
Ambriesch (Pro da

Sontg) - . . . 15.
Ambroise, Saint- - 32.
Ambrosius 195,

17,32
Asinio - 30.
Baselga 5, 23.
Basilica b, 23
Basoche 3, 24.
Befanius LY
Bragaglia _ - 49,
Burneun - - - 32
Burnoif - 32
Cadi - 40.
Cassian St o L
Cassianus 15, 32,
Caslel Aut . . . 32

Chiaschaun (Saingk)

15, 32.
- 32.

Chia Tschur -

- 33.
- 17.

theophania
thiephaine altfrz.

tingere . « &« _« §

tofana tosc. " - - . 39.
toussaint frz. 19, 43.
trebona (wallis. 49.
lrebiilina berg. 48.
trefougeau poit. 46.
(rentain afrz. . 39.
(rentaisem aueng. - 35.
tribunal - - - 48.
(ronche frz. dial. - 46.
truncu, —ca - 46.

tschinquaisma oeng. 3.

(schunqueismas obw.

25,18,

(schiilschaiver oeng.

3, 20, 29,
2.3
turibul ‘obw. . - . 50.

luribul lomb.

[l. Eigennamen.

Clastra - 31
Claustrg - - - - 31
Claustrum « 3l
Deodatus - « 33.
Dominicus 16, 33.
Durich 17.34.
Epiphanius 17, 33.
IFeldkirch v. Sam-
pieder.
[Ffenau, FFenad - 32
Gagl S. 22, 49.
Gaudentius 17, 34
Gudien 17, 34.
Laurentius 15,17.
Lucius 14,17, 28.
Lurien - . 17,
Marterei, West-
schweiz - - - - 2L
Martinus 16, 33.
Martyretum 21,
Mauritius 15 32

Maurus

16, 33.

uestg obw. - 18, 38
uestgiu obw. 2n, 38.
urar 'cbw. . . . . 2

vadel, Rhéazins - - 49.
vascel bergell. - 36.
vascellu, 9, 18.

vaschi obw. . . 1,18
vesco altoberit. - - 38.
vescovo it 18, 38.
viscopu siz. - 38.

volt afrz. - - - - 35
vultus - 35.
vuul aueng. - 35,
vut obw. . . . . 2
Wedel dtsch. - 49.
ynyd cymr. =20
zen obw. - . - 1,18
zimisterio, Grado 45n.

Misoch - 49.
Monasteriu - 3L
Murezzan San - 15
Miistail « « » « 3L
Muster - 3L
Nossa Dunaun 22 49.
Pigneu - . . - - 32
Praejectus 1734
Rein o« A
Remedius 17,33.
Reno (!) eng. - 49.
Sambatus 27.
Sampieder (IFeld-
kirch) v e 20
Santis - 2
Silvanus 16, 33.
Turich .« 49
Udalrich 17, 34
Ursicinus 17, 34.
Vigilius 16, 33.
Vintschegn s
Viventius 16, 33.



[ll. Sachliches und Sprachliches.

Allerheiligenfestes,
Namen des — im
Romanischen 19,

42—43.

Aschermittwochs, Na-
men des im
Bindnerrom. -

Auffahrtsfestes, DBe-
zeichnungen des
— in den roman.
Sprachen

Ausdriicke, dic der
Di6zese Chur
eigentiimlich sind :
incipere,Fast-
nacht“ 20; coe-
miteriu durch
sanctu beein-
flufit 20; expi-

gnorare ,er-
losen®  21: die

sprachliche Form
von presbiter
zulprer 40; per -
donantia
»Kirchweih“ 20,
45;  Wallfahrts-
orle: S. Gagl,
NossaDunaun.

22, 49,

Aussterhen alterer
biindnerrom. Kul-

tusworter - - 44.
Bedeutung, iltere u.

jingere von ple-

be in Italien - . 26.

Bedeutunglehnwort
( deutsch-roman.) :
(schepp baselgia,
- d'unfrir (?) obw.
43; crap da bal-
len obw. 49 ur-

<A

19, 41—42

vezza 49; contra-
part 49.
Bedeutunglehnwort
von rit. incipere
,,Fastnachl® aus
lat. initium je-
junii (?) - 20.
Chiesa, Orlsnamen
besonders hiufig
im Piemont, wo
basilica zu feh-
len scheint - - -
Christentum Diindn.,

Herkunft des — 20.

Christianisierung
Frankreichs (vor-

- frankisch, nach-
Irdnkisch) - 29.

Differenzierung. I.e-
xikologische 1m
Spatlatein oder
I'rithromanischen :
plebe: paro-
chia 19; as-
censa: ascen-

sio 19; omnes
sanctos: totos
sanctos 19; fi-
lianus, filio-
lus, affilia-
tus35—36;cam-
pana, signum
) 18,
Didzesansprache von
Chur ist einheit-
lich - - 2n, 3—4, 23:
Eigennamen, bindn.,

36.

als  Zeugnis fir
kirchliche Bezie-

hungen mit Ober-
italien u. Frank-
reich - - - 16—17.

24,

Epiphanienfestes,
Namen des — In
den rom. Liandern 39.

Fehlen christl. Aus-
driicke im Bind-
nerromanischen:

malifatius,

dominedeus 44.

Gergo der Valfurve
(Bormio). Rito-
romanischer Ein-
schlag im — . 25.

Germanismen (uner-
winschte) - - -

Heidentums, Spuren
des...: Dusius
40; (Fehlen der)

calca-vegia
40; Weih-
nachtsbloclk
(Fehlen des) . 45.
- 33
Heiligennamen, fran-
zosische, Aig-
nagnus33; Ur-
sicinus (?) - 34

Homonymie: filio-
lus , Patenkind®;
JSéhnchen® 36
monachus -a
in Nordfrankreich
38—39; patri-

Heiligennamen -

nus: patrig-
nus, matrina:
maltrigna im
Riatischen - 40—41.
Italianismen  (uner-
winschte) - - - 49.
Kirche. Bezeichnun-
gen der — im alt-
irischen . - 20,



56

Kirche. Geschichte
des Wortes:
basilica ,Ge-

dachtniskirche®
9—11.
Kirchenausdriicke,
biindn.-rom., die
mit denen Frank-
reichs zusammen-
gehen. 18, 40—41,
' 44 (Segner).
Kirchenausdriicke,
bindn.-rom., die
mit denen Ita-
liens zusammen-
gehen. -« 19—20.
Kirchensprache, lat., Bil-
dung der —  7—9.
Kirchenterminologie. Un-
terschiede der —
zwischen lomb.
und riatischen
Dialekten - -
Kirchenwirter. Ale-
mannische — im
Biundnerrom. 49—50.
Kirchenwdrter, allge-
mein romanische 35.
Kirchenwarter, die
das Biindnerrom.
mit frz. und ital.
Mundarten  teilt
34, 42—44.
Kirchenworter, die
nur Biinden
bekannt sind :
benememo-
rius - 6; mia-

1ss.

zemda negra,
sechelver neiv,

47; spindrar
47 ; perver-
giar 48; logs

48 ; besond. For-
men von, purga-
toriu 48; die
lautl. Entwicklung
von tarmegna

aus tribunal
48—49.
Kirchenwdrter. Lat.-
griech. Grund-
stock - - - . . dss,
Kigster, biind., vom
Norden aus ge-
grundet - - - - 14,

Lithurgie, ambrosia-
nische - - .« -
Monasteriu, lautliche
Entwicklung von

— in Banden - - 31.

Mundartreichtum
Biindens, beruhend
auf dem IFehlen
eines stladtischen
Zentrums od. auf
kirchlich - politi-
scher Loslosung

von Italien 12—13, 30.

Ortsnamen bei GCam-
pell. Autochthone
od. engadinisierte

Formen? . . . 32

Patenkind.Ausdriicke

im Romanischen 35.

Patrozinien der biind.

13.

Kirche. Ihre Be-
ziehgn. zu Ober-
italien u. I‘rank-
reich - - . 14—15

Stellung, Kkirchliche,
d. Didzese Chur
im frithen Miftel-
alter - . . . .30

Ubereinstimmungen,
bindner.- zentral-
lad.: vascellu
noarg®  36—37;
buania ,Epi-
phanienfest 39;
Form des Wor-
tes matutinu
,,Mette® 48.

Verbreitung der ba-
silica-Ortsna-
men in Dalma-
tien, Italien, Tes-
sin, Riitien, Weslt-
schweiz u. Frank-
reich - . 2324

Verwandtschaft der

Kirchensprache
Ratiens mit der
der altkelt. Kirche 11

Wallfahrtsorte rom.
Bilindens S

Weihnachtshlockes,
Verbreitung  des

Namen des —
4547,

(Kir-

«-5l.

b

Westschweiz
chensprache) -



	Zur Geschichte der bündner-romanischen Kirchensprache

