
Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 43 (1913)

Artikel: Die Confessio Raetica : ein Beitrag zur bündnerischen Reformations-
Geschichte

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Confessio Ra?tica.

Ein Beifrag zur bildnerischen Reformations-Geschichte.

——
Die reformierte Kirche verfügt über eine große Menge von

ßekenntnisschriften, als deren wichtigste die erste und zweite
helvetische Konfession (1536 und 1566), die 39 Artikel der
englischen Episkopalkirche (1562), der Heidelberger Katechismus
(1563), sowie die Beschlüsse der Dordrechter Synode (1618 und
1619) gelten. Es entsprach durchaus dem toleranten, weitherzigen

Geiste Zwingiis, daß dem subjektiven Glauben ein möglichst
großer Spielraum gestattet werde, und es erklärt sich hieraus
die Tatsache, daß es nahezu eben so viele einzelne reformierte
Konfessionen gibt, als man einzelne reformierte Landeskirchen
zählt.1)

Unter diesen Umständen ist es begreiflich, daß von einer
streng konfessionellen Einheit unter den Reformierten nie
geredet werden konnte und die Einteilung Bodemanns der
reformierten Symbole in solche, die eine allgemeinere oder eine bloß
lokale und in solche, die eine permanente oder eine bloß
temporäre Autorität beanspruchen dürfen, den Tatsachen entspricht.

Speziell die rätische Konfession, zu deren Besprechung wir
nach den kurzen einleitenden Worten übergehen, erlangte zu
keiner Zeit außerhalb der evangelisch-rätischen Kirche
irgendwelche Geltung. Sie bietet uns ein klares, einwandfreies Beispiel

1) Vgl. F W Bodemann, Sammlung der wichtigsfen Bekenniniß-
schriften der evangelisch-reformierten Kirche. 2 Aufl Göttingen, 1867.



224 Die Confessio Raetica L2

einer Bekenntnisschrift von ausschließlich landeskirchlicher,
provinzieller oder lokaler Bedeutung dar. Diese nach dem oben
Dargelegten keineswegs auffallende Erscheinung ist auf die spezifisch

bündnerische Eigenart der Confessio Raetica zurückzuführen

und sodann auf die Verumständungen, unter denen sie
aufbewahrt und benutzt wurde.

Das rätische Bekenntnis findet sich im Matrikelbuche der
evangeliseh-rätischen Synode Bd. I, der die Jahre 1555—1761

umfaßt, aufgezeichnet.2) Auf 84 Quartseiten sind die Glaubensartikel

und kirchlichen Verordnungen, auf die sämtliche Bündner
Synodalen sich verpflichten mußten, zusammengestellt. Wir
meinen, es wäre naheliegend gewesen, das einzigartige Werk
jedem Interessenten, namentlich den evangelischen Predigern,
durch den Druck zugänglich zu machen, allein daran dachte man
in der damaligen Zeit nicht. Rund 220 Jahre verstrichen, ehe es

in der Offizin des Jacob Otto, Chur und Lindau, gedruckt das

Licht der AVeit erblickte.3) Und zwar war nicht die evangelisch -

rälische Synode, .sondern der bündnerische Eusebius, Petrus
Dominicus Rosius a Porta, sein Geburtshelfer. In seiner Historia
ecclesiarum Raeticarum, Bd. 1/2, pag. 197—224, ist es publiziert.

A Porta macht dazu die Bemerkung, er habe das Kleinod
von Staub und Moder gereinigt und biete es in genauer
Textwiedergabe nach dem Manuskript dem geneigten Leser darA)

Veranlassung zur Abfassung der rätischen Konfession gab
nicht der dem Menschen innewohnende Nachahmungstrieb oder
der Wunsch, neben den Schwesterkirchen von Basel, Zürich und
Genf ein eigenes Bekenntnis zu besitzen. Vielmehr war es der

2^ Vgl. Jak. Rud. Truog, Die Bündner Prädikanten 1555 bis 1901

nach den Matrikelbüchern der Synode. Separatabdruck aus dem XXXI.
Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft Graubündens.
Chur, 1902.

3) Die Confessio Raetica wurde von der Synode wohl hauptsächlich

deshalb nicht publiziert, weil die Confessio Helvetica posterior
A° 1566 (1568?) lateinisch und deutsch in Druck erschien und im
gleichen Jahre in Bünden symbolische Geltung erlangte. Vgl. T. Schieß,
Korrespondenz Bullingers mit den Graubündnern, II. Teil (Quellen zur
Schweizer Geschichte, 24. Bd.). Basel, 1905. Briefe de dato 1566, Febr.
23., März 15. und 25.

U A Porta Hist. ref. eccles. Raet. Bd. 1/2, pag. 192.



3] Die Confessio Raetica 225

Zwang der Verhältnisse, der die bündnerischen Prädikanten ver-
anlaßte, ihren Glaubensbesitz gegenüber der römischen Kirche
und namentlich gegenüber allzu radikalen Ansichten im eigenen
Lager genau zu umschreiben und abzugrenzen.

Die Stellung zum Katholizismus war ziemlich klar. Die
Ilanzer Artikel, dann die Religionsgespräche zu Ilanz und Süs,
ferner zahlreich verbreitete reformaiorische Schriften hatten ganz
wesentlich dazu beigetragen, die römischen Abweichungen von
der evangelischen Wahrheit allgemein deutlich zu machen.
Außerdem befaßten sich die Prädikanten, namentlich deren Führer

Comander und Gallitius, in einläßlicher Weise mit dem
Schriftstudium, und man war daher in der günstigen Lage,
zwischen katholisch und evangelisch mit sicherem Sinn zu
unterscheiden.5)

Viel schwieriger war die Grenzregulierung gegen den
Radikalismus ausländischer Elemente, besonders italienischer Provenienz,

die um ihres Glaubens willen aus ihrer Heimat vertrieben,
in den drei Bünden und ihren Untertanenlanden ein Asyl suchten.

Schon wenige Jahre nach dem Auftreten der Reformation
wurde die junge Kirche durch die anabaptistische Bewegung in
ihren Grundfesten erschüttert. Und wenn schon der Bundestag
in sehr scharfer Weise den Sektierern zu Leibe ging und sie
durch ein Strafgericht in Maienfeld Anfang 15266) teils durch
Verbannung, teils durch empfindliche Geldbußen zu unterdrücken
suchte, sah sich Comander doch noch 1528 zu der Klage
veranlaßt: „Wir müssen jetzt alle unsere Kräfft wider die Cata-

baptistas bruchen, die hand sich bey uns versamlet, und sind
unter den Bürgern viel, die heimlich oder öffentlich ihnen
glimpfend."7) Und daß auch später der von den Wiedertäufern
ausgestreute Same immer wieder aufging, beweist die weitere
Geschichte der Reformation zur Genüge.8)

5) Vgl. die große Vertrautheit mit der h. Schrift, die Comander in
Ilanz und Gallitius in Süs an den Tag legte.

6~' Vgl. A. Porta, Hist. ref. eccles. Raet., Bd. 1/1, pag. 94 f., und
Fr. Jecklin, Materialien zur Standes- und Landesgeschichte Gem. III
Bünde 1464 bis 1803, II. Teil, pag. 143.

7) Comander Zwinglio Dienstag vor Mitfaslen 1528.

8) Vgl. z. B. A. Porta, Bd. 1/2, pag. 79.

15



226 Die Confessio Raelica 4J

Die zweifelhafte Ehre, die von Ulrich Bolt, Felix Manz, Jörg
Cajakob (Blaurock), Andreas Gastelberg (demStülzer) und andern
vertretenen katabaptistischen Ansichten wieder aufgenommen
und dazu noch viele andere ketzerische Lehren verbreitet zu
haben, gebührt den italienischen Flüchtlingen. Mit diesen Männern

hatte es eine ganz eigene Bewandtnis. Es gab unter ihnen
Leute, die ganz ungebildet waren, die kaum lesen und schreiben
konnten und keine andere als die italienische Sprache verstanden.

Daneben gab es aber'auch solche, die den deutschen Humanisten

an die Seite gestellt zu werden verdienen und sich nicht
bloß durch klassische Bildung, sondern auch durch
bewunderungswürdigen. Scharfsinn auszeichneten.9) Als in ihrem Heimatlande

Italien die Gegenreformation mit Wucht einsetzte und im
Jahre 1542 daselbst mit der Bulle „licet ab initio" die unheimliche

Institution der Inquisition wieder eingeführt wurde, hatte
die Stunde der Auswanderung geschlagen, und es war wie etwas
Selbstverständliches, daß die Verfolgten nach dem sprach- und
stammverwandten Rätien und dem ihm untergebenen Veltlin
und Cläven sich begaben.10) In der neuen Heimat erregten die
einen durch ihre häufig freche und zudringliche Unwissenheit,
die andern durch ihren scharfen, kritischen Geist, der sie der
Zeit weit voraus eilen und ganz modern anmutende Meinungen
aussprechen ließ, nicht geringen Anstoß.11)

Hieronimo und Francesco Calabrese verfochten in ihren
Gemeinden Lavin und Fetan inr Unterengadin einen Prädestinationsglauben,

der die paulinische Lehre von der Gnadenwahl weit
hinter sich ließ, Gott zum Prinzip und zur Quelle des Guten und
Bösen in ganz gleicher Weise machte und die Menschen
entweder zur Tugend oder zum Laster, und wäre dieses letztere
das größte Verbrechen, vorausbestimmt sein ließ.

9) Vgl. hiezu die vorzügliche Publikation von Dr. Traug. Schieß:
Rhetia, eine Dichtung aus dem 16. Jahrhundert von Franciscus Niger
aus Bassano. Beilage zum Kantonsschul-Programm 1896/97. Chur,
1897.

10) C. Camenisch, Carlo Borromeo imd die Gegenreformation im
Veltlin mit besonderer Berücksichtigung der Landesschule in Sondrio.
Chur, 1901; pag. 27.

11) Vgl. zum Folgenden F. Trechsel, Die Protestant. Antitrinitarier
vor Faustus Socin. Heidelberg, 1839 bis 1844. 2. Buch, pag. 77 ff.



51 Die Confessio Raetica 227

Tiziano, der sich bald diesseits, bald jenseits der Berge
aufhielt, tastete die von den Reformatoren als reines Gotteswort

aufgefaßte hl. Schrift an und wollte ihre Autorität nur
insofern gelten lassen, als sie zu den Aussagen des Geistes
und der inneren Erleuchtung nicht im Widerspruch stehe.

Camillo Renato aus Sizilien rief im Yreltlin und in Chia-

venna Zweifel an der orthodoxen Lehre von den Sakramenten

hervor, indem er dieselben als subjektiv menschliche
Gedächtnishandlungen hinstellte und daneben auch über die
Trinität und die Unsterblichkeit der Seele Dinge aussagte,
die mit den ökumenischen Symbolen nicht in Einklang
gebracht werden konnten.

Lelio Socino aus Siena, der sich ebenfalls vorübergehend
in Cbiavenna aufhielt, erregte durch die Leugnung der Gottheit

Christi und andere später unter dem'nach ihm benannten
Namen Sozinianismus zusammengefaßte Lehren Aufsehen und
Anstoß.

Und neben diesen, dogmatischen Irrlehrern gab es solche,
die sich an keine Kirchendisziplin halten wollten, die
Sonntagsfeier verwarfen, die von der Synode aufgestellte Taufformel
nicht anerkannten u. dgl. mehr.12)

Es ist begreiflich, daß die rätischen Prädikanten unter
diesen Umständen dazu gedrängt wurden, ein allgemeines
Bekenntnis aufzustellen, das den in der evangelisch - rätischen
Kirche geltenden Glauben kurz zusammenfaßte und den leitenden

Organen eine Handhabe darbot, um häretisch angehauchten
Kandidaten die Aufnahme in die Synode zu verweigern. Schon
im Jahre 1537, d. h. im Gründungsjahre der Synode, hatte
der in Chur versammelte Bundestag beschlossen (wohl auf
Ersuchen der Prädikanten), daß die frömbden Prädikanten
examiniert werden sollen, ob sy gschickt gnugsam in der leer
sygend, und im Jahre 1552 wurde dieser Beschluß speziell
für die ins Veltlin einwandernden Prädikanten erneuert.13) Ein
Gebot der Selbsterhaltung war es für die evangelische Sache,
diesen gesetzgeberischen Weisungen nachzukommen, und mit

12) Placidus Plattner, Ulrici Campelli historia Raetica ("Quellen
zur Schweizer Geschichte, 9. Bd.). Basel, 1890. Bd. II, pag. 308.

13) F. Jecklin a. a. O., pag. 246 f. und Carl Camenisch a. a. O.,
pag. 39 f.



228 Die Confessio Raetica 6J

der rätischen Konfession wurde die zuverlässige Unterlage
geschaffen, auf Grund welcher in objektiver Weise der
staatlichen Vorschrift Genüge geleistet und der Prädikantenstand
vor sittlich und dogmatisch anrüchigen Elementen bewahrt
werden konnte.

Die' Konfession, mit deren Ausarbeitung der Pfarrer von
St. Regula in Chur, Philipp Gallicius, von der Synode betraut
wurde, darf nicht einfach als Gelegenheitsschrifl hingestellt
werden.14) Wohl spiegelt sie die damalige Zeit treu wieder
(wie jedes andere Bekenntnis) und ist heute in ihrem wesentlichen

Teil außer Kraft gesetzt, aber zur rein historischen
Größe ist sie nicht geworden. Allerdings hält sie den
Vergleich mit der Confessio Helvetica posterior in keiner Weise

aus, weder mit Bezug auf Vollständigkeit des Inhalts, noch
mit Bezug auf Übersichtlichkeit und klare, präzise Fassung
der einzelnen Artikel. Aber es fiel Gallicius auch nicht ein,
etwas leisten zu wollen, das den Arbeiten Bullingers an die
Seite zu stellen wäre, und er entschuldigt sich bei diesem
letzteren bei der Übersendung eines Privatexemplars der
Confessio damit, daß er bei der Abfassung derselben nicht den
Ruhm eines Rhetors und Sprachkünstlers gesucht habe,
sondern als rechtgläubigen Theologen sich habe ausweisen
wollen.16)

Das Werk zerfällt in zwei streng geschiedene Teile, wie
der Titel fides et placita schon andeutet, wovon der erste
die in der evangelisch-rätischen Kirche geltenden Glaubensartikel

und der zweite die grundlegenden Bestimmungen für
eine Synodal- und Kirchenordnung enthält. Anspruch, Bekennt-
nisschrifi im eigentlichen Sinn zu sein, kann nur der erste
Ted erheben, der in a Porta Hist, reformat. Bd. 1/2, pag. 197

bis 209 veröffentlicht worden ist und in neuerer Zeit bei
E. F. Karl Müller, die Bekenntnisschriften der reformierten

14) F. Trechsel a. a. O., pag. 121. Die Confessio Raetica darf
nur dann als Gelegenheitsschrift gelten, wenn überhaupt alle Symbole
als solche Schriften angesehen werden.

15; Gallicius ad Bullingerum ex Curia die 2. Sept. 1553. Im
Matrikelbuch der evangelisch-rätischen Synode, Bd. I, 1555 bis 1761



1] Die Confessio Raetica 229

Kirche, Leipzig 1903, pag. 163 bis 170, abgedruckt wurde.
Müller benutzte als Vorlage a Porta.16)

Im Folgenden soll der Inhalt der Confessio ausführlich
wiedergegeben werden, so daß der Auszug das Original für
den gewöhnlichen Gebrauch so ziemlich ersetzen dürfte. Es
sollen hiebei als Überschriften die Marginalien benutzt werden,
die der Urschrift in großer Zahl und meistens von Gallicius
Hand beigegeben sind. A Porta hat diese den Inhalt und die
Einteilung der Schrift vorzüglich beleuchtenden Randbemerkungen

in seiner Hist, reformat, weggelassen, und es werden
dieselben darum auch bei Müller vergeblich gesucht. Weil
sie noch nie in Druck erschienen sind, sollen sie, statt in
deutscher Uebersetzung, in der Sprache des Originals
wiedergegeben werden.17)

Teil I.

Fides Synodi evangelium Christi in tribus Rhaetiae foederibus
praedicantium.

I. Qua,m fidem nos habeamus proque vera el servante
mortalibws praedicemus.

Sämtliche Bündner Prädikanten bekennen sich zu
demjenigen Glauben als reiner und unverfälschter Wahrheit, der
in den heiligen Schriften alten und neuen Testaments über-

16; Die Bemerkung Müllers in der Einleitung pag. XXXI, daß
abgesehen von a Porta weder ein Druck noch eine Handschrift der
Confessio Raetica bekannt sei, ist dahin zu berichtigen, daß die von a Porta
benutzte Handschrift, wie oben erwähnt, im Malrikelbuch der
evangelisch-rätischen Synode immer noch vorhanden ist und daß ferner
im Nachlaß Bullingers eine Abschrift sich vorfinden muß (Staatsarchiv
oder Stadtbibliothek Zürich), indem der Zürcher Antistes eine solche
sich erbal und von Gallicius 1553, Sept. 2., zugestellt bekam. Außerdem

findet sich ein prachtvoll geschriebenes Exemplar im Stadtarchiv
Chur. (Auf das letztere wurde ich durch Stadtarchivar Dr. Fr. Jecklin
aufmerksam gemacht.)

17) Gedrängte Inhaltsangaben der Confessio finden sich bei F.
Trechsel a. a. O., pag. 121 f., und bei Christ. Immanuel Kind, Die
Reformation in den Bisthümern Chur und Como. Chur, 1858; pag. 106 f.



230 Die Confessio Raetica [8

liefert und. gelehrt wird und in wenig Worten in gewissen
Symbolen zusammengefaßt ist, die alle Gläubigen seit jeher als

heilig und maßgebend anerkannten.18)

2. Symbolum apostolis adseriptum. Symb. Gonstantino-

politanum. Symb. Athanasii (Jesus Christus).

Unter den angezogenen Symbolen sind die drei ökumenischen.

oder altkirchlichen gemeint, nämlich das Apostolische,
das Nicänische und das Athanasianische. Durch sie wird
bezeugt, daß an der Trinität oder Dreieinigkeit nicht gezweifelt
werden darf. Namentlich der Glaube an die Menschwerdung
Gottes ist für die Erlangung des ewigen Seelenheils
unumgänglich notwendig. Jesus war Gott und Mensch zugleich.
— Neben diesen drei Symbolen sind verschiedene Glaubensartikel,

die gegen die Mazedonianer und andere Häretiker
gerichtet und von frommen und gelehrten Männern und
Kirchenversammlungen abgefaßt worden sind, zu beherzigen.19) Doch
kommen nur solche Artikel, die mit den kanonischen Schriften

und den drei Symbolen nicht im Widerspruch stehen, in
Betracht.

18) Die drei ökumenischen Symbole finden sich in der Confessio
vollständig abgedruckt. Auch das Goncordienbuch der lutherischen
Kirche (1580) räumt ihnen den ersten Platz ein. Luther sagt von
diesen altkirchlichen Bekenntnisschriften (in der Schrift: „Die drey
Symbola oder Bekenntnis des glaubens Christi inn der Kirchen ein-
trechliglich gebraucht"): „Wiewol ich zuvor fast viel vom glauben
gelere l und geschrieben hab ich zum überflus, die drey Symbola
(die man so nennet) oder bekentnis zusamen wollen lassen deudsch
ausgehen, welche in der gantzeu Kirchen bisher gehalten, gelesen und

gesungen sind, damit ich abermal zeuge, daß ichs mit der rechten
Christlichen Kirchen halte, die solche Symbola oder Bekentnis bis
daher hat behalten, und nicht mit der falschen rhumrettigen Kirchen,
die doch der rechten Kirchen ergeste feiudin ist, und vil abgölterey
neben solchen schönen bekentnissen eingefurl hat."

19) Die Macedonianer oder Pneumalomachen bekämpften die
Wesensgleichheit des Geistes (Homousie) mit dem Vater und dem
Sohne. Macedonius, Bischof in Konstantinopel 341—360, "war das

Haupt dieser theologischen Richtung.



9] Die Confessio Raetica 231

3. Quam fidem repudiemus atque damnemus.

Was also in der heiligen Schrift, in den genannten
Symbolen und Artikeln gelehrt wird, ist wahr, ein Geschenk des

Himmels und muß zur Erlangung des ewigen Lebens geglaubt
werden. Alles Abweichende und Widersprechende ist zu ver-
acbten, zu verwerfen und zu verfluchen nach dem apostolischen

Wort: Aber so auch wir oder ein Engel vom Himmel
euch würde Evangelium predigen anders, denn das ihr
empfangen habt, der sei verflucht (Gal. 1, 8).

4. Pronunciata apertiora propter haereticos.

Leider gibt es zur Zeit viele Häretiker, die sich um den
orthodoxen Glauben wenig kümmern und durch ihre
eingebildete Weisheit, durch ihre Ruhmbegierde und ihre Freude
am Streiten und Disputieren große Verwirrung anrichten. Durch
sie werden wir genötigt, im Folgenden auf verschiedene Lehre
stücke in ausführlicher Weise einzutreten.

5. Corpore dornini occiso pro nobis satisfactum uitamque
et bona omnia nobis per mortem illius parta.

Wir sind aus sündigem Samen geboren, von Natur Kinder
des Zornes und unter den Fluch des Gesetzes gestellt. Durch
Jesus und seinen martervollen Tod sind wir gerettet und mit
Gott ausgesöhnt worden. Er ist das reine unbefleckte Lamm,
das der Welt Sünde trägt. Durch sein Fleisch hat er für uns
gelitten, hat unsere Sünden an seinem Leibe getragen, ist für
uns am Holz gehangen und hat uns durch sein Blut abge,-
waschen und gereinigt. Und durch seine Auferstehung, die
da lebendig macht, hat er Sünde, Tod und Hölle überwunden
und uns den Weg zum ewigen Leben geöffnet. Auf diese
Weise ist für uns Genüge geschehen und, wir behaupten und
bestehen darauf, daß wir einzig und allein durch diese Heilstat

gerettet worden seien.



232 Die Confessio Raetica [10

6. De fide et operibus.

Was den Glauben und die Werke anbelangt, betonen wir,
daß der Glaube allein rettet und selig macht. Niemand wähne,
daß ihm die guten Werke den Weg zum Himmel öffnen. Gottes
Gnade und schenkende Liebe, die durch unseren Glauben wirksam

wird, rettet- uns. Wir stellen jedoch fest, daß der Glaube

nur dann die geschilderte Kraft besitzt, wenn er sich in Werken

der Nächstenliebe betätigt. Wie ein guter Baum nicht
ohne gute Frucht ist und wie das Feuer nicht brennen kann,
ohne Glanz und Wärme zu verbreiten, so muß auch der rettende
Glaube naturnotwendig Liebe und gute Werke im Gefolge haben.
Gut ist also nur der Glaube, der gute Werke erzeugt und nur
er macht selig.

7. Unde prava.

Das Unsittliche und Verwerfliche ist nicht aus Gott, denn
er liebt das Gute und haßt das Böse. Aus uns selbst wird die
Sünde geboren, aus unseren fleischlichen Lüsten, aus dem
Anreiz des Teufels, der ein Lügner ist und auf dem ganzen
Erdkreis Unkraut unter den Weizen streut. Was Johannes
sagt, ist uns aus dem Herzen gesprochen: Alles was in der
Welt ist, des Fleisches Lust und der Augen Lust und hoffärtiges
Leben ist nicht vom Vater, sondern von der Welt (1. Joh. 2, 16).

8. Quae revera et proprie dei sit voluntas.

Es erregt daher in hohem Maße unser Mißfallen, daß
gewisse Leute in leichtfertiger und unverantwortlicher Weise vom
göttlichen Willen reden und in ihm die Quelle des Tugendhaften,

wie des Verbrecherischen sehen. Wir halten es mit
dem Apostel, der da sagt: Das ist der Wille Gottes, eure
Heiligung, daß ihr meidet die Hurerei (1. Thelss. 4, 3).

9. Providentia.

Aehnlich denken wir über die Vorsehung. Es handelt sich
hiebei um etwas gar Tiefes und Geheimnisvolles, über das
sich nicht jedermann ein Urteil anmaßen darf. Nach unserem
Glauben regiert Gott "kraft seiner Allmacht alles, und alles ge-



11] Die Confessio Raetica 233

horcht seinem Willen, wie denn Christus sagt, daß kein Sperling

vom Dache und kein Haar von unserem Haupte falle,
ohne seine Zustimmung. Was das Böse betrifft, ist zu sagen,
daß Gott es zuläßt, aber nicht als sein, sondern als unser Werk.
Er läßt es nach seinem wunderbaren, verborgenen, aber nicht
unbilligen Ratschluß zu, aber nicht ohne seinen Widerwillen
dagegen zu bezeugen und es zu bestrafen. Wahrhaftig und
gerecht, sind seine Gerichte. Jeder erntet die Früchte des eigenen

Tuns, und wenn wir die göttliche Weisheit im We'ttlauf
nicht voll zu ergründen vermögen, wollen wir uns in Demut
bescheiden. Wir haben uns der Schrift zu unterwerfen, die
uns als Markstein, den wir nicht überschreiten dürfen,
gesetzt ist, als Zaun, durch den wir gehütet werden, als
Ringmauer, über die wir nicht hinaussteigen wollen, um mehr zu
erforschen, als was uns erlaubt und Höheres zu ergründen,
als unser kurzsichtiger Sinn zu fassen und zu begreifen im
stände ist.

10. Praedestinatio.

Auch von der Gnadenwahl, derzufolge die einen Menschen
zum Heil und die andern zur Verdammnis bestimmt sind,
heißt es nüchtern und vorsichtig reden. Wenn wir in die.
Lage kommen, uns darüber aussprechen zu müssen, so mögen
wir sagen, diejenigen, die gerettet werden, werden gnadenweise
durch den Glauben an Jesum Christum gerettet, diejenigen
dagegen, die verdammt werden, werden infolge der eigenen
Verstocktheit, Ungläubigkeit und Bosheit verdammt. Gott will
uns retten — für das Gute hat er uns geschaffen — und wenn
wir der Verdammnis zugeführt werden, so trägt unsere Sünde
die Schuld daran. Der Tod ist der Sünde Sold (Rom. 6, 23).

11. De sacramentis quot ei quid sint.

Als Gnadenmittel anerkennen wir nur die Taufe und das
Abendmahl und verordnen, daß diese vom Herrn eingesetzten
Zeichen von der Kirche treu bewahrt und mit Ehrfurcht
gehandhabt werden sollen. Es sollen hiebei keine andern Bräuche
berücksichtigt werden als die vom Herrn und den Aposteln



234 Die Confessio Raetica [12

angewendeten. Wir lehren ausdrücklich, daß die Taufe nicht
Reinigung und Heiligung selbst ist, sondern ein äußeres Zeichen
unserer Reinigung und Heiligung. Wir wissen, daß nicht die

Resprengung rail Wasser, sondern einzig und allein der Glaube

uns selig macht. Aehnlich denken wir über das Abendmahl.
Brot und Wein^werden zwar in der Schrift Leib und Blut Jesu

genannt, doch nur im uneigentiichen Sinn. Es verhält sich
damit gleich wie mit dem Paschalamm bei den Israeliten. Dieses

wird zwar Pascha, d. h. Vorübergehen Gottes genannt, doch
sieht jedermann ein, daß wir es hier mit einer figürlichen
Redeweise zu tun haben.

12. Tropicae scripturae locutiones.

Die figürlichen oder tropischen Redewendungen und
Ausdrucksweisen sind bekanntlich in den heiligen Schriften alten
und neuen Testaments gang und gäbe. So heißt es beispielsweise:

Drei Rebschosse sind drei Tage (1. Mose 40, 12), der
Fels war Christus (1. Cor. 20, 4), der Same ist das Wort
Gottes (Luc. 8, 11). Auch die Mutter des Herrn wird figürlich
und uneigentlich Weib genannt und Mutter des Johannes. Was
wollen wir über dergleichen uns wundern, da selbst Maria
den Joseph Vater Jesu nennt? Es ist doch für jeden Frommen
selbstverständlich, daß dies im uneigentlichen Sinne gemeint
ist. Das Gegenteil behaupten nur die Juden und einzelne
wahnsinnige Häretiker unserer Zeit, indem sie die Zeugung durch
den heiligen Geist und die ewige Jungfräulichkeit und
Unberührtheil der Maria leugnen. Kurz, wir stellen fest, daß der
Gebrauch tropischer Redewendungen in den heiligen Schrifien
und anderswo allgemein bräuchlich ist und daß darum auch
die Abendmahlsworte in figürlichem Sinne aufzufassen sind.

13. Scriptura, ipsa nos cogit domini super caena verba figurate
accipere.

Doch wir wollen nocii ausführlicher darlegen, weshalb wir
uns veranlaßt fühlen, die fleischlich-körperliche Gegenwart Jesu

in den Abendmahlselementen zu bestreiten. Vor allem gründet
sich unser Standpunkt auf unmißverständliche Aussprüche des



13] Die Confessio Raetica 235

Herrn selbst vom Verlassen der Welt und von der .Rückkehr
zum Vater, die uns beweisen, daß Christus leiblich im Himmel
und nirgends anders ist. Wie töricht die Meinung gewisser
Leute ist, daß wir das Fleisch des Herrn körperlich genießen
müssen, geht auch daraus hervor, daß er selber sagt: Das
Fleisch ist zu nichts nütze (Joh. 6, 63). Wir können doch
nicht glauben, daß es der Wille des Herrn sei, daß Dasjenige
uns zum realen Genuß angeboten werde, was nach seiner
eigenen Aussage nichts nützt? In dieser Auffassung werden
wir in schlagender Weise durch den Apostel Paulus bestärkt,
wenn er Dasjenige Brot nennt, was jene Fleisch nennen: Der
Mensch prüfe aber sich selbst und also esse er von diesem Brot
(1. Cor. 11, 28). Dasselbe gilt von dem Kelch, den der Herr
selbst als Wein oder, was deutlicher ist, als Frucht des
Weinstockes bezeichnet. Wir essen und trinken also beim Abendmahl

nicht Fleisch und Blut Jesu, sondern Brot und Wein. Wer
sich durch diese Nachweise noch nichL beruhigt fühlt, der denke
an die vielen Aussprüche der Schrift, wonach Jesus in den
Himmel gehoben worden ist und zur Rechten des Vaters sitzt,
wie es in klaren und präzisen Worten im apostolischen Symbol
ausgesprochen wird. Unmöglich aber ist es, daß Jesus körperlich

im Himmel und auf der Erde zugleich ist.

14. Panis coenae sacramentum id est sacrae rei signwm.

Wir stellen also fest und bekennen es mit den Vätern, daß
das Abendmahlsbrot ein Sakrament, will sagen, das Zeichen
einer heiligen Sache, nämlich des Leibes Jesu Christi, der für
uns gekreuzigt worden, darstellt. Und dieser fleischliche Leib
ist von uns geschieden und in den Himmel erhöht, von wannen
er in diese Welt kommen wird, sichtbar für jedes Auge, um
Gericht zu halten.

15. Christi in ecclesia praesentia.

Nichtsdestoweniger aber ist Christus in unserer Kirche
gegenwärtig. Wir sagen dies ausdrücklich, um ja nicht
mißverstanden zu werden. Er ist gegenwärtig dem Geiste nach,
wie dies im 14., 15. und 16. Kapitel des Johannesevangeliums
ausgeführl ist.



236 Die Confessio Raetica [14

16. Carnis dominicae manducatio.

Auch anerkennen wir den geistigen Genuß des wahren
Fleisches und des wahren Blutes unseres Herrn, wie er es

seihst eindringlich Joh., cap. 6 empfiehlt und lehrt.

17. Sacramenta obsignationes etc.

Wir anerkennen ferner die Gnadenmittel als Symbole Christi
und der Kirche und ebensosehr als Zeichen der göttlichen
Gnadengaben.

18. Baptismus parvulorum.

Die Kindertaufe bei den Christen ist ebenso christlich, als
die Beschneidung der Kinder bei den Israeliten als fromm galt.

19. Iterare baptismum.

Wer einmal von einem Diener des göttlichen Wortes mit
Wasser besprengt und im Namen des Vaters, des Sohnes und
des heiligen Geistes getauft worden ist, soll nicht anders oder
von neuem getauft werden.

20. Concionatori quae necessario requirantur.

Das Vorstehende muß von jedermann gehalten und
geglaubt werden, der das geistliche Amt bei uns ausüben will.
Wer diese Artikel und Bestimmungen nicht kennt oder nicht
zu beachten gesonnen ist, wird unter keinen Bedingungen in
unseren Synodalverband aufgenommen..20)

20) Im Exemplar der Confessio im Churer Stadtarchiv findet sich
unmittelbar vor diesem letzten Abschnitt des I. Teiles unter dem
Stichwort ,,Pii Vet. Teslamenti quomodo salvati" der Glaubensartikel,
daß die Synode einstimmig glaube und bekenne, daß die Frommen des
alten nicht minder als diejenigen des neuen Bundes durch die Kraft
und das Verdienst Christi das Heil erlangt haben.



15] Die Confessio Raetica 237

Teil II.

Placita Synodi evangelium Christi in tribus Rhaetiae foederibus
praedicantium.

21. Raciocinativa stabilitis non aequiparanda.

Die nun folgenden Bestimmungen sind mit den
vorausgehenden keineswegs auf gleiche Linie zu stellen und werden
von uns auch nicht mit demselben Ernst und Nachdruck
vorgetragen. Denn jene dürfen Anspruch auf göttliche, unvergängliche

Autorität erheben, während in diesen die Dekrete und
Verordnungen unserer Synode zusammengefaßt sind. Wir wollen
gerne zugeben, daß wir hierin möglicherweise uns Irrtümer
haben zuschulden kommen lassen, doch glauben wir
überzeugt sein zu dürfen, daß keine der aufgestellten Verordnungen
der hl. Schrift oder der christlichen Freiheit widerspreche.
Sollten wir etwas unpassend oder mangelhaft gesagt haben,
sind wir gerne bereit, passendere Vorschläge entgegen zu
nehmen. Immerhin machen wir darauf aufmerksam, daß wir
nicht leichtsinnig zu Werke gegangen sind, sondern aus bereits
gefaßten Beschlüssen und aus dem Gewohnheitsrecht geschöpft
haben, und es soll sich darum auch niemand vermessen, uns
leichtsinnig und unbedacht zu tadeln und zu korrigieren. So

lange aber niemand an Stelle des Guten etwas Besseres zu
setzen weiß, verlangen wir, daß jeder, der in den drei Bünden
das Evangelium predigt, diese Verordnungen halte und
beobachte. Es gibt nichts Verwerflicheres, als abgeschmackte und
eigensinnige Neuerungen einzuführen, wodurch bei den
Gemeinden und den Landesvätern Ärgernis erregt wird.

22. Synodi locus Uber est.

In erster Linie scheint es uns angemessen, die
Kapitelversammlungen beizubehalten, da dieselben zu gegenseitiger
Anregung und Erziehung in hohem Maße geeignet sind. Es ist
dies ein guter apostolischer Brauch und wir setzen daher zu-



238 Die Confessio Raetica L16

rech!, daß sämtliche Bündner Prädikanten alljährlich zweimal

an einem bestimmten Ort, den wir jeweilen an unseren
Versammlungen zum voraus bestimmen, sich zusammenfinden. Hie-
bei sollen wir uns gegenseitig im Namen Gottes ermahnein
und ermuntern, Ärgernisse unter uns und in unseren Gemeinden

beseitigen, Beratung pflegen, wie die Bahn für die Erneuerung
der Kirche mit wachsender Wucht frei gemacht werden könne.

23. Quid in synodo primo faciamus.

Bei unseren Verhandlungen, die jeweilen in einem bestimmten

Raum stattfinden, sind neben den Prädikanten die Herren
Brüder zugegen, welche der Kapitelsort auf unseren Wunsch
als Assessoren oder Konsultoren uns beigesellt. Unsere
Verhandlungen sind öffentlich. Jedermann, der sich dafür
interessiert, möge kojnmen und mit eigenen Augen und Ohren
wahrnehmen, daß wir nur solche Dinge besprechen, die zur Ehre
Gottes und zur Förderung von Frieden und Wohlfahrt in
unserem Vaterlande dienen.21) Wer es dagegen auf weiter nichts
abgesehen hat, als spitzfindig zu disputieren, verfängliche Fragen
zu stellen und mit Trugschlüssen zu operieren, der halte sich'

fern. Is! also die Synode versammelt, erhebt sich einer unserer
Ältesten oder der aktive Minister und ermahnt die Anwesenden,
sich betend an Gott zu wenden, damit er uns Weisheit und
hellen Geist für unsere Beratungen gebe. Darauf soll unter
allgemeinem Kniebeugen ein Abschnitt aus dem 119. Psalta
vorgelesen werden und zwar, damit Italiener und Laien es

verstehen, zuerst in lateinischer und nachher in deutscher
Sprache. Darauf soll nach allgemeiner Sitte das Unser Vater

gebetet werden.

24. Eligatur qui sententias roget.

Nach vollendetem Gebet und allseitigem Sichniederlassen
auf die Stühle, läßt der Minister die Synode einen Vorsitzenden

21) Im Exemplar des Churer Stadtarchivs wird hiezu die
Bemerkung gemacht: „Synodo interesse possunt et laici modo pi>

fuerint" (pag. 20).



171 Die Confessio Raetica 239

wählen,' der die Leitung der Verhandlungen an die Hand zu
nehmen hat, die Diskussion überwacht und allfällig für die
Versammlung das Wort führt.

25. Assessores.

Der Vorsitzende tritt sofort nach erfolgter Wahl sein Amt
an, worauf man zur Kreierung der Assessoren schreitet. Diese
stehen jenem zur Seite, erinnern ihn an die zu besprechenden
Traktanden und sorgen für würdige und beförderliche Erledigung

derselben.
26. Scriba.

Zuletzt wird ein Schreiber gewählt, der die Synodalverordnungen

verliest und die wichtigen Verhandlungen zu Protokoll
nimmt.

27. A synodo nemo se subducat etc.

Nach Vornahme der Wahlen verliest der Schreiber mit
deutlicher und vernehmlicher Stimme die Verordnung, daß sich- kein
Bruder ohne triftigen Grund aus den Sitzungen entfernen dürfe,
damit nicht der Eindruck entstehe, als ob wir lieber unsere
Privatgeschäfte, als Gottes Sache besorgten.22)

28. Fidei confessio vel symbolwm recitetur.

Darauf soll, wenn man es als notwendig erachtet, unser
Glaubensbekenntnis oder ein anderes der bekannten Symbole,
besonders das Athanasianische zur Verlesung gelangen. Nie-

22) Im Exemplar des Churer Stadtarchivs wird hier unter den
Stichwörtern „Qui hora conslituta non adsunt" und „Qui tarde veniunt,
aut ante finitam synodum discedunt" hinzugefügt, wer zur bestimmten
Stunde nicht an Ort und Stelle sei, so daß er der Wahl des Ministers
und der Assessoren nicht beiwohnen könne, bezahle eine Buße von
vier Kreuzern, und wer erst am Nachmittag komme, eine solche von
Va Gulden. Wer sodann nach Beginn der Verhandlungen anlange oder
vor Schluß derselben sich entferne, gehe des Synodalgeldes verlustig.
Und endlich: Qui iustam absentiae causam habet coronatum solvat,
et qui iniustam duos solvat (pag. 24 f.). Die Bußen sollen den
anwesenden Brüdern zu gut kommen (ad sublevationem expensarum
fratrum praesentium).



240 Die Confessio Raetica 118

mand soll der Häresie uns zeihen können. Auch möge irgendeiner

der Aeltesten einen Symbolabschnitt zu allgemeiner
Belehrung und Erbauung erklären.

29. Liberum, cuilibet in consessu loqui.

Nach Erledigung dieser Geschäfte wird die allgemeine
Diskussion eröffnet, wobei jeder Bruder fragen und Vorschläge
machen darf. Es soll jedoch immer nur einer jeweilen reden.
Die übrigen hören zu, damit keine Verwirrung entstehe. Zuletzt
findet eine allgemeine Umfrage statt, wobei jeder seine

Meinung sagen darf. Ein gehässiges Schmähen der Meinungen
anderer ist untersagt.23)

30. Dies dominica.

Der Sonntag, dessen Feier in die ältesten Zeiten zurückver-
folgt werden kann, soll auch von uns gehalten und beobachtet
werden. Gewiß ist dieser Tag an und für sich nicht heiliger als
die andern Tage, aber der Ordnung halber muß ein bestimmter
Tag mit bestimmter Zeit und Stunde da sein, an dem die christliche

Lehre und Predigt mit besonderem Eifer gepflegt werden
möge. Die Leute müssen wissen, wann das fleischliche Werk
ruhen und das Himmlische geübt werden soll. Einen solchen
Tag verlangt auch die Fürsorge für die Knechte und Mägde, die
in fremdem Dienst stehen. Auch ihnen soll Gelegenheit geboten
werden, den Gottesdienst zu besuchen und sich zu erbauen.
Niemand schmähe uns um dieser Einrichtung willen, als ob wir
die Gewissensfreiheit untergraben. Wir wünschen, daß jedermann

an den Sonntag sich halte und durch seinen Gehorsam
die Sache der Religion und das Wohl seiner Mitmenschen
fördere. Zum Schlemmen, zu Trinkgelagen, zu leichtsinnigem Spiel

23) Das Exemplar im Churer Stadtarchiv, das im II. Teil
verschiedene Zusätze und Umstellungen aufweist, führt an dieser Stelle
unter dem Stichwort „Latine proponantur omnia in synodo" die
Verordnung an, daß um der italienischen Brüder willen die Verhandlungen
lateinisch zu führen seien (pag. 23). Wie die der Synode beiwohnenden

Laien hiebei auf ihre Rechnung kamen, läßt sich nicht recht
einsehen.



19] Die Confessio Raetica 241

und Tanz darf dieser Tag selbstverständlich nicht benutzt werden.

Wir sind überhaupt Feinde der fleischlichen Vergnügungen
und des Luxus. Wenn wir solche Bestimmungen über den Sonntag

aufstellen und allen Prädikanten in den drei Bünden zu
halten verordnen, so wissen wir uns hiebei in Uebereinstimmung
mit andern Kirchen. Will uns jemand widerstreben, möge er es

tun, wir machen aber darauf aufmerksam, daß es unklug ist,
einen alten Brauch umzustoßen, der ohne Nachteil für die
Frömmigkeit beibehalten werden kann.21)

31. Natalis domini.

In gleicherweise feiern wir das Weihnachts-, Oster-, Pfingst-
und Himmelfahrtsfest, sowie die Nachfeste zu den drei
erstgenannten. An diesen Tagen sind wichtige, dem Volk nicht
genug einzuprägende Heilstatsachen geschehen.

32. Alii dies festi.

Die andern Feste, die durch die Habgier der Meßpriester ein-
gefühil wurden, betrachten wir als aufgehoben. Wir verordnen
auch, daß das Tanzen und andere weltliche Vergnügungen an
diesen Tagen so viel als möglich eingeschränkt und, soweit es

ohne Volksaufruhr geschehen kann, nicht bloß das Uebel selbst,
sondern auch die Gelegenheit dazu und der böse Schein
beseitigt werde.25)

21) Zu dem Abschnitt über die Sonntagsfeier lügt das Exemplar
im Churer Stadtarchiv zwei bezeichnende Marginalien hinzu, nämlich:
„Dominicus dies non serviat spurcitiae carnis" und „Dominicae diei
observatio non pugnat cum übertäte Christiana".

25) Zu dem Kapitel der Vergnügungen an Sonn- und Festtagen
gehört auch die im Exemplar des Churer Stadtarchivs, pag. 51 unter dem
Stichwort „Comoediae prohibentur et quomodo (Comoediae inter-
dictae)" angeführte Verordnung, daß geistliche und weltliche Spiele
und Theateraufführungen verboten sein sollen. Schon vor vielen Jahren

sei diese Mode eingerissen zum großen Schaden der öffentlichen
Moral, von Kirche und Religion. Pflicht der Brüder sei es, diesem
Mißbrauch nach Kräften zu steuern.

16



242 Die Confessio Raetica [20

33. Recitatio orationis dominicae.

Ar jedem Sonntag soll wörtlich und mit klarer Stimme von
der Kanzel das Unser Vater, das Apostolische Symbol und der

Dekalog rezitiert werden, weil in ihnen die Grundzüge des christlichen

Glaubens und Lebens dargestellt sind.

34. Catechisnius puerorum.

Jeder Pfarrer lasse es sich angelegen sein, mit Nachdruck
und Ernst die Gemeindeglieder zu mahnen, der Erziehung ihrer
Kinder alle Aufmerksamkeit zu schenken. Auch erachte er es
als seine Pflicht, die Kinder jährlich mindestens siebenmal in
der Kirche zu versammeln, sie öffentlich zu lehren und zu prüfen
und ihnen neben anderen wichtigen Lehrstücken ganz besonders
das Unser Vater, das Glaubensbekenntnis und die zehn Gebote

einzuprägen.

35. Integri scripturae libri ordine enarrandi.

Wir sehen es nicht gerne, daß über zusammenhangslose
Texte, wie das bisher Uebung war, gepredigt wird. Wir erachten
es als zweckmäßiger, daß die Perikopen abgeschafft und dafür
Bibellektionen eingeführt werden. Wird ein Buch in fortlaufender

Folge erklärt, wird das Volk besser in die hl. Schrift
eingeführt.

36. Commwnitates de idoneis sibi aequirendis ministris
admoneantur.

'Die Gemeinden sollen von uns gemahnt werden, tüchtige
Diener am Wort zu dingen und zu halten. Wie sollen die Leute
an Gott glauben und ihm dienen, wenn sie nicht tüchtige Geistliche

haben, die sie durch gediegene Predigt und Lehre mit ihm
und Jesus Christus bekannt machen? Wenn die Propheten nichts
nütze sind, sagt Salomo, fällt das Volk ab (Sprüche Sal. 29, 18).
Beständig muß das Volk gemahnt und erzogen werden, auf daß

es Gott kenne und wisse, daß er ein Rächer alles Bösen ist und
seiner nicht spotten läßt. Wer dem Evangelium Jesu nicht
gehorcht, wird als Strafe ewiges Verderben ernten.



21] Die Confessio Raetica 243

37. Quis baptizet.

Die hl. Taufe soll von keinem andern als von einem Diener
am Wort vorgenommen werden. Wir lesen nämlich, daß das
Taufamt von Jesus nur denjenigen übertragen worden sei, die
das Predigtamt ausüben. Wird dieses Recht auch andern
eingeräumt, könnte die heilige Institution ihrer Weihe und Heiligkeit

verlustig gehen.

38. Minister neminem baptizet nisi a parentibus rogatur.

Ja.es soll nicht einmal ein Diener am Wort ein Kind taufen,
wenn nicht zuvor von den Eltern des Kindes oder, wenn diese
nicht da sind, von den nächsten Verwandten mit passenden
Worten darum nachgesucht wird.

39. Ne quis swum puerulum baptizet.

Um allem schlimmen Verdacht bei den Laien die Spitze
abzubrechen, ordnen wir an, daß niemand, auch wenn er selbst
Geistlicher ist, sein eigenes Kind taufe. Eine Ausnahme darf
nur gemacht werden, wenn ein anderer Geistlicher absolut nicht
zu bekommen ist.

40. Baptismus quanta reverentia eonferendus et ubi.

Die Taufe soll — das ist strenge Vorschrift — gewissenhaft
vollzogen werden. Denn sie ist von Gott eingesetzt und von
Jesus nach Joh. 1 und Matth. 3 empfangen und den Aposteln
zur Administration unter allem Volk übertragen worden. Wir
sehen es am liebsten, daß in der Kirche getauft werde, da sich
diese für die Predigt und die Handhabung der Sakramente am
besten eignet. Die Haustaufe gestatten wir in einem ehrbaren
Hause, wenn die Umstände es erfordern. Aufrecht stehend soll
der Geistliche seines Amtes walten unter geziemendem Beistand
der Taufzeugen. Dagegen verbieten wir es, sitzend in Scheunen,
oder auf freiem Felde, oder im Walde, oder an anderen
unpassenden Orten zu taufen, wie es die gottlosen Anabaptisten
tun. Womöglich soll die Taufe vor versammelter Gemeinde statt-



244 Die Confessio Raetica 22

finden. Scherz- oder Stichelreden sind hiebei als höchst
unpassend zu vermeiden.

41. "Ritus superstitiosi baptismi.

Oel, Salz, Speichel, überhaupt alle jene Bräuche, derer die
Priester beim Taufen sich bedienen, erachten wir als gänzlich
überflüssig und lassen sie bei Seite.2«)

42. forma baptizandi sit eadem.

Was die Taufformel anbelangt, leugnen wir nicht, daß mit
allerlei Worten getauft werden kann, insofern sie dem Sinn nach
mit der bekannten Formel: „Im Namen des Vaters, des Sohnes
und des heiligen Geistes" nicht im Widerspruch stehen. Wir
glauben aber doch, daß es mit Bezug auf die Anfänger im Glauben,

die, Gott sei es geklagt, immer die Mehrheit haben, besser

sei, wenn wir alle die gleiche Taufformel benutzen. Es möge
also jeder nach der Zürcher oder nach der Churer Liturgie
taufen, welch letztere die meisten von uns zur Hand haben.

43. Eucharistiae forma eadem.

Dasselbe setzen wir zurecht mit Bezug auf die Abendmahlsund

Kopulationsliturgie. Auch hier soll die gleiche Formel in
allen Kirchen in Anwendung kommen und so allem und jedem
Aergernis gesteuert werden.

44. Compatres vet testes baptismi.

Die Sitte, für die Kinder Taufzeugen zu bestellen, behalten
wir als lobenswert bei. Aufgabe der Taufzeugen ist es, neben
den Eltern ihrer Patenkinder sich anzunehmen und namentlich
auch nach der Konfirmation auf sie zu achten, sie an ihren

2«) An dieser Stelle mag auch ein im Exemplar des Churer
Stadtarchivs unter dem Stichwort „Exorcismata prohibentur" pag. 51
genannter Mißbrauch erwähnt werden, demzufolge durch allerlei
Beschwörungen, Zauberwerk, heilige Worte, Reime usw. Bresten bei
Menschen und Tieren geheilt zu werden scheinen. Das alles sei als
Teufelskunst zu verdammen.



23] Die Confessio Raetica 245

Glauben zu erinnern und das christliche Gewissen ihnen wach
zu erhalten. Wir meinen, unser Glaube lege es uns als Pflicht
auf, der Kinder sofort nach der Geburt sich anzunehmen und
ihnen neben den natürlichen gleichsam zweite Eltern und
Erzieher zu geben, durch deren Mithilfe sie von der Wiege an
christlich erzogen und dem Herrn zugeführt werden mögen.27)

45. Compatres pii et minus pii.

Wir verlangen, daß die Taufzeugen treue, christliche Leute
seien. Wenn man uns aber welche zuführt, die wir nicht als
treu anzuerkennen vermögen, sollen wir sie gleichwohl nicht
abweisen. Allerdings müssen wir verlangen, daß sie an Gott
den Vater, an den Sohn und an den heiligen Geist, sowie an die
Artikel des Apostolischen Symbols glauben. Im übrigen stellen
wir die Prüfung Gott anheim, der die Wurfschaufel in der Hand
hat und selbst seine Tenne zu fegen weiß.

46. Pueri in compatres ne admit,tantur.

Kinder, die zur Abendmahlsfeier noch keinen Zutritt haben,
dürfen nicht als Taufzeugen zugelassen werden. Es ist
selbstverständlich, daß solche die hohen Pflichten der Taufzeugen
nicht erfüllen können. Wer nicht selbst stark im Glauben ist,
kann auch andere hierin nicht stärken.28)

47. Pater pueri baptizandi sciscitandus etc.

Wir erlauben es, daß der Geistliche nach dem Vater des
Kindes sich erkundige und erst nach dessen Feststellung die

27) Im Exemplar des Churer Stadlarchivs wird pag. 37 unter dem
Stichwort „Multitudo compatrum tollenda" auf möglichste Reduktion
der Taufzeugen gedrungen und pag. 52 wird mit der Randbemerkung
„Numerus compatrum" die Zahl der Zeugen im Maximum auf fünf
angesetzt. Der Geistliche, der dieses Gesetz übertreten lasse, werde
jedesmal mit drei Kronen gebüßt und zudem bleibe die Strafe der
Exklusion in Kraft.

28) Im Exemplar des Churer Stadtarchivs folgt hier unter dem
Stichwort „Convivia in baptismo tollantur" die Verordnung, daß die
Brüder auf möglichste Abstellung der Taufmähler hinarbeiten sollen
(pag 37).



246 Die Confessio Raetica [24

Taufe vornehme. Will man den Vater nicht nennen, ist kein
Geistlicher verpflichtet, seines Amtes zu walten. In einem
solchen Fall soll zuvor der politischen Behörde Anzeige gemacht
werden, die nicht übergangen und verachtet werden darf. Immerhin

soll der Taufakt nicht allzu lange hinausgeschoben werden.
Wir erachten diese Stellungnahme als die beste, obschon wir
um derselben willen von kurzsichtigen Leuten geschmäht werden.

Ein Gesetz von ewiger Giltigkeit wollen wir damit aber
keineswegs aufgestellt haben.

48. Panis coenae sit infermentatus.

Das heilige Abendmahl soll mit ungesäuertem, hefefreiem
Brot, wenn solches irgendwie erhältlich, gefeiert werden. Wir
glauben, daß dasselbe demjenigen am ähnlichsten sei, das Jesus

beim letzten Mahle benutzt. Wir machen diese Vorschrift auch
mit Rücksicht auf die Schwachen im Glauben. Zudem erachten
wir es als empfehlenswerter, daß auch in diesem Punkte Ueber-
einstimmung herrsche.

49. Panis eucharistiae per domos non circumferatur.

Das Abendmahlsbrot soll nicht in den Häusern
herumgetragen werden. Es weist ja schon der Apostel darauf hin, daß
die Abendmahlsfeier ein öffentlicher Akt sei. Und der Zutritt zu
den Kirchen ist für jedermann frei und öffentlich.

50. Conjuges in templo copulandi.

Der Ehestand ist ein heiliger Stand und soll heilig und
unbefleckt erhalten werden. Der Apostel sagt hierüber: Was wahrhaftig

ist, was ehrbar, was gerecht, was keusch, was lieblich,
was wohl lautet, ist etwa eine Tugend, ist etwa ein Lob, dem
denket nach (Phil. 4, 8). Es sollen die Verlobten sich öffentlich
in der Kirche trauen lassen und der Geistliche die Kopulatiofo
unter Gebet mit geziemenden Worten vornehmen.29)

29) Das Exemplar im Churer Stadtarchiv fügt hier hinzu, der
Geistliche, der dieser Vorschrift zuwiderhandle, falle unter die Strafe
der Exklusion (pag. 39).



25] Die Confessio Raetica 247

51. Monendus magistratus super rebus watrimonialibus.

Die Gemeindebehörden sollen eindringlich gemahnt werden,
daß sie ein wachsames Auge beim Schließen bezw. Scheiden von
Ehen haben. Ehebruch und Hurerei sollen mit schweren Strafen

geahndet werden.30)

52. Vocatio concionatori expectanda.

Kein Geistlicher soll seine Gemeinde aus irgend einem
Grunde verlassen und sich jn eine größere einzuschleichen
suchen. Jeder mache es ,sich klar, wo er Gott und den Mit-
christen am besten dienen könne. Weil die Sprachmischung in
unseren Bünden so groß ist, ist nicht jeder in jeder Gemeöyide
am richtigen Platz. Wer wechseln will, wechsle nur auf eine
gesetzliche Berufung hin, frage seine Amtsbrüder um Rat und
folge dann der Führung des Herrn.31«32)

53. Male pns etiam gratifieandum in domino.

Werden wir in Gemeinden, die noch in papistischen
Aberglauben verstrickt sind, zur Vornahme von Taufen oder anderer
Funktionen gerufen, sollen wir .unsere Dienste nicht verweigern.

30) Im Exemplar des Churer Stadtarchivs heißt es unter dem
Stichwort „Divortii causae", in den hl. Schriften finden sich keine
anderen Scheidungsgründe als die in Matth. 19 (Hurerei) und 1. Kor. 7

(böswilliges Verlassen) erwähnten. Wollen die Behörden noch andere
Gründe gelten lassen, mögen sie es vor Gott zu verantworten suchen.
Sache der Geistlichen sei es nicht, zu befehlen, sondern aufzuklären.

31) Im Exemplar des Churer Stadtarchivs folgt hier unter dem
Stichwort „Quomodo minister ecclesiae sit commendandus" die
Verordnung, daß jeder Geistliche, der eine neue Pfrund antrete, vom Dekan
des betreffenden Bundes oder von einem benachbarten Geistlichen in
feierlicher Weise der Gemeinde vorgestellt und in dieselbe eingeführt
werden solle. Wer unter Umgehung dieser Vorschrift sein Amt
antrete, sei als illegitimer Diener am Wort zu betrachten (pag. 32).

32) Außerdem wird pag. 45 f. unter dem Stichwort „Avaris eecle-
siis quomodo inserviendum" vorgeschrieben, daß diejenigen Brüder
von der Strafe brüderlicher Verachtung und Ausschließung aus dem
Synodalverband getroffen werden sollen, die in Gemeinden, die aus
Geiz keinen Pfarrer halten wollen, Kinder taufen und sonstige
Amtshandlungen vornehmen.



248 Die Confessio Raetica [26

Dagegen schreiben wir vor, daß nach unserem Brauche getauft
und das Volk gelehrt werde. Wir sollen jede Gelegenheit
benutzen, um Seelen für den Herrn zu gewinnen und dem Evangelium

heue Gebiete zu öffnen. Der Apostel sagt: Ich bin ein
Schuldner der Griechen und der Ungriechen, der Weisen und
der Unweisen-(Rom. 1, 14).

54. Synodus et eenmram habendum, et in censura nihil
reticendum. De non celandis crimimbus, ne pereant fratres

in Ulis.

Bei unseren Synodalversammlungen sollen wir gegenseitig
unseren Lebenswandel und unsere .Amtsführung prüfen. Keiner
soll hiebe' irgend ein Vergehen eines andern verschweigen, auch
wenn er davon nur gerüchtweise Kenntnis erlangte. Wir wollen
nicht unter den Fluch des geflügelten Wortes fallen: Mutuum.
muli scabunt. Allfälliges Unkraut unter uns soll unparteiisch
ausgereutet werden, auf daß niemand uns etwas Böses

nachsagen könne.

55. Peccata fratrum non proclamanda.

Nichts Zensurwürdiges soll jedoch an die Oeffentlichkeit
gelangen. Wir wollen die .Fehlbaren nicht dem Spott und der
Gehässigkeit der Leute preisgeben, sondern sie lieber durch den
Geist der Gelindigkeit aufrichten. Wer es anders macht, ist ein

falscher, leichtfertiger, ja teuflischer Bruder, der Zank und
Aufruhr, Aergernis und Unordnung liebt und als Mitglied unseres
Verbands durchaus unwürdig ist.

56. Crimen excommunicati scribatur.

Die Ursache der Exklusion und Exkommunikation soll in
ein Buch eingetragen werden, da wir schon oft erfahren haben,
daß dies ratsam ist. Es ist nämlich schon vorgekommen, daß

Ausgeschlossene Lärm schlugen und sich beschwerten, daß wir
sie unverdientermaßen aus unserer Gemeinschaft gestoßen.



27] Die Confessio Raetica 249

57. Excommunicatus non staiirn recipiatur.

Wer wegen seines ungeschickten Verhaltens aus unserer
Mitte ausgeschlossen wurde? kann an der gleichen Synode
nicht wieder in unseren Schoß aufgenommen werden. Er
verzichte auf die Ausübung des Pfarramtes und lebe als Privatmann,

bis einwandfreie Anzeichen da sind, daß er sich gebessert
habe. Dann steht es uns frei, ihn als Bruder wieder anzuerkennen

und ihm die Ausübung des geistlichen Amtes zu
gestatten.33)

58. Divini et malos daemones consuletile*.

Es wird erzählt, es seien einst in unserem Stande solche

gewesen, die mit Beschwörungen auf übernatürliche Weise-
verlorene Dinge zu finden und böse Geister zu bannen gesucht
haben. Wir stellen ausdrücklich die Bestimmung auf, daß
niemand, der dergleichen Dinge treibt, ein Diener Christi heißen
und Mitglied unserer Synode sein darf. Gott selbst verbietet
dies ja und selzt die Strafe, der Steinigung daraujf (3. Mose 20, 6;
5. Mose 18, 9—12). Sollte irgendwann einer von uns auf
solchen Dingen ertappt werden, ist er als verdammungswürdiger
Zauberer und Geisterbeschwörer aus unserer#Gemeinschaft ohne
Gnade ausgestoßen.34)

33" Im Exemplar des Churer Stadtarchivs wird unter dem Stichwort

„Non synodaliuni adminislratio irrita sit" hinzugefügt, daß der
Bundestag durch öffentliches Ausschreiben festgelegt habe, daß den
exkludiertcn und von der Synode nicht approbierten und rezipierten
Geistlichen die Ausübung des Lehramtes und die Verwaltung der
Sakramente untersagt sei Kirchliche Handlungen, die von solchen
Leuten vollzogen werden, seien kraftlos und gewöhnlichen Laienhandlungen

gleichzusetzen (pag. 27).
3i) Im Exemplar des Churer Stadtarchivs ist unter dem Stichwort

„Capita ad pulsum campanarum non aperienda" hinzugefügt, daß
auch das Abnehmen der Kopfbedeckung heim Läuten der Glocken
als papistischer Aberglaube zu verwerfen sei. Der Diener am Wort,
der diesen verwerflichen Brauch mitmache und dadurch den
Aberglauben des Volkes fördere, sei ein unreiner Bruder und als Exkludier-
ter anzusehen. Wer dies bisher, ohne der abergläubischen Handlung
bewußt gewesen zu sein, getan habe, solle es bekennen und, wenn es

notwendig sei, zu seiner Entlastung und zum Zeugnis seiner Reinigung
eine Bescheinigung von der Synode verlangen (pag. 44) Vgl. oben
pag. 22. Anm. 26.



250 Die Confessio Raetica [28

59. Nuttus nostrum sit aedituns aut officii alicuius
contemptibilis.

Keiner von uns besorge das Glöckneramt oder mache sich
mit den Glocken zu schaffen. Denn ein solches Verhalten
schadet unserem Amte, das bekanntlich auf dieser Erde das

höchste und edelste Amt ist. Eine Ausnahme machen wir nur
bei Gemeinden, die einen so schwachen Begriff von Schicklichkeit

und Sitte haben, daß sie einen Prediger nur unter der
Bedingung anstellen, daß er auch den Meßmerdienst übernehme.
Wir wollen nicht, daß eine solche Gemeinde des Gottesdienstes
beraubt werde, ordnen aber an, daß der Pfarrer auf kluge,
wohlüberlegte Weise für Anstellung eines Meßmers- besorgt sei.

60. Litibus nostris molesti non simus magistratui.

Sollte der Fall eintreten, daß zwei Brüder mit einander
Differenzen haben, sollen die weltlichen Gerichte nicht
angerufen werden. Wir wollen Richter und Gericht nicht durch
unschickliche Zänkereien lästig fallen und den bösen Mäulern
willkommenen Anlaß, uns zu begeifern, geben. Mit Hilfe von
zwei oder drei Brfdern, deren Wahl uns freisteht, oder an der
nächsten Synode soll der Streit geschlichtet und die Aussöhnung

angebahnt werden.

61. Coneionatores examinandi diligenter.

Bei der Aufnahme fremder Geistlicher ist sehr vorsichtig
zu verfahren. Der Apostel mahnt ja, daß der Diener am Wort
unsträflich sei, ein gutes Zeugnis habe, geeignet zum Lehren
sei, Widersprechende zu überführen wisse, guten Unterricht
erteile, überhaupt gut, klug, lobenswert und gelehrt sei (l.Tim.3
und Tit 1). Wir bestimmen daher, daß Landesfremde, die bei
ung das geistliche Amt ausüben wollen, in unsere Gemeinschaft
nicht aufgenommen und auch nicht in irgend eine Gemeinde
als Prediger geschickt werden sollen, ohne vorher von der
Synode oder Beauftragten derselben geprüft und approbiert worden

zu sein. Auch müssen sie durch schriftliche Ausweise
oder einwandfreie Zeugen sich über ein tadelloses Vorleben



29] Die Confessio Raetica 251

ausweisen. Es ist selbstverständlich, daß einer das Volk nicht
in zweckmäßiger Weise unterrichten und dasselbe nach oben
weisen kann, wenn er infolge seiner Unwissenheit nicht
selbständig die Schrift gründlich zu erforschen imstande ist
und er außer einigen Gemeinplätzen nichts von christlicher
Weisheit und Lehre versteht. Was ein solcher predigt,
entbehrt. gänzlich der wissenschaftlichen Gediegenheit, ist konfus
und zusammenhanglos und trägt den Stempel des Willkürlichen
und Gewöhnlichen an der Stirne.

62. Conciona,tores Rhaeti.

Wir nehmen ja nicht einmal Einheimische auf, wenn ihr
Lebenswandel nicht tadellos ist und sie bei der Prüfung nicht
über genügende Bildung und ausreichende Kenntnis der christlichen

Lehre sich ausweisen.

63. Minus apti concionatores et indocti.

Ausdrücklich bemerken wir, daß niemand als Prediger
zugelassen werden darf, der in den schönen Künsten und
Wissenschaften nicht unterrichtet ist oder gar die lateinische Sprache
nicht versteht. Wer nicht den sprachlichen und wissenschaftlichen

Schlüssel zum Verständnis der hl. Schrift besitzt, sitzt
selbst nicht fest im Sattel und weiß sich keine Waffen zum
Kampf gegen die Gegner des Evangeliums zu schmieden. Der

Apostel Paulus sagt, ein Geistlicher müsse lehren können, mächtig

sein, zu ermahnen durch die heilsame Lehre und zu strafen
die Widersprecher (Tit. 1, 9).

64. Synodus non negligentia.

Wer die Synode einmal nicht besucht, wird von uns als
ein nachlässiger Bruder betrachtet, wer zweimal hintereinander
fern bleibt als einer, der die brüderliche Gemeinschaft aufgibt,
wer endlich dreimal hintereinander nicht kommt, ist ein
Verächter der Brüder und der Kirche und wird auch von uns
verachtet. Kann er sich nicht entschuldigen und schlägt unsere



252 Die Confessio Raetica [30

Mahnungen in den Wind, soll er seines kirchlichen Amtes
entkleidet werden.35)

65. Nomina baptizatorum.

Der Pfarrer schreibe die Namen der Getauften, sowie der
Taufzeugen in das Kirchenbuch, wie schon oft von uns
beschlossen worden ist.

* **

Dei- Abschluß der Confessio ist abrupt, wie überhaupt die
Einteilung und Gliederung zu wünschen übrig läßt. Im Uebrigen
aber ist durch die Inhaltsangabe doch wohl der Beweis erbracht,
daß wir es bei der Confessio Raetica keineswegs mit einer
bloßen Gelegenheitsschrift zu tun haben. Die kirchenpolitischen
und pastoraltheologischen Gedanken, die in ihr verarbeitet sind,
sind sehr der Beachtung wert und sogar der dogmatische Standpunkt

— denken wir an die Behandlung der Prädestination, der

göttlichen Providenz, der Sakramente — darf durchaus nicht
als völlig veraltet hingestellt werden.

Zudem ist das Werk eine reiche Fundgrube
reformationsgeschichtlicher Daten. Es gewährt uns einen äußerst instruktiven

Einblick in die Bräuche und Mißbräuche der damaligen
katholischen Kirche.

Nachdem die Synode, wohl im Frühjahr 1552, den Beschluß
gefaßt, durch Gallicius ein Bekenntnis ausarbeiten zu lassen und
verschiedene Beratungen zwischen jenem und dem greisen
„Vater" Comander im Pfarrhaus zu St. Regula und St. Martin
stattgefunden, konnte das Manuskript an der Herbstsynode
verlesen und genehmigt werden, letzteres allerdings nicht ohne
heftigen, jedoch vergeblichen Widerstand Vergerios und der übrigen
Italiener.36) Eines aber behielt sich die Synode vor, daß nämlich

der treue Freund und Berater der Bündner Prädikanten,
ßullinger, dem Werk sein placet gebe. Schon am 12. Dezember
1552, dann am 16. Januar 1553, weiter am 6. März 1553 kündet
Gallicius dem Zürcher Antistes die Zustellung der Bekenntnis-

:i5) Hiezu im Exemplar des Churer Stadtarchivs die Randbemerkung

„Vidc dist. 18. Non oportet contemnere synodum, sed adire, et
aut docere, aul doceri, quae sunt ad ecclesiae caeterorumque correc-
tionem utilia" (pag. 24).

:i6) Philipp Gallicius an Bullinger Ghur 1553, März 6.



31] Die Confessio Raetica 253

schrift an. Da aber Bullinger am 13. Dezember 1552 aufs

Krankenlager geworfen wurde und erst am 17. Januar 1553
seine Amtsgescbäfte wieder aufnehmen konnte, erfolgte aus
Rücksicht auf die geschwächte Gesundheit Bullingers die Ueber-

sendung am 22. April des Jahres 1553, nachdem dieselbe einige
Tage vorher (10. April) nochmals in Aussicht gestellt worden
war.37) Das Begleitschreiben, das der Bote in Zürich mit dem
Bekenntnis überreichte, ist so interessant und illustriert die
damalige verwirrte Zeitlage so anschaulich und lehrreich, daß es

hier in wörtlicher Uebersetzung folgen soll:

„An den hochwürdigen Heinrich Bullinger, unseren
hochgeschätzten Herrn und Bruder!

Endlich kommen wir dazu, die bekannten Beschlüsse unserer

Synode, deren wir in letzter Zeit öfters Erwähnung getan,
Dir zu senden. Sämtliche Brüder bitten Dich, das Manuskript,
durchzulesen, zu korrigieren und wohlwollend daran zu ändern,
wie es ein Vater seinen Kindern gegenüber zu tun pflegt. Wir
haben ja schon viele Beweise in Händen, daß Du uns an Scharfsinn

übertriffst und von Gott mit ungewöhnlicher Einsicht
ausgestattet bist. Damit Du aber nicht auf den Gedanken kommst,
daß wir mehr Bestimmungen, als notwendig, aufgestellt und
Vieles weiter ausgeführt und dargestellt haben als die Notwendigkeit.

erheische, so wisse, daß wir in den angeführten Punkten oft
von den Ausländern angefochten worden sind und zwar namentlich

von gewissen eigensinnigen Italienern, welchen fast gar
nichts gefällt, es sei denn selten, oder weiche vom Gewöhnlichen
ab, odei sei in ihrem Kopfe entsprungen. Diese Leute wohnen
uns bekanntlich näher als Euch und es vergeht kaum ein Tag,
ohne daß wir mit ihnen nicht irgendwelche mehr oder weniger
scharfe Auseinandersetzungen hätten. Gewiß lassen wir es gerne
gelten, daß nicht alle Italiener so sind. Wir stellen ausdrücklich
fest, daß es auch solche giebt, die rechtgläubig, still und ruhig
sind. Unsere Klagen beziehen sich auf diejenigen, die den Kopf
voll verworrener Gedanken haben. Sie behaupten, Alles was
immer in der Schrift stehe, zu bekennen, so daß man meinein

37) Zu Bullingers Erkrankung vgl. E. Egli, Heinrich Bullingers
Diarium, Basel 1904, pag. 43, und den eben erwähnten Brief de dato
1553, März 6.



254 Die Confessio Raetica [32

möchte, daß besondere Bekenntnisse und Synodalverordnungen
gar nicht notwendig wären. Sobald man ihnen aber etwas gründlicher

auf den Zahn fühlt, kommt allerlei Unverschämtes,
Unerhörtes, oder Ketzerisches an den Tag. Ungereimtes, Verabscheu

ungswürdiges und Widersinniges aller Farben geben sie im
Lauf des Disputs von sich und entpuppen sich als äußerst
verdächtige, verkehrte und verschrobene Ingenia. Der eine will
die hochheilige Trinität nicht bekennen, der andere weigert sich,
dem Sohne dieselbe göttliche Natur zuzuschreiben, wie dem
Vater. Ein Dritter behauptet, wir seien durch die Gnade Gottes

gerettet und es sei .somit das Herabsteigen Christi auf die Erde
und das Opfer seines Fleisches und Blutes nicht notwendig
gewesen, einzig der göttlichen Gnade sei das Heilswerk an uns zu
verdanken. Ein Vierter führt in haarspalterischer Weise aus,
wir seien nicht durch den Leib Christi, der für uns gelitten,
sondern durch den Schmerz, den der Erlöser an seinem Körper
gespürt, gerettet worden. Es gibt auch Solche, die mit unbeugsamem

Eigensinn behaupten, das Böse und Schlechte fließe aus
Gott, der Quelle aller Dinge und daß Gott nicht weniger am
Verbrechen sich freue als an der Tugend und am sittlich Guten und
sie scheuen sich nicht, dies mit vollen Backen in die Welt
hinauszuposaunen. Wieder Andere wissen nichts anderes, als
ohne Unterlaß die Prädestination im Maule zu führen, behauptend,

dieser werde gerettet und wenn er alles Böse tue, jener
dagegen werde verdammt, ganz ohne Rücksicht auf seinen orthodoxen

Glauben und sein tadelloses Leben. Auch solche Leute
gab es bei uns, welche sagten, es gebe keine Hölle, wenn schon
der Bösen Strafen harren und im Himmel sei kein Mensch, außer
jenem Schächer, von dem der Evangelist Lucas erzähle.38) In
diesem Sinn redete im Engadin ein unverschämter Calabrese in
einer öffentlichen zu diesem Zweck einberufenen Versammlung.
Ich muß weiter erzählen, daß wir auf unseren Kanzeln auch
solche Elemente haben, welche den Sonntag nur widerwillig
respektieren, ferner solche, die unsere Taufliturgie heftig
bekämpfen und ihr die Anerkennung versagen. Unter keinen
Umständen wollen sie sich bewegen lassen, unsere oder Eure
Taufformel zu benutzen. Jeder besitzt seine eigene Formel und wen-

38) Luc. 23, 43.



33] Die Confessio Raetica 255

det si'c frech zum großen Aerger der Laien an. Wiederum andere
wollen nicht in unserer Gemeinschaft und Synode sein, um
nicht den Schein zu erzeugen, als ob sie mit unseren Artikeln
und Verordnungen einverstanden wären. Dann haben wir auch
Prediger, die nie eine Schule gesehen haben und aller Bildung
so bar sind, daß sie neben ihrem Italienischen nichts verstehen,
kein Wort deutsch und kein Wort lateinisch. Ihre Verteidiger
sagen, die Apostel seien auch ohne jede Bildung gewesen, wie
an tlanü der Apostelgeschichte des Lucas bewiesen werden
könne. Ein guter Lehrer müsse den Geist besitzen und nicht den
Buchstaben, der nach den Aussagen des Apostels töte.

Doch ich will Dich nicht länger langweilen. In Kürze
gesagt : Es ist kaum zu glauben, wie Jeder, der zu uns kommt,
etwas Neues mitbringt, womit er sich empfehlen und bemerklich
machen möchte. Fast Jeder hat sein eigenes Bekenntnis, das wir
billigen und annehmen sollen, obwohl die Mehrzahl dieser
Bekenntnisse viel Neues, Zweifelhaftes, Schädliches, unserem
Glauben Widerstreitendes enthält.

Da also dergleichen Leute häufig zu uns gekommen sind,
mußten wir in Kürze unsere Glaubensartikel und kirchlichen
Verordnungen zusammenstellen, damit die Ausländer unseren
Glauben kennen und unsere gesetzlichen Bestimmungen
verstehen und wissen, was wir von ihnen verlangen, wenn sie in
unsere Synode aufgenommen werden wollen.

Merke Dir auch das: Die Regierung in unseren Bünden ist
paritätisch. Diesen Umstand durften wir bei der Abfassung der
Confessio nicht vergessen, damit wir Denjenigen die uns und
unseren Glauben hassen, keine Veranlassung geben, die neue
Lehre schlecht zu machen und wider uns zu wüten.

Lies und korrigiere also das Manuskript mit Deiner
Rechtgläubigkeit und Gewissenhaftigkeit. Wir bitten Dich, dasselbe
erst in acht bis vierzehn Tagen zurückzusenden, wenn wir dafipr
einen zuverlässigen Boten gefunden haben. Inzwischen jedoch
wünschen wir, daß Du uns durch unseren Abgesandten ein paar
Zeilen zukommen lassest, damit wir sie,her seien, daß der Libell
Dir überreicht worden sei.

Lebe wohl, in Christo Jesu hochgeschätzter Bruder. Grüßte
die hochgelehrten und vortrefflichen Brüder in Zürich und bleibe



256 Die Confessio Raetica [34

uns treu in Liebe. Geschrieben zu Chur in Rätien, den 22. April
1553. Deine ergebenen Johannes Comander und Philipp Galli-
cius. Im Auftrage der Brüder, die in den drei Bünden dats1

Evangelium predigen."

Bullinger entsprach dem geäußerten Wunsche mit seiner oft
bewährten Bereitwilligkeit und Zuverlässigkeit, so daß das

bereinigte Bekenntnis an der Frühlingssynode zu Chur 1553 zur
definitiven Genehmigung vorgelegt werden konnte. Wiederum
waren es die Italiener, die kräftigen Widerspruch erhoben. Galli-
cius berichtet hierüber an Bullinger mit Schreiben vom 6. Juni 1553.

Hauptsächlich drei Artikel waren es, die angefochten wurden,

nämlich die Bestimmungen, daß beim heiligen Abendmahl
ungesäuertes Brot verwendet werden solle, bei der Taufe
Taufzeugen zugegen sein sollen und daß ein Vater sein eigenes Kind
nicht taufen dürfe. Die Synode zeigte den Reklamanten ein
lobenswertes Entgegenkommen, indem sie sie unter Mahnungen
zum Frieden und zur Einigkeit ersuchte, niemandem zu wehren,
sich Taufzeugen zu erbitten, dann im Ferneren ihnen erlaubte,
das verlangte ungesäuerte durch gesäuertes Brot zu ersetzen und
ihnen endlich ausführlich erklärte, daß der Taufartikel nach
reiflicher Ueberlegung in das Bekenntnis aufgenommen worden
sei. Schließlich bequemten sich auch die Italiener zur
Unterschrift und nachdem die Confessio dem Bundestag in Chur
vorgelegt und von den Häuptern beider Konfessionen bestätigt und
ratifiziert worden war, erlangte sie in demselben Jahre noch
für die evangelisch-rätische Kirche allgemein verbindliche
Kraft .39)

Bullinger hatte gewünscht, daß ihm eine Kopie des
Bekenntnisses zugestellt werde und nachdem Gallicius ihm
dieselbe schon am 6. Juni versprochen, dann am 4. Juli ihm
mitteilt, er habe sie bald abgeschrieben, dann wiederum unterm
19. August die Zustellung in Aussicht stellt, sobald ein
zuverlässiger Bote zur Hand sei, geschah die Zusendung am 2.
September 1553. Das Begleitschreiben hiezu scheint verloren ge-

39) Placidus Plattner, Ulrici Campelli historia Raetica (Quellen
zur Schweizer Geschichte, 9. Bd.). Basel, 1890. Bd. II, pag. 309.



Die Confessio Raetica 257

gangen zu sein.40) Eine Abschrift davon von Gallicius' Hand
findet sich in der oben zitierten Synodalmatrikel und eine Kopie
'hiezu (mit einigen Varianten) in dem vielerwähnten Foliobande
des Churer Stadtarchivs. Ich lasse das Schreiben in Ueber-

setzung in extenso folgen:
„Herzlichen Gruß! Das Glaubensbekenntnis und die Sammlung

unserer Synodalbeschlüsse, deren Kopie Du von mir
verlangt hast, sende ich Dir nun endlich, hochgeschätzter Bruder.
Unsere Prädikanten, sowie die Ratsboten, denen die Bekenntnisschrift

vorgelesen wurde, billigen sie und zwar nicht in letzter
Linie deswegen, weil Du sie gutgeheißen hast. Es erheben zwar
einige eigensinnige Köpfe, die Dir, wie ich glaube, bekannt sind,
Widerspruch, da ihnen nur das, was über das gewöhnliche Maß

hinausgeht und von übertriebener Strenge und stoischem Ernst
trieft, gefällt. Wenn sie die Gegend berücksichtigten, wo wir
sind und verkehren und vernähmen, was für Leute wir haben
und wie unsere Verhältnisse beschaffen sind — der Kluge läßt
nichts außer acht — ich sage, wenn sie dies alles bedenken
würden, würden sie weniger Opposition machen und nicht wegen
gewissen Kleinigkeiten, die mit unserer Frömmigkeit nicht
unvereinbar sind, großen Lärm schlagen und mit durchaus
unnötigem Geschrei allgemein Verwirrung anrichten unter großer
Gefahr für das ganze Werk. Was uns nötigte, das Bekenntnis
aufzustellen, ist Dir aus meinem früheren Brief bekannt. Der
Mangel an Eleganz wird Dich nicht verwundern, wenn Du
bedenkst, daß dasselbe von Deinem Philippus abgefaßt ist. Denn
ich wollte ein Theologe und nicht ein Rhetor sein. Meine
Nachlässigkeit entschuldige das bekannte Wort des Manilius: Ornari
res ipsa negat, contenta doceri. Lebe wohl!"

So war denn die Confessio Raetica unter Dach gebracht
und sollte hinfort als Prüfstein zur Scheidung der Geister dienen.
Neben und mit der dreizehn Jahre später publizierten Confessio
Helvetica posterior enthielt sie für lange Zeit die Grundlinien
des in der evangelisch-rätischen Kirche als orthodox geltenden

40) Es ist dasselbe wenigstens in der ausgezeichneten Publikation
von Dr. Traugott Schieß: Bullingers Korrespondenz mit den Grau-
bündnern (Quellen zur Schweizer Geschichte, Bd. 23 bis 25, Basel,
1904 bis 1906) nicht enthalten.

17



258 Die Confessio Raetica [36

Glaubens. Wie für so manches Buch, gilt auch für sie das Wort:
Habent sua fata libelli. Der erste Teil der Confessio nämlich,
den Gallicius als absolute Gottesoffenbarung hinstellte und dem

er ewige Giltigkeit beimaß, ist zu dem aus wenigen Sätzen
bestehenden Synodalgelübde zusammengeschrumpft und der zweite
Teil, die gesetzlichen Bestimmungen, die er als Menschenwerk
mit vergänglicher Bedeutung bezeichnete, hat sich später zu den

Leges Synodales und nachher zu der anno 1896 in Kraft
getretenen, nahezu hundert Seiten umfassenden Kirchlichen
Gesetzessammlung ausgewachsen. Das Unvergängliche hat sich
als vergänglich und das Vergängliche als sehr lebensfähig
bewiesen. Immerhin ist die Confessio Raetica ein schöner Denkstein

aus der Reformationszeit, an dem auf das in wenigen
Jahren stattfindende Reformationsjubiläum hin ein Kranz der
Dankbarkeit niedergelegt sein möge.



3TJ Die Confessio Raetica 259

Beilage.

Epitome necessariisimorum articulorum quos pro cathoiicis tene-

mus exigimusque ab omnibus dominum Jesum prasdicare volentibus.

Earn demum fidem pro vera atque catholica
recipimus et praedicamus, quae tradita est in
spripturis sanctis, veteris et novi testamenti, ca-
nonicorum illorum librorum: et perscripta est
in symbolo illo Athanasii Magni aliorumque a

principio libelli huius nominatorum.
Corpore domini nostri Jesu Christi crucifixo

pro nobis est satisfactum: vitaque et bona omnia
nobis fidentibus per mortem illius parta.

Fides sola servat, sed ilia quae per dilec-
tionem operatur. Quae vero charitatem et bona

opera non habet, fides, servans non est, sed
inanis et mortua, de qua D(ominus) Jacobus in
sua epistula, et dominus in evangelio: Omnis
arbor, quae non facit fructum bonum exciditur,
et in ignem conjicit.ur.

Bona omnia sunt ex deo. Mala antem pra-
vaque ex deo non sunt : sed ex nobis corruptis,
ex mundo, ex diabolo qui seminat zizania.

Voluntas dei est sanctificatio nostra, ut ab-
stineamus a soortatione.

Qui servatur gratia dei servatur, per fidem
Jesu Christi. Qui vero condemnatur, suo merito
damnatur, per propriam incredulitatem et ma-
litiam.

Signa externa a domino nobis demandata,
baptismum et eucharistiam, pro signis habemus,
non pro rebus ipsis.

Fides i[U;e vei'a
et servans.

Ii orte Christi nos
servatos.

Fides et opera.

Bona et prava
unde.

Voluntas dei.

Salus et condem-
natio unde.

Sacramenta.



260 Die Confessio Raetica [38

Christianorum infantes baptizare Christia-
num est, non minus quam in veteri testamento
pium erat Israelitarum infantes circumcidere.

Semel a ministro verbi baptizati, non debent
iterum baptizari.

Infrascripti omnes credimus et tenemus, ma-
nuumque etiam nostrarum nominumque scrip-
tione confitemur, hos breviter nunc perscriptos
articulos veros ac Christianos esse: proque or-
thodoxis omnibus praedicandos.1)

J) Der vorstehende Auszug der Confessio diente zur Verlesung
bei der Aufnahme von Kandidaten. Die Verlesung der ganzen
Confessio hätte zwei bis drei Stunden in Anspruch genommen. Dieser
Auszug ist noch nie gedruckt worden. Er findet sich im Matrikelbuch
der evangelisch-rätischen Synode, Bd. I, pag. 93—96 (vgl. Jak. R. Truog,
Die Bündner Prädikanten 1555—1901, Separalabdruck aus dem XXXI.
Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft Graubündens,
Chur, 1902).

Baptismus.

Non itcrandum.


	Die Confessio Raetica : ein Beitrag zur bündnerischen Reformations-Geschichte

