
Zeitschrift: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden

Herausgeber: Historisch-Antiquarische Gesellschaft von Graubünden

Band: 35 (1905)

Artikel: Der Versuch der Gegenreformation im Unterengadin und im Prättigau

Autor: Ludwig, D. A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595864

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Versuch

der

Gegenreformation
im Unterengadin
und im Prättigau

anno 1621/22.

Von

Pfr. D. A. Ludwig.



Hauptsächlich nach dem handschriftlichen Material des k. k.
Statthaltereiarchivs zu Innsbruck (St. A. J.) und des bischöflichen Archivs in
Chur (B. A. C.). Wo keine Quelle genannt wird, sind die längst gedruckten
und allgemein bekannten Werke der bündnerischen Chronisten, besonders
Port. v. Sprecher benutzt.

Den tit. Verwaltungen der genannten Archive sei hier für ihr höchst
freundliches Entgegenkommen der herzlichste Dank ausgesprochen.



aß das Haus Österreich bei der anläßlich der Bündner
Wirren angestrebten Herstellung einer
unumschränkten Herrschaft in den ihm untergebenen
Gebieten Graubündens von Anfang an auch die

Wiedereinführung der katholischen Religion beabsichtigte, und
daß ihm das nicht bloß eine beiläufig betriebene Angelegenheit

oder nur ein Mittel für seinen politischen Zweck, sondern
eine Hauptsache war, läßt sich von vornherein annehmen,
wenn man die geistige Physionomie jenes Zeitalters, die alles
beherrschende und bestimmende konfessionelle Auffassung der
Dinge in Betracht zieht, und vollends wenn man die beiden
hier in vorderster Reihe stehenden Persönlichkeiten ins Auge
faßt: Kaiser Ferdinand II. und seinen Bruder, Erzherzog Leopold,
beides eifrige Vorkämpfer bei dem Wiedereroberungszug,
welchen die neubefestigte und mit gewaltigen frischen Kampfmitteln

ausgerüstete alte Kirche schon seit einiger Zeit
begonnen hatte und welcher eben in jenen Jahren (1620 ff.) auf
der ganzen Linie mit besonderer Wucht betrieben ward (Böhmen,
Pfalz, Niedersachsen). — Und daß der Versuch, unser Volk,
das größtenteils fast seit einem Jahrhundert sich in den
Protestantismus eingelebt hatte, gewaltsam wieder katholisch zu
machen, die vornehmste, wenn auch nicht die einzige Ursache
des Aufstandes im April 1622 war, ist bei der damaligen
hochgradigen Spannung zwischen den Konfessionen ebenfalls natür-



98

lieh, selbst wenn man das eigentlich religiöse Moment, die
Glaubensfrage und das Herzensinteresse, bei der grossen Mehrheit

nicht hoch anschlagen wollte. Es hieße jene Zeit
überhaupt gründlich verkennen, wollte man solche Vorgänge, sowohl
den Druck als den Gegendruck, lediglich aus materiellen oder
auch allgemein politischen Motiven herleiten und darnach
beurteilen, wiewohl diese natürlich mitwirkten und daher nicht
außer acht zu lassen sind.

Diese Auffassung erhält ihre volle Bestätigung durch
ein reiches handschriftliches Material des Innsbrucker
Statthaltereiarchivs, wozu das bischöfliche Archiv in Chur wertvolle
Beiträge liefert.

In einem Gutachten, welches die Kammer in Innsbruck
am 2. März 1622, gestützt auf einen Bericht der tirolischen
Kommissäre im Unterengadin, betr. Einsetzung Rudolf Plantas
zum Statutrichter daselbst an den Erzherzog abgab *), wird
diesem zu bedenken gegeben, daß Planta (der noch nicht
übergetreten war) als „sektische Person" schwerlich der
geeignete Mann für diesen Posten sei; der Fürst möge sich
daran erinnern, „wasgestalt Ew. Dlt. in Bekrieg- und
Eroberung Pündtischer Landen fiirnemmlich dahin gesehen und
diese eifrige intention gehabt, damit die Gatholische allein
seligmachende Religion nach und nach propagiert und daneben
das Bistum Chur, darüber Ew. F. Dlt. Patron und advocatus,
samt andern spoliierten und desolierten Gotteshäusern in vorigen
alten Stand restituiert und also die Ehr und Dienst Gottes,
wie ein yeder catholischer Potentat zuthuen schuldig, für alles
befürdert werden müge."

Der Erzherzog erklärt auch seinerseits (Schreiben vom 18.

April 16222) seiner Regierung, er sei „nit gemeint, in prae-
iudicium der Catholischen Religion ichtwas fürgehen zu lassen,

') St. A. J. Kopialbücher, Lib. 50, fol. 22, pag. 60 ff.
2) St. A. J. Geh. Rät-Regiment-Gutachten.



99

sondern dasjenige in acht zu nemmen, was zu deren
Fortpflanzung dienlich, inmaßen das ganze werckh fürnemmlich zu
dem ende angesehen."

Auch der vor den Unruhen in Graubünden nach seinem
Schloß Fürstenburg im Etschtal entwichene Bischof von Ghur,
Johs. von Flugi, sowie Papst Gregor XV. drängten mit aller
Macht zu der Ein- und Durchführung der Gegenreformation
in den rätischen Tälern. Der genannte Papst war überhaupt
von einem Eifer für die Wiederherstellung der alten Glaubenseinheit

beseelt, wie nur jemals einer auf dem Stuhl Petri, und
er entfaltete darin, ermuntert durch die großen Kriegserfolge
der Liga in Deutschland, während seines kurzen Pontifikats
(1621—23) eine erstaunliche Rührigkeit, unterstützt von den

Nuntiaturen, deren wichtigste für das Gebiet der deutschen
Sprache diejenigen zu Wien, Köln und Luzern waren, höchst
geeignete Zentralstellen für die Mission unter den Ketzern.
Schon seit dem 16. Jahrhundert bestanden zu Rom eigene
Collegia zur Heranbildung von Geistlichen für die Bekehrung
der Protestanten, darunter das Collegium Germanicum speziell
für die deutsche Nation. Und nun geschah eben in der Zeit,
um die es sich hier handelt, in dieser Richtung noch ein
weiterer bedeutsamer Schritt: anfangs des Jahres 1622 stiftete
Gregor die Congregatio de propaganda fide zur Förderung
und zusammenfassenden Leitung der Missionsunternehmungen,
deren Operationsgebiet nicht bloß die Heidenwelt, sondern
ebensowohl die protestantischen Länder sein sollten. Auch
nach dieser Seite wandte sich dem damals zu unnatürlicher,
ja verhängnisvoller Bedeutung emporgestiegenen Bündner-
ländchen ein außerordentlich großes Interesse zu, und dasselbe
schien zu einem Hauptobjekt der Gegenreformationsbestrebungen

ausersehen.

Sobald der Nuntius Scappi in Luzern vom erfolgreichen
Einfall Baldirons und von der völligen Unterjochung des Unter-
engadins und der acht Gerichte im November 1621 Nachricht
erhalten hatte, schrieb er1) (1. Dezember 1621) dem Bischof

J B. A. C. Mappe 53.



100

von Chur: Wenn irgendwann, so sei jetzt die Zeit gekommen,
wo man die Wiederherstellung des katholischen Glaubens in
Rätien erhoffen könne, da die ärgsten Feinde desselben, die
sich dessen gänzliche Ausrottung zum Ziele gesetzt, nun
entweder tot oder vertrieben oder ihrer einflußreichen Stellungen
^verlustig seien. Er brauche zwar dem so wachsamen und für
das Heil der ihm anvertrauten Seelen so besorgten Oberhirten
der Ohurer Diözese keinen Stimulus zu geben, glaube aber
doch um seiner Amtspflicht willen immer und immer wieder
an zweierlei erinnern zu sollen: 1. daß der Bischof möglichst
bald gelehrte, fromme und sittenreine Arbeiter in seinen Weinberg

schicke, wobei er, der Nuntius, wenn nötig, gerne die
Obern der Kapuziner oder eines andern Ordens im Namen
des Bischofs mahnen wolle, die von diesem gewünschten
Priester abzuordnen; 2. daß die in den Händen der Prädikanten
befindlichen Pfründen und Kirchengüter zurückerstattet und
die vakanten Stellen solchen verliehen werden, die sie im
Dienst des Bischofs treu verwalten.

Schon geraume Zeit vorher hatte der Bischof einen
Abgesandten in der Person des Pater Ignatius von Bergamo nach
Rom geschickt mit verschiedenen Schreiben und mündlichen
Aufträgen an den Papst und die Kardinäle, insbesondere an
den vielvermögenden päpstlichen Nepoten Kardinal Ludovisi,
und der Pater hatte (sein Brief aus Rom vom 27. November
1621)') denselben die Lage des Bischofs und den Zustand des

Bistums auseinandergesetzt, auch das Verhalten der Grau-
bündner („di quella gente barbara senza raggione et senz'
alcuna fede") geschildert und überall geneigtes Gehör gefunden.

Der Pater schreibt: Mit großem Wohlgefallen habe er von
den Siegen des Erzherzogs über die Rebellen gehört. Nun
aber möge der Bischof mit demselben zusammenwirken, „daß
man in diesen Gegenden keinen Ketzer mehr dulde, wer es

auch sei; perche chi non ha fede divina, non ha ne anco

l'humana"; sonst wäre der Sieg nutzlos. Man werde in Rom
nicht ermangeln, Arbeiter zu senden, um dieses Volk im
katholischen Glauben zu unterrichten. Der Bischof möge ihm doch

') B. A. C. a. a. 0.



101

baldigst anzeigen, wie viele Prediger er benötige, damit man
für deren Aussendung sorgen könne.

Am 9. Januar 1622 *) wandte sich der Bischof neuerdings
an den Papst, von dem er bereits zwei Schreiben in Sachen
erhalten, und bat ihn um seinen Beistand, damit er, nachdem
der Erzherzog Leopold nunmehr die „Grisones, efferatum indo-
mitumque populum", glücklich besiegt und wieder zum
Gehorsam gebracht, die „orthodoxe Religion" an Stelle der weit
und breit ausgerotteten Irrlehre wieder einführen und alles
endlich in den alten Stand zurückbringen könne, womit bereits
an einigen Orten ein guter Anfang gemacht sei. Insbesondere
begehrte er 1) die Ermächtigung, für alle zum katholischen
Glauben Zurückkehrenden die zu ihrer Lossprechung von den
Kirchenstrafen nötige Vollmacht in seinem ganzen Bistum allen
dazu geeigneten Priestern erteilen zu dürfen; 2) die Befugnis,
sämtliche dem Bistum, den Klöstern, Pfarreien etc. von den
Häretikern entrissenen Güter, Einkünfte und Rechte durch
gesetzliche Mittel ihnen wieder zu nehmen; 3) daß der Papst
zu diesem Zweck den Kaiser, den Erzherzog Leopold, die
Könige von Prankreich und Spanien, den Herzog von Mailand

und die katholischen Orte der Schweiz, sowie noch andere
Mächte auffordere, ihm dafür die nötige Hilfe zu leisten;
ebensolchen Auftrag möge der Papst dem Nuntius in Luzern geben,
der sich übrigens stets hilfsbereit erklärt habe; den Jesuiten,
Kapuzinern und andern Orden aber, daß die vom Bischof
begehrten Missionare sich an die ihnen bestimmten Posten
verfügen und persönlich die Bekehrung des so zahlreichen Volks
an die Hand nehmen mögen, damit ihnen endlich die vormals
von den Ketzern verwüsteten Güter der Klöster etc. zu ihrem
Unterhalt können angewiesen werden. Zum Schluß wird der
Pater Ignatius, durch dessen Hand wohl auch dieser Brief
ging, dem Papst empfohlen und nochmals bei ihm beglaubigt.

Zugleich wurde (Brief des Bischofs vom 9. Jan. 1622) 2)

der Kardinal Ludovisi um Empfehlung und Unterstützung
obiger Bittschrift beim Papst ersucht, wobei unter den Er-

') B. A. 0. Cartul. S., pag. 23 f,

2) B. A. 0. Mappe 53.



102

folgen des Erzherzogs auch die Gefangennahme und
Austreibung der Prädikanten und andern Rädelsführer der Rebellion
erwähnt wird, sowie daß an einigen Orten bereits Messe und
katholische Predigt gehalten worden und Anordnung zur
demnächstigen Wiederweihung der durch die Ketzer entweihten
Hauptkirchen getroffen sei.

Diesem Gesuch wurde in Rom bereitwillig entsprochen.
Es finden sich1) aus der Zeit vom Januar bis zum April 1622
eine Reihe Kopieen von Mahnschreiben des Papstes an die
obengenannten Fürsten etc., insbesondere auch an Erzherzog
Leopold, des Inhalts: sie möchten doch den Bischof von Chur
in der Restitution ehemaliger Rechte und Güter des Bistums
und der Klöster, sowie in der katholischen Mission kräftig
unterstützen.

Was den Nuntius Scappi in Luzern anbetrifft, so war
dieser übrigens schon im Januar emsig an der Arbeit. Er
beauftragte (mit Schreiben vom 15. Januar 1622)2) den Kapuziner

Pater Alexius von Speier, den er „wegen seiner
ausgezeichneten Frömmigkeit sowohl wie Klugheit" als besonders

geeignet für dieses wichtige Geschäft erfand, sich sobald als

möglich zum Churer Bischof zu begeben, um über das zu
verhandeln, was der Nuntius mündlich mit ihm besprochen, und
bestimmte Antwort zurückzubringen. In der Instruktion, welche
er ihm hiefür erteilte3), finden sich folgende bemerkenswerte
Punkte:

Da der Stand der Dinge in Rätien jetzt derart sei, daß

man auf die Bekehrung vieler von jenen Häretikern hoffen
dürfe, so dringe der Papst sehr darauf:

1. daß der Bischof möglichst bald viele und tüchtige
Arbeiter in seinen Weinberg sende;

2. daß derselbe, je schneller desto besser, sich in seine

eigentliche Residenz Chur begebe;
3. daß er, sobald es tunlich sei, die vakanten und die

lange Zeit durch Häretiker besetzten Pfründen frommen

') B. A. 0. Hist. Relig. A. u. B. u. sonst.
2) B. A. 0. Mappe 53.

3) B. A. 0. a. a. 0.



103

und tauglichen Personen verleihe oder solche dem
Papst bezeichne, damit dieser die Verleihung
vornehmen könne;

4. daß die von den Häretikern verschleppten Güter jener
Pfründen baldigst restituiert werden. „Denn wo die
Prädikanten nichts haben, um sich zu ernähren, da wird
es auch keine Prädikanten in jenen Gegenden geben";

5. wenn der Bischof Kapuziner, Jesuiten oder andere
Ordensleute für die Mission nötig habe, möge er es
dem Nuntius anzeigen und ihm die Namen derjenigen,
welche er als dazu tauglich kenne, angeben, damit
die Obern jener Orden gemahnt werden können, für
Abordnung solcher Sendlinge in der gewünschten
Zahl zu sorgen.

Schließlich läßt der Nuntius dem Bischof versichern, daß

er in den Verhandlungen zu Mailand sowohl beim Herzog
Feria als auch bei den Gesandten der katholischen Schweizer
nichts versäumt habe, was der Ausbreitung des katholischen
Glaubens in Graubünden, überhaupt den geistlichen und
weltlichen Interessen des Bistums dienen könne.

Unterm 23. Februar meldete alsdann der Nuntius dem
Bischof'), daß der Papst die Congregatio de propaganda fide
eingesetzt habe und zu wissen wünsche, ob und wieviele
Missionen in der Diözese Chur zur Verhinderung weiterer
Ausbreitung der Ketzerei und zur Bekehrung der Häretiker und
Schismatiker schon bestünden oder bestanden hätten, und wenn
solche allenfalls aufgehoben worden, aus welchen Gründen
das geschehen sei, und welche neu einzurichten wären.

Unterdessen hatte Bischof Flugi der oben mitgeteilten
dringenden Aufforderung des Papstes zur Rückkehr Folge
geleistet und befand sich bereits wieder in Chur. Wie sich
aus einem Schreiben des Erzherzogs Leopold an ihn ergibt (vom
15. Februar 1622)2), hatte er seinen diesbezüglichen Entschluß
dem Fürsten kundgegeben, und derselbe billigte das Vorhaben
völlig und sicherte ihm den Schutz und Beistand Oberst Baldi-
rons zu. Kam ihm doch das auch für seine politischen Absichten

') B. A. C. Mappe 53.
2) B. A. 0. a. a. 0.



104

zu statten, indem er so die lange andauernde völlig
widerrechtliche Besetzung von Chur und Maienfeld vor den darob
unruhig gewordenen katholischen Orten der Eidgenossenschaft
als unumgänglich notwendig zur Zuriickführung und Sicherung

des Bischofs konnte hinstellen lassen.')
Seine am 2./12. Februar erfolgte Ankunft in seiner ordentlichen

Residenz und die Wiedereinsetzung in sein Amt zeigte
der Bischof dem Erzherzog mit Schreiben vom 15. Februar2)
voll Freude an, mit den Worten des greisen Simeon im Tempel:
„Herr, nun lassest Du Deinen Diener" u. s. w.

Schon in dem oben ('S. 98) zitierten Gutachten der
Innsbrucker Kammer ist die nachdrücklich betonte Pflicht, den

Hauptzweck des Krieges, den „scopus religionis", vor allem
im Auge zu behalten, dadurch noch insbesondere begründet,
daß der Erzherzog „Patron und advocatus" des Bistums Chur
sei. Nun benutzte der Bischof den Anlaß seiner Rückkehr
und die ihm von Leopold gegebene Zusicherung seines Schutzes
und richtete an diesen zugleich mit jener Anzeige das Gesuch,
als „Protektor und Administrator" des Stiftes für die
Restitution aller ehemaligen Rechte und Güter desselben, also für
die Vollziehung der dahin zielenden Artikel des Mailänder
Traktats einzutreten, und der Domherr Kasp. Sayn machte
im Namen des Bischofs und des Domkapitels (Schreiben vom
25. Februar)3) Leopold darauf aufmerksam, daß ihm vermöge
solcher Stellung zum Bistum auch die Befugnis zustehen würde,
die Zölle und Pässe in Beschlag zu nehmen, welche einst
dem Bischof gehört hätten, ja daß, da auch der Obere Bund,
mit Ausnahme von zwei Hochgerichten, eigentlich dem
Bistum unterstehe, jetzt die Mittel gegeben seien, sich der
widerspenstigen Gemeinden definitiv zu versichern, „also, daß endlich

der Bundesknopf zerrissen und ein rechter Gehorsam
eingeführt werden könnte." — Um den Eifer des habsburgischen
Kirchenfürsten — Erzherzog Leopold war bekanntlich bis 1625

zugleich Bischof von Straßburg und Passau — noch besser

') Korresp. Casati ed. Reinhardt, pag. 93 ff.
2) St. A. J. Geh. Rät-Regiment-Gutachten.
a) St. A. J. a. a. 0.



105

anzufeuern, erinnert ihn Sayn daran, er möge „gnädigst
gedenken, daß der liebe Gott dieses uralte Stift allein zu dem
Ende habe sinken lassen, damit es durch Dero F. Dlt. zu
mehrer excellenz und Aufheben sollte erigiert und erhöhet
werden, um Dero sonderbaren Verdienste und ewiger Belohnung

willen."
Leopold lehnte in seiner Antwort (aus Freiburg, vom

27. Februar)') das Gesuch des Bischofs und des Domkapitels
nicht geradezu ab, nahm sich aber Bedenkzeit für eine Sache

von so „großer Wichtigkhait", indem er die Versicherung
beifügte, er werde auch künftig sich das angelegen sein lassen,

„was zu des Stiffts restitution, mehrerm aufnemmen und be-
stendiger Wolfahrt, auch Deren Lannden beharrlichen ruhe und
friden ersprießlich sein" möge; zugleich sei er gesonnen, „das
die mißverständt zwischen der Geistlich und Weltlichen Obrig-
khait, wann sich deren befünden, verglichen und Dero Stifft
habende praetensiones im Münsterthal, Underm Engedein,
Sehallfickh und Prettigew in gebürende consideration gezogen,
auch wegen der See in Arosa ehniste resolution erthailt" werde.

Auch die Innsbrucker Regierung hegte nicht geringe
Bedenken gegen die Übernahme eines so weitschichtigen
Geschäfts durch den Fürsten, Bedenken, welchen sie in einem
Gutachten (vom 19. März)2) Ausdruck gibt: Nicht nur könnte
das zu neuen gefährlichen Verwicklungen mit den Bünden
und der Eidgenossenschaft, sowie mit Venedig, Frankreich etc.
führen, sondern es würde dadurch auch das noch wichtigere
Ziel, „die PropagationErhalt- und Facilitierung der heiligen
Catholischen Religion und daraus folgliche Gewinnung vieler
Seelen, als Ew. F. Dlt. bei Ubernemmung der Piindtischen
Landen gewestes Principal-Intent", sehr weit hinausgerückt
und dessen Erreichung erschwert, wo nicht verunmöglicht.
Der Erzherzog könne ja, auch ohne förmlich ein so schwieriges
Amt auf sich zu nehmen, dem Bischof und Stift zu Chur „alle
mögliche Hülf und assistenz erzaigen", wie er versprochen
und es bisher schon getan.

') B. A. C. Mappe 53.

2) St. A. J. a. a. ü.



106

Ob Leopold das angetragene Amt trotzdem akzeptierte,
hat nicht viel zu bedeuten, zumal hier, wo es hauptsächlich
darauf ankommt, zu zeigen, welches Gewicht österreichischer-
seits auf die Religionsänderung im Prättigau und Unterengadin
gelegt ward. Zugleich erkennen wir aber schon aus obigem
deutlich, daß neben dem Erzherzog insbesondere der Bischof
von Chur ein starkes Interesse an dieser Angelegenheit nahm,
weil für ihn und das Domkapitel ebenfalls allerlei Rechte,
Nutzungen und Besitzungen dabei wiederzugewinnen waren,
ja daß der Papst mit den Kardinälen und dem Nuntius sich

an die Spitze stellten und die mächtigsten Pürsten Europas
zur Hilfe aufboten.

Nachdem dargetan ist, mit welchem Ernst und Eifer man
auf das mehrgenannte Ziel, als das höchste und wichtigste,
hinsteuerte, wer hauptsächlich daran beteiligt war und was
für ein gewaltiger Apparat von Machtmitteln dafür in Bewegung

gesetzt ward, wollen wir nun sehen, wie man dabei

vorging.

Bei der Huldigung im November 1621, nach Baldirons
erstem Einfall, hatten die Österreicher von dieser Sache noch

gar nichts verlauten lassen. Als Johs. Sprecher im Namen des

PrättigauerYolks erklärte, dasselbe sei zum befohlenen Schwur
bereit, nur behalte es sich seine Religion und die Gewissensfreiheit

vor, da wurde Baldiron unwirsch und erwiderte, er
habe darüber kein Mandat und kümmere sich nicht darum,
welches ihre Religion sei. Offenbar setzte ihn der gemachte
Vorbehalt in Verlegenheit; denn einerseits sollten die Prätti-
gauer noch nicht wissen, worauf es in Reiigionssachen
abgesehen war, und andrerseits wollte sich die österreichische
Regierung die Hände nicht zum voraus binden. Das Volk setzte
in Baldirons unbestimmte und ausweichende Antwort nur zu
viel Vertrauen. Daher findet sich in der schriftlichen
Eidleistung, welche von den Österreichern aufgesetzt war und
den versammelten Gerichtsgemeinden vorgelesen wurde, nichts



107

von jenem Vorbehalt erwähnt.1) Hätten die Prättigauer
verlangt, daß er beigefügt werde, so würde es von seiten Österreichs

geheißen haben, man lasse sich diesfalls nichts
vorschreiben ; dann hätten aber auch die Prättigauer eher gewußt,
was sie zu gewärtigen hatten. Die Herrschaft wollte hier, so
scheint es, noch einige Zeit zuwarten, bis sich die Unterworfenen
an das neue Regiment gewöhnt hätten. So vernehmen wir
denn, was dieses Tal angeht, erst aus dem Anfang des Jahres
1622 allmälig etwas von Maßregeln zur Religionsänderung.

Unterdessen wurden aber im Unterengadin die ersten
Fühler ausgestreckt.

Schon am 13. Dez. 1621, also bloß einen Monat nach der
Wiederbesetzung des Tales, wandte sich der Erzherzog, dazumal

in Ensisheim, in dieser Angelegenheit an den Bischof von
Chnr, der noch „im Exil* auf Schloß Fürstenburg weilte. Er
zeigte diesem an2), daß er „zur fiierung des Gubernaments
im Politischen Wesen selbiger orthen", nämlich im
Unterengadin, drei Kommissäre eingesetzt habe: Dr. Matth. Burck-
lehner, Ferd. Füeger und Dr. Leonh. Bernhardt. „Und sintemal
Wir dann auch zu schuldiger und selbst desiderierenden be-
fürderung der ehr Gottes, die Catholi-sche Religion daselbsten
gleichwohl nach und nach mit etwas langmiiettigkeit, und noch
znr Zeit ohne ainichen menschens bezwing- oder nöttigung,
widerumb einznfHeren gnedigist entschlossen, Als haben wir
E: L: hiemit freundtlich ersuechen wollen, ehnistmügliche
Verordnung zuthuen, das im Undern Engedein zum wenigisten
drey Kirchen, als zu Ramiß, Schulz und Zernez yeden
orths aine reconciliiert, und zu yeder die heil. Sacrament,
sambt ainem feinen, exemplarischen, und erhaischender not-
turfft nach, gelerten Priester, verordnet, so die heil. Gottsdienst
und Predigen alles angelegnen fleis und mit andacht verrichten."
Der Bischof möge auch dafür sorgen, daß denselben die
Erlaubnis gegeben werde, „auf ervolgendes ersuechen" die hl.
Taufe den kranken Kindern wie auch den weit entfernt

b Im St. A. J., Graubündner Akten IV. f. f., sind noch die gesiegelten
Huldigungsurkunden sämtlicher acht Gerichte erhalten,

b B. A. 0. Mappe 53.



108

wohnenden zutragen zu dürfen, wogegen sonst die Eltern ihre
Kinder zur Taufe in die Kirche oder, bei großer Kälte, in
eine vom Priester dazu bezeichnete Stube zu bringen hätten;
sodann soll den Priestern „alles ernsts auferladen werden",
daß sie nicht bloß über die Namen der Täuflinge sowie der
Eltern und Paten ordentliche Verzeichnisse führen, „sonder auch
sich befleissen, mit sollichen gelegenhaiten yedesmals kurze,
andechtige und zu selbiger Irer anvertrauter Schäflen Seelen
hail und auferbawung nuzliche sermonen zuthuen, und dardurch,
yedoch mit genzlicher Vermeidung aller hässigen beschält-
oder bestechung (Stichelei) der gegenthailler, die Catholische
Apostolische lehr mit guettem glimpfen und nuz hailsamblich
widerumb einzufüeren." — Der Bischof werde selber wissen,
was er „dieser und anderer geistlicher werckh und Verrichtungen
halben" für Verordnungen zu geben habe.

Dieses interessante Schreiben ist, soviel mir bekannt, das

einzige vom Fürsten selbst kommende, welches sich einläßlich
über das Vorgehen bei der Religionsänderung ausspricht;
jedoch handelt es bloß von den Anfängen oder der Einleitung
dieses Werks. Es ist daraus ganz klar ersichtlich, daß man
mit sanften Mitteln beginnen wollte, indem man damals noch
die Hoffnung hegte, es werde so gelingen, und daß nach der
Absicht Leopolds „noch zur Zeit" keinerlei „bezwing- oder

nöttigung" eintreten sollte. Auch in betreff der Taufe ist also

hier an keinen Zwang zu denken. Wenn es heißt, daß die

Eltern, ausgenommen Krankheit des Täuflings oder Entlegenheit

ihrer Wohnungen, „Ire Künder zur h. Tauff in die Kirchen
oder in ein Stuben zu schickhen schuldig sein sollen", so kann
nach der vorausgegangenen Erklärung damit nur gemeint sein:

wenn sie dieselben durch den katholischen Priester wollen
taufen lassen. Es wäre ja auch höchst auffällig, wenn man
im Unterengadin den Prädikanten das untersagt hätte, was
ihnen bekanntlich im Prättigau etc. noch bis in den März und

April des nächsten Jahres, d. h. bis zum Eintreffen der Kapuziner,

gestattet blieb, nämlich: Kinder zu taufen und Ehen
einzusegnen. Zwar ließe sich eine von Anfang an etwas schärfere
Tonart im Unterengadin allenfalls dadurch erklären, daß die

dortigen Prädikanten sich ebenfalls einer schärfern Tonart



109

bedient und durch ihre Haltung in den politischen Wirren jener
Jahre die österreichische Herrschaft besonders stark
herausgefordert hatten. Allein es geht aus dem ganzen Schreiben
des Erzherzogs, und insbesondere aus dem Schluß desselben,
aufs deutlichste hervor, daß er für den Anfang nicht bloß
keinen Zwang angewendet, sondern im Gegenteil die Gefühle
der Reformierten geschont wissen wollte; jedoch, wohl zu
beachten, nur für den Anfang, „noch zur Zeit", womit deutlich
gesagt war: sollten wir auf diesem sacht ansteigenden Weg
(„mit guettem glimpfen") nicht ans erwünschte Ziel gelangen,
so behalten wir uns vor, den steilern und kürzern einzuschlagen;
denn das Ziel, der scopus religionis, muß unter allen Umständen
und über jegliches Hindernis hinweg erreicht werden.

Die katholischen Priester kamen bald darauf ins Tal.
Es liegt nämlich vom 7. Januar 1622 die Notiz vor1), daß man
„für die ins Engedein mitgenommenen Priester drey Chorröck
bedürfftig" sei und daß die tirolische Kammer baldigst dafür
sorgen möge. Indes dürfte es sich da einfach um solche
katholische Geistliche handeln, welche bei den Soldaten amteten.
Ebenso wird es zunächst zu verstehen sein, wenn, nach dem
obigen Brief des Erzherzogs an Bischof Flugi, die drei Hauptkirchen

zu Remüs, Schuls und Zernez „reconciliiert", d. h. für
katholischen Kult wieder eingeweiht werden sollten. In dieser
Angelegenheit schrieben denn auch die Kommissäre im Unter-
engadin am 8. Januar dem Bischof nach Fürstenburg2). Nachdem

sie ihm ihr Bedauern ausgesprochen, daß er vom Podagra
geplagt sei, und gute Besserung gewünscht, geben sie ihm
zu verstehen, er möchte mit seiner Reise nach dem Engadin
behufs Reconciliierung der vom Erzherzog bezeichneten
Kirchen noch warten, bis sie über diese Sache von den
Innsbrucker Räten den begehrten Bescheid erhalten hätten und bis
die ihnen zur Disposition stehende Mannschaft verstärkt sei,
die jetzt kaum genügen würde, den Bischof sicher zu geleiten;
zudem seien auf den 10. Januar die Ausschüsse der fünf
Gemeinden in Ob-Valtasna nach Schuls einberufen, um über diese

') St. A. J. Kopialbücher. Geschäft vom Hof 1622, pag. 2.

2) B. A. 0. Mappe 53.

8



110

und andere Religionssachen zu verhandeln. Zur Aufrichtung
der Altäre in den betreffenden Kirchen mangeln derzeit noch
die Materialien, man werde aber inzwischen für hölzerne
Altäre sorgen. Den Priestern, welche der Bischof senden oder
mitbringen werde, soll vorläufig statt eines fixen Einkommens
„ein wochenliches lifergelt" gereicht werden. — Das den
Kommissären zur Weiterleitung übersandte Schreiben des

Bischofs an den Erzherzog sei spediert; sie hätten aber bisher

vom letztern noch keinerlei Befehl empfangen betreffend
Davos und Prättigau, zweifeln jedoch nicht, daß derselbe auf
des Bischofs Erinnerung bald diesbezügliche Verfügung treffen
werde.

Die Wiedereinweihung der drei Kirchen muß in den
nächsten Tagen darauf, sei es durch den Bischof selbst, sei

es durch seinen Bevollmächtigten (Weihbischof) geschehen sein.
Nach einem Brief der Innsbrucker Regierung an den Bischof
vom 19. Januar1) war sie bereits vollzogen. Ebendasselbe
auch auf Davos und im Prättigau „in den größern Communen"
vornehmen zu lassen, hielt man in Innsbruck dagegen zur Zeit
noch nicht für möglich, da man „dazu nothwendiger Präpara-
torien bedürfftig" sei; doch solle diese Sache nicht aus dem

Auge gelassen werden.
So leise und behutsam die Österreicher in der

Gegenreformation bis dahin vorgegangen waren, so erkannte die

Bevölkerung des Unterengadins darin doch „Präparatorien"
für weiteres und ward stutzig. Dem Oberst Baldiron, welcher
sich damals wieder von Schuls nach Chur begeben hatte,
wurde (22. Januar) aus Innsbruck geschrieben2), daß, nach
Meldungen aus dem Engadin, jene Ausschüsse der fünf
Gemeinden in Ob-Valtasna: Zernez, Süs, Lavin, Guarda und
Steinsberg, gegenüber den österreichischen Kommissären,
welche die Besetzung der Ämter und Gerichtsstellen anordnen
und daneben, wie oben erwähnt, allerlei kirchliche Verfügungen
treffen wollten, sich dahin erklärt hätten: „so ihnen die
Freistellung und Übung ihrer Religion nicht bewilligt werde",

P St. A. J. Allerlei ausgegangene Concepte in Kriegssachen
Pündten 1622.

2) St. A. J. a. a. 0.



Ill
würden sie zu keinen Wahlen u. s. w. erscheinen, sondern

„auf selbiges Nichterfolgen alles Gott befelchen und eher das

Leben darüber verlieren." Daher habe man den dortigen
Kommissären Weisung gegeben, einstweilen, d. h. bis auf
weitern Entscheid des Fürsten, „den punctum religionis zu
suspendieren." Demnach tat die Regierung vor der
unzweideutigen Kundgebung der Unterengadiner in Religionssachen
einen Schritt zurück.

Das Predigen war den evangelischen Geistlichen schon

längst nicht mehr gestattet, und die fürstliche Regierung
belobte (am 27. Januar) die Kommissäre, daß sie die Prädikanten
zu Steinsberg und Guarda, welche sich zu predigen
unterstanden, nach Zuoz abgeführt hatten, und forderte sie auf, es

auch anderwärts so zu machen; denn solange der Erzherzog
die Religion nicht freigegeben habe, gelte durchaus das Verbot

des Predigens ')•

Selbstverständlich fiel der fürstliche Entscheid in dieser
Sache negativ aus, und als Baldiron sich im Februar wieder
nach Schuls zu verfügen hatte, wurde er (mit Schreiben vom
11. Februar) gemahnt, darauf zu halten, daß nicht, Ihrer Dlt.
Instruktion zuwider, irgendwelche Freistellung der Religion
zugelassen werde2).

Nun trat Österreich im Unterengadin allmälig offener
mit seinen Absichten hervor. Am 12. Februar wurden die
Kommissäre angewiesen, überall in den Kirchen Altäre aufzustellen,
und wo die Materialien dazu mangelten, sofern nicht etwa
noch steinerne Altäre irgendwo vorhanden seien, sich mit
Tischen, tragbaren Altärchen und dergleichen zu behelfen,
also ganz allgemein die Kirchen für katholischen Kult
einzurichten, und das mit der Motivierung: weil man durch längeres
Zuwarten sich nur mehr Schwierigkeiten bereite3). Später
wurde dann, (anfangs April4), ein zu Bozen verhafteter
Bildschnitzer, welcher wegen begangenen Diebstahls das Leben

J St. A. J. a. a. 0.
2) St. A. J. a. a. 0.
3) St. A. J. a. a. 0.
4) St. A. J. Kopialbücher. Causa Domini 1620/23, Lib. 22.



112

verwirkt hatte, vom Erzherzog dazu begnadigt, daß er für die
Kirchen in Untervaltasna, wo sich noch keine Altäre befanden,
das für solche dienliche Gerät und Bildwerk „gegen täglicher
Nahrung und Kleidung schnitzen und zurichten" sollte, natürlich

„in Eisen und Banden", und der Landrichter von Bozen
war angewiesen, für sichern Transport des Malefikanten zu
sorgen, „damit sich seines Ausreißens nit zu befahren.")

Im Lauf des Monats Februar gelangte sowohl an den

Erzherzog als an den Bischof von Chur öfters, bald von
Innsbruck1), bald direkt von den österreichischen Amtleuten im
Engadin, das Gesuch, einige Jesuiten- und Kapuziner-Patres,
die der romanischen Sprache mächtig seien, nach dem Unter-
engadin zu senden. Auch Bitter Rudolf Planta, dem man,
wie wir schon gehört, in diesen Dingen zu Innsbruck nicht
traute, wollte seinen Eifer für die katholische Sache bekunden
und wandte sich an Baldiron in Chur (wie dieser am 17. Febr.
dem Erzherzog schreibt) 2) mit der Bitte, er möchte sich dafür
verwenden, daß das Unterengadin bald Ordensgeistliche von
gutem Lebenswandel bekomme, die zugleich tüchtige Prediger
wären. Der Oberst empfahl dieses Gesuch dem Fürsten
angelegentlich, indem er, sei es auf Plantas Angabe hin oder nach

eigener vermeintlicher Beobachtung, behauptete, es sehne sich
dort alles nach den Kapuzinern („tutti tirano alli Padri Capu-
zini"). Es handle sich, sagt er, nur darum, daß einer mit dem
Übertritt den Anfang mache; ein solcher werde durch sein

Beispiel andere nachziehen, Gehorsam und Treue der Untertanen

werden sich befestigen und dem Fürsten sowohl der
Besitz dieser Lande als der himmlische Lohn gesichert sein.

Der Bischof willfahrte dem wiederholten Gesuch. Aber
die von ihm gesandten Patres waren nicht mit der Vollmacht
versehen, die Engadiner von der Sünde der Ketzerei zu
absolvieren.

Die Befugnis hiezu mußte von Rom geholt werden. Pater
Ignatius von Bergamo, der sich, wie wir wissen, ohnehin schon

') St. A. J. Allerlei ausgeg. Concepte in Kriegssachen Pündten 1622

<12. Februar).
2) St. A. J. Geh. Rät-Regierung-Gutachten.



113

seit Anfang Winters im Auftrag des Bischofs dort befand,
sollte das besorgen und hatte die Weisung dazu bereits im
November erhalten, allem nach vom Erzherzog, von dem er
auf seine Gratulation ein Schreiben bekommen, während sein
Brief an den Bischof unbeantwortet geblieben und nach seiner
Vermutung gar nicht in dessen Hände gelangt war. Schon
in seinem ersten Bericht aus Rom'), (s. oben S. 100) hatte er
dem Bischof melden können, daß jene Sache in Ordnung sei
samt der Dispensation für die übertretenden Protestanten in
Ehesachen (Dispens vom Trident. Dekret, s. darüber unten im
Abschnitt über das Prättigau) und daß er das betreffende Breve
schicken werde, wenn die Wege sicher seien. Nun war das
aber scheints nicht der Fall; die Sendung konnte nicht
abgehen oder ging verloren. Der Bischof schrieb deshalb selber
direkt an den Papst (9. Jan. 1622, s. oben S. 101). Es verging
der ganze Winter, bis der Pater, oft durch Unpäßlichkeit
gehindert, seine vielen Geschäfte in Rom erledigt hatte. Als
er endlich im Frühjahr wieder zurückreiste, und zwar von
Ostia zur See, passierte ihm ein Malheur, worüber er aus Mailand

(vom 18. April 1622) berichtet2). Er geriet in einen
gefährlichen Sturm. Behufs Erleichterung des Fahrzeugs wurden
ihm und seinen Genossen einige Kästchen mit wertvollen
Geschenken von Papst und Kardinälen durch die Schiffleute
weggenommen und über Bord geworfen, und in einer von
diesen dem Meere geopferten Cassetten befand sich auch das

päpstliche Breve, welches die Vollmacht zur Absolvierung der
Ketzer in Graubünden enthielt. Überdies befiel den Pater
wieder sein altes Fieber, und zwar so stark, daß der vom
Mißgeschick verfolgte Mann „nur mit Haut und Knochen" (sola-
mente con la pelle et ossa) nach Mailand kam. Hier wartete
er nun auf die in Rom reklamierten neuen Ausfertigungen.
Dieselben kamen aber, wenn er sie überhaupt erhielt, jedenfalls

zu spät, da durch den Aufstand im Prättigau am 24. April
der ganzen Sache ein jähes Ende bereitet ward.

Indes waren aber noch andere in dieser Richtung tätig

b B. A. 0. Mappe 53.

b B. A. C. a. a. 0.



114

gewesen. Die Innsbrucker Regierung hatte am 5. März') die
Bitte um Sendung von gehörig autorisierten Jesuiten und
Kapuzinern, je zweien, durch Dr. Will in Rom beim Jesuitengeneral

und den Kapuziner-Obern anbringen lassen, und sie
wurden zum voraus dem Schutz Baldirons empfohlen 2).

Die zwei Kapuziner fanden sich ein und begannen am
12. April ihre Tätigkeit in Zernez, nach einigem Aufenthalt
in Zuoz, wo sie, wie der daselbst stationierte Obristwacht-
meister Ceschi zu rühmen weiß, von Joos Raschör an den

Tisch genommen und auf alle Weise unterstützt wurden,
indem derselbe z. B. verordnete, daß aus jedem Haus wenigstens
eine Person zu ihrer Predigt kommen soll8). — Auch das

baldige Eintreffen von zwei des Romanischen kundigen Jesuiten-
Patres mit einem socius wurde avisiert, für deren, wie der

Kapuziner Unterhalt das Kirchengut aufzukommen habe4).

Da die Rekatholisierung des Unterengadins soweit Schritt
für Schritt eingeleitet war, ohne daß die dortigen Gemeinden
bis dahin ihrer Drohung: „lieber sterben, als von unserer
Religion lassen", Folge gegeben hatten, glaubte man auch im
Prättigau das gleiche wagen zu dürfen, indem eben um die

Zeit, da die Kapuziner bereits in Ob-Valtasna am Werke waren,
an die tirolische Regierung und Kammer die Weisung vom
Erzherzog kam, daß es gelte, „nunmehr auch im Prettigew
dasjenige für- und an die Hand zu nemmen, so man im Undern
Engedein angefangen und bisshero continuiert" habe5).

Wir wollen auch hier von den Anfängen ausgehen,
soweit sie noch zu erkennen sind.

Als es sich im Beginn des Jahres 1622 um die
Wiedereinweihung einiger Kirchen im Unterengadin handelte, hätte

Bischof Flugi, bei welchem der Erzherzog bereits im Dezember
darum nachgesucht hatte, gerne gesehen, wenn das nämliche

*) St. A. J. Allerlei ausgeg. Coneepte in Kriegssachen Pündten, 1622.

2) St. A. J. a. a. 0., 3. April.
3) St. A. J. a. a. 0., 19. April.
4) St. A. J. a, a. 0., Mitte April.
5) St. A. J. a. a. 0., 9. April.



115

auch auf Davos und im Prättigau ware angeordnet worden,
und er tat dafür Schritte bei der Tiroler Regierung. Aber
man hatte es dort damit nicht so eilig und hielt für einstweilen
noch zurück (s. oben S. 110).

Am 23. Januar schreibt Ihddiron aus Chur an den
Erzherzog '), der bekanntlich damals im Elsaß beschäftigt war.
Er erinnert an sein wenige Tage vorher eingesandtes
Gutachten und wiederholt dessen Hauptinhalt. Unterdes habe er
ein Schreiben von Hauptmann Ballion (in Grüsch) erhalten,
welches er beilege samt den Nachrichten, die ihm aus dem

Prättigau durch einen zuverlässigen Spion zugekommen, und
einem Brief vom Kapuziner-Guardian in Feldkirch (P. Fidelis).
Auf Grund dieser Berichte2) möge nun der Fürst seine
Entschließung fassen. Ohne die bereits auseinandergesetzten
Gründe wiederholen zu wollen, erlaube er sich nur seine
Meinung nochmals dahin abzugeben, daß jetzt die Einführung des
katholischen Glaubens mit mehr Nachdruck (maggiormente)
zu betreiben sei. Er für seine Person sei „mehr als gewiß",
daß nach ganz kurzer Zeit die Leute gutwillig übertreten
würden, wodurch der Erzherzog „ewigen Ruhm im Himmel
und auf Erden" erlangen werde. Aber es sei keine Zeit mehr
zu verlieren, man müsse das Eisen schmieden, solange es
glühe, und es gelte außerdem einen Vorsprang zu gewinnen,
bevor zu Mailand der Vertrag völlig abgeschlossen sei, welcher
vielleicht derart stringente Bestimmungen enthalte, daß
dadurch das „große heilige Geschäft" verhindert würde.

Ungefähr in der Mitte des Februars begab sich eine
Gesandtschaft der Prättigauer nach Innsbruck, um über die
Last der Einquartierung, sowie über die Unterdrückung des

evangelischen Gottesdienstes Beschwerde zu führen. Es war
nämlich auch hier den Prädikanten das Predigen und das

Beerdigen untersagt worden; sie durften bloß noch Taufen und
Trauungen vornehmen. (Die Erlaubnis des Taufens erklärt
sich daraus, daß diese Handlung von der katholischen Kirche
als gültig anerkannt wird, auch wenn sie von einem Nicht-

') St. A. J. a. a. 0.
2) Sie scheinen nicht erhalten zu sein.



116

katholiken vollzogen ist. Die Trauung betreffend, galt vor dem
Tridentinum eine Ehe schon durch das öffentlich gegebene
gegenseitige Jawort als rechtskräftig geschlossen; das Tridentinum

machte die Einsegnung durch den Priester zur unerläßlichen

Bedingung, aber das betreffende Dekret wurde in der
Diözese Chur erst anno 1623 verkündet.) Wie streng man
von Innsbruck aus an jenem Verbot hielt, geht auch aus dem
schon einmal erwähnten Schreiben an Dr. Will in Rom (vom
5. März) hervor.1) Da heißt es: „Daß aber Ihrer Päpstlichen
Heiligkeit berichtet (worden), ob sollte den Prädicanten nachmals

verstattet werden, zu beerdigen oder heimlich (Gottesdienst)

zu üben, ist hievon Deroselbigen der offne Ungrund
fürgetragen worden, weil ainich Prädicant oder lutherisch exer-
citio dem Prettigew und Untern Engedein, soweit Ihrer F. Dlt
Gewalt und Jurisdiction sich erstreckt, nit nachgesehen; welches
Ihr sowohl bei Ihro Heiligkhait als Herrn Cardinal v. Zollern
mit Bestand zu berichten und dergleichen Zulagen abzulehnen
wissen werdet."

Nach Abgang der Prättigauer Deputation schreibt Bal-
diron (unterm 17. Februar)2) dem Erzherzog über die Reli-
gionsangelegenheit: Man müsse diese Leute, die beständig den

Kopf voller Anschläge hätten, noch längere Zeit ordentlich
im Zaum halten. Doch hoffe er, wenn ihnen einmal die Lehren
der katholischen Religion dargelegt worden seien, welche ihnen
jetzt ganz allgemein als hart erscheine und worüber sie ihren
Spott trieben, so werden sie ihren Irrtum einsehen. Seitdem
er ihren geringschätzigen und drohenden Auslassungen deutlich

entgegengetreten, hätten sie angefangen, der katholischen
Religion mehr Wert beizumessen. Er zweifle nicht daran,
daß der Fürst auf seiner frühern Entscheidung (Verbot des

evangelischen Gottesdienstes) verharren und den Wunsch nicht
erfüllen werde, welchen die Davoser und die Gerichte Klosters
und Castels ihm schriftlich einreichen wollen. Die Deputierten
seien übrigens mit seinem Wissen abgereist, hätten aber noch
zuvor beim Hauptmann Bertold (in Küblis) angefragt, was er

b Siehe oben S. 114,

2) Vergl. oben S. 112.



117

davon halte; der habe ihnen erwidert, sie sollen nicht meinen,
daß ihre Sendung in diesem Punkt irgend etwas ausrichte;
worauf sie geantwortet hätten: sie seien nun einmal zur Reise
gerüstet und wollen den Versuch wagen, probieren schade
nichts. — Der Fürst, meint Baldiron, wisse nun um so besser,
wie er sich ihnen gegenüber zu verhalten habe.

Baldirons Rat wurde, wenn er überhaupt nötig war,
befolgt : die Prättigauer und Davoser brachten eine sehr ungnädige
Antwort von Innsbruck heim. Man hätte, hieß es da (Bescheid
vom 25. Februar), von ihnen erwartet, daß sie in den
Anordnungen des Fürsten dessen „angeborene Milde und Gütigkeit
verspüren und erkennen" würden. Statt dessen machen sie
allerlei Anzüge, als ob ihnen unverdient und ungerecht
begegnet worden sei. Hoffentlich werden sie sich künftig eines
andern Tones gegen ihren Landesherrn befleissen. (Fort.
Sprecher, dessen Bruder Andreas Mitglied der Gesandtschaft
war und der ohne Zweifel die Beschwerdeschriften der
Gerichte gelesen hatte, bezeugt im Gegenteil, sie hätten ihre
Klagen und Wünsche „bescheiden" — modeste — vorgebracht,
und er war bekanntlich kein leidenschaftlicher Mann und mit
den diplomatischen Formen, auch Fürsten gegenüber, wohl
vertraut.) Übrigens — so fährt der Bescheid fort — werde
der Erzherzog möglichst bald Verfügungen treffen, wie er
sie gegen Gott und jedermann zu verantworten sich getraue;
unterdessen hätten die Bittsteller seinen Vertretern, ihrem
Eidschwur gemäß, allen schuldigen Gehorsam zu leisten.')

Daß mit den in Aussicht gestellten Verfügungen
hauptsächlich auch die Religionsangelegenheit gemeint war, erhellt
aus dem Begleitschreiben der Innsbrncker Regierung an
Baldiron, welches den Kopieen des obigen Bescheids wie auch
der Beschwerdeschrift der Prättigauer 2) beigelegt war: Man
habe aus ihrem Auftreten und ihren Klagen gemerkt, daß das
Leute seien, auf die man ein wachsames Auge haben müsse.
Baldiron möge sich also des Landes wohl versichern, „damit
man aller Gefahr enthebt und geübriget sein müge." Insonder-

') St. A. J. Allerlei ausgeg. (Joncepte in Kriegssachen Pündten, 1622.

2) Auch diese hat sich bis jetzt nicht finden lassen.



118

heit soll er „auch die Prädicatur den Ihrigen keineswegs
verstatten, sondern ob dem derowegen geschehenen Verbot ernstlich

und steiff halten" 1).

Der Versuch, eine Milderung in der Behandlung des
Volks und namentlich ein Aufhören der Religionsbedrückung
zu erwirken, war also gescheitert. Das war ende Februars.
Noch mehr als einen Monat lang geschah nichts von Seiten der
österreichischen Regierung, was den Prättigauern hätte zeigen
können, daß man irgendwo und irgendwie ihren Beschwerden
abhelfen wolle. Das Gegenteil trat ein, wenigstens in der
Religionssache: zunächst wurde die Festnahme und Abführung
der noch dagebliebenen Prädikanten verfügt, welcher sich
dieselben jedoch zu entziehen wußten; dann kamen Kapuziner
ins Land. Hatten Baldiron und seine Hauptleute schon früher,
wie oben angedeutet, mit dem Pater Guardian zu Feldkirch
verhandelt, so ging man nun, im Lauf des März, an das schon

von Anfang als das wichtigste angesehene und zum Überfluß

von Baldiron mit soviel Eifer dem Fürsten ans Herz
gelegte Werk: das Volk katholisch zu machen.

Bisher sind meines Wissens von den Kapuzinern, denen
dieses Werk aufgetragen war, nur P. Fidelis und sein Genosse
P. Johannes von Kreywangen ihrem Namen sowie ihrer
Tätigkeit und ihrem Schicksal nach bekannt gewesen. Wir
lernen aber aus den Schriften des Statthalterei-Archivs noch
einen andern kennen, der vor diesen ins Prättigau kam. Es

ist jener P. Alexius von Speier, den, wie oben erwähnt, der
Nuntius Scappi im Januar mit Aufträgen vom Papst an den
Bischof abordnete. Dieser sandte am 81. März einen Bericht
an den Erzherzog ein, der es verdient, unverkürzt mitgeteilt
zu werden. Der Pater schreibt2):

„Auf Befehl des 1 Ilustriss'- Dom1- Nuntii wie auch meiner
geliebten Ehrw. Obrigkeit bin ich geschickt worden nach
Mittenfasten8) in das Püntnerland, darin zu erkundigen, wie man

') St. A. J. a. a. 0., 23. Februar.
2) St. A. J. Geh. Rät-Regiment-Gutachten.
3) Ostern fiel anno 1622 nach dem Gregorianischen, bei den

Österreichern damals bereits angenommenen Kalender auf den 27. März. In
Graubünden galt noch der alte Kalender, bei den Protestanten auch die



119

demselbigen möge mit unser, auch anderer Geistlicher Arbeit
zu Hülf kommen. Da ich gen Chur kommen, so hat mich Ihro F.
Gn. der Herr Bischof wie auch Ew. Hochf. Du- Oberster in das

Prettigew geschickt, teils daselbst die Soldaten Beicht zu
hören für das österlich Fest, teils zu sehen, ob auch etwas bei
den incolis zu schaffen sei in Glaubenssachen, mit dem Be-
felch, Ihrer F. Gn. wieder zu berichten, wie auch Illustriss°-Nuntio
und unsern R. Patres, so den 18. April zu Baden ein Congregation

haben werden und darin diejenigen Patres, so zu
Bekehrung der Püntner werden geschickt erkannt und nothwendig
sein, zu erkiesen. Weil mir dann Illustriss8- Nuntius ernstlich
befohlen, de [successu?] Ihr Gn. zu berichten, hab ich für
nothwendig erkennet, Ew. Hochf. Dlt., als an Dero das ganze Werk
dependet, zuforderst zu berichten, was ich in diesem Prettigew
verricht, auch was mich nach meiner einfältigen oppinion be-
dunke, daß zu der Bekehrung dieses Volks nothwendig sein
werde. Thue also Ew. Hochf. D,t;- demüthiglichen berichten,
wie daß nämlich ich in diesen hier bezeichneten Dörfern im
Prettigew hab Meß gelesen und prediget, als: zu Grisch, zu
Seewiß, zu Lucina, zu Cubliz, zu Saaß, zu Jenatz, zu Fideriß
Beicht gehört, hab auch heutigs Tag wollen, wo mich nit das
Unwetter verhindert, zu Schiers, zu Fanas wollen Meß lesen.
Weil unser zwei, so hätte es ein Tagleistung geben. Weil
aber das Wetter mich verhindert, so hab ich es müssen unterlassen

und andern mir vom Illustriss0- Nuntio [aufgetragenen]
Geschäften nachgehen, weil mich die Zeit mahnet.

„Anbelangend die Prettigewer, so finde ich sie halsstarrig,
doch nit das mehrer Teil; aber diese Halsstarrigkeit bilde ich
mir ein, als so man ein Herde Schaf will treiben über ein
Wasser, das sie wohl passieren mögen; doch will keins das

alte Festordnung; man feierte Ostern am 21. April alten, also 1. Mai neuen
Stils. Die österreichischen Datierungen weichen demnach von den bünd-
nerischen durchwegs sowohl in der Bezeichnung des Tages als auch der
Festzeit ab. Nur Fort. Sprecher hält sich im Datum an den neuen Kalender,
dagegen natürlich nicht in der Angabe der Feste. Daher ist bei ihm z. B.
der Tag des Prättigauer-Aufstands: Palmsonntag, der 24. April, bei andern
Bündnern, wie Anhorn, der 14. April. — P. Alexius muß etwa in der ersten
Woche des März neuen Stils ins Prättigau gekommen sein.



120

erste sein, sondern je eines verbirget sich hinter das ander;
so aber der Hirt treibt und darauf schlägt, sobalde eines
überspringet, so folgen sie alle. Also ist dies Volk verblendet [?].
Sie wollen gehen das Mehrteil, aber es will keiner den
Anfang machen, sondern je einer sagt: was andere thun, das
thue ich auch, und haben weiß nit was für ein Hoffnung
libertatis fidei von Hochf. Du- zu erlangen, welches ich ihnen
doch ganz und gar wiedersprochen, daß sie dasselbig ihnen
jemalen von Hochf. Du' zu erlangen werden nit einbilden sollen.

„Ist also, Hochf. Du-, nach meinem schlechten Verstand von-
nöthen, daß man alle Prädikanten, deren zwar nit viel, doch
noch 2 aufs mindst im Land sein, verschicke, auch keinem
in das Land noch die Seinigen als Fremde zu besuchen
stattgebe.

„Zum andern, daß man ein gemein Befehl abgehen lasse
bei Hochf. Gnad und Ungnad, daß sich jedermann in die
Kirchen begebe, so die Capucini oder andere Religiosi, so Sie

dahin verordnen wird zu predigen, die Predig anzuhören und
nit viel Ceremoni brauchen, dann dies ist ein grobeß und un-
gebindes [ungebärdes ?] Volk, ist auch nit änderst (weil sie

doch kein bessern Verstand haben wollen) dann nach dem h.

Evangelio „compelle intrare" [Luc. 14, 23] in dem Himmelreich
zu bringen mit Gewalt, denn sonsten, ob schon unsere Patres
optimos quosque concionatores in dasPrettigew schicken werden,
nichts ausgericht wird, weil sie (wo man es ihnen nit gebieten
wurde) wenig darnach fragen werden, die Kirchen nit zu
besuchen.

„Zum andern, zu Bekehrung dieses Lands dunket mich auch
wohl vonnöthen, daß Ew. F. Du- Fürsehung thun lasse, daß

die armen Soldaten mit Proviant und Besoldung besser würden
versehen; dann ich mit meinen Augen gesehen und in der

Wahrheit erfahren, daß die 2 Fendlin, so zu Lucina und Cuhliz,
sonderlich dies zu Cubliz, den bittern Hunger leiden, also daß

man an ihrem Angesicht und aus den Augen den Hunger
siehet. Dahero ob "schon zu Zeiten etwas Unfugs von den
Soldaten sollte geschehen, finde ich änderst nichts, das sie dazu
verursachen sollte, als der bitter Hunger. Wo es nun fehle,



121

weiß ich nichts, vermelde also, daß diese Ungelegenheit den
Einwohnern desto weniger Anmuthung gibt zu der Religion

Datum zu Grisch aus dem Prettigew 31. Martii anno 1622.

Ew. Du- demüthigster Diener:

f Alexius von Speier, Capuciner."

Von besonderm Interesse ist hier: 1) daß der päpstliche
Nuntius, der Bischof von Chur und Oberst Baldiron als
diejenigen genannt werden, die den Pater ins Prättigau geschickt,
um mit der Bekehrung einen Anfang zu machen; — 2) daß
P. Alexius dem Erzherzog zwei Mittel oder Maßregeln
vorschlägt, welche hernach in den sogenannten Innsbrucker
Religions-Artikeln figurieren, die Baldiron den Prättigauörn am
Donnerstag und Freitag vor jenem denkwürdigen Palmsonntag
vorlegte, nämlich: Austreibung aller Prädikanten und
obligatorischer Besuch der Kapuzinerpredigten; — 3) daß als ein
Haupthindernis der Bekehrung die Soldaten-Einquartierung
und die damit verbundene Aussaugung des Volkes bezeichnet
wird. —

Über die Stimmung der Bevölkerung freilich hat der
Pater (wie auch Baldiron in seinen oben angeführten Schreiben
vom 23. Januar und 17. Februar) sich gewaltig getäuscht, wie
die Folgezeit lehrte. Das ist auch leicht erklärlich. Man stellt
sich diesen Kapuziner nach dem, was er schreibt, als einen
klugen und zugleich leutseligen Mann vor, der mit dem Bauernvolk

gut umzugehen wußte und nicht gleich mit der Tür ins
Haus fiel, sondern auf Umwegen, in freundlichem Gespräch
die Leute allmälig zu gewinnen, vor allem aber ihre Gesinnung

zu erforschen suchte. Einem solchen widerspricht man
nicht gern, wenigstens nicht so schroff und geradezu, wie einem
Stürmer. So wird es gekommen sein, daß er meinte, es sei
eigentlich nur die Minderzahl fest auf dem evangelischen
Glauben, die große Masse würde bald und leicht folgen, wenn
man einmal einige tonangebende Persönlichkeiten gewonnen
hätte. Aber gerade diese, namentlich die einflußreichen
Familien Salis und Sprecher, waren in der Religionssache keineswegs

von schwankender Gesinnung.



122

Man wird wohl kaum irren, wenn man diesen P. Alexius
mit dem Kapuziner gleichen Namens identifiziert, der im
Herbst desselben Jahres die österreichischen Truppen hei
ihrem zweiten Einbruch ins Prättigau als Feldkaplan begleitete
und dessen Lobsprüche über die Tapferkeit der Prättigauer
Bauern bei Saas Fort. Sprecher mitteilt. (In der Übersetzung
von Sprechers Geschichtswerk, vom Jahre 1701, heißt er
„Pater Alexius, sonsten Friedrich Squius von Speyr", während
der lateinische Text in der Ausgabe von Mohr diesen Beisatz
allerdings nicht hat.)

Weshalb der Aufenthalt dieses allem nach volkstümlichen,
gewandten und gebildeten, also für eine solche Aufgabe recht
geschickten katholischen Missionars im Prättigau von so kurzer
Dauer war, entzieht sich unserer Kenntnis. Schon vom 6. April
ist nämlich ein Brief des P. Fidelis da, der von dessen mühevoller

Arbeit erzählt. (Die Tätigkeit dieses Mannes ist bekannt,
und es ist darüber weder dem Statthalterei-Archiv noch den
Prozeßakten der Heiligsprechung im Bischöflichen Archiv Chur
wesentlich neues zu entnehmen.)

Um diese Zeit wurde in dem oben, gleich zu Anfang der

speziell das Prättigau betreffenden Darlegung, erwähnten
Missiv die oberösterreichische Regierung und Kammer
angewiesen, behufs Anhandnahme des Werkes auch im Prättigau,
welches im Unterengadin bereits angefangen und bis zu einem

gewissen Punkt fortgeführt worden, „hiezu taugliche Subjecta
[Kommissäre sind gemeint] ehnist fürzuschlagen und zugleich
ein Concept, was ihnen für eine Instruction zu geben sein

möchte, per Hof gelangen zu lassen." Man vernimmt jedoch
nicht einmal etwas über die Zusammensetzung dieser
Kommission, geschweige denn von ihrer Tätigkeit. Statt ihrer
traten andere auf den Schauplatz, denen es mehr pressierte.
Das waren: der Bischof von Chur und Baldiron. Aber sie

überspannten den Bogen, sodaß er ihnen in den Händen zerbrach.

Baldiron meldet dem Erzherzog aus Chur am 20. April,
also nur 4 Tage vor der Katastrophe, folgendes1): Ein Teil
der Prättigauer, jedoch nur ein ganz kleiner, habe sich schrift-

') St. A. J. Faszikel „Graubündner Akten."



123

lieh erklärt, zur katholischen Predigt kommen und sich
unterrichten lassen zu wollen. Letztvergangenen Sonntag (17. April)
habe der Pater Guardian von Feldkirch (P. Fidelis) im Prätti-
gau vor etlichen Zuhörern gepredigt und damit Anklang
gefunden (fece la sua Predica, dove hebbe alcuni ascoltatori et
Ii dette gusto), sodaß sie ihm versprochen hätten, ihre Kinder
in die Christenlehre zu schicken. (Das wird sich wohl auf das

Vorderprättigau beziehen, vielleicht speziell auf das erst wenige
Jahre zuvor evangelisch gewordene Seewis, wo, nach Serer-
hard, einzelne noch lange insgeheim an den katholischen
Gewohnheiten hingen; Baldiron fährt nämlich fort:) Es heiße,
daß die Gerichte Castels und Klosters zusammengeschworen
hätten, „bei ihrer hartnäckigen Ketzerei zu leben und zu
sterben." Auf diese Nachricht habe er sogleich die nötigen
Befehle erteilt, daß und wie die da und dort zerstreuten
Truppenteile, wo möglich ohne Aufsehen, sich bereit machen
sollten, einander bei der geringsten Bewegung zuhilfe zu
kommen, damit, falls die Prättigauer ihre „anererbte Bosheit"
(hereditaria cativeria) auszuüben begännen, man ihnen
aufwarten könne, wie sie es nun einmal haben wollten. — Gestern
Abend sei ihm eine schriftliche Erklärung der Gerichte
eingehändigt worden, welche er alsbald der Regierung zu
Innsbruck zugesandt, um möglichst schnell deren Weisungen zu
bekommen, weil er ohne äußerste Not nichts von sich aus
beginne. Die Patres seien ohne sein Yorwissen eingetroffen
und hätten den Willen des Fürsten kundgemacht, während
er selbst lieber noch auf die allgemeine Willensäußerung der
Prättigauer gewartet hätte, um daraufhin seine Entschließung
zu fassen. (Li boni Padri sono camparsi che Jo non lo sapeva,
e [h]anno annuntiato la gratiosa Vollonta di Yra A•/., che io
pensava di aspetar la risulotione de tutti E poi far la delibera-
tione che si trova piü a proposito et Espediente.) In jenem
Brief versicherten zwar die Gerichte, sie wollen alles und
jedes, was sie dem Fürsten geschworen, als getreue Untertanen

beobachten. Aber es sei bös (cativo), ihnen darin Glauben
zu schenken, weil sie immer die Glaubensfreiheit ausnähmen
und mit andern Feinden der Religion und des Erzherzogs
stetsfort Yerbindung unterhielten. Man dürfe ihnen ihre Hart-



124

näckigkeit nicht hingehen lassen, wegen der Konsequenzen,
und es sei deshalb nötig, sich zur Anwendung von Gewalt zu
rüsten, um, falls sie nicht im Guten sich fügen und die wahre
Religion annehmen wollten, sie dazu zu zwingen, indem man
einige Häupter verbanne oder sogar am Leben strafe, zum
warnenden Exempel für die andern: sonst werde der Fürst nie
Ruhe vor ihnen haben. Freilich hätten sie in ihrem Schreiben
beigefügt, sie hätten nichts dagegen, wenn man Kapuziner
oder andere Ordensleute schicke, um für die Truppen die
kirchlichen Funktionen verrichten zu lassen; auch für den Fall,
daß Beerdigungen von Soldaten nach katholischem Ritus
vorgenommen würden, dächten sie nicht von ferne daran, dem
etwas in den Weg zu legen; aber zum Predigtbesuch
verpflichteten sie sich nicht und gäben sich der Hoffnung hin,
der Fürst werde in dieser Hinsicht keinen Zwang ausüben.
Und darin seien sie alle zusammen, groß und klein, Männer
und Weiber, eines Sinnes: in der Religion, in welcher sie
geboren und getauft seien, zu leben und zu sterben. — Baldiron
meint, das wenigste von Gehorsam, was man von ihnen
verlangen könne, wäre doch, daß sie geantwortet hätten: „Wir
wollen gerne kommen und hören, und wenn wir finden, daß
die katholische Religion besser ist als die unsrige, wollen wir
uns nicht weigern, uns den bessern Weg zum Heil unserer
Seele weisen zu lassen." Aber so unumwunden zu sagen:
„Wir kommen nicht", das sei eine unerträgliche Starrköpfigkeit.

— Er habe nun im Sinne, morgen [Donnerstags den 21.

April] mit 15, höchstens 20 Berittenen nach Castels zu gehen
und einige ihrer Häupter zusammenzuberufen, um noch
einmal zu vernehmen, ob sie bei ihrem durch jenes Schreiben
kundgegebenen Entschluß verharren, und ihnen vorzuhalten,
daß, wenn sie von ihrer Hartnäckigkeit abstünden, sie von Gott
und dem Fürsten volle Gnade zu erhoffen, andernfalls aber
eine noch schärfere Strafe als die bisherige zu gewärtigen
hätten, eine Strafe, welche alsdann nicht bloß die Männer,
sondern auch Frauen und Kinder treffen werde. So wolle
er sie „mit guten Worten" [sie!] hinzuhalten suchen, bis
Bescheid vom Fürsten oder von Innsbruck anlange, nach welchem
er sich mit aller Pünktlichkeit zu richten verspreche.



125

Diesen einläßlichen und höchst anschaulichen Bericht,
worin wir ganz dieselbe Entschlossenheit und Einmütigkeit des

Volkes, ja, insbesondere in dem Schreiben der Gerichte, fast
bis auf den Wortlaut dieselben Gedanken und Gesinnungen
erkennen, wie sie Baldiron am Freitag darauf in der Antwort
der Luzeiner Versammlung zu hören bekam, — diesen Bericht
also schickte der Oberst am Mittwoch an den Erzherzog ab,
und gleichen Tages, wie er selbst darin bemerkt und wie aus
der unten mitgeteilten Antwort erhellt, ein Schreiben ähnlichen
Inhalts an die Innsbrucker Regierung mit den beigelegten
Erklärungen der Prättigauer.

Von den Religionsartikeln, die er den Gemeinden an den
nächsten zwei Tagen vorlegte, ist darin nichts gesagt. Ob sie
unter der Willensäusserung des Fürsten gemeint sind, welche
die Kapuziner von sich aus bekannt gemacht hatten Etwas
Neues, Gefahrdrohendes mußten allerdings die Gemeinden
kurz vorher vernommen haben, sonst hätten sie nicht eine
Verbindung gebildet, worin sie sich gegenseitig eidlich verpflichteten,

unter keinen Umständen von ihrer Religion zu lassen.
Insbesondere muß ihnen irgendwie zu Ohren gekommen sein,
daß man nunmehr mit dem Gebot des Predigtbesuchs Ernst
machen und dessen Befolgung vielleicht gar erzwingen wolle.
Daher ihre diesbezügliche entschiedene Erklärung in der von
Baldiron erwähnten Eingabe („da voler andar in generale alia
Predica nostra, che no lo posono, ne si intendeno de volerlo
far"), verbunden mit dem Ausdruck ihrer Hoffnung, daß der
Fürst sie nicht dazu werde zwingen wollen („che sperano, che
Va-Alta-no Ii vorra sforzare"). Von der „ Verschwörung" schreibt
Baldiron wörtlich: „ditti due Gericht Costls und Closter debano
haver ginrato insieme di Voller Viver E morir sulla sua ostinata
Eressia." Also hatte er davon nur gerüchtweise, wahrscheinlich
durch seine Spione gehört. Dieselbe ist demnach zu
unterscheiden von derjenigen, wo die Vernichtung der Landsknechte
abgeredet ward. Letztere haben wir uns zwar nicht erst als

Folge des drohenden Auftretens Baldirons mit seinen neuen
von Chur mitgebrachten Truppen am Donnerstag und Freitag
(21. und 22. April) zu denken. Denn bis eine solche Verabredung

durch ein ganzes Tal zustande kommt, vergehen immer
9



126

etliche Tage, und der Aufstand erfolgte bekanntlich nur zwei
Tage nach den Verhandlungen zu Luzein. Etwas geahnt muß
man also im Prättigau haben, und auf den Fall des Eintreffens
hin wird wohl diese zweite, natürlich ganz geheim gehaltene
Verschwörung geschehen sein. Während es sich aber in jener
ersten nur um passiven Widerstand handelte, ging die zweite
auf Abtreibung von Gewalt mit Gewalt.

Ungeachtet seiner so stark betonten Versicherung und
Zusage, daß er, außer im höchsten Notfall, ohne deutliche Weisung
seiner Obrigkeit nichts neues beginne, wartete Baldiron weder
den Entscheid des Fürsten noch die Antwort von Innsbruck
ab. Er machte im Prättigau die sogen. Innsbrucker Artikel
kund, und zwar unter schweren Drohungen, wie P. Fidelis dem
Bischof berichtet (Brief vom 21. April aus Grüsch): „Die Pretti-
gewer haben nit wenig gestutzt, aber der Herr Obrist hat
ihnen solche Predig gethan, daß sie wohl hätten mügen
Barmherzigkeit! schreien." — Baldiron tat das nicht zu seinem Glück.
Hätte er nur noch zwei Tage gewartet, statt so voreilig drein-
zufahren, so würde die Sache wahrscheinlich keinen so blutigen
Verlauf genommen haben; wenigstens hätte es noch längere
Zeit anstehen können, bis es zu einem Ausbruch gekommen
wäre.

Die von allen Gewaltmaßregeln abratende Antwort von
Innsbrack war bereits auf dem Wege, während Baldiron in
Luzein verhandelte und nach der ruhigen, aber festen
Erklärung der Gemeinde zu den ersten Gewaltakten, nämlich
zur Verhaftung und Abführung der angesehensten Männer
schritt.

Als die erzherzoglichen Räte den Bericht Baldirons samt

Beilagen ') lasen, gerieten sie in nicht geringe Aufregung. Am
Mittag des 22. April langte der Bote in Innsbruck an, und
am selbigen Tage noch, also mit größter Beschleunigung, ward
er mit der Antwort abgefertigt. Im Eingang derselben2) heißt
es: „Euer Schreiben vom 20. hjs-, anbelangend der Herren
Kapuziner in dem Prettigew angefangener cathol. Prädicatur

b Von diesen Schriften ist dem Verfasser bisher nichts vor Augen
gekommen.

2) St. A. J. Allerlei ausgeg. Concepte in Kriegssachen Pündten, 1622.



127

und dabei gethanem Fürhalt und Bedrohung, daß man sie

[die Prättigauer] dazu nöttigen und bezwingen werde, und was
darauf Widerwärtiges mit der Unterthanen geschehenen
Zusammenverbindung sich allbereit erzeiget, ist durch allher eigens
geschickten Zaiger dies anheut um Mittagzeit zurecht einge-
lifert worden. Daß Ihr uns nun diesen Verlauf also zeitlich
und in solcher diligentia berichtet und Euch derowegen selbst
in Person nunmehr, verhoffenlich, dorthin begeben, haben wir
zwar gern vernommen. Daneben sind wir aber nit wenig er-
schrockhen, daß des Herrn Bischof zu Chur Fürstl. Gnaden,
ohne der F. Bit., unseres gnädigsten Herrn, Vorwissen und
assens, angedeutete Prädicatur obgedachter gestalt und mit
so unförmlicher, auch dermalen noch unzeittiger weis anzu-
fahen verordnetV Zwar sei der dabei an den Tag gelegte Eifer
an sich löblich, aber die Anstellung des Werks sehr übel
bedacht. Und das aus mehrern Rücksichten: einmal seien die
Untertanen dort ohnedies mit der Hungersnot beschwert; dann
seien die Fähnlein nicht völlig besetzt und die Soldaten „wegen
etwas langsam ervolgender Bezal- und Proviantierung schwierig"

; weiter der Mailänder Traktat vonseiten der drei Bünde
noch nicht ratifiziert, und endlich die fürstlichen Kommissarien
für die Religionsangelegenheit und anderes im Prättigau noch
nicht ernannt. Umsomehr hätte man die Sache mit reiflicher
Erwägung und mit großer Vorsicht sollen an Hand" nehmen,
unter gänzlicher Vermeidung von Drohungen, vielmehr so,
„daß man mit guettem glimpfen und Sanftmüettigkeit gedachte
Leut zum vorhabenden intent bringen könnte." — Baldiron
soll daher „allen müglichsten Fleiß anwenden, das diesfalls
angezündete Feuer ehnist wiederum zu löschen und die
widerwärtigen Gemüetter abzuküeien und zu mildern", daneben aber
doch die einmal angefangene Ausübung der katholischen Religion

fortsetzen und befördern. „In allewege [heißt es dann]
werdet Ihr auch darob und daran sein, daß denjenigen, so von
sich selbst dazu [zum katholischen Gottesdienst] kommen, aller
favor, Ehr und Lieb bewiesen, niemandt aber wider seinen
Willen dazu gezwungen oder genöttiget, noch auch gegen
denselben ainich widerwärtiges Gemüett im wenigisten erzaiget
werde." Die Gefangennahme der Prädikanten betreffend, welche



128

bei der „ Zusammenverbindung" gewesen [nach des P. Alexius
Bericht, s. oben, befanden sich noch mindestens ihrer zwei im
Prättigau], so solle er selber das besorgen, aber nur wenn es
in der Stille und unvermerkt, etwa bei Nacht, geschehen könne,
und nur wenn er der Sache ganz sicher sei, und solle dann
diese Gefangenen unverzüglich über Feldkirch und den Arl-
berg nach Innsbruck liefern. Von dem, was man künftig,
wenn einmal die Fähnlein wieder verstärkt seien, gegen die
Prättigauer etwa noch vorhabe, dürfe man jetzt beileibe nichts
verlauten lassen. — Schliesslich wird dem Oberst strengstens
befohlen, nicht weiter vorzugehen, bis die Antwort des Fürsten
in seinen Händen sei, und auch dann nicht das geringste in
Sachen zu tun, ehe er der Regierung dieselbe mitgeteilt und
Weisung von ihr bekommen habe. —

Man sieht, die fürstlichen Räte zu Innsbruck waren mit
dem im Prättigau eingeschlagenen Verfahren keineswegs
einverstanden, sondern wünschten, wenigstens vorderhand noch,
Anwendung milderer Mittel. Es missfällt ihnen, dass sich der
Bischof von Chur so stark einmische und von sich aus allerlei
anordne ohne des Erzherzogs Wissen und Einwilligung. Ja,
aus dem letzten Satz ihres oben skizzierten Schreibens gewinnt
man den Eindruck, als sei ihnen der Fürst selber zu hitzig in
der Sache und als wollten sie für die Ausführung seiner
Verfügungen nicht ohne weiteres die Verantwortlichkeit
übernehmen.

An obiger Korrespondenz Baldirons mit dem Fürsten und
mit dessen Regierung fällt nun verschiedenes auf, sowohl
wenn man die Schriftstücke unter sich vergleicht, als auch

wenn man sie mit dem zusammenhält, was unmittelbar darauf
im Prättigau geschah.

Baldiron muß nach Innsbruck nicht ganz im gleichen
Sinne geschrieben haben wie an den Erzherzog, obgleich die

beiden Schreiben am nämlichen Tage abgefaßt und spediert
wurden. Aus der Antwort der Innsbrucker Regierung ergeben
sich mit völliger Klarheit als Inhalt des dorthin gerichteten
Baldiron'schen Schreibens zwei Punkte, die der Erzherzog aus

dem ihm eingesandten Bericht nicht herauslesen konnte:



129

1. daß der Bischof von Chur beim Bekehrungswerk eine

Hauptrolle spielte;
2. daß man bereits weiter gegangen war, als bloß zur

Sendung von Kapuzinern und zur Mahnung, ihre
Predigten zu besuchen.

Erstem Punkt betreffend, so redet die Innsbrucker Antwort

deutlich von eigenmächtigen Anordnungen des Bischofs
hinter dem Rücken des Erzherzogs und tadelt dieselben als
übertrieben oder verfrüht und deshalb gefährlich. Und was
den zweiten Punkt angeht, so muss die Regierung einen
weitern nach ihrer Meinung unüberlegten Streich befürchtet
haben, daß sie sich so sehr mit der Antwort beeilte. Sie hoffte
noch, das Äußerste abwenden zu können. Auch wußte sie von
bereits geschehener Bedrohung mit Gewaltmaßregeln, mit denen
sie, zum Teil grundsätzlich, zum Teil aus Opportunitätsgründen,
nicht einverstanden war.

Was aber noch mehr unsere Verwunderung erregen muß,
ist das Benehmen Baldirons. Noch ehe eine Antwort aus
Innsbruck, geschweige aus dem Elsaß da sein konnte, sehen
wir ihn mit überstürzender Eile eben das tun, was er dem
Erzherzog soeben erst und nur für den Fall fortdauernder
Widersetzlichkeit der Prättigauer und Nichtanschlagens der
noch beabsichtigten gütlichen Mittel angeraten und
vorgeschlagen hat.

Wie ist Baldiron dazu gekommen, in so grellem Widerspruch

mit seinen fast im nämlichen Augenblick gegebenen
Gehorsamsversicherungen zu handeln?

Wir stehen da vor Rätseln und sehen uns auf bloße
Vermutungen und Kombinationen angewiesen. Denn von eigenen
Erklärungen und Willensäußerungen des Fürsten über die Art,
wie im Prättigau in der Religionssache sollte vorgegangen
werden, also eben von solchen Schriftstücken, welche hier
allein völlige Klarheit schaffen könnten, hat sich bisher weder
in dem sonst an diesbezüglichem Material so reichen
Innsbrucker Statthalterei-Archiv noch im bischöflichen Archiv zu
Chur das geringste finden lassen, abgesehen von jener ganz
allgemein gehaltenen Mahnung an die Innsbrucker Räte,
behufs Anhandnahme des Bekehrungswerks im Prättigau Vor-



130

Schläge zur Einsetzung einer Kommission zu machen. Nur
betr. das Unterengadin und die dort für die Einleitung des

Werks zu treffenden Maßnahmen besitzen wir ein direkt vom
Fürsten kommendes, oben behandeltes Dokument, aus welchem
jedoch nicht bloß kluge Vorsicht, sondern sogar eine gewisse
Milde spricht. Auch aus der Korrespondenz der Casati mit
dem Erzherzog (ed. v. Reinhardt) ist über diese Frage kein
Aufschluß zubekommen. Wohl findet sich darin häufiges
Gewichtlegen auf die Interessen der katholischen Religion,
sowohl wo vom Veltlin, als wo vom Prättigau die Rede ist, und
es ist auch etwa bemerkt, wie wünschenswert es wäre, daß

Graubünden, wo nicht ganz, doch teilweise, also in den speziell
dem Erzherzog untergebenen Gebieten, von der Häresie befreit
würde. Aber außer der (hier übrigens schon ende November
1621 erwähnten) Vertreibung der Prädikanten vernimmt man
durchaus nichts von speziellen Anordnungen und Massnahmen
der erzherzoglichen Regierung zur Rekatholisierung der acht
Gerichte.

Eine Hauptfrage ist: von wem kommen die sogenannten
Innsbrucker Religionsartikel

Jedenfalls nicht von der Innsbrucker Regierung; denn sie

enthalten eben jenen Zwang zum Kirchenbesuch und jene
Bedrohungen, von denen die Regierung nichts wissen will und
welche sie rückgängig oder unschädlich zu machen sucht.
Kommen sie vom Erzherzog Das wäre ja an sich das
Nächstliegende, zumal bei seinem bekannten Eifer für die katholische
Sache; auch scheint er sich kein Bedenken gemacht zu haben,
etwa hinter dem Rücken seiner Räte und über sie hinweg mit
Baldiron und andern zu verhandeln und Instruktionen zu
erteilen. Dazu kommt, dass, laut Baldirons Brief, die Kapuziner
eine fürstliche Verfügung kundgemacht hatten, von der er, der
Oberst, nichts gewusst; und jene Stelle im Schreiben der
Innsbrucker Räte an Baldiron, die von Zwangsmaßregeln redet,
welche die „Zusammenverbindung" der Prättigauer veranlasst
hätten, scheint diese Vermutung zu stützen. — Aber es spricht
doch wieder allerlei dagegen. Einmal, dass man im Prättigau
beim Bekanntmachen der Artikel durch Baldiron so verblüfft
war, wie P. Fidelis im angeführten Brief sagt; dieselben können



131

demnach, in dieser scharfen und schroffen Form mindestens,
nicht schon bekannt gewesen, also mit jener Willensäußerung
des Fürsten nicht identisch sein. — Auffällig ist sodann — wenn
auch nicht von Wichtigkeit für die Beantwortung unserer
Frage —, wie der Fürst selber seinem Obersten, nach dessen
Schreiben vom 23. Januar und 17. Februar (s. oben S. 115 f.) zu
schliessen, in der Religionssache nicht schneidig genug
vorging, indem Baldiron es für nötig erachtete, ihm vorzustellen,
wie dringend die Sache sei und welches Verdienst für Zeit
und Ewigkeit er sich dabei erwerbet} könne; während dem

gleichen Mann, laut seinen Berichten vom 20. April, der Bischof
und die Kapuziner wieder zu rasch sind. — Schwer fällt aber
ins Gewicht, daß Leopold mit einer so einschneidenden
Verfügung, wie es die Religionsartikel waren, seine eigenen
Massnahmen und Befehle durchkreuzt hätte. Am 9. April waren
Regierung und Kammer angewiesen worden, für die Religionssache

im Prättigau baldigst Kommissäre zu bezeichnen, und
noch am 18. April erklärte er, ihre Vorschläge betreffend die
denselben zu erteilenden Instruktionen zu gewärtigen. Die
Regierung selber führt in ihrer Antwort vom 22. April an
Baldiron unter den Gründen, weshalb man die Sache mit mehr
Bedacht und Vorsicht hätte betreiben sollen, auch den an,
dass „Ihre F. Dn- noch zur Zeit keine Commissarien, so etwa
mit gebürender Autorität und Discretion ein dergleichen Werckh
[es ist ausdrücklich vom Religionsgeschäft die Rede] dirigieren
und befürdern helfen könnten, in dem Prettigew haben". Und
nun sollte der Fürst so präjudizierend dreingegriffen, ja die
Sendung der Kommissäre zu gleicher Zeit mit der einen Hand
angeordnet und mit der andern überflüssig und unnütz
gemacht haben? Das ist doch schwer zu glauben, selbst von
einem eingefleischten Autokraten! —

Wie aber nun? Soll und darf man den Bischof von Chur
als Urheber der Religionsartikel ansehen? Dass die Innsbrucker
Räte ihn für den Haupttreiber in dieser Sache hielten, geht
unzweideutig aus ihrer Antwort an Baldiron vom 22. April
hervor, wo sie sich mit ausdrücklicher Namhaftmachung über
des Bischofs Eingreifen indigniert zeigen. Das konnten sie nur
Baldirons Schreiben entnehmen. Dieser muß demnach eben



132

darüber an sie deutlicher geschrieben haben als an den
Erzherzog. — Und wie hätte eine damalige Regierung es wagen
dürfen, ihrem Fürsten solche Vorwürfe über unzeitigen Eifer
zu machen, wie die Innsbrucker es in einem unten zu
besprechenden Aktenstück vom 30. April tun? Wie hätte ihnen
im Zeitalter des Absolutismus einfallen können, auch sonst
noch, in Schreiben an tirolische Amtleute und sogar an
Auswärtige, so scharfe Kritik an jenen Maßnahmen zu üben, wenn
sie auch nur eine Ahnung gehabt hätten, daß dieselben vom
Fürsten stammten — .Soviel allermindestens ist sicher: die

erzherzoglichen Räte waren der Überzeugung, sowohl jene
Verfügungen vor dem 22. April als das von ihnen so oft und so

nachdrücklich als übereilt und verkehrt getadelte Verfahren
an diesem Tage selbst seien nicht von Leopold, sondern vom
Churer Bischof ausgegangen. — Allerdings ist es schwer
verständlich, ja undenkbar, daß dieser Prälat sich herausnehmen
konnte, so stark in die Rechte eines andern Landesherrn
einzugreifen, wenn er nicht geheime Vollmacht dazu hatte oder
wenigstens im Falle des Gelingens der nachträglichen
Zustimmung desselben gewiß war.

Daß der Bischof bis dahin die treibende und stoßende
Kraft gewesen war, steht also fest; denn so hat Baldiron nach
Innsbruck gemeldet, allem nach im Tone der Mißbilligung,
wobei man keinen Grund hat zu dem Verdacht, es sei bloße

Spiegelfechterei von ihm, ein Manöver, um den Bischof
vorzuschieben. Ein weiterer direkter Beweis, daß der Bischof es

war, der zur Anhandnahme des Restitutions-und Bekehrungswerks

im Prättigau drängte, ergibt sich auch aus jenen oben

(S. 110) mitgeteilten Schreiben der österreichischen
Kommissäre im Unterengadin vom 8. Januar und der Innsbrucker
Regierung vom 19. Januar. — Baldiron scheint, bei all seinem

Eifer, wie er uns aus seinen sämtlichen Schreiben in dieser

Angelegenheit entgegentritt, dem Bischof und den Kapuzinern
gegenüber bis zum 20. April eher die Rolle des
Zurückhaltenden gespielt zu haben. Mithin muß zwischen diesem

Tage, wo er jene zwei Briefe schrieb, und dem 22., ja schon
dem 21. (an welchem P. Fidelis dem Bischof sein brüskes

Auftreten im vordem Prättigau beschreibt), also über



133

Nacht, in seinem Entschluß eine radikale Änderung eingetreten

sein.
Was konnte ein so plötzliches Umschlagen bei ihm

herbeiführen? Man möchte fast an eine in diesem Augenblick bei
Baldiron oder den Kapuzinern eingetroffene geheime Instruktion
des Erzherzogs glauben, wenn die bekannten Dokumente auch

nur den geringsten Anhaltspunkt dafür böten. Viel eher lässt
sich denken, Leopold habe, weil er selbst durch anderweitige
Sorgen und Geschäfte in der Ferne festgehalten und vollauf
in Anspruch genommen war, die ganze Sache dem Bischof
übergeben und diesem ziemlich freie Hand gelassen, aber ohne
dass die Innsbrucker Regierung darum wußte. Demnach könnten
die Religionsartikel der Form nach vom Bischof aufgestellt sein
und doch den Erzherzog zum intellektuellen Urheber haben,
indem zwischen beiden die Art des Verfahrens grundsätzlich wird
vereinbart worden sein. Dieser Annahme einer Abmachung
zwischen Leopold und dem Churer Bischof steht in den Akten
nichts im Wege, vielmehr führen sie selber darauf, und eine

Vergleichung der beiden Briefe Baldirons vom 20. April legt
sogar die Vermutung nahe, der Oberst selber habe etwas von
einem geheimen Einverständnis der beiden fürstlichen Prälaten
zu merken angefangen; denn im Schreiben an Leopold steht,
in auffälligem Gegensatz zu dem, was Baldiron nach Innsbruck
berichtet haben muss, kein Wort vom Bischof, noch weniger
etwas von Mißbilligung bisher geschehener Schritte, nur die
bescheidene Bemerkung, die Patres seien ohne sein Vorwissen
gekommen und hätten eine fürstliche Verfügung bekannt
gemacht, während er lieber damit noch würde zugewartet haben.
— Auf diese Art ließe sich auch aufs beste und einfachste
das so auffällige gänzliche Fehlen auf das Prättigau bezüglicher

Aktenstücke vom Erzherzog im Innsbrucker und im
Churer Archiv erklären. Wir ständen allerdings auch so immer
noch vor einer doppelzüngigen Politik des Fürsten, aber doch
nicht vor einer solchen, die sich selber auf den Mund schlägt.

Und nun könnte man sich den Zusammenhang etwa in
folgenderWeise zurechtlegen:

Der Bischof, für welchen neben dem geistlichen Interesse
an der Bekehrung der Prättigauer auch ein nicht geringes



134

weltliches — Wiedergewinnung ehemaliger Rechte und Güter
— in Betracht kam, und welcher sich, teils aus eigenem Impuls,
teils auf Mahnung und Ermunterung von Rom und Luzern
her, schon stark in der Sache engagiert hatte, zudem des
Einverständnisses vonseiten des Erzherzogs sicher war — der
Bischof suchte Baldiron während dessen Aufenthalt in Chur
zu einem beschleunigten und kräftigeren Vorgehen zu
bestimmen, aber zunächst ohne Erfolg. Als nun Baldiron ins
Prättigau kam (am 21. April), werden es die Kapuziner, die

ja vom Bischof bestellt und ausgesandt waren und mit diesem

beständig in Korrespondenz standen, an eindringlichem
Zureden auch nicht haben mangeln lassen. Teils diese Einflüsse,
neben welchen das in Chur so oft Gehörte nun auch
nachwirken mochte, teils die entschiedene, ja trotzige Haltung der
Gemeinden waren wohl imstande, den temperamentvollen
Obersten rasch umzustimmen. Er hatte sich ohnehin von der

Stimmung im Prättigau ein falsches Bild gemacht und war nun
um so mehr erbittert, glaubte jedoch, mit Hilfe des nach seiner

Meinung wohlgesinnten Teils der Bevölkerung und mit der

verstärkten Truppenmacht des Widerstandes leicht Herr zu
werden. Wenn er nun vollends hörte oder sonst darauf kam,
dass hinter dem Bischof und dessen Sendlingen der Erzherzog
selber stehe, so war er der Erste, der, um in seines Herrn
Gunst mit einemmal sehr hoch zu steigen, mit beiden Füssen

hineinsprang, wie denn auch P. Fidelis seinen Eifer dem Bischof
recht ostentativ rühmt; waren ihm doch, wenn die Sache
gelang, woran er nicht wird gezweifelt haben, Ruhm und
Belohnung sicher. Und so begann denn ein wahrer Wettlauf
aller zunächst Beteiligten um die Palme des Sieges, wobei
auch für Baldiron, neben den weltlichen Vorteilen, das
Verdienst um die Kirche ein Hauptsporn war.

Wir verlassen hiemit das unsichere Gebiet der Konjekturen
und betreten wieder den festen Boden der urkundlich
beglaubigten Tatsachen. Eine solche ist, wie bereits gesagt, dass

die Innsbrucker Regierung vor allen harten Massregeln, teils

überhaupt, teils für damals noch, sich scheute und ernstlich



135

warnte. Aber ihre "Warnung kam zu spät! Am nämlichen
Tage, da sie den Eilboten mit derselben abschickte, machte
Baldiron seinen bekannten misslungenen Einschüchterungsversuch

in Luzein und sandte darauf die Religionsartikel an
alle Gemeinden zu definitiver Beantwortung in kürzester Frist.
Diese war noch nicht ganz abgelaufen, so kam die klare und:

einstimmige Antwort des Prättigauer Volks, aber mit Keulen
geschrieben, eine elementare Eruption des Ingrimms über die
unleidliche Glaubenstyrannei.

Den Eindruck, welchen dieser überraschende Schlag auf
diejenigen Kreise machte, die sich hauptsächlich oder
ausschliesslich für die konfessionelle und kirchenpolitische Seite
der Sache interessierten, gibt aufs lebhafteste ein Trostbrief
des Nuntius Scappi (v. 6. Mai) an Bischof Flugi wieder'):
Man sei sehr erschrocken bei der ersten Nachricht von den

neuen Tumulten, welche die Prättigauer erregt, namentlich
auch über den schweren durch den Tod des P. Fidelis
erlittenen Verlust, und habe anfänglich in Furcht geschwebt, der
Bischof müsse zum zweitenmal vor den Ketzern aus seiner
Residenz fliehen. Höchst betrübt sei man auch wegen der
Verhinderung oder zum mindesten auf lange hinausgeschobenen
Frucht des Missionswerks. Doch habe man dann zum Trost
gehört, dass die zwei andern Bünde sich vom Aufruhr
fernhalten und denselben verabscheuen, daß Chur und die
Umgegend, also auch der Bischof samt seinem Stift in Sicherheit
und ihnen von den ketzerischen Rebellen kein Leid geschehen,
ihre Personen, Freiheiten und Rechte nicht angetastet worden
seien. So sei Hoffnung, dass das so jäh unterbrochene Werk
wieder aufgenommen und mit besserm Erfolg fortgesetzt werden
könne. Der Bischof möge bald und oft melden, was sich neues
dort oben zutrage. Die für das Bekehrungswerk bestimmten
Patres wären zwar begierig nach der Palme des Martyriums;
aber er, der Nuntius, möchte sie nicht ganz nutzlos
offenkundiger Todesgefahr aussetzen. Gelegenheit zum Briefe senden
gebe es oft, da Baldiron mit Casati in lebhafter Korrespondenz
stehe. Indessen suche er, der Nuntius, die katholischen Orte

') B. A. 0. Mappe 53.



136

bei den Tagsatzungen für die Sache der katholischen Kirche
und des Stifts Chur immer mehr zu interessieren und namentlich

dazu zu bewegen, daß die schon begonnene Kapuziner-
Mission fortgesetzt und zum guten Ziel geführt und so verhütet
werde, „dass nicht die katholische Sache in Rätien untergehe,
was das einzige Ziel jener Schurken sei" (quod unum con-
tendunt isti nebulones).

Die Wendung, welche die Sache der Gegenreformation im
Prättigau genommen, kam auch dem Unterengadin zustatten.
Gleichen Tages, da die Prättigauer sich die Religionsfreiheit
selbst verschafften, Sonntags den 24. April, ging Rudolf Planta
mit dem Auftrag der Unterengadiner Gemeinden nach dem

Tirol, ihnen zur freien Religionsübung zu verhelfen. Er kam
aber nur bis Meran und kehrte erst im November zurück. Seine

Sendung, die ihm sicherlich nicht angenehm war, weil sie ihn
(vgl. oben S. 98 u. 112) in eine peinliche Situation gegenüber
der Herrschaft brachte, ward durch die Ereignisse in Bünden
überholt. Der österreichische Kommissär, Vizekanzler Dr. Burck-
lehner in Schuls, erhielt wiederholt, am 29. Mai und nur wenige
Tage später, nach der Einnahme von Maienfeld nochmals J,
die Mahnung von Innsbruck, einstweilen keinen Zwang in der
Religion anzuwenden, bis man wisse, was es mit den Prätti-
gauern für einen Ausgang nehme; öffentlichen evangelischen
Gottesdienst solle er zwar nicht dulden, sonst aber ein Auge
zudrücken, da ja ebendasselbe den Prättigauern habe zum
Vorwand für ihre Rebellion dienen müssen.

Im Herbst desselben Jahres wurden zwar beide Täler
nochmals unterworfen; allein trotz allen strengen Edikten, die

von Innsbruck kamen, wollten die herrschaftlichen Beamten
die Folgen eines solchen Religionszwangs, wie er im Frühjahr
1622 war geübt worden, nicht wieder riskieren. Nach dem Tode
Leopolds trat eine fühlbare Erleichterung ein, indem dessen

Nachfolger Schritt für Schritt zurückwichen, und der Loskauf
machte dann dem allem für immer ein Ende.

') St. A. J. Allerlei ausgeg. Concepte in Kriegssachen Pündten, 1622.



137

Als Ergebnis obiger Darlegung dürfte folgendes zu
verzeichnen sein:

1. Anfänglich bildete das Unterengadin gewisser/nassen
das Versuchsfeld für die Rekatholisierung der österreichischen
Gebiete in Graubünden, indem man dort früher damit begann
und einen ähnlichen Stufengang einhielt wie etwas später im
Prättigau etc. Hernach aber kehrte sich dieses Verhältnis
gerade um, durch das überstürzende Drängen Baldirons und
der Kapuziner: die Letzten wollten die Ersten sein; die
Bekehrer des Prättigaus hatten die des Unterengadins weit hinter
sich gelassen und sahen sich bereits triumphierend am Ziele,
als plötzlich der schöne Traum ein Ende mit Schrecken nahm.

2. Der Stufengang der schrittweise verfügten Maßregeln
war im Unterengadin folgender: zuerst Verbot der evangelischen

Predigt und Verhaftung der dasselbe übertretenden Prä-
dikanten, also gleichsam geistige Aushungerung zu der
leiblichen ; dann Erscheinen katholischer Priester und zugleich
Weihung und Einrichtung der Kirchen für katholischen Kult,
beides vorläufig nur in den Hauptorten, für den Gottesdienst
der österreichischen Soldaten und Beamten, bald aber
ebendasselbe für sämtliche Kirchen angeordnet; endlich Einführung
von Ordensleuten behufs mehr oder minder gewaltsamer
Ausrottung der „Ketzerei" und allgemeiner Bekehrung zum
Katholizismus. — Im Prättigau wollte man, nach anfänglich
größerer Schonung und Behutsamkeit und nachdem man die
ersten im Unterengadin angewandten Maßregeln nachgeholt
hatte, abkürzend verfahren und die paar letzten Radikalmittel,
nämlich: Predigtzwang und Austreibung oder Festnahme aller
Prädikanten und sonstigen führenden Persönlichkeiten, gleich
zusammen in Wirksamkeit setzen, womit man aber alles
verdarb. — Wenn bei dieser Aufzählung die Einquartierung nicht
genannt ist, so versteht es sich doch von selbst, daß sie mit
ihrem ganzen Gefolge von Elend und Quälereien aller Art
dazu bestimmt war, wesentlich zum „scopus religionis"
mitzuhelfen, d. h. das Volk auch in dieser Hinsicht mürbe zu machen,
wie denn bekanntlich die Erfinder des Bekehrungsmittels der
„Dragonaden" nicht in Frankreich, sondern in Österreich zu
suchen sind, sodaß den acht Gerichten und dem Unterengadin



138

die welthistorische Bedeutung zukommt, neben und zugleich
mit Böhmen die ersten Stationen der „gestiefelten Missionare"

gewesen zu sein.
3. Wenn bei einzelnen Verfügungen, wie z. B. den

sogenannten Innsbrucker Religionsartikeln, die Herkunft nicht mehr
mit Sicherheit ermittelt werden kann, so geht doch zweierlei
klar aus den Akten hervor. Einmal, wie es übrigens in der
Natur der Sache liegt: dass neben dem Landesherrn der Diö-
zesan-Oberhirte, also neben dem Erzherzog der Bischof von
Chur der Hauptinstigator im Unterengadiner und Prättigauer
Bekehrungsgeschäft war; und sodann: daß dieses nur ein

Glied} aber trotz der Kleinheit des Gebietes ein für höchst
wichtig angesehenes, in der großen Kette der Propaganda,
resp. Gegenreformation bildete, die damals von Rom aus im
Bunde mit allen katholischen Mächten besonders kraftvoll
betrieben und einheitlich geleitet ward.

4. Der Religionszwang war die Hauptursache des Prättigauer

Aufstandes. Es blieb alles ruhig, trotz lange andauernder,
bei der herrschenden Hungersnot doppelt drückender Plage
der Einquartierung; eine Deputation nach Innsbruck zur
geziemenden Beschwerdeführung und Bitte um Abhilfe war alles,
was die Gemeinden den ganzen Winter, fünf Monate hindurch,
dagegen taten. Auch nach deren Abweisung und Rückkehr
mit dem sehr unfreundlichen Bescheid erfolgte keinerlei
Tumult. Mehrere Wochen lang wartete man umsonst auf die

versprochenen Kommissarien, welche Untersuchung halten und
berechtigte Klagen abstellen, auch, wie man im Prättigau
immer noch hoffte, Freigebung der Religion bringen sollten.
Statt der Kommissarien kamen Kapuziner. Es geschah ihnen
aber kein Leid, man ließ sie ungestört predigen, Messe lesen,
Beichte hören u. s. w. und stellte ihnen Kirchen und Friedhöfe
zur Verfügung, was in ganz protestantischen Dörfern bei der
außerordentlich großen konfessionellen Reizbarkeit jenes
Zeitalters nicht wenig heißen wollte. Selbst den immer stärkern
Zumutungen, zum katholischen Gottesdienst zu kommen, setzten
die Prättigauer keinerlei Gewalt entgegen, sondern bloß das

Gelöbnis unter sich, bei ihrer Religion leben und sterben zu
wollen, und eine schriftliche Erklärung, worin dem Erzherzog



139

aller schuldige Gehorsam in weltlichen Dingen zugesichert
und nichts als Religionsfreiheit begehrt war. Erst als auf
diese durchaus bescheiden vorgebrachten Erklärungen und
Wünsche mit dem berüchtigten Mandat geantwortet und den
Leuten das Messer an die Kehle gesetzt wurde, da brach der
lange verhaltene Grimm los, und jetzt ward freilich über alles

Abrechnung gehalten, auch über die Brutalitäten der Soldateska.

Hier gilt, wenn irgendwo, der meistens mit Recht
bestrittene Satz: Post hoc, ergo propter hoc. —

Ebendieses Urteil über die Hanptursache des Aufstandes
sprechen nicht nur, wie bekannt, die bündnerischen
Zeitgenossen einstimmig aus, man kann es auch vonseiten der
österreichischen Regierung hören.

Hier lautet es freilich sehr verschieden, und zwar nicht
je nach der Persönlichkeit des Verfassers der betreffenden
Dokumente oder etwa je nach der Zeit, ob unmittelbar nach
dem Aufstand oder einige Wochen später, sondern, was
auffälliger ist, in Briefen von derselben Amtsstelle und vom
selben Datum. Es kommt ganz auf die Adresse an. Hat man
es mit Protestanten, so mit den Prättigauern selbst, oder mit
einer konfessionell gemischten Körperschaft, z. B. mit dem
Obern Bund oder der Gesamt-Eidgenossenschaft zu tun, so
lässt man überhaupt keine gegründeten Ursachen der
Erhebung gelten und wäscht seine Hände in Unschuld. Sind
die Adressaten auswärtige Katholiken, wie der Erzbischof von
Salzburg oder die katholischen Orte der Schweiz, so wird die
Religionssache zwar berührt, aber nur als von den „Rebellen"
benutzter Vorwand hingestellt. Ist man dagegen ganz unter
sich, wie namentlich im Verkehr mit Reitnauer und Baldiron
oder zwischen dem Erzherzog und seinen Räten, dann, ge-
wissermassen unter vier Augen, gesteht man die wahren
Ursachen unumwunden ein.

Um mit den Stimmen letzterer Art zu beginnen, so sagt
die Regierung in ihrer Antwort an Oberst Reitnauer in Feldkirch

(vom 30. April ') auf dessen zwei Berichte über die

0 St. A, J. Allerlei ausgeg. (Joncepte in Kriegssachen Pündten, 1622.



140

Empörung: Sie könne sich „anders nit einbilden", als daß

dieselbe daher erfolgt sei, „daß die Prädicatur der catholischen
Religion nit allein füreilend, sondern auch gar zu unförmlich
angefangen worden". Ebenso (vom gleichen Datum) an Graf
Kaspar von Hohenems1): Er möchte einen Waffenstillstand
vermitteln helfen, „in Erwägung, [daß] dieses Aufstands kein
andere Ursach [sei], als daß den Prettigewern in der Religion
zuviel zugemuethet worden". Besonders einlässlich zählen die

fürstlichen Räte die vermutlichen Ursachen in einem Schreiben
an den Erzherzog auf (ebenfalls vom 30. April2). Da wird
auf die infolge der langen Verkehrssperre, sowie der Plünderung

und allgemeinen Teuerung entstandene Hungersnot
hingewiesen, ferner auf die sehr mangelhafte Verpflegung der

Truppen, dann aber auch darauf, „daß, obzwar aus guettem,
jedoch füreilendem und noch unzeitigem Eifer, die Religionssachen

im Prettigew etwas hertter angezogen und, ohne
vorgehende alle Stabilierung des Lands, darmit allzufrüh
ausgesprengt worden".

Der Erzherzog selber stellt die Sache in seinem Bericht
an Mas. Mohr (vom 16. Mai3) so dar: „Als die Prettigewer ob

den eingelegten Garnisonen, auch wegen abgeschaffter Prädi-
canten verdrüssig und unwillig worden, haben sie sich in der
Stille miteinander verglichen und dahin geschlossen, auf einen

gewissen Tag die Soldaten zu überfallen, zu erschlagen und

zu vertreiben" etc. Aber im gleichen Schreiben wendet er es

dann wieder anders: Es sei aus diesem Aufstand zu erkennen,
was man sich auf dieses Volks Wort und Versprechen zu
verlassen habe, welches solchen Unfug mit nichts anderm zu
rechtfertigen wisse, als „mit dem BMrgeben, daß man sie

wider ihre prätendierende libertatem Religionis beschwert
habe".

Daß die versuchte Religionsänderung nur den Vorwand
habe hergeben müssen, um den Eidbruch und die Abschütte-
lung der Herrschaftsrechte Österreichs zu bemänteln und zu

J) St. A. J. a. a. O.

2) St. A. J. a. a. 0.
3) St. A. J. a. a. 0.



141

beschönigen, dieser Auffassung oder vielmehr Verdrehung
begegnet man auch sonst öfters auf jener Seite, so z. B. in zwei
Schreiben der Innsbrucker Regierung vom 30. April, also vom
nämlichen Tage, an welchem sie in drei oben zitierten
Dokumenten die Wahrheit zugibt. Das eine ist an die katholischen
Orte der Eidgenossenschaft gerichtet, das andere an den Erz-
bischof von Salzburg, dessen besonders zuchtlose Truppen am
Palmsonntag von den Prättigauern am ärgsten waren
mitgenommen worden *).

Dem Obern Bund und der Gesamt-Eidgenossenschaft gegenüber

heißt es sogar ganz einfach: Die „meineidigen rebellischen

Unterthanen" im Prättigau hätten sich „ihrer untreuen
Art und Eigenschaft nach" ohne alle gegebene rechtmässige
Ursache erhoben. (Das eine Schreiben wieder vom 30. April,
das andere vom 18. Mai2). Selbst die der Wahrheit förmlich
hohnsprechende Behauptung findet sich mehrmals
ausgesprochen : Es sei von den Prättigauern nie irgendwelche Klage
eingereicht, sondern gleich mit den gröbsten Tätlichkeiten
angefangen worden. So vom Erzherzog an die eidg. Orte vom
18. Mai3). Und was soll man vollends davon denken, wenn
die Räte zu Innsbruck das den Prättigauern ins Angesicht
sagen, wie es in einem Schriftstück vom 6. Mai4) geschah!
Der Ton desselben ist zwar sehr entgegenkommend. Es
handelte sich damals, nur 12 Tage nach der Erhebung, darum,
die Prättigauer zu einem Waffenstillstand zu bewegen. Die
Regierung wollte dadurch, wie wir anderwärts aus ihrem
eigenen Munde erfahren, .Zeit zu Rüstungen gewinnen, indem
es ihr eingestandenermaßen augenblicklich sowohl an Geld als
an zuverlässigen Truppen mangelte, Maienfeld Entsatz zu
bringen und die Aufständischen in ihr Tal zurückzudrängen,

0 Beide Sehreiben: St. A. J. a. a. 0.
2) Beides: St. A. J. a. a. 0.
s) St. A. J. a. a. 0., auch zitiert in einer zu Ensisheim 9. Juni

überreichten Eingabe einer Gesandtschaft der katholischen Orte an den
Erzherzog (Archiv von Schwyz, mir gütigst mitgeteilt von Herrn Archivar
F. Jecklin in Chur).

4) St. A. J. a. a. 0.
10



142

geschweige sie sogleich wieder zu unterwerfen. Da wird nun,
um momentan gute Stimmung zu machen, wenigstens die

Möglichkeit zugegeben, daß, ohne Wissen und Willen des

Fürsten und seiner Regierung, Ungehörigkeiten möchten
vorgekommen sein. Aber wie werden die Prättigauer
dreingeschaut haben, wenn sie beim Verlesen des Schreibens, wie
es die Regierung noch extra für jede Gemeinde anbefohlen

hatte, gleich anfangs zu hören bekamen: „Als wir gleich
dieser Tagen mit sonderbar unserer Befremdung glaubwürdig
berichtet worden, daß sich zwischen Euch und etlichem bei

Euch gelegenen Kriegsvolk unversehene Tumult und Aufruhren
sollen haben erhoben, ist uns erstlich [d. h. anfangs]
demselben Glauben zu schenken um soviel mehr beschwerlich
gewest, 'dass wir wenigist nichts solches vorher vernommen.
das Euch darzu Ursach und rechtmäßig Anlaß geben sollte
oder auf vorhergehenden Euren recursum zu der Hochfürstl.
Dn- Erzherzog Leopolden zu Oesterreich, unserm gnädigsten
Fürsten uud Herrn, als auch Eurem natürlichen Erbherrn und

Landfürsten, nit konnte ohne alle beschwerliche Weiterung
anderwärts remediert werden". — „Mit sonderbar unserer
Befremdung haben wir Euer Schreiben angehört", hätten die

Gemeinden füglich erwidern können, als sie den so

angetragenen Waffenstillstand selbstverständlich ablehnten. —

Bei den Verhandlungen zu Lindau im Herbst 1622, nach
der nochmaligen Niederwerfung des Prättigaus, legten
Österreichs Bevollmächtigte den eidgenössischen Gesandten, welche
sich für die drei Bünde und speziell auch für die acht
Gerichte und das Unterengadin verwendeten, u. a. das Recht
ihrer Regierung zur Einführung der katholischen Religion in
den ihr untergebenen Gebieten dar '). Sie beriefen sich dabei
auf den damals allgemein, auch in der Schweiz, geltenden
Grundsatz des Augsburger Religionsfriedens von 1555: cuius

regio, eius religio, und insbesondere betreffend das Prättigau

P St. A. ,T. Graubündner Akten.



143

darauf, daß Österreich durch den Ankauf der acht Gerichte
in den rechtmässigen Besitz aller darin gelegenen geistlichen
und weltlichen Lehenschaften eingetreten sei, sowie daß es

gegen die a. 1524 durch die drei Bünde aufgestellten Gesetze
über die Kirchengüter, die Wahl der Geistlichen u. s. w. rechtzeitig

Protest eingelegt habe, mithin von Verjährung nicht die
Rede sein könne; und sie behaupteten demzufolge, daß ihm
(Österreich) das Recht der Verfügung über die Religion jener
Untertanen, sowie der „Kirchensatz" noch immer zustehe. —

Dagegen ließ sich formell-juridisch vom Standpunkt jener
Zeit nicht viel einwenden, sofern Österreich wirklich alle
beanspruchten Rechte an sich gebracht hatte. Allein es gibt
noch höhere Rechte als die gekauften oder sonst irgendwie
allmälich erwachsenen und herkömmlichen; das sind die
allgemeinen, natürlichen und ewigen Menschenrechte, und unter
diesen ist das heiligste und unveräußerlichste: das llecht des

freien, keiner menschlichen Autorität unterworfenen Gewissens.
Und nun hatten sich eben in dieser Hinsicht in alt fry Rätien
ganz besondere Grundsätze und Gewohnheiten ausgebildet,
und Österreich fand hier mit seinem Versuch der
Gegenreformation einen ungeahnt hartnäckigen Widerstand.

Wir betrachten es als einen der höchsten Ruhmestitel,
die sich das Graubiindner Volk beigelegt hat, daß bei uns
zuerst, schon in den Anfängen der Reformation, die individuelle
Glaubensfreiheit proklamiert wurde, wenigstens insoweit, daß

jedem die Wahl freistand zwischen der katholischen und der
protestantischen Konfession. Die Freiheit der Gemeinden in
dieser Sache bestand auch etwa anderwärts, z. B. in Appenzell

und, allerdings mehr zugunsten der Katholiken, selbst in
den gemeineidgenössischen Herrschaften nach den Kappelerkriegen.

Soweit zu gehen, war bei uns schon aus politischen
Gründen ein Gebot der Notwendigkeit: weil sonst die Bünde
unrettbar auseinandergefallen wären. Aber daß durch den
bekannten Beschluß des Davoser Bundestags nicht bloß jeder
Gemeinde, sondern jeder Person anheimgestellt wurde, wes
Glaubens sie sein wolle, das bekundet eine tiefe Einsicht nicht
nur in gerade obwaltende Umstände und Bedürfnisse, sondern



144

in Geist und Wesen des Christentums selbst und verleiht
unserer Geschichte abermals, im schönern Sinne als die passive
Rolle bei den ersten „Dragonaden", eine welthistorische
Bedeutung, wenn auch freilich das Beispiel unseres Ländchens
nicht von so weitreichendem Einfluß sein konnte, wie es später
bei Holland, England und Amerika der Fall war, sondern ihm
nur die bescheidene Stellung eines Inselchens oder einer Oase

zukam.

Diese Freiheit nun hatte, zur Zeit als Osterreich die acht
Gerichte und das Unterengadin vollständig unterjochen und
wieder katholisch machen wollte, schon bei hundert Jahren
bestanden. Unsere Yäter hatten sich völlig in dieselbe
eingelebt und Österreich ihnen dazu Zeit genug gelassen. Daher
empfanden sie, und voraus die Prättigauer, jenes Vorgehen
der Herrschaft als einen Eingriff in ihr Innerstes, in etwas,
worüber nimmermehr ein Mensch beim andern verfügen kann,
und wehrten sich dagegen bis aufs Blut.

Hierüber möge zum Schluß wenigstens eines Prättigauers
Stimme aus jener Zeit gehört werden. Es ist die des bekannten
Rudolf v. Salis. Der schrieb nicht lange vor der Lindauer
Konferenz an seinen Vetter Sebast. v. Castelberg, Abt von
Dissentis, welcher auch an den Verhandlungen teilnehmen
sollte, folgendes1): „Wenn wir Frieden haben wollen, so ist
es nötig, daß man auf keiner von beiden Seiten zu hartnäckig
auf gewissen Punkten betr. die Religion und das Politische
bestehe, sondern sich allerseits mit der Pflicht und der
Gerechtigkeit begnüge, indem man mit Vernunft lebt und leben
läßt. Der Glaube ist eine Gabe Gottes" „Was von
Wichtigkeit ist und das Geschäft sehr hindern wird, ist, daß

man [auf der einen Seite] im ganzen Gebiet der Drei Bünde
die freie Ausübung der katholischen Religion haben und [auf
der andern Seite] die evangelisch-reformierte an vielen Orten
aufheben will; und wenn die Sachen hierin nicht in ein
gleichmäßiges Verhältnis gebracht werden, so wird, das glaube Ew.

') Diese Briefe sind im italienischen Original als Beilagen in die

Korrespondenz der Oasati, ed. von Reinhardt, aufgenommen worden.



145

Hochw., ein übler Eindruck davon bleiben. Wir sind auch
einverstanden, die katholische Religion so sicherzustellen, wie
es für ihre wahre Sicherheit nötig sein wird; aber hinwiederum
wünschen wir für uns dasselbe, um die Sachen in ruhigen
Stand zu bringen. Es wird mir der Hochw. Hr. Bischof von
Chur Zeugnis geben, es werden mir alle Geistlichen Zeugnis
geben, ja alle Katholiken insgesamt, daß sie in diesen unsern
Kriegsunternehmungen keinerlei Belästigung erlitten haben,
weder in ihren Amtsverrichtungen, noch in andererWeise der
Religion halber, und daß ich, wider jedermanns Erwarten, die
soldatische Zügellosigkeit gebändigt habe, derart, daß kein
Geistlicher mit Wahrheit sich beklagen kann. Wir haben ihnen
auch für die Zukunft Schutz versprochen, und auch das wird,
so Gott will, unverletzlich gehalten werden. Aber es ist nichts
als billig, daß das gleiche auch mit den Reformierten geschehe.
Kurz: wenn meine Ratschläge etwas gelten und man ihnen
glaubt, so werden wir uns stets an die Pflicht halten. Und
sollten Gerechtigkeit und Vernunft nicht Raum finden bei
denen, die mit uns verhandeln, so wird man alles Gott anheimstellen,

und es wird jeder gute Patriot für die Freiheit und
das Vaterland kämpfen bis zum letzten Atemzug, da man sein
Leben auf keine heiligere und würdigere Weise opfern kann,
als indem man sein Blut vergießt zur Verteidigung einer vor
Gott und der Welt so gerechten Sache." —

So äußerte sich zur Zeit des dreißigjährigen Krieges ein
protestantischer Bündner. Und wie denken wir über jene
Kämpfe und die dabei Beteiligten?

' So wenig wir über diejenigen, welche die Prättigauer
zwingen wollten, wieder katholisch zu werden, den Stab
brechen dürfen, da sie ja alle im Geist ihrer Zeit handelten
und man ihnen wohl glauben kann, daß sie dieses Bekehrungswerk

bona fide für ihre oberste Pflicht ansahen: so ehren wir,
die wir uns der Toleranz rühmen, hoffentlich doch alle das
Andenken eines Völkleins, das sich jenem intoleranten Zeitgeist

so mannhaft und mit bewundernswerter Ausdauer widersetzte.

Hinwiederum, wenn wir auch den traurigen Zeiten
der Religionskriege wenigstens die Anerkennung nicht versagen



146

können, daß man sich damals noch für andere Dinge erwärmte
und zum Kampf aufrufen ließ, als bloß für die Macht- und
die Magenfrage: so freuen wir uns doch von Herzen, in einer
Zeit zu leben, wo es einerseits als etwas Selbstverständliches
kann angesehen werden, daß im Prättigau die Katholiken
eine stattliche Kirche bauen dürfen, und wo andrerseits
Innsbruck den dortigen Protestanten für eine solche sogar den

Bauplatz schenkt.


	Der Versuch der Gegenreformation im Unterengadin und im Prättigau

