
Zeitschrift: Jahrbuch der Geographischen Gesellschaft Bern

Herausgeber: Geographische Gesellschaft Bern

Band: 66 (2018)

Artikel: Eine Politik der guten Nachbarschaft für multikulturelle Grenzregionen
in Ostmitteleuropa

Autor: Filep, Béla

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE POLITIK DER GUTEN NACHBARSCHAFT
FÜR MULTIKULTURELLE GRENZREGIONEN
IN OSTMITTELEUROPA

Béla Filep

Dieser Beitrag geht auf zwei internationale Forschungsprojekte zurück, in denen ich
mit Doris Wastl-Walter zusammenarbeitete; zum einen das EU-Projekt Searching for
Neighbours (siehe auch den Beitrag von Ulrike Hanna Meinhof und Heidi Armbruster),
zum anderen das SCOPES-Projekt TransMig (siehe die Danksagung von Iren Gäbrity
Molnâr und Eszter Gäbrity). Obwohl die Projekte unterschiedliche Schwerpunkte setzten,

ging es in beiden um die Untersuchung des Zusammenlebens verschiedener eth-
nokultureller Bevölkerungsgruppen in Ostmitteleuropa. Mit Blick auf den öffentlichen
Diskurs und die alltäglichen Handlungen interessierten wir uns für die (Re-)Produktion
kultureller Grenzen und wie diese gleichzeitig überschritten oder abgebaut werden.
Aus den beiden Projekten heraus entstand unter anderem mein Buch The Politics of
Good Neighbourhood (2016), welches auf 130 Interviews und vielen weiteren
informellen Gesprächen in der ungarisch-slowakischen und ungarisch-serbischen Grenzregion

basiert. In diesem Beitrag zusammengefasst, habe ich eine Politik der Guten
Nachbarschaft für multikulturelle Grenzregionen in Ostmitteleuropa entwickelt. Im
Vordergrund stehen die Rolle des Staates und der Zivilgesellschaft wie auch die
zentrale Bedeutung von kulturellem Kapital in unterschiedlichen Ausprägungen. In dieser
Politik der Guten Nachbarschaft ist viel Inspiration von Doris Wastl-Walter zu finden,
die sich in den vielen Jahren unserer Zusammenarbeit nicht nur als Wissenschaftlerin
für Wege eines guten Umgangs zwischen Mehrheits- und Minderheitenbevölkerungen
interessierte, sondern sich diesem auch als Mensch stets verpflichtet fühlte.

EINLEITUNG

Ostmitteleuropa wird im Allgemeinen als konfliktbelade-

ne Region wahrgenommen. Ein Blick in die Tageszeitungen

zeigt auf beiden Seiten des ehemaligen Eisernen Vorhangs

eher negative Bilder, einerseits über den Osten, anderseits

über die Nachbarn innerhalb der Region. Diese selektive

Wahrnehmung basiert zum Beispiel auf den auch historisch

belasteten, spannungsgeladenen Beziehungen von Ungarn

und Rumänen, Serben oder Slowaken, die wiederum auf den

Mangel an inter-ethnischem Dialog und Versöhnung sowie

auf den Mangel an Wissen über- und Verständnis füreinander

zurückzuführen sind. Gegensätzliche ethnische Diskurse

sind fester Bestandteil politischer und gesellschaftlicher

Debatten; nationale und ethnische Minderheiten werden in



Staaten wie der Slowakei oder Rumänien von der Nationsbildung

ausgeschlossen und sind Leidtragende nationalistischer

und assimilationistischer Politiken. Oft stellt in der

Politik die ethnische Karte ein nützliches und gleichzeitig

gefährliches Mittel dar, um die Öffentlichkeit von anderen,

zum Beispiel sozioökonomischen Problemen abzulenken; ein

Phänomen, das auch als Ethnisierung sozialer Beziehungen

bezeichnet wird.

Jan Slota, zweimal Mitglied einer slowakischen Regierung

(1994-1998, 2006-2010) und langjähriger Präsident der
Slowakischen Nationalpartei SNS war besonders freimütig in

der Verunglimpfung von in der Slowakei lebenden Minderheiten.

So nannte er die Ungarn in der Slowakei ein
«Geschwür im Körper der slowakischen Nation» (Spiegel 2009).

Demgegenüber mokieren sich manche Ungarn über die
Geschichte der Slowaken und der Slowakei, zum Beispiel mit
einem im Handel erhältlichen T-Shirt, das mit der Aufschrift
«ich bin älter als die Slowakei» auf das junge Alter des 1993

gegründeten Staates Slowakei hinweist - im Gegensatz zum
mehr als 1000-jährigen Ungarn.

Neben den genannten Problemen gibt es in Ostmitteleuropa
aber auch gute Beispiele und friedliche Normalitäten, die in

der wissenschaftlichen Literatur mehr Aufmerksamkeit
verdienen. In diesem Beitrag wie auch im zitierten Buch stehen

diese best practices im Vordergrund, denn im Kontrast zu

nationalistischen Politiken und nationalistischer Rhetorik ist

der Alltag zwischen Ungarn und Slowaken sowie Ungarn und

Serben weitgehend gewaltfrei. Das heisst, im Gegensatz zu

den oft problemzentrierten Untersuchungen zu inter-ethni-
schen Beziehungen in der Region verfolge ich einen lösungs-

orientierten Ansatz, der gutnachbarschaftliche Diskurse,

Strategien und Praktiken hervorhebt. Meine Leitfragen sind:

Wie verstehen und praktizieren verschiedene Akteure gute
Nachbarschaft in einem multikulturellen Umfeld? Was sind

deren Ideen und Strategien zum Aufbau gutnachbarschaftli-
cher Beziehungen? Beide Fragen zielen auf die Herausarbei-



tung von Strategien dahingehend, wie Menschen umgeben

von nationalistischen Diskursen friedlich zusammenleben

und ihre multikulturelle Nachbarschaft in einem guten Sinne

gestalten. Nicht zuletzt ist es das Ziel, auf der empirischen

Untersuchung aufbauend ein Konzept der Guten Nachbarschaft

und ihrer Politik zu entwickeln und dieses für die

Politikberatung zu implementieren.

Meine empirische Arbeit erfolgte in der ungarisch-slowakischen

und der ungarisch-serbischen Grenzregion,
insbesondere in der geteilten Grenzstadt Komârno/Komârom in

der Slowakei und der Grenzstadt Subotica/Szabadka in der

nordserbischen autonomen Provinz Vojvodina. Beide Städte

sind ausgesprochen multikulturell und gelten im jeweiligen
Staat als Zentrum der ungarischen Minderheit. Inter-ethni-
sche Kontakte in unterschiedlicher Ausprägung konnten in

diesen Kontexten intensiver untersucht werden als in anderen

Teilen der Slowakei oder Serbiens, die kulturell weniger

heterogen sind. Ausserdem dient die ungarische Minderheit
als Vergleichsbasis.

Spannend ist in beiden Fällen auch, dass die staatliche

Zugehörigkeit beider Städte insbesondere im Laufe des

20. Jahrhunderts oft umstritten war. Komârno/Komârom

zum Beispiel war bis 1920 Teil des Königreichs Ungarn, dann

bis 1938 auf tschechoslowakischem Territorium, von 1938 bis

1945 wieder Teil Ungarns, bis 1993 tschechoslowakisch und

seither eine Stadt in der Slowakei. Für die heutige Zeit von

besonderer Bedeutung ist im Falle von Komârno/Komârom

zudem die Zugehörigkeit zur Europäischen Union, welche

seit 2004 wesentlich zur Integration der ungarischen und

slowakischen Grenzregionen beigetragen hat. Im Alltag der

Stadt ist die kulturelle Vielfalt omnipräsent: Zweisprachige

Strassennamen, Ladenaufschriften und Plakate gehören

zum Stadtbild ebenso wie die zumeist sprachliche Flexibilität

der Gesprächspartner oder ethnokulturell heterogene

Arbeitsplätze. Gleichzeitig gibt es aber auch Spannungen

zwischen Ungarn und Slowaken, zum Beispiel, wenn es um



die Errichtung von Statuen im öffentlichen Raum geht oder

wenn sich die nationale Sprach- und Bildungspolitik negativ
auf die Minderheiten auswirkt.

Kurz: Die inter-ethnischen Beziehungen in Komamo/Ko-

mârom wie in Ostmitteleuropa insgesamt sind sehr komplex.

So ist basierend auf meiner empirischen Untersuchung auch

ein sehr umfassendes Konzept der Guten Nachbarschaft

entstanden, welches zwar fokussiert ist, aber gleichzeitig
auch die Komplexität des Zusammenlebens widerspiegelt.
Im Folgenden werde ich erst das Konzept der Guten

Nachbarschaft kurz vorstellen und dann einige Beispiele
diskutieren, welche zum Verständnis des Konzepts beitragen und

auch illustrieren sollen, wie dieses entstanden ist.

EIN KONZEPT DER GUTEN NACHBARSCHAFT

Das Konzept der Guten Nachbarschaft für multikulturelle
Gesellschaften bautauf Pierre Bourdieus Konzept des kulturellen

Kapitals (1986) auf und ist in einer Pyramide der Guten

Nachbarschaft zusammengefasst (Abbildung 1). Diese enthält drei

Kapitalformen: interkulturelles Kapital, kulturübergreifendes
soziales Kapital und multikulturelles Kapital. Die erste Form,

interkulturelles Kapital, lässt sich als interkulturelle Kompetenz

eines Individuums umschreiben. Dies beinhaltet Kenntnisse

anderer lokaler Sprachen als der Muttersprache,
kulturübergreifendes (historisches) Wissen und politische Bildung.

Wie ich zeigen werde, sind alle drei Faktoren essenziell für
soziale Kohäsion in multikulturellen Gesellschaften wie jener
der Slowakei oder Serbiens. Das Konzept geht davon aus,

dass ein Mangel an interkulturellem Kapital einen Mangel an

gegenseitigem Verständnis, Interesse und Respekt zwischen

ethnischen (oder ethnisierten) Nachbarn mit sich bringt. Die

Förderung interkulturellen Kapitals erleichtert dagegen die

Kommunikation, fördert kulturübergreifendes Interesse und

stärkt den gegenseitigen Respekt.



Die Pyramide der
Guten Nachbarschaft

Staat/Gesellschaft

Zwischenmenschliche

Ebene

/ Treffpunkte im

alltäglichen Leben

Multikulturelles

Kapital

Förderung von Vielfalt

Minderheiten- Historische
rechte Versöhnung

Kulturübergreifendes
soziales Kapital

Schauplätze
kulturübergreifender Kontakte

und interkultureller
Annäherung

Individuum Interkulturelles Kapital
Lokale

Sprachkenntnisse
Kulturübergreifendes
(historisches) Wissen

Politische
Bildung

Abbildung 1: Pyramide der Guten Nachbarschaft (eigene Darstellung)

Die zweite Kapitalform, die in multikulturellen Kontexten

unerlässlich ist, ist kulturübergreifendes soziales Kapital.

Damit gemeint sind kulturübergreifende soziale Netzwerke

und die Stärkung kulturübergreifenden sozialen Vertrauens.

Ich berufe mich dabei auch auf die von Robert Putnam

(2000) erweiterte Konzeption des sozialen Kapitals um die

Unterscheidung zwischen bonding- und bridging-Sozialka-
pital und sehe letzteres als wichtiges Element im Aufbau

gutnachbarschaftlicher Beziehungen. Kulturübergreifendes

(bridging) soziales Kapital kann in folgenden drei Umfeldern

generiert und gefördert werden: Treffpunkten des alltäglichen

Lebens, Schauplätzen kulturübergreifenden Kontakts

und interkultureller Annäherung (interkulturelle Veranstaltungen

oder Programme, die geschaffen werden, um

kulturübergreifende Erfahrungen zu ermöglichen) und über den

kulturübergreifenden sozialen Kontakt in der Familie oder

unter Freunden. Der Mangel an kulturübergreifendem sozialen

Kapital führt zu ethnokultureller Segregation und der

Konstruktion von physischen und mentalen Grenzen

zwischen Mehrheits- und Minderheitenbevölkerungen.



Die dritte Kapitalform, das multikulturelle Kapital, versteht
sich als gegenseitiger Respekt, Anerkennung und Wertschätzung

zwischen ethnischen (oder ethnisierten) Nachbarn,

insbesondere auch in institutionalisierter Form. Die

Förderung multikulturellen Kapitals beinhaltet die historische

Versöhnung zwischen Kulturnationen oder zwischen Mehr-

heits- und Minderheitenbevölkerungen, die Gewährung von

Minderheitenrechten und die Förderung kultureller Vielfalt
über verschiedene Kanäle, zum Beispiel staatliche Institutionen

und Gesetzgebung, Tourismus oder Zivilgesellschaft.
Der Mangel an multikulturellem Kapital festigt Verbitterung,
führt zu Diskriminierung und legitimiert Assimilierung oder

kulturelle Flomogenisierung.

INTERKULTURELLES KAPITAL

Interkulturelles Kapital oder interkulturelle Kompetenz von

Individuen ist die Basis einer guten Nachbarschaft. Es ist

bezeichnend, dass viele Debatten in der Slowakei und in Serbien

sich um Fragen der Sprachpolitik, des Sprachunterrichts
als auch um Probleme im Bereich kulturell und historisch

aufgeladener Wissensvermittlung drehen. So ortete 2008 der

damalige Präsident des Ungarischen Nationalrats in Serbien

eines der Hauptprobleme der ungarischen Minderheit im

Zusammenleben mit der serbischen Mehrheit in den mangelnden

Sprachkenntnissen, was aus seiner Sicht auch Auswirkungen

auf das soziale Kapital hat. In seinen Worten:

Die Serbischkenntnisse dieser Generation ungarischer

Gymnasiasten in der Vojvodina sind unter kritischem Niveau.

Dafür gibt es verschiedene gesellschaftliche Gründe Seit

Anfang der 1990er-Jahre hat sich ein sehr wirkmächtiger

Zustand des Misstrauens gebildet, zwischen Ungarn und

Serben; und unter den Jugendlichen ist dies ein besonders

verbreitetes Phänomen. Unsere Jugend hat sich segregiert,

das bedeutet, dass die serbischen und ungarischen Jugendlichen

nicht in dieselben Discos und Bars gehen. Sie beherrschen

die Sprache des Andern nicht; folglich sprechen sie

nicht miteinander, es entwickeln sich keine Freundschaften.



Für die mangelhaften Serbischkenntnisse der ungarischen

Jugendlichen in der Vojvodina oder die Schwierigkeiten der

Ungarn in der Slowakei mit der slowakischen Sprache gibt es

verschiedene Erklärungen. Minderheitenorganisationen wie

die Lehrerverbände der ungarischen Minderheit kritisieren,
dass die Mehrheitssprache den Angehörigen der Minderheit

unterrichtet wird, als ob es ihre Muttersprache wäre. Das

heisst, der Lehrplan ist nicht den Bedürfnissen der Minderheit

angepasst. Er gewichtet zum Beispiel Grammatik und

Literatur stärker als alltägliche Kommunikation. Auch

berücksichtigt er lokale Gegebenheiten nicht, obwohl je nach

Umfeld Angehörige einer Minderheit unterschiedlich stark

der Mehrheitssprache ausgesetzt sind und daher nicht
identische Vorkenntnisse haben, wenn sie in die Schule eintreten.

Die Kritik der ungarischen Minderheit am Sprachunterricht
ist sowohl in der Slowakei als auch in Serbien über viele Jahre

auf politischen Widerstand gestossen und je nach

politischer Couleur der Regierung haben sich die Bedingungen
mal verbessert, mal verschlechtert. Weil der Ungarische
Nationalrat in Serbien, eine zivilgesellschaftliche Organisation,
die Sprachkenntnisse als zentrales Problem erkannt hatte

und die serbische Politik nicht auf die Forderungen der

ungarischen Minderheit einging, initiierte er bereits 2008 ein

Programm mit Serbisch-Kursen für ungarische Mittelschülerinnen

und Mittelschüler in der Vojvodina, um deren

Serbischkenntnisse zu verbessern, oder auch, um ihr interkulturelles

Kapital zu stärken. Das Programm versucht seither,

die Defizite in der Schulbildung anzugehen, wie folgender
Ausschnitt erläutert:

Im Gegensatz zum Lehrplan der offiziellen Serbisch-Klassen

in den Mittelschulen soll sich der Lehrplan des Kurses weniger

auf Literaturthemen stützen und mehr auf die Erlangung von

Kompetenzen in der beruflichen und Alltagskommunikation

fokussieren. Dies soll dem Hauptziel des Kurses dienen,

namentlich den einfacheren Zugang zur Universität und zum

Arbeitsmarkt ermöglichen (Ungarischer Nationalrat 2008, S. 3).



Während diese Kurse anfangs nur für Mittelschülerinnen und

Mitschüler vorgesehen waren, wurde das Angebot über die

Jahre ausgebaut - mittlerweile können auch ungarische
Studierende in der Vojvodina oder auch ungarische Studierende

aus der Vojvodina, die im Ausland studieren (meist in Ungarn),

von den Kursen profitieren (Ungarischer Nationalrat 2014).

Obwohl es zweifellos Probleme hinsichtlich der Serbischoder

Slowakischkenntnisse der ungarischen Minderheit in

den beiden Staaten gibt, kann festgehalten werden, dass

Angehörige der Minderheit die Mehrheitssprache sprechen.

Weil eine gute Nachbarschaft auf Gegenseitigkeit beruht,

müsste man annehmen, dass die Mehrheitsbevölkerung die

Minderheitensprache auch spricht. In der Slowakei und in

Serbien ist dies aber sehr oft nicht der Fall. Es gibt Ausnahmen,

insbesondere Ortschaften oder Städte wie Komärno/

Komärom, wo die ungarische Minderheit die Bevölkerungsmehrheit

stellt und Slowaken zumeist Ungarisch sprechen.

Ihre Ungarischkenntnisse gehen aber nicht auf die Schulbildung

zurück, denn die Minderheitensprache wird an Schulen

mit der Mehrheitssprache als Unterrichtssprache nicht

gelehrt. Vielmehr gehen ihre Ungarischkenntnisse auf die

zweisprachige Alltagskommunikation oder auf den familiären

Hintergrund einer Person zurück, die vielleicht in eine

gemischtsprachige Ehe geboren wird.

In der Slowakei steht das Erlernen der Minderheitensprache in

einem entsprechenden Schulfach nicht auf der (politischen)

Tagesordnung. In der Vojvodina in Serbien hingegen gibt es

vereinzelt Angebote. In Subotica/Szabadka wird an serbischen

Schulen Ungarisch als fakultatives Fach angeboten. Im

ehemaligen Jugoslawien war das Lernen der Umgebungssprache

(Nematernij jezik/Környezetnyelv) obligatorisch, 1992

wurde diese Regelung abgeschafft. Das heisst, in Subotica/

Szabadka lernten zum Beispiel Ungarn Serbisch (damals

Serbokroatisch) und Serben Ungarisch. Dann verschwand Ungarisch

1992 als Schulfach aus den serbischen Schulen.



Seit 2005 gab es allerdings von Seiten der Provinzverwaltung

der Vojvodina, Gemeinden wie auch zivilgesellschaftlichen

Organisationen Bemühungen, dieses Fach

wiedereinzuführen und zu fördern. Zum Beispiel forderte 2005 die

Provinzverwaltung von Belgrad die Wiedereinführung des

Ungarischen und anderer lokalen Sprachen an serbischen

Schulen als Pflichtfächer. Der Ungarische Nationalrat verlieh

2012 in Serbien in einem Strategiepapier dieser Forderung

Nachdruck und das Pädagogische Institut der Vojvodina
entwickelte einen Lehrplan für das Unterrichten von Ungarisch

als Fremdsprache an serbischen Schulen. Letztlich wandte

sich die Stadtverwaltung von Subotica/Szabadka 2012 an das

Bildungsministerium in Belgrad und forderte die Einführung

des Ungarischen als Pflichtfach an serbischen Schulen - als

Fakultativfach sei es zu wenig. Ljubica Kiselicki, Beraterin

des Bürgermeisters von Subotica/Szabadka und zuständig

für Kultur und Bildung, sagte 2012 in einem Interview dazu:

Wir haben unseren Antrag erneuert, da das Lernen der

Umgebungssprache auch zu Toleranz und Zusammenleben

ausbildet. In den Schulhöfen und während der Trainings sprechen

unsere Schüler Englisch, weil sie kein Ungarisch oder

Serbisch sprechen. Das heisst, dass sie einander nicht

verstehen, dass sie sich nicht nahe fühlen (Vajdasag.Ma 2012).

Die nationale Regierung in Belgrad erfüllt diesen Wunsch

bisher nicht. Das Engagement unterschiedlicher, staatlicher

wie zivilgesellschaftlicher Akteure für die Einführung einer

Minderheitensprache als obligatorisches Schulfach an serbischen

Schulen zeigt aber, dass insbesondere in der Vojvodina

in Serbien ein Bewusstsein für die Stärkung interkulturellen

Kapitals vorhanden ist und dies auf Gegenseitigkeit beruht.

Ein zweites Feld von zentraler Bedeutung für die Stärkung

des interkulturellen Kapitals ist kulturübergreifendes
(historisches) Wissen. Wie in der Einleitung erwähnt, sind in

Ostmitteleuropa negative Fremdbilder weit verbreitet. Das

hat vielfach damit zu tun, dass die verschiedenen Bevöl-



kerungsgruppen übereinander nicht viel wissen und wenn,
dann ist das selektive Wissen negativ geprägt. Die negativen

Fremdbilder, welche sich in Ostmitteleuropa oft aus den

historischen Animositäten nähren, werden einerseits über den

öffentlichen Diskurs, anderseits über die Schulbildung
konstruiert (Filep und Wastl-Walter 2006).

In der Vojvodina in Serbien versucht die Provinzregierung

demgegenüber seit 2005, dem Antagonismus mit dem

Programm Toleranz entgegenzuwirken. Dieses besteht aus
unterschiedlichen Projekten, darunter einem TV-Quiz für
Gymnasiastinnen und Gymnasiasten namens Koliko sepoznajemo

(Wie gut wir uns kennen). Im Quiz geht es darum, das

multikulturelle Wissen über die Vojvodina unter Beweis zu stellen.

Als Grundlage dient ein Geschichtsbuch, das eine multikulturelle

Geschichte der Region erzählt und unterschiedliche

Perspektiven berücksichtigt. Nicht eine nationale, sondern eine

multinationale Geschichte wird vermittelt. Es wir auf eine

ausgewogene Repräsentation von historischen Ereignissen

und Figuren geachtet; auch weist das Buch mehrsprachige
Elemente auf: Ortsnamen, Namen von Persönlichkeiten und

literarischen Werken werden zwei- bis dreisprachig erwähnt.

Unter den Jugendlichen soll dies ein Bewusstsein für kulturelle

Vielfalt schaffen - im Gegensatz zur Darstellung in den

«nationalen» Geschichtsbüchern (Filep 2014). In der Einleitung

des Buchs halten die Autorinnen und Autoren fest:

Wir denken, dass wenn sich der Leser in dieser kurzen

Zusammenfassung der Geschichte der Nationen, die auf dem

Gebiet der heutigen Vojvodina leben, vertieft, er/sie Lehren

aus Beispielen der Geschichte ziehen kann, die auch

für die Zukunft Gültigkeit haben. Diese können wie folgt

zusammengefasst werden: Das weitere Zusammenleben

der Völker hier ist zu denken im Geiste der Toleranz, der

Kooperation und des gegenseitigen Respekts. Wenn wir uns

besser kennenlernen, machen uns das kulturelle und

historische Erbe der Region nobler und reicher. Die fundierten

Kenntnisse der verschiedenen Kulturen und Sprachen sowie

der Respekt für Unterschiede führt zu einer Harmonie, die



uns allen nur Gutes bringen kann (Grlica 2008, 5. 10,

Übersetzung des Autors, ungarisches Original).

KULTURÜBERGREIFENDES SOZIALES KAPITAL

Interkulturelles Kapital allein reicht indes nicht aus, um von

einer guten Nachbarschaft sprechen zu können - das

individuelle interkulturelle Kapital muss erst auch auf
zwischenmenschlicher Ebene getestet werden. Im besten Fall führen

diese Begegnungen und Kontakte dazu, dass das kulturübergreifende

soziale Kapital von Individuen gestärkt wird. Wie

die Pyramide der Guten Nachbarschaft darstellt, gibt es drei

Umfelder, in denen kulturübergreifendes soziales Kapital

generiert werden kann: Treffpunkte im alltäglichen Leben,

Schauplätze kulturübergreifenden Kontakts und interkultureller

Annäherung sowie Kontakte in der Familie oder unter

Freunden. Ich werde hier nur einige Pierausforderungen

und Lösungen skizzieren, welche ich detaillierter in meinem

Buch (Filep 2016) ausführe.

Treffpunkte im alltäglichen Leben gibt es verschiedene; einige

sind mehr, andere weniger institutionalisiert. Für Kinder

und Jugendliche ist die Schule ein naheliegender Treff- und

Kontaktpunkt. In der Slowakei und Serbien trifft dies für
Kontakte zwischen Mehrheits- und Minderheitenbevölkerung
allerdings nur in geringem Masse zu. Beide Staaten kennen

ein segmentiertes Schulsystem, das heisst, der Unterricht

findet entweder in der Mehrheits- oder in der Minderheitensprache

statt. Ungarische Schulen (Schulen mit Ungarisch

als Unterrichtssprache) besuchen fast ausschliesslich Kinder

mit Ungarisch als Muttersprache. Kulturübergreifende
Kontakte gibt es höchstens in slowakischen oder serbischen

Schulen, welche zum Teil auch von Kindern mit Ungarisch

als Muttersprache besucht werden. Die Wahl der Schule gibt
oft früh vor, in welchen (Freundes-)kreisen sich die Jugendlichen

auch in Zukunft bewegen werden - aufgrund des

segmentierten Schulsystems ist die Wahrscheinlichkeit der

Segregation oder auch des bonding-Sozialkapitals relativ hoch.



Indes können andere Treffpunkte wie Sport- oder
Kulturvereine dazu beitragen, dass kulturübergreifender Kontakt

stattfindet. In Komârno/Komârom ist das der lokale

Fussballklub, in Subotica/Szabadka zum Beispiel der Kulturverein

Fokus Foundation. Letzterer sieht sich als Gegenstück zu

den zahlreichen Vereinen, welche «nationale» Volksmusik

und «nationalen» Volkstanz (und damit bonding-Sozialkapi-

tal) pflegen.

Die Menschen sind es sich gewohnt, Kultur in nationalen

Mustern zu sehen. Wir aber sind offen für junge
Kulturschaffende jeglicher Nationalität, welche urbane, moderne,

zeitgenössische Kunst schätzen,

sagt ein Mitglied der Fokus Foundation. Kulturübergreifender

Kontakt findet oft auch am Arbeitsplatz statt, insbesondere

in der öffentlichen Verwaltung.

Nebst den Treffpunkten im alltäglichen Leben spielen auch

kulturelle Veranstaltungen, die explizit als interkulturell
vermarktet werden, und interkulturelle Programme eine wichtige

Rolle für die Annäherung zwischen Nachbarn. In

Komârno/Komârom in der Slowakei finden zum Beispiel jedes Jahr

die Komorner Tage statt, ein Fest mit langer Tradition, das

auf beiden Seiten der Donau und an der Grenze zu Ungarn

stattfindet. Dieses Festival zieht Ungarn und Slowaken glei-
chermassen an, was sich auch im Programm der Veranstaltung

widerspiegelt: Die Stadt als Organisatorin achtet zum

Beispiel darauf, dass ein Mix aus Musikgruppen beider Sprachen

gewährleistet ist. Noch fokussierter sind interkulturelle

Programme. Das bereits erwähnte Toleranz-Programm der

Provinzverwaltung in der Vojvodina wurde nicht nur
geschaffen, um kulturübergreifendes Wissen zu vermitteln,
sondern auch, um den interkulturellen Kontakt zwischen

Jugendlichen zu fördern. Über das TV-Quiz oder auch über

Sportveranstaltungen wie den Cup of Tolerance erfolgen die

Annäherung und der Aufbau kulturübergreifenden Vertrauens

in spielerischer Weise.



Am intensivsten kann kulturübergreifendes soziales Kapital

im Kontext der Familie oder unter Freunden generiert werden.

In beiden von mir untersuchten Grenzregionen sind

interkulturelle Ehen häufig. Diese scheinen geradezu ein

Paradebeispiel interkultureller Annäherung und der

Überwindung ethnokultureller Segregation zu sein. So sagt ein

Angehöriger der ungarischen Minderheit, der in Komärno/

Komarom in einer interkulturellen Ehe lebt: «Gemischte

Ehen sind meiner Meinung nach ein integraler Bestandteil

des Ganzen, dies ist eine ethnisch gemischte Region». Doch

es gibt auch skeptische Stimmen, insbesondere unter

Angehörigen der Minderheiten. Der Direktor des ungarischen

Gymnasiums in Komârno/Komârom zum Beispiel meint:

«Die Sorge im Zusammenhang mit gemischten Ehen ist aus

ungarischer Sicht die Tatsache, dass [ein Kind], das in eine

gemischte Ehe geboren wird, in eine slowakische Schule

geht und sich dann höchst wahrscheinlich der anderen Seite

zuwendet». Man ist geneigt zu schliessen, dass interkulturelle

Ehen durchaus Feinde der Segregation sind, aber eben

auch Freunde der Assimilierung. Sie als Bedingung für eine

gute Nachbarschaft zu betrachten, wäre deshalb wohl

verfehlt. Vielmehr sind sie als Normalität in und als Gewinn

für multikulturelle Gesellschaften zu sehen, die kulturübergreifendes

soziales Kapital schaffen. Dasselbe gilt für
kulturübergreifende Freundeskreise, wobei diese vielleicht ein

Stück weit weniger verpflichtenden Charakter haben als die

Familie und deshalb möglicherweise die wahren Treiber

einer guten Nachbarschaft sind.

MULTIKULTURELLES KAPITAL

Multikulturelles Kapital ist die dritte Kapitalform, deren

Vorhandensein eine Bedingung für gutnachbarschaftliche
Beziehungen in multikulturellen Gesellschaften ist. Selbst wenn
Personen unterschiedlicher ethnokultureller Zugehörigkeit
über interkulturelles und kulturübergreifendes soziales Kapital

verfügen, ist dies noch keine Garantie für gute Nachbarschaft,

es sei denn die Nachbarn respektieren, anerkennen



und wertschätzen einander. Gegenseitiger Respekt, Anerkennung

und Wertschätzung sind multikulturelle Eigenschaften,

welche sich sowohl auf zwischenmenschlicher wie auf
institutioneller Ebene in Form von Deklarationen, Gesetzen oder

symbolischen Handlungen materialisieren. Die

zwischenmenschliche Dimension habe ich bereits diskutiert, hier geht

es nun um die staatliche oder gesamtgesellschaftliche Ebene.

Historische Versöhnung ist ein erster Schritt zur Förderung

multikulturellen Kapitals, sie klärt im Wesentlichen die

Beziehung von Nachbarn in multikulturellen Gesellschaften.

Historische Versöhnung ist das Resultat der Anerkennung
der eigenen Missetaten oder der Verbrechen der eigenen

(imaginierten) Gemeinschaft, die in der Vergangenheit

erfolgten. Die Bereitschaft zur Versöhnung unterstreicht den

Willen, Bedauern und Reue zu zeigen, und vermittelt Respekt

und Anerkennung gegenüber Nachbarn, die Opfer von

Verbrechen geworden sind. Gleichzeitig zeigt sie die

Bereitschaft zur Vergebung gegenüber einer Tätergruppe. Die

Gewährung von Minderheitenrechten ist ein weiteres
multikulturelles Gut, sie bekräftigt den Willen für die
Aufrechterhaltung rechtlicher und politischer Rahmenbedingungen,
welche den multikulturellen Charakter einer Gesellschaft

sichern. Das heisst, ein Staat, der den Schutz bestimmter
Rechte für Angehörige einer ethnokulturellen Minderheit

anerkennt, vermittelt letztlich Respekt für und Anerkennung

der kulturellen Diversität auf seinem Territorium. Der dritte
und letzte Aspekt, die Förderung der Diversität, geht über

die Akzeptanz der Multikulturalität hinaus. Die Förderung

kultureller Diversität über verschiedene Politiken und

Kanäle zeigt Bewusstsein und Wertschätzung des kulturellen

Reichtums einer Gesellschaft und bezeugt, dass ein Interesse

an der Förderung multikulturellen Kapitals vorhanden ist.

Im Folgenden werde ich nur zwei Beispiele etwas näher

beleuchten, welche die Versöhnung in den Vordergrund stellen.

Historische Versöhnung ist ein komplexer Prozess. Green

(2009) definiert drei Schritte: Am Anfang steht die Anerken-



nung der Schuld sowie die Entschuldigung. In einem zweiten

Schritt folgen das Bekenntnis und eine Versöhnungshandlung

oder -massnahme. Zuletzt definieren die Nachbarn den

Umgang miteinander für eine gemeinsame Zukunft. Diese

Reihenfolge wird in der Praxis nicht immer befolgt, wichtiger

ist, dass alle diese verschiedenen Schritte auch

gegangen werden. Zwischen Ungarn und Serbien zum Beispiel

belasteten gegenseitige Massaker während des Zweiten

Weltkrieges das Verhältnis. Konkret ging es um Verbrechen

der ungarischen Armee 1942 an Serben und Juden und

Massaker der jugoslawischen Partisanen 1944-45 an der ungarischen

Bevölkerung in der Vojvodina. Die Versöhnung begann

in diesem Fall bereits 1943, als in Ungarn Angehörige des

ungarischen Militärs für die Verbrechen von 1942 verurteilt
wurden (Vergeltungsjustiz, Schritt 2: Versöhnungshandlung).

Während der kommunistischen Zeit schwiegen beide Seiten

und auch in den 1990er-Jahren waren die Massaker von Titos

Partisanen in Serbien ein Tabu.

Dies war vor allem für die ungarische Bevölkerung in der

Vojvodina belastend, deren Angehörige 1944-45 umgebracht
worden waren. Erst 2010 wurde eine ungarisch-serbische
wissenschaftliche Kommission ins Leben gerufen, welche die

Massaker von 1944-45 untersuchen sollte (wiederum Schritt
2: Versöhnungshandlung). Zu Schritt 1 im Versöhnungspro-

zess kam es 2013, als das serbische Parlament in einer
Deklaration die Verbrechen von 1944-45 verurteilte. Nur wenige

Tage später entschuldigte sich der ungarische Präsident

Jânos Âder im serbischen Parlament für die Verbrechen des

ungarischen Militärs 1942. Noch am gleichen Tag weihten
Âder und der serbische Präsident Tomislav Nikolic im Dorf

Curug/Csurog Gedenkstätten für die ungarischen und serbischen

Opfer während des Zweiten Weltkrieges ein (Schritt 2:

symbolische Reparation).

Versöhnung kann aber auch über die Zivilgesellschaft oder

über die Medien erfolgen. So geschehen in der Slowakei

2013. Stefan Hrib, Chefredaktor der slowakischen Zeitschrift



.tyzden, gab im Mai des Jahres eine Ausgabe mit einer
slowakischen Frontseite und einer ungarischen Rückseite heraus

(siehe Abbildung 2).

Fotöriport a finn-svéd jégkorong vilàgbajrioksàgrol Fotografie a reportai z majstrovstiev sveta v hokeji

SLOVACI, PREPACTE!BOCSANAT, MAGYAROK!
Vyznanmy mad'arsky politik pise Stefanovi HriboviElismert szlovâk fôszerkeszto leveie Surjân Laszlonak

Abbildung 2: Ungarische Rückseite (links) und slowakische

Frontseite (rechts) der slowakischen Zeitschrift .tyz¬

den mit der gegenseitigen Entschuldigung (tyzden 2013).

Die slowakische Frontseite zeigt ein Bild des ungarischen
Grafen Albert Apponyi, den die Slowaken als ein Symbol der

Magyarisierung im 19. Jahrhundert und ihrer Unterdrückung
im Königreich Ungarn ansehen. Im Text heisst es: «Slowaken,

Entschuldigung! Bedeutender ungarischer Politiker schreibt

an Stefan Hrib». Gemeint ist der damalige Europaparlamentarier

Lâszlo Surjân aus Ungarn, dessen Charta-XXI-Bewe-

gung sich für Versöhnung in Ostmitteleuropa einsetzt. Auf

der ungarischen Rückseite ist Edvard Benes abgebildet,
damaliger Präsident der Tschechoslowakei, der am Ende des

Zweiten Weltkrieges die Deportation von Deutschen und

Ungarn aus der Tschechoslowakei anordnete. Im Text heisst

es: «Entschuldigung, Ungarn! Brief eines anerkannten
slowakischen Journalisten an Lâszlô Surjân», geschrieben von

Stefan Hrib. In ihren Texten sprechen sich die beiden für eine



Versöhnung von Slowaken und Ungarn aus. Solche Aktionen

sind zwar immer noch relativ rar, doch haben sie hohen

Symbolwert. Man müsse etwas Mut aufbringen, um sich für
eine Versöhnung von Ungarn und Slowaken zu engagieren,

schreibt Hrib in einem Essay (2013). In die Politik setzt er

nur bedingte Hoffnungen und sieht die Zivilgesellschaft in

der Pflicht - so, wie auch er mit seiner Aktion ein Zeichen

setzen wollte.

KONKLUSION

Dieser Beitrag präsentiert ein Konzept der Guten Nachbarschaft

für multikulturelle Grenzregionen in Ostmitteleuropa
und skizziert anhand von Beispielen konkrete Politiken zu

dessen Umsetzung. Im Prinzip können die Aspekte des

Konzepts einzeln betrachtet werden. Um gutnachbarschaftliche

Beziehungen aufzubauen, ist es jedoch notwendig, alle

Aspekte umfassend zu berücksichtigen. Nicht zuletzt auch, weil

interkulturelles Kapital, kulturübergreifendes soziales Kapital

und multikulturelles Kapital voneinander abhängen und

zusammenwirken. Das kulturübergreifende historische Wissen

(interkulturelles Kapital), das im multikulturellen Geschichtsbuch

der Vojvodina vermittelt wird, ist eng mit dem TV-Quiz

und der Teilnahme der Gymnasiastinnen und Gymnasiasten

verknüpft (kulturübergreifendes soziales Kapital). Gleichzeitig

trägt das Projekt auch eine Botschaft der historischen

Versöhnung zwischen den ethnokulturellen Gruppen in der

Vojvodina mit sich (multikulturelles Kapital). Verknüpfungen
könnten auch zwischen dem Erlernen lokaler Sprachen

(interkulturelles Kapital), der Förderung kulturübergreifender
Kontakte (kulturübergreifendes soziales Kapital) und der

Gewährung von Minderheitenrechten oder der Förderung kultureller

Vielfalt gemacht werden (multikulturelles Kapital). Erst

im Zusammenspiel machen sie eine Gute Nachbarschaft aus.



LITERATUR
Bourdieu, P. (1986). The forms of capital. In: J. G. Richardson (ed.), Handbook of Theory and Research for

the Sociology of Education. New York and London: Greenwood Press, 241-60.
Filep, B. (2016). The Politics of Good Neighbourhood: State, Civil Society and the Enhancement of Cultural

Capital in East Central Europe. Border Regions Series. London: Routledge.
Filep, B. (2014). Annäherung in Ostmitteleuropa jenseits der Klischees. In: Neue Zürcher Zeitung 109, 6.

Filep, B., Wastl-Walter, D. (2006). (Re)Constructing the difference: Hungarian and Romanian identi¬
ty in Transylvania. In: R. Györi, Z. Hajdü (szerk.), Kârpât-medence: telepûlések, tàjak, régiôk, tér-
struktüräk. Budapest-Pécs: Dialog Campus Kiadô, 214-35.

Green, P. (2009). Reconciliation and forgiveness in divided societies: a path of courage, compassion
and commitment. In: K. Ani, R. F. Paloutzian (eds.), Forgiveness and Reconciliation. Psychological
Pathways to Conflict Transformation and Peace Building. Heidelberg: Springer.

Grlica, M. (ed.) (2008). Ismerjük egymâst! Vajdasâg Autonom Tartomäny Végrehajtô Tanâcsa. Tartomânyi
Jogalkotâsi, Közigazgatäsi és Nemzeti Kisebbségi Titkârsâg, Ûjvidék.

Hrîb, S. (2013). What are the major problems between contemporary Hungary and Slovakia? In: I. Ko-
toläcsi Miköczi (ed.), Reconciliation - the Central European Road to a Prosperous Future. Charta XXI

Association, Budapest/Brüssel, 58-63.
Putnam, R. (2000). Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community. New York: Simon

and Schuster.

Spiegel (2009). The world from Berlin: Slovakia and Hungary «dangerously close to fire», 25 August 2009,
available at: www.spiegel.de/international/europe/the-world-from-berlin-slovakia-and-hungary-
dangerously-close-to-playing-with-the-fire-a-644853.html (last accessed 12 September 2017).

Ungarischer Nationalrat (2014). Intenziy szerb nyelvi tanfolyamok. Available at: www.mntosztondij.org.
rs (last accessed 25 August 2015).

Ungarischer Nationalrat (2008). Revised concept on Serbian language courses for third- and fourth-gra¬
de secondary school students. August 2008.

Vajdasag.Ma (2012). A magyar nyelv mint kötelezö tantary? 23 Januar 2012, available at: www.vajma.
info/ cikk/vajdasag/12844/A-magyar-nyelv-mint-kotelezo-tantargy.html (last accessed on 25

August 2015).

AUTOR

Béla Filep ist Oberassistent am Geographischen Institut der Universität
Bern. Seine Forschungsinteressen betreffen Politische Geographie, in-
ter-ethnische Beziehungen, Selbstbestimmungsfragen, Grenzforschung

und Migration mit Fokus Ostmitteleuropa. Zurzeit arbeitet Filep zu Unab-

hängigkeits- und Autonomiebewegungen in der Europäischen Union.


	Eine Politik der guten Nachbarschaft für multikulturelle Grenzregionen in Ostmitteleuropa

