Zeitschrift: Jahrbuch der Geographischen Gesellschaft Bern
Herausgeber: Geographische Gesellschaft Bern

Band: 61 (2003)

Artikel: Mythos, Lebensalltag und Wissenschatft im Berggebiet : eine
Einfuhrung

Autor: Rist, Stephan / Wiesmann, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960321

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I 159

Mythos, Lebensalltag und
Wissenschaft im Berggebiet

EINE EINFUHRUNG

STePHAN RIsT, URS WIESMANN

Einleitung

Im Rahmen der Schilderung seiner Lebensgeschichte erzdhlt der heute 46-jahrige
Aymarabauer don Facundino, von den Erfahrungen die er machte, als er das traditionelle
Amt des Jilakata bekleidete. Er lebt in der Gemeinschaft Japo in den Hochanden Boliviens
auf tber 4000 m .M. Als Jilakata hat er die Oberaufsicht tiber einen riesigen Sektor im
Gemeinschaftsgebiet, in dem der Feldbau aller Gemeinschaftsmitglieder konzentriert ist.
Er erzdhlt folgende Begebenheit:

«Friiher musste man als Jilakata den Poncho immer anbehalten, auch zu Hause und
wéhrend der Nacht. In der Nachbargemeinde mussten die drei Biirgermeister (oberste
indigene Autoritdten und Vorgesetzte der Jilakatas) friiher sogar zusammen im gleichen
Bett und sitzend schlafen! Wir alle, die ein Amt bekleideten mussten auf der Hut sein,
denn wenn einer seine Sache falsch macht, dann kann es Hagel oder Frost geben... Nach
einer Woche wurden die Biirgermeister dann mit einem Ritual getrennt und ab dann
konnten sie wieder zu Hause schlafen... Als ich Jilakata war, hatte der Frost auch zu-
geschlagen! Traurig haben die Kartoffelfelder danach ausgesehen! Alles schwarz! Klar,
schlimm war's; viel habe ich deswegen geweint. Ich ging dann zum Schamanen in unserer
Gemeinschaft. Der hat mir sofort gesagt: 'das Einzige was jetzt noch helfen kann, ist das
Regenritual’. Zusammen mit anderen Gemeinschaftsmitgliedern haben wir dann das
Ritual des Wasserwechsels gemacht... Zuerst holten wir Wasser aus der nie versiegenden
Quelle, die dort oben am Pass liegt. Danach brachten wir es ins Anbaugebiet unserer
Felder wo der Frost zugeschlagen hatte und leerten es dort in die véllig ausgetrocknete
Quelle. Wéhrend des ganzen Rituals haben wir intensiv Coca gekaut, gebetet und
Pachamama ('der Erde Mutter’) um Regen gebeten... Ja, und siehe da! Am nédchsten
Morgen begann es zu regnen. Die Kartoffelpflanzen haben wieder ausgeschlagen und
sich prdchtig erholt. Spdter haben sie schén gebliiht und gute Ertrige gegeben... in der
Erntezeit waren die Leute sehr zufrieden; sie griissten mich immer freundlich und be-
dankten sich indem sie sagten ,Dankeschén, gut hast du uns erndhrt!”» (RisT 1999).

Das Beispiel aus den Anden steht stellvertretend fiir &hnliche Erlebnisse, die auch von
Bewohnern und Bewohnerinnen der Alpen (RENNER 1991) oder der Berggebiete Afrikas
oder Asiens (UPAWANSA und WAGACHCHI 1999) stammen konnten.



160 Teil 3 Die indigene Sicht: Mythen und Lebensalltag |

Das Zitat zeigt sehr anschaulich die Gegebenheiten, mit denen wir uns auseinander-
zusetzen haben, wenn es um die Erorterung des Zusammenhangs von Mythos, Lebens-
alltag und Wissenschaft geht: Kann das sein? Handelt es sich um eine subjektive
Erfahrung, deren Wahrheitsgehalt wir von aussen nicht nachvollziehen kénnen? Solche
Fragen stellen sich dem aussenstehenden Beobachter sofort.

In diesem Beitrag soll dargestellt werden, welche Perspektiven sich eréffnen, wenn der
im Rahmen der Entwicklungszusammenarbeit oft geforderte Dialog zwischen wissen-
schaftlichen und nicht-wissenschaftlich Wissenssystemen ernst genommen wird. Dabei
stitzen wir uns auf die konkreten Erfahrungen und Ergebnisse aus der langjahrigen For-
schungszusammenarbeit zwischen dem Centre for Development and Environment (CDE)
des Geographischen Instituts der Universitat Bern und dem Zentrum fir Agrardkologie
(AGRUCO) der Universitdt Cochabamba in Bolivien.

Aus der Sicht der Wissenschaft fiihrt die Erzdhlung zu einem Spannungsfeld von
Mythos und Realitdt. Aus der Sicht des Erzdhlers ist dies jedoch nicht der Fall: wie im wei-
teren Verlauf der Lebensgeschichte deutlich wird, handelte es sich dabei fiir don
Facundino vielmehr um ein existenzielles Schlisselerlebnis, das sein Alltagshandeln bis
zum heutigen Tag wirkungsvoll préagen sollte.

Das Auftreten eines Spannungsverhiltnisses zwischen Mythos und Realitdt beinhaltet
somit bereits eine erste Wertung: Dem «imaginédren» wird ein «realer» Erfahrungsraum
gegenlber gestellt. Es zeigt sich eine Grunderfahrung der interkulturellen Kom-
munikation: Die grundlegenden Muster fiir die Interpretationen von natirlichen
Gegebenheiten, kdnnen sich — je nach Gruppe — auf verschiedene oder gar gegensdtzliche
Rationalitdten und die ihnen zu Grunde liegenden Weltsichten beziehen. Die Uberlegung,
ob die Wirkung des Regenrituals wohl wahr sein kann, fuhrt zu einer indirekten Ver-
bindung von verschiedenen Weltsichten.

Mythos und Lebensalltag aus naturwissenschaftlicher Sicht

Aus naturwissenschaftlicher Sicht muss festgestellt werden, dass die geschilderte Er-
fahrung den heute glltigen Grundprinzipien von Physik und Biologie klar widerspricht.
Dass das geschilderte Ritual zum Herbeifiihren des ersehnten Regens fuhrte, kénnte im
besten Fall als eine Koinzidenz angesehen werden, die geeignet ist, dem Mythos von
Pachamama Vorschub zu leisten.

Das Beispiel zeigt, dass die Suche nach Ldsungen fir konkrete Probleme in einem
engen Zusammenhang mit der Weltsicht steht, der sich die Akteure verpflichtet fuhlen.
Die naturwissenschaftliche Sicht fiihrt im Allgemeinen zu einer Vielzahl von Anforderungen
an die Gesellschaft, welche sich implizit auf die Verwirklichung einer wissenschaftlichen
Weltsicht beziehen. Die Mythen spielen dabei nur eine subjektive Rolle. In letzter Kon-
sequenz sind sie jedoch nicht notwendig und kénnten auch durch ein «rationales Ver-
halten» ersetzt werden. Die tiefergehende Analyse der Prozesse, die beispielsweise die
Entstehung, Verbreitung oder Funktion von Mythen oder die ihnen zu Grunde liegenden
Weltsichten untersucht, wird an die Sozial- und Geisteswissenschaften delegiert.



|Mythos, Lebensalltag und Wissenschaft im Berggebiet 161

Die sozialwissenschaftlichen Sichten

Wird das Regenritual aus sozialwissenschaftlicher Sicht untersucht, muss festgestellt
werden, dass sich auch die Sozialwissenschaften nicht um die Zusammenhange zwischen
der rituellen Handlung und den klimatischen Prozessen kiimmern. Sie werden sich
vielmehr auf die moéglichst akkurate Beschreibung und Analyse der dabei beteiligten
sozialen Prozesse konzentrieren.

Bei der sozialwissenschaftlichen Analyse der von don Facundino geschilderten Er-
fahrungen muss berlcksichtigt werden, dass es nicht einen allgemeingiltigen Ansatz,
sondern eine Vielfalt von Zugdngen gibt. Neben den von Levi-Strauss gepragten struk-
turalistischen Ansétzen finden auch funktionalistische Ansédtze (MaLiNowskl 1973) nach
wie vor reichliche Anwendung. Trotz ausgeprédgter Unterschiede weisen beide Ansdtze
eine bemerkenswerte Ahnlichkeit auf: sie versuchen, einen naturalistisch-objektivis-
tischen Standpunkt einzunehmen, d.h. sie orientieren sich an einer naturwissenschaftlich
gepragten Erkenntnistheorie. Dem gegeniiber stehen die hermeneutischen oder inter-
pretativen Ansdtze, bei denen sich der Fokus vom «gesellschaftlichen Objekt» zum Sub-
jekt verlagert. In dieser Perspektive steht die subjektive Erfahrungswelt einer ihr im
Wesentlichen fremden, materiellen Welt gegeniber, die von den unpersdnlichen Be-
ziehungen von Ursache und Wirkungen beherrscht wird (Giopens 1995, S. 51).

Um die spezielle Qualitdt des mit den Mythen verbundenen Denkens vom heutigen
«modernen» rationalistisch geprdgten Denken abzuheben, wird es hdufig als «tradi-
tionelles Denken» bezeichnet (BozoNNET 1992). Diese Unterscheidung macht zwar auf die
unterschiedlichen Qualitaten des Denkens aufmerksam, hat aber den Nachteil, dass sie
suggeriert, es handle sich um «friihzeitliche» oder «vergangene» Denkformen. Deshalb

g

Foto 1: Uber kollektive Rituale kommunizieren die andinen Gemeinschaften mit den Bergen/Ahnen und
erbitten die Unterstiitzung der «Mutter der Erde» zum Gedeihen von Pflanzen, Tieren, Menschen und
deren Aktivititen (AGRUCO, 1997).



162 Teil 3 Die indigene Sicht: Mythen und Lebensalltag |

wird oft vergessen, dass zentrale Elemente des «traditionellen» Denkens auch heute noch
die aktuellen Deutungs- und Orientierungsmuster von vielen Gesellschaften mitgestalten.
Diese treffen auf die wissenschaftlich verstandene «Modernisierung», woraus sich eine
widersprichliche, spannungsgeladene Beziehung ergibt, die nicht notwendigerweise zur
Substitution «traditioneller» durch «moderne» Werte fuhrt (Rist 2001). Oft entstehen
Briiche und Diskontinuitaten. Auf deren Grundlage entsteht eine «Modernisierung»
traditioneller Lebensformen, an deren Ende nicht die Modernitdt steht, sondern vielmehr
eine Vielzahl von weiterhin stark «traditionell» gepragten Modernitaten (Arze und LONG
2000).

Im Vergleich zur naturwissenschaftlichen erweist sich die sozialwissenschaftliche Be-
trachtungsweise des Mythos als weniger widersprichlich. Je nach gewdhltem theo-
retischen Bezugspunkt, kann die erwdhnte «mythische» Begebenheit als Ausdruck eines
spezifischen soziokulturellen Bezugssystems, als Teil der symbolischen Ordnung, als Re-
prasentation eines bestimmten Verhaltnisses von Mensch und Natur, als Glaubenssystem
etc. aufgefasst werden. Ein solcher Zugang fihrt nicht a priori zu einem Widerspruch mit
der Wissenschaftlichkeit als solcher. Das Verstdndnis von Handlungs-, Orientierungs- und
Deutungsmustern der indigenen Bevélkerung erfahrt somit — im Unterschied zur
naturwissenschaftlichen Analyse — eine wichtige Wertschatzung, die unter dem Stichwort
«kulturelle» oder «innere» Dimension von Entwicklung eine immer wichtigere Rolle zu
spielen beginnt (AsT 1988; HOGGER 1993; ZicHE und RisT, 2001).

Bei der Bewdltigung der aktuellen gesellschaftlichen Herausforderungen, stehen aus
der sozialwissenschaftlichen Perspektive nicht konkrete Lésungsvorschldge im Vorder-
grund, die — wie im Falle der Naturwissenschaften — als quasi objektive Anforderungen an
die Gesellschaft formuliert werden. Es geht vielmehr um die Vertiefung des Verstandnisses
von sozialen Prozessen, das in Form von wissenschaftlichen Theorien einen Beitrag zum
gesellschaftlichen Reflektions- und Interpretationsprozess leistet. Die Ergebnisse einer
solchen Analyse haben deshalb einen entscheidenden Einfluss bei der Konfiguration eines
Werterasters, auf dessen Grundlage die Anwendung naturwissenschaftlicher Erkenntnis-
se — d.h. «die Technik» — gesellschaftlichen Sinn bekommen kann.

Die dem naturwissenschaftlichen Standpunkt inhdrente Irritation (ber das Re-
genritual, macht sich aber auch bei einer sozialwissenschaftlichen Untersuchung wieder
bemerkbar: In der Regel haben sich die Forscher — auch wenn sie aus indigenen Ge-
meinschaften kommen — wéhrend ihres Universitdtsstudiums eine wissenschaftlich-
materialistische Weltsicht zu Eigen gemacht, gemdss der ein Zusammenhang von Ritual
und Klima zwar beschrieben, aber nicht nachvollzogen werden kann. Wichtige Schltssel-
erlebnisse der lokalen Akteure bleiben somit von den «offiziellen» Erkldrungen zu Ent-
wicklung ausgeklammert.



| Mythos, Lebensalltag und Wissenschaft im Berggebiet 163

Der transdisziplinare Zugang: Schritte zum Dialog zwischen
Wissenssystemen

Die bisherigen Ausfilhrungen zeigen, dass eine konventionelle wissenschaftliche
Bearbeitung von Mythos und Lebensalltag zu wichtigen externen Erkenntnissen Gber die
Umwelt, das Sozialsystem und deren Wechselwirkungen fuhrt. Im Rahmen der nach-
haltigen Entwicklung werden der wissenschaftlichen Arbeit v.a. durch das Konzept der
Transdisziplinaritat jedoch neue Rollen zugewiesen (HurNI und WiesmANN 2001, S. 36),
welche die konzeptionelle, methodologische und gesellschaftliche Ebene betreffen:

m Der transdisziplindre Ansatz setzt fiir das Wissenssystem «Wissenschaft» die
Suche nach einem interdisziplindr ausgerichteten Briickenschlag zwischen ver-
schiedenen Einzeldisziplinen der Natur-, Sozial- und Geisteswissenschaften
voraus. Die praktische Bedeutung der Integration dieser Wissenschaften fir
eine nachhaltige Regionalentwicklung wurde beispielsweise von WIESMANN
(1998) aufgezeigt.

m Ausgangspunkt sind soziale, 6kologische oder kulturelle Fragestellungen.
Planung, Ausfihrung, Evaluation und die Interpretation der Ergebnisse werden
als ein integraler Kommunikationsprozess verstanden, der alle Beteiligten mit
einbezieht. Die Partizipation der nicht notwendigerweise der wissenschaftlichen
Weltsicht verpflichteten sozialen Akteure wird aktiv geférdert. Die Beteiligung
am Auf- und Ausbau von Plattformen, auf denen der Dialog der Akteure statt-
finden kann, ist dabei Teil des methodologischen Vorgehens.

m Transdisziplindre Wissenschaft versteht sich als Teil eines gesellschaftlichen
Lernprozesses. Die Entscheidung dariber, wie und in welchem Ausmass
wissenschaftliche Ergebnisse in den Entwicklungsprozess einfliessen, bleibt
nicht der Wissenschaft selbst vorbehalten. Sie wird als Ergebnis eines gesell-
schaftlichen Lern- und Aushandlungsprozesses verstanden, welche die Plurali-
tat der Weltsichten und ethischen Grundausrichtungen beriicksichtigt.

Trotz der unbestreitbaren Vorteile des transdisziplindren Vorgehens, zeigte der Dialog
mit don Facundino, dass der von ihm ins Spiel gebrachte Zusammenhang von Ritual und
Naturprozessen mit einem konventionellen wissenschaftlichen Zugang nicht richtig zu
fassen ist. Bei der Beantwortung der von ihm gedusserten Frage tber die Art der Wirk-
samkeit der Rituale bleibt er aus wissenschaftlicher Sicht «alleine gelassen». Damit diese
zentralen Fragestellungen seitens eines wissenschaftlich orientierten Programms auf-
genommen werden konnen, ist die Berlicksichtigung der erkenntnistheoretischen
Dimension des Dialogs der Wissenssysteme unerlasslich.

Die wichtigsten erkenntnistheoretischen Merkmale der andinen Weltanschauung sind
in der Figur 1 dargestellt. Die Elemente der Alltagswelt der Aymara-Indios gliedern sich
grundsétzlich in die Bereiche des sozialen, geistigen und naturhaft-materiellen Lebens
(SAN MARTIN 1997).

Die andine Weltsicht stellt keine grundséatzliche Limitation fiir einen Dialog mit der
wissenschaftlichen Weltsicht dar. Das Alltagsleben kann im Sinne der Untergliederung als
Okologie, Okonomie, Soziologie, Piddagogik etc. angesprochen werden. Der Unterschied



164 Teil 3 Die indigene Sicht: Mythen und Lebensalltag I

zur wissenschaftlichen Sicht bezieht sich auf das grundlegende Deutungsmuster der
«Realitdt»: Soll ein natlrliches, 6konomisches oder soziales Phdnomen aus der andinen
Weltsicht verstanden werden, muss es als Ergebnis der Interaktion der sozialen, natirlich-
materiellen und geistigen Lebensbereiche untersucht werden.

Die praktischen und theoretischen Konsequenzen die sich aus einer solchen Sicht er-
geben, kénnen anhand der unterschiedlichen Deutungsmuster des Auftretens von Hagel
besonders gut veranschaulicht werden (siehe Tabelle 1).

Kosmos

Andine Weltanschauung:
Grundlagen und

Geistiges Lebensalltag

Leben
(Pachakamak)

., Soziale§™..

Materielles .
Leben ! “Leben "
(Pachamama); (Pachanka-

machadja)

Geistiges Leben

Konzept des Lebens

Normen
Ethik-Moral

Soziales
Leben

Soziale Institutionen

Weisheit

Kulturelle Geschichte

Identitt

Verwandt-
schaftsbe-
ziehungen
(intra-inter-
familidr)

Mate-
rielles Leben
Produktion

- (Land- Viehwirtschaft,
Kunsthandwerk, Erwerb)

Legenden

Erziehung
Formal &
Informell

Religiositdt

Reproduktion
(Energie, Bio- & Geodiversitit) Feste
Okosysteme
Leben- und Produktionszonen
( ) Markt Briuche
Gsmein_sch_aft& Subsistenz,
rganisation inro7ith
gAmter Bezichung zwischen Akteurkategorien Reziprozitt

(Stadt-Land, Projekt-Gemeinschatt etc.)

Mensch-Natur-
Beziehung

Musik
Traditionell & ‘modern’

Gemeinschaftliche Wesen der
Gesetze & Rechte "Geistigen Gesellschaft"

Figur 1: Erkenntnistheoretische Grundlagen und Lebensalltag der andinen Weltanschauung
(nach San MArTIN 1997)



| Mythos, Lebensalltag und Wissenschaft im Berggebiet 165

Wissenschaftliche Weltsicht Andine Weltsicht

Erklarungsansatz: Hagel bildet sich in bis Erklarungsansatz: «Die Mutter Erde

zu 10 km Hohe hinaufreichenden Kumu- produziert nach Art des Verhaltens des
lonimbus-Wolken mit kraftigen Auf- und Menschen ihr gegentliber. Wenn wir sie gut

Abwinden. Eis- und Schneekristalle werden | behandeln, gibt es gute Ertrdge und Schutz
wiederholt zwischen den tieferen und hoheren | fur alle. Wenn wir sie schlecht behandeln,
Schichten hin und her bewegt und stossen gibt es deswegen Naturkatastrophen.
dabei mit unterkiihlten Wassertropfen zu- Darunter leidet die Produktion oder féllt
sammen und lagern diese an. Ein Hagelkorn | gar ganz aus...»

von 3 cm Durchmesser erreicht die Erdober-
fliche mit 100 km/h und kann grosse «Wenn an einem Ort gewaltsam Blut ver-
Schiden anrichten... gossen wird, gibt es Hagel... Mit Ritualen
miissen wir zusammen mit den Verursachern
Hagel tritt selten flichendeckend auf, erist | versuchen, die Pachamama wieder zu

ein typisch lokales Ereignis. Voraussagen beruhigen...».

sind mit grossen Unsicherheiten behaftet.

Tabelle 1: Andine und wissenschaftliche Sicht von Hagel (nach BERG VAN DEN 1990; MALBERG 2002)

Die naturwissenschaftliche Sicht behandelt vor allem das WIE der Entstehung und des
Ablaufs des Hagelphdnomens. Zu den Griinden des Auftretens von Hagel an einem be-
stimmten Ort und Zeitpunkt, kann aus der Logik der Naturwissenschaft heraus — ausser
dem Verweis auf die Zufalligkeit - keine weiterfihrende Antwort gegeben werden. Der
Schutz vor Hagel wird in dieser Perspektive als Schutz des Menschen vor den Prozessen
der Natur verstanden.

Aus andiner Sicht steht nicht der Prozess der Entstehung, sondern das WARUM oder
die Griinde fur das Auftreten von Hagel im Vordergrund. Diese werden mit den ethischen
Verfehlungen der Menschen im Umgang miteinander und mit der Natur in Verbindung
gebracht. Die Suche nach Schutz vor Hagelschlag wird deshalb als eine ethische Heraus-
forderung im Sinne einer ganzheitlichen Mensch-Naturbeziehung verstanden. Auf die
Frage, wie das Blutvergiessen auf die klimatischen Abldufe Einfluss nehmen kann, sind aus
andiner Sicht keine expliziten Erkldrungen erhéltlich. Die vorherrschende Antwort, die
auch fur die meisten Bauern nicht mehr befriedigend ist, lautet: «Das kénnen wir nicht so
genau sagen; es war seit jeher so; das ist halt einfach so!»

Vom Dialog der Wissenssysteme zur interkulturellen Zusammenarbeit

Ein Vergleich des andinen und wissenschaftlichen Weltbildes ldsst somit das heuristische
Potenzial des Dialoges zwischen Wissenssystemen zum Vorschein kommen. Wahrend sich
fur die konventionelle wissenschaftliche Sicht die Frage nach der Giltigkeit der Verneinung
der geistigen Dimension der Wirklichkeit stellt, steht fir die andine Weltanschauung die
Frage nach dem wie des Zusammenhangs von Geist, Materie und Gesellschaft im Vor-
dergrund. Auf dieser Grundlage lassen sich gemeinsame Fragestellungen identifizieren,
welche die Weiterentwicklung und Vertiefung von beiden Sichtweisen implizieren. Diese
ermoglichen die Uberwindung des blossen Dialoges zwischen Wissenssystemen in Richtung
einer interkulturellen Zusammenarbeit.



166 Teil 3 Die indigene Sicht: Mythen und Lebensalltag |

Die Geosophie als Beispiel der Erweiterung der Wissenschaften

Die bisherigen Ausfilhrungen zeigen, dass ein Dialog der Wissenssysteme an eine Er-
weiterung der konventionellen wissenschaftlichen Zugange geknlipft ist und insbesondere
die erkenntnistheoretische Ebene betrifft. Eine doppelte Integration von Sozial- und
Naturwissenschaft einerseits, und dieser mit den Geisteswissenschaften anderseits, wird
somit zur grundlegenden Herausforderung an die Wissenschaft. Damit stellt sich die
Frage, ob es innerhalb der Wissenschaften Ansatze gibt, die es erlauben, diese wichtige
Voraussetzung fir die interkulturelle Zusammenarbeit zu erfillen.

Aus der Geographie bietet sich hierzu die Geosophie an, die sich in ihrer heutigen
Form vor allem mit den geographischen Kenntnissen verschiedener sozialer Gruppen
befasst. Das urspriingliche Konzept geht auf die naturphilosophischen Arbeiten des Arztes
und Naturwissenschafters Lorenz Oken (1779-1851) zurlick. Die Geosophie stellte eine
wichtige Grundlage der romantisch-idealistischen Erdwissenschaften dar, bei der es letzt-
lich um die Klarung des Verhaltnisses von Geist und Materie ging (FRITSCHER 1999, S. 65).
Auch wenn die damals diskutierten Sachverhalte aus heutiger Sicht als iberholt gelten,
kann der ganzheitliche Ansatz doch auch fur die heutige Zeit wichtige Impulse fir die Er-
neuerung der Wissenschaften liefern.

Davon zeugt eine aktualisierte Form des geosophischen Ansatzes, die von FRIEDRICH
BRAND (1978) vorgelegt wurde. Ausgehend von den — damals wie heute - aktuellen Be-
drohungen (Nuklearkriege, starkes globales Gefalle zwischen Norden und Siden, Um-
weltbelastung und Ressourcenverknappung) und der Vermittlerrolle der Geographie
zwischen Natur- und Geisteswissenschaften, wurde der geosophische Ansatz auf eine
neue Grundlage gestellt. Es wurde eine geosophisch orientierte Wissenschaft formuliert

Foto 2: Wie kann die partizipative Feldforschung als Teil eines transdisziplindren Prozesses zur
interkulturellen Kooperation erweitert werden? (AGRUCO, 1992)



|Mythos, Lebensalltag und Wissenschaft im Berggebiet 167

«die sich bemiiht um eine Erziehung des Menschen, die Rationalitit und Humanitat mit-
einander verbindet» (BRAND 1978, S. 57). Uber die Integration von Beitrigen von Herder,
Humboldt und Theilhard de Chardin zum Verhdltnis von Erde, Mensch und Kosmos wird
eine Erweiterung der geographischen Wissenschaften vorgeschlagen. Es wird aufzeigt,
wie die durch den Rationalismus des 18. Jahrhunderts verursachten und teils heute noch
wirksamen Grenzziehungen zwischen dem Organisch-Anorganischen einerseits, und der
organischen Natur und dem Geist andererseits, iberwunden werden kénnen.

Auch unter Beriicksichtigung der gegenwartigen wissenschaftstheoretischen Diskus-
sionen in den Naturwissenschaften, kann der geosophische Ansatz weiter aktualisiert
werden. Im Vordergrund steht dabei die Uberwindung der dualistischen Sichtweise von
Geist und Materie oder von Innen- und Umwelt. Seit der Anerkennung der wichtigsten —
philosophisch und nicht empirisch begriindeten — Postulate von Kants «Kritik der reinen
Vernunft» als erkenntnistheoretische Grundlage der modernen Wissenschaften, wird dem
menschlichen Bewusstsein die Moglichkeit des Erkennens der «wahren Natur» der Aus-
senwelt aus grundsatzlichen Uberlegungen heraus abgesprochen. Dabei handelt es sich
jedoch keineswegs um die einzig mogliche Erkenntnistheorie, sondern sie stellt lediglich
diejenige dar, welche dem bisherigen Verstdndnis von «Fortschritt» am besten entspricht
und deshalb tber eine entsprechend hohe Akzeptanz verfigt.

Hans Peter Durr, langjahriger Direktor des Werner Heisenberg Instituts am Max Plank
Institut fir Physik und Astrophysik und Tradger des alternativen Nobelpreises von 1987
zeigt, dass die gdngigen dualistischen Ansichten lber Geist und Materie aus der Sicht der
neueren Physik nicht mehr haltbar sind: «Wenn wir die Materie immer weiter auseinander
nehmen, bleibt am Ende nichts mehr {brig, was uns an Materie erinnert. Am Schluss ist
kein Stoff mehr, nur noch Form, Gestalt, Symmetrie, Beziehung. Materie ist nicht aus
Materie zusammengesetzt! ... Am Grund bleibt nur etwas, was mehr dem Geistigen
dhnelt — ganzheitlich, offen, lebendig: Potenzialitat... In dieser Potenzialitdt gibt es keine
eindeutige Ursache-Wirkungs-Beziehung mehr. Die Zukunft ist im wesentlichen offen»
(DURR 2002, S. 49).

Das Beispiel zeigt stellvertretend, dass sich auch innerhalb der Naturwissenschaft
erkenntnistheoretische Erneuerungen finden lassen, welche den bisher gtiltigen Dualismus
von Geist und Materie radikal in Frage stellen. Werden diese Erkenntnisse in die geosophische
Perspektive gesetzt, ergibt sich die Moglichkeit, die neuen erkenntnistheoretischen
Einsichten mit den heutigen globalen Umweltproblemen in Beziehung zu setzen und sie
somit auch flr die Fragen einer nachhaltigen Nutzung nattrlicher Ressourcen oder der
nachhaltigen Entwicklung nutzbar zu machen.

Wird Materie im Sinne Durrs als «materialisierter Geist» verstanden scheint es aus
grundsitzlichen Uberlegungen heraus nicht mehr unméglich, dass Zusammenhinge zwisch-
en dem Praktizieren eines Rituals — im Sinne einer geistigen Aktion — und den natdrlichen
oder sozialen Prozessen gefunden werden kénnen. Wie und unter welchen Bedingungen
das geschieht, waren dann Fragestellungen, die im Rahmen einer interkulturellen Zusammen-
arbeit von geosophischer Wissenschaft und indigenen Wissenssystemen bearbeitet werden
kdnnten. Eine Erkldrung die sich ausschliesslich auf eine Kette von Ursache und Wirkung
beruft, ist dabei nur noch als eine Méglichkeit unter anderen zu betrachten.



168 Teil 3 Die indigene Sicht: Mythen und Lebensalltag |

Die gesellschaftliche Relevanz der Kooperation zwischen Wissenssystemen zeigt sich,
wenn Wissenschaftszweige beriicksichtigt werden, die bereits auf eine ldngere Tradition
der interkulturellen Zusammenarbeit zurtickblicken kénnen. In der «modernen» Medizin
fuhrte die Nachfrage der Bevolkerung - beispielsweise in der Schweiz — dazu, dass seit
1999 die «wissenschaftlichen» Heilmethoden durch entsprechende Verfahren aus vier
nicht-materialistischen Wissenssystemen ergdnzt werden kdénnen. Dies bezieht sich so-
wohl auf die Abgeltung dieser Leistungen durch die obligatorische Grundversicherung als
auch auf die systematische Integration der Komplementarmedizin in Lehre und
Forschung, wie sie beispielsweise an der Universitdt Bern im Rahmen der «Kollegialen In-
stanz fir Komplementdrmedizin» (KIKOM) erfolgreich praktiziert wird.

Die Zusammenarbeit zwischen verschiedenen Wissenssystemen legte auch den
Grundstein fir die Entwicklung des Biologischen Landbaus. Seine Konzepte gehen zurlick
auf den biologisch-dynamischen Landbau, der auf einer 1924 abgehaltenen Vortragsreihe
Rudolf Steiners, dem Griinder der Anthroposophie, basiert. Aus der transdisziplindren Zu-
sammenarbeit von Bauern, Agronomie, Biologie und Okologie entstanden die ver-
schiedenen Formen des «biologischen» oder «8kologischen Landbaus» die heute welt-
weit zu den nachhaltigsten Landnutzungssystemen gezdhlt werden.

Eine solchermassen erweiterte Wissenschaft kann den von den meisten indigenen
Volkern gesuchten Kontakt mit der wissenschaftlichen Weltsicht sinnvoll in die — aus ei-
genem Bediirfnis entstandene — Frage nach dem Realitdtscharakter der geistigen
Dimension ihres Lebensalltags einordnen. Ein geosophischer Ansatz verbessert die
Moglichkeiten einer Reintegration der wissenschaftlichen Fachkréfte in den Kontext ihrer
eigenen Gemeinschaften. Sie kénnen sich so von der oft ungewollten Rolle als Akteure
einer zunehmenden Schwéachung traditioneller Lebens- und Produktionsformen befreien
und zu wichtigen Verbindungsstellen zwischen dem wissenschaftlichen und indigenen
Wissenssystem werden.

Ausgehend von einer geosophischen Position zeichnen sich Maglichkeiten fir einen
erweiterten Ansatz ab. Unter Berlicksichtigung von grundlegenden Fortschritten in Natur-,
Sozial- und Geisteswissenschaften stellt dieser vorerst eine Plattform fiir den Dialog mit
indigenen oder anderen lokalen Wissenssystemen dar. In einem zweiten Schritt kann er
zu einer interkulturellen Zusammenarbeit fihren, in deren Zentrum die Erneuerung der
Mensch-Naturbeziehung steht und so zur Neuausrichtung der Prinzipien einer nachhaltigen
Entwicklung beitragen. In ihrer angewandten Form kdnnte der Ansatz die Grundlage fiir
eine «komplementdre Ressourcennutzung» bilden, die — auf der Basis des Dialoges der
Wissenssysteme und der interkulturellen Zusammenarbeit — fir alle Beteiligten akzeptable
philosophische Gesichtspunkte mit sozialen und nattrlichen Prozessen verbindet.

In beiden Schritten kommt den Mythen und Riten eine besondere Rolle als Quelle von
lokalen und indigenen Deutungsmustern zu, wodurch sie eine grundlegende Bedeutung
fur den Dialog zwischen den Wissenssystemen und die interkulturelle Zusammenarbeit er-
langen. In diesem Rahmen bekommt die Vertiefung des Verstdandnisses von Mythen und
Lebensalltag, die durch die in diesem Teil der vorliegenden Publikation versammelten
Beitrage ermoglicht wird, eine Bedeutung, die auch die Erweiterung der
wissenschaftlichen Grundlagen betrifft, auf denen sie entstanden sind.



|Mythos, Lebensalltag und Wissenschaft im Berggebiet 169

Literatur
ABT, T. 1988: Fortschritt ohne Seelenverlust. Hallwag, Bern.

ARrze, A. und Long, N. 2000: Anthropology, Development and Modernities. Exploring discourses,
counter-tendencies and violence. Routledge.

BERG VAN DEN, H. 1990: La tierra no da asi nomas. Los ritos agricolas en la religion de los
aymaras-cristianos. Hisbol — UCB/ISET, La Paz, Bolivia.

BozoNNET, J.-P. 1992: Des Monts et des Mythes — L»imaginaire social de la montagne. Presses
Universitaires de Grenoble.

BrAND, F. 1978: Geosophische Aspekte und Perspektiven zum Thema Mensch — Erde — Kosmos.
Westfilische Geographische Studien 35, 57-82.

DURR, H. P. 2002: Fir eine zivile Gesellschaft. Deutscher Taschenbuch Verlag.

FRITSCHER, B. 1999: Bemerkungen zu einer historischen Epistemologie der romantisch-idealistischen
Erdwissenschaft am Beispiel der " Geosophie" Lorenz Oken. Zeitschrift fir geologische Wissenschaften
27, 61-69.

GIDDENS, A. 1995: Die Konstitution der Gesellschaft. Grundziige einer Theorie der Strukturierung. Campus
Verlag, Frankfurt/New York.

HOGGER, R. 1993: Wasserschlange und Sonnenvogel — die andere Seite der Entwicklungshilfe. Waldgut,
Frauenfeld.

Hurni, H. und WiesmanN, U. 2001: Transdisziplindre Forschung im Entwicklungskontext: Leerformel oder
Notwendigkeit? In: Schweizerische Akademie fir Geistes- und Sozialwissenschaften (Hrsg.):
Forschungspartnerschaft mit Entwicklungsldndern — Eine Herausforderung fir die Geistes- und
Sozialwissenschaften, Bern.

MALBERG, H. 2002: Meteorologie und Klimatologie. Eine Einflihrung. Springer.

MaLinowskl, B. 1973: Magie, Wissenschaft und Religion und andere Schriften. Humboldt Verlag, Wien,
Stuttgart.

RENNER, E. 1991: Goldener Ring tber Uri. Ammann Verlag, Zirich.

Rist, S. (1999): Colleccion de 13 historias de vida del Ayllu Majasaya Muijlli de la Provincia Tapacari,
Departamento de Cochabamba en Bolivia, Cochabamba.

RisT, S. 2001: Wenn wir guten Herzens sind, dann gibt's auch Produktion. Entwicklungsverstdndnis und
Lebensgeschichten bolivianischer Aymarabauern: Wege bei der Erneuerung traditioneller Lebens- und
Produktionsformen und deren Bedeutung fiir eine Nachhaltige Entwicklung. Margraf Verlag, Weikersheim.

SAN MARTIN, J. 1997: En la busqueda del enfoque para el desarrollo rural autosostenible — Uk'amépi. Asi
nomds es pues. AGRUCO — UMSS — CSUDE / IC, Cochabamba, Bolivia.

UrawansA, G. K. und WAGACHCHI, R. 1999: Activating all powers in Sri Lanka agriculture. In: Food for
Thought — Ancient Visions and New Experiments of Rural People - COMPAS (Hiemstra, B. H. a. W.
ed.). Zed Books.

WiesmaNN, U. 1998: Sustainable Regional Development in Rural Africa: Conceptual Framework and Case
Studies from Kenya, Bern.

ZicHE, J. und RisT, S. 2001: «Die seelisch-geistige Innenseite von Entwicklung.» Land-Berichte -
Halbjahresschrift tber landliche Regionen IV(2): 122-132.

Adresse der Autoren

Dr. Stephan Rist, Prof. Dr. Urs Wiesmann, Centre for Development and Environment (CDE),
Geographisches Institut der Universitdt Bern, Steigerhubelstrasse 3, CH-3008 Bern






	Mythos, Lebensalltag und Wissenschaft im Berggebiet : eine Einführung

