
Zeitschrift: Jahrbuch der Geographischen Gesellschaft Bern

Herausgeber: Geographische Gesellschaft Bern

Band: 61 (2003)

Artikel: Mythos, Lebensalltag und Wissenschaft im Berggebiet : eine
Einführung

Autor: Rist, Stephan / Wiesmann, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960321

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


159

Mythos, Lebensalltag und
Wissenschaft im Berggebiet
EINE EINFÜHRUNG

Stephan Rist, Urs Wiesmann

Einleitung

Im Rahmen der Schilderung seiner Lebensgeschichte erzählt der heute 46-jährige
Aymarabauer don Facundino, von den Erfahrungen die er machte, als er das traditionelle
Amt des Jilakata bekleidete. Er lebt in der Gemeinschaft Japo in den Hochanden Boliviens

auf über 4000 m ü.M. Als Jilakata hat er die Oberaufsicht über einen riesigen Sektor im

Gemeinschaftsgebiet, in dem der Feldbau aller Gemeinschaftsmitglieder konzentriert ist.

Er erzählt folgende Begebenheit:

«Früher musste man als Jilakata den Poncho Immer anbehalten, auch zu Hause und
während der Nacht. In der Nachbargemeinde mussten die drei Bürgermeister (oberste

indigene Autoritäten und Vorgesetzte der Jilakatas) früher sogar zusammen im gleichen
Bett und sitzend schlafen! Wir alle, die ein Amt bekleideten mussten auf der Hut sein,
denn wenn einer seine Sache falsch macht, dann kann es Hagel oder Frost geben... Nach

einer Woche wurden die Bürgermeister dann mit einem Ritual getrennt und ab dann
konnten sie wieder zu Hause schlafen... Als ich Jilakata war, hatte der Frost auch

zugeschlagen! Traurig haben die Kartoffelfelder danach ausgesehen! Alles schwarzI Klar,

schlimm war's; viel habe ich deswegen geweint. Ich ging dann zum Schamanen in unserer
Gemeinschaft. Der hat mir sofort gesagt: 'das Einzige was jetzt noch helfen kann, ist das

Regenritual'. Zusammen mit anderen Gemeinschaftsmitgliedern haben wir dann das

Ritual des Wasserwechsels gemacht... Zuerst holten wir Wasser aus der nie versiegenden
Quelle, die dort oben am Pass liegt. Danach brachten wir es ins Anbaugebiet unserer
Felder wo der Frost zugeschlagen hatte und leerten es dort in die völlig ausgetrocknete
Quelle. Während des ganzen Rituals haben wir intensiv Coca gekaut, gebetet und
Pachamama ('der Erde Mutter') um Regen gebeten... Ja, und siehe dal Am nächsten

Morgen begann es zu regnen. Die Kartoffelpflanzen haben wieder ausgeschlagen und
sich prächtig erholt. Später haben sie schön geblüht und gute Erträge gegeben... in der
Erntezeit waren die Leute sehr zufrieden; sie grüssten mich immer freundlich und
bedankten sich indem sie sagten ,Dankeschön, gut hast du uns ernährt!'» (Rist 1999).

Das Beispiel aus den Anden steht stellvertretend für ähnliche Erlebnisse, die auch von
Bewohnern und Bewohnerinnen der Alpen (Renner 1991) oder der Berggebiete Afrikas
oder Asiens (Upawansa und Wagachchi 1999) stammen könnten.



160 Teil 3 Die indigene Sicht: Mythen und Lebensalltag |

Das Zitat zeigt sehr anschaulich die Gegebenheiten, mit denen wir uns auseinanderzusetzen

haben, wenn es um die Erörterung des Zusammenhangs von Mythos, Lebensalltag

und Wissenschaft geht: Kann das sein? Handelt es sich um eine subjektive
Erfahrung, deren Wahrheitsgehalt wir von aussen nicht nachvollziehen können? Solche

Fragen stellen sich dem aussenstehenden Beobachter sofort.

In diesem Beitrag soll dargestellt werden, welche Perspektiven sich eröffnen, wenn der

im Rahmen der Entwicklungszusammenarbeit oft geforderte Dialog zwischen
wissenschaftlichen und nicht-wissenschaftlich Wissenssystemen ernst genommen wird. Dabei

stützen wir uns auf die konkreten Erfahrungen und Ergebnisse aus der langjährigen
Forschungszusammenarbeit zwischen dem Centre for Development and Environment (CDE)

des Geographischen Instituts der Universität Bern und dem Zentrum für Agrarökologie
(AGRUCO) der Universität Cochabamba in Bolivien.

Aus der Sicht der Wissenschaft führt die Erzählung zu einem Spannungsfeld von
Mythos und Realität. Aus der Sicht des Erzählers ist dies jedoch nicht der Fall: wie im

weiteren Verlauf der Lebensgeschichte deutlich wird, handelte es sich dabei für don
Facundino vielmehr um ein existenzielles Schlüsselerlebnis, das sein Alltagshandeln bis

zum heutigen Tag wirkungsvoll prägen sollte.

Das Auftreten eines Spannungsverhältnisses zwischen Mythos und Realität beinhaltet
somit bereits eine erste Wertung: Dem «imaginären» wird ein «realer» Erfahrungsraum
gegenüber gestellt. Es zeigt sich eine Grunderfahrung der interkulturellen
Kommunikation: Die grundlegenden Muster für die Interpretationen von natürlichen

Gegebenheiten, können sich - je nach Gruppe-auf verschiedene oder gar gegensätzliche
Rationalitäten und die ihnen zu Grunde liegenden Weltsichten beziehen. Die Überlegung,
ob die Wirkung des Regenrituals wohl wahr sein kann, führt zu einer indirekten
Verbindung von verschiedenen Weltsichten.

Mythos und Lebensalltag aus naturwissenschaftlicher Sicht

Aus naturwissenschaftlicher Sicht muss festgestellt werden, dass die geschilderte
Erfahrung den heute gültigen Grundprinzipien von Physik und Biologie klar widerspricht.
Dass das geschilderte Ritual zum Herbeiführen des ersehnten Regens führte, könnte im

besten Fall als eine Koinzidenz angesehen werden, die geeignet ist, dem Mythos von
Pachamama Vorschub zu leisten.

Das Beispiel zeigt, dass die Suche nach Lösungen für konkrete Probleme in einem

engen Zusammenhang mit der Weltsicht steht, der sich die Akteure verpflichtet fühlen.
Die naturwissenschaftliche Sicht führt im Allgemeinen zu einer Vielzahl von Anforderungen
an die Gesellschaft, welche sich implizit auf die Verwirklichung einer wissenschaftlichen
Weltsicht beziehen. Die Mythen spielen dabei nur eine subjektive Rolle. In letzter

Konsequenz sind sie jedoch nicht notwendig und könnten auch durch ein «rationales
Verhalten» ersetzt werden. Die tiefergehende Analyse der Prozesse, die beispielsweise die

Entstehung, Verbreitung oder Funktion von Mythen oder die ihnen zu Grunde liegenden
Weltsichten untersucht, wird an die Sozial- und Geisteswissenschaften delegiert.



I Mythos, Lebensalltag und Wissenschaft im Berggebiet 161

Die sozialwissenschaftlichen Sichten

Wird das Regenritual aus sozialwissenschaftlicher Sicht untersucht, muss festgestellt
werden, dass sich auch die Sozialwissenschaften nicht um die Zusammenhänge zwischen
der rituellen Handlung und den klimatischen Prozessen kümmern. Sie werden sich

vielmehr auf die möglichst akkurate Beschreibung und Analyse der dabei beteiligten
sozialen Prozesse konzentrieren.

Bei der sozialwissenschaftlichen Analyse der von don Facundino geschilderten
Erfahrungen muss berücksichtigt werden, dass es nicht einen allgemeingültigen Ansatz,
sondern eine Vielfalt von Zugängen gibt. Neben den von Levi-Strauss geprägten struk-
turalistischen Ansätzen finden auch funktionalistische Ansätze (Malinowski 1973) nach

wie vor reichliche Anwendung. Trotz ausgeprägter Unterschiede weisen beide Ansätze
eine bemerkenswerte Ähnlichkeit auf: sie versuchen, einen naturalistisch-objektivistischen

Standpunkt einzunehmen, d.h. sie orientieren sich an einer naturwissenschaftlich

geprägten Erkenntnistheorie. Dem gegenüber stehen die hermeneutischen oder inter-

pretativen Ansätze, bei denen sich der Fokus vom «gesellschaftlichen Objekt» zum Subjekt

verlagert. In dieser Perspektive steht die subjektive Erfahrungswelt einer ihr im

Wesentlichen fremden, materiellen Welt gegenüber, die von den unpersönlichen
Beziehungen von Ursache und Wirkungen beherrscht wird (Giddens 1995, S. 51).

Um die spezielle Qualität des mit den Mythen verbundenen Denkens vom heutigen
«modernen» rationalistisch geprägten Denken abzuheben, wird es häufig als

«traditionelles Denken» bezeichnet (Bozonnet 1992). Diese Unterscheidung macht zwar auf die

unterschiedlichen Qualitäten des Denkens aufmerksam, hat aber den Nachteil, dass sie

suggeriert, es handle sich um «frühzeitliche» oder «vergangene» Denkformen. Deshalb

Foto 1: Über kollektive Rituale kommunizieren die andinen Gemeinschaften mit den Bergen/Ahnen und
erbitten die Unterstützung der «Mutter der Erde» zum Gedeihen von Pflanzen, Tieren, Menschen und
deren Aktivitäten (AGRUCO, 1997).



162 Teil 3 Die indigene Sicht: Mythen und Lebensalltag |

wird oft vergessen, dass zentrale Elemente des «traditionellen» Denkens auch heute noch

die aktuellen Deutungs- und Orientierungsmuster von vielen Gesellschaften mitgestalten.
Diese treffen auf die wissenschaftlich verstandene «Modernisierung», woraus sich eine

widersprüchliche, spannungsgeladene Beziehung ergibt, die nicht notwendigerweise zur
Substitution «traditioneller» durch «moderne» Werte führt (Rist 2001). Oft entstehen
Brüche und Diskontinuitäten. Auf deren Grundlage entsteht eine «Modernisierung»
traditioneller Lebensformen, an deren Ende nicht die Modernität steht, sondern vielmehr
eine Vielzahl von weiterhin stark «traditionell» geprägten Modernitäten (Arze und Long

2000).

Im Vergleich zur naturwissenschaftlichen erweist sich die sozialwissenschaftliche

Betrachtungsweise des Mythos als weniger widersprüchlich. Je nach gewähltem
theoretischen Bezugspunkt, kann die erwähnte «mythische» Begebenheit als Ausdruck eines

spezifischen soziokulturellen Bezugssystems, als Teil der symbolischen Ordnung, als

Repräsentation eines bestimmten Verhältnisses von Mensch und Natur, als Glaubenssystem
etc. aufgefasst werden. Ein solcher Zugang führt nicht a priori zu einem Widerspruch mit
der Wissenschaftlichkeit als solcher. Das Verständnis von Handlungs-, Orientierungs- und

Deutungsmustern der indigenen Bevölkerung erfährt somit - im Unterschied zur
naturwissenschaftlichen Analyse - eine wichtige Wertschätzung, die unter dem Stichwort
«kulturelle» oder «innere» Dimension von Entwicklung eine immer wichtigere Rolle zu

spielen beginnt (Abt 1988; Högger 1993; Ziche und Rist, 2001).

Bei der Bewältigung der aktuellen gesellschaftlichen Herausforderungen, stehen aus

der sozialwissenschaftlichen Perspektive nicht konkrete Lösungsvorschläge im Vordergrund,

die - wie im Falle der Naturwissenschaften - als quasi objektive Anforderungen an

die Gesellschaft formuliert werden. Es geht vielmehr um die Vertiefung des Verständnisses

von sozialen Prozessen, das in Form von wissenschaftlichen Theorien einen Beitrag zum
gesellschaftlichen Reflektions- und Interpretationsprozess leistet. Die Ergebnisse einer
solchen Analyse haben deshalb einen entscheidenden Einfluss bei der Konfiguration eines

Werterasters, auf dessen Grundlage die Anwendung naturwissenschaftlicher Erkenntnisse

- d.h. «die Technik» - gesellschaftlichen Sinn bekommen kann.

Die dem naturwissenschaftlichen Standpunkt inhärente Irritation über das

Regenritual, macht sich aber auch bei einer sozialwissenschaftlichen Untersuchung wieder
bemerkbar: In der Regel haben sich die Forscher - auch wenn sie aus indigenen
Gemeinschaften kommen - während ihres Universitätsstudiums eine wissenschaftlichmaterialistische

Weltsicht zu Eigen gemacht, gemäss der ein Zusammenhang von Ritual

und Klima zwar beschrieben, aber nicht nachvollzogen werden kann. Wichtige
Schlüsselerlebnisse der lokalen Akteure bleiben somit von den «offiziellen» Erklärungen zu

Entwicklung ausgeklammert.



I Mythos, Lebersalltag und Wissenschaft im Berggebiet 163

Der transdisziplinäre Zugang: Schritte zum Dialog zwischen
Wissenssystemen

Die bisherigen Ausführungen zeigen, dass eine konventionelle wissenschaftliche

Bearbeitung von Mythos und Lebensalltag zu wichtigen externen Erkenntnissen über die

Umwelt, das Sozialsystem und deren Wechselwirkungen führt. Im Rahmen der
nachhaltigen Entwicklung werden der wissenschaftlichen Arbeit v.a. durch das Konzept der

Transdisziplinarität jedoch neue Rollen zugewiesen (Hurni und Wiesmann 2001, S. 36),
welche die konzeptionelle, methodologische und gesellschaftliche Ebene betreffen:

Der transdisziplinäre Ansatz setzt für das Wissenssystem «Wissenschaft» die
Suche nach einem interdisziplinär ausgerichteten Brückenschlag zwischen
verschiedenen Einzeldisziplinen der Natur-, Sozial- und Geisteswissenschaften

voraus. Die praktische Bedeutung der Integration dieser Wissenschaften für
eine nachhaltige Regionalentwicklung wurde beispielsweise von Wiesmann

(1998) aufgezeigt.
Ausgangspunkt sind soziale, ökologische oder kulturelle Fragestellungen.
Planung, Ausführung, Evaluation und die Interpretation der Ergebnisse werden
als ein integraler Kommunikationsprozess verstanden, der alle Beteiligten mit
einbezieht. Die Partizipation der nicht notwendigerweise der wissenschaftlichen
Weltsicht verpflichteten sozialen Akteure wird aktiv gefördert. Die Beteiligung
am Auf- und Ausbau von Plattformen, auf denen der Dialog der Akteure
stattfinden kann, ist dabei Teil des methodologischen Vorgehens.
Transdisziplinäre Wissenschaft versteht sich als Teil eines gesellschaftlichen
Lernprozesses. Die Entscheidung darüber, wie und in welchem Ausmass

wissenschaftliche Ergebnisse in den Entwicklungsprozess einfliessen, bleibt
nicht der Wissenschaft selbst vorbehalten. Sie wird als Ergebnis eines
gesellschaftlichen Lern- und Aushandlungsprozesses verstanden, welche die Plurali-

tät der Weltsichten und ethischen Grundausrichtungen berücksichtigt.

Trotz der unbestreitbaren Vorteile des transdisziplinären Vorgehens, zeigte der Dialog
mit don Facundino, dass der von ihm ins Spiel gebrachte Zusammenhang von Ritual und

Naturprozessen mit einem konventionellen wissenschaftlichen Zugang nicht richtig zu
fassen ist. Bei der Beantwortung der von ihm geäusserten Frage über die Art der
Wirksamkeit der Rituale bleibt er aus wissenschaftlicher Sicht «alleine gelassen». Damit diese

zentralen Fragestellungen seitens eines wissenschaftlich orientierten Programms

aufgenommen werden können, ist die Berücksichtigung der erkenntnistheoretischen
Dimension des Dialogs der Wissenssysteme unerlässlich.

Die wichtigsten erkenntnistheoretischen Merkmale der andinen Weltanschauung sind

in der Figur 1 dargestellt. Die Elemente der Alltagswelt der Aymara-Indios gliedern sich

grundsätzlich in die Bereiche des sozialen, geistigen und naturhaft-materiellen Lebens

(San Martin 1997).

Die andine Weltsicht stellt keine grundsätzliche Limitation für einen Dialog mit der
wissenschaftlichen Weltsicht dar. Das Alltagsleben kann im Sinne der Untergliederung als

Ökologie, Ökonomie, Soziologie, Pädagogik etc. angesprochen werden. Der Unterschied



164 Teil 3 Die indigene Sicht: Mythen und Lebensalltag |

zur wissenschaftlichen Sicht bezieht sich auf das grundlegende Deutungsmuster der
«Realität»: Soll ein natürliches, ökonomisches oder soziales Phänomen aus der andinen
Weltsicht verstanden werden, muss es als Ergebnis der Interaktion der sozialen,
natürlichmateriellen und geistigen Lebensbereiche untersucht werden.

Die praktischen und theoretischen Konsequenzen die sich aus einer solchen Sicht

ergeben, können anhand der unterschiedlichen Deutungsmuster des Auftretens von Hagel
besonders gut veranschaulicht werden (siehe Tabelle 1).

Kosmos

Geistiges
Leben

(Pachakamak)

Soziales'"

"\Leben
(Paebanka-

mach'àqa),

Materielles
Lebe

(Pacham

Natur

Geistiges Leben

Konzept des Lebens

Normen N

Ethik-MoralSoziales
Leben

Soziale Institutionen
Weisheit

Kulturelle A
Identität // Mate-\/ rielles Leben\

/ Produktion

/ (Land- Viehwirtschaft,

/ Kunsthandwerk, Erwerb) >

Reproduktion

(Energie, Bio- & Geodiversität)

Ökosysteme

(Leben- und Produktionszonen)

Geschichte

Verwandt- \
schaftsbe- \

\ Ziehungen ^

\ (intra-inter-

familiär)

Legenden

Erziehung
Formal &
Informell

Religiosität

Markt

Subsistenz,

Reziprozität

Bräuche

Gemeinschafts-

Organisation
Ämter Beziehung zwischen Akteurkategorien

(Stadt-Land, Projekt-Gemeinschaft etc.)

Musik

itionell & 'modern'
Mensch-Natur-

Beziehung

Wesen der

'Geistigen Gesellschaft'
Gemeinschaftliche

Gesetze & Rechte

Andine Weltanschauung:
Grundlagen und

Lebensalltag

Figur 1: Erkenntnistheoretische Grundlagen und Lebensalltag der andinen Weltanschauung
(nach San Martin 1997)



I Mythos, Lebensalltag und Wissenschaft im Berggebiet 165

Wissenschaftliche Weltsicht Andine Weltsicht

Erklärungsansatz: Hagel bildet sich in bis

zu 10 km Höhe hinaufreichenden Kumu-
lonimbus-Wolken mit kräftigen Auf- und
Abwinden. Eis- und Schneekristalle werden
wiederholt zwischen den tieferen und höheren
Schichten hin und her bewegt und stossen
dabei mit unterkühlten Wassertropfen
zusammen und lagern diese an. Ein Hagelkorn
von 3 cm Durchmesser erreicht die Erdoberfläche

mit 100 km/h und kann grosse
Schäden anrichten...

Hagel tritt selten flächendeckend auf, er ist
ein typisch lokales Ereignis. Voraussagen
sind mit grossen Unsicherheiten behaftet.

Erklärungsansatz: «Die Mutter Erde

produziert nach Art des Verhaltens des
Menschen ihr gegenüber. Wenn wir sie gut
behandeln, gibt es gute Erträge und Schutz
für alle. Wenn wir sie schlecht behandeln,
gibt es deswegen Naturkatastrophen.
Darunter leidet die Produktion oder fällt
gar ganz aus...»

«Wenn an einem Ort gewaltsam Blut
vergossen wird, gibt es Hagel... Mit Ritualen
müssen wir zusammen mit den Verursachern
versuchen, die Pachamama wieder zu
beruhigen...».

Tabelle 1: Andine und wissenschaftliche Sicht von Hagel (nach Berc van den 1990; Malberg 2002)

Die naturwissenschaftliche Sicht behandelt vor allem das WIE der Entstehung und des

Ablaufs des Hagelphänomens. Zu den Gründen des Auftretens von Hagel an einem
bestimmten Ort und Zeitpunkt, kann aus der Logik der Naturwissenschaft heraus - ausser
dem Verweis auf die Zufälligkeit - keine weiterführende Antwort gegeben werden. Der
Schutz vor Hagel wird in dieser Perspektive als Schutz des Menschen vor den Prozessen

der Natur verstanden.

Aus andiner Sicht steht nicht der Prozess der Entstehung, sondern das WARUM oder
die Gründe für das Auftreten von Hagel im Vordergrund. Diese werden mit den ethischen

Verfehlungen der Menschen im Umgang miteinander und mit der Natur in Verbindung
gebracht. Die Suche nach Schutz vor Hagelschlag wird deshalb als eine ethische
Herausforderung im Sinne einer ganzheitlichen Mensch-Naturbeziehung verstanden. Auf die

Frage, wie das Blutvergiessen auf die klimatischen Abläufe Einfluss nehmen kann, sind aus

andiner Sicht keine expliziten Erklärungen erhältlich. Die vorherrschende Antwort, die

auch für die meisten Bauern nicht mehr befriedigend ist, lautet: «Das können wir nicht so

genau sagen; es war seit jeher so; das ist halt einfach so!»

Vom Dialog der Wissenssysteme zur interkulturellen Zusammenarbeit

Ein Vergleich des andinen und wissenschaftlichen Weltbildes lässt somit das heuristische
Potenzial des Dialoges zwischen Wissenssystemen zum Vorschein kommen. Während sich

für die konventionelle wissenschaftliche Sicht die Frage nach der Gültigkeit der Verneinung
der geistigen Dimension der Wirklichkeit stellt, steht für die andine Weltanschauung die

Frage nach dem wie des Zusammenhangs von Geist, Materie und Gesellschaft im

Vordergrund. Auf dieser Grundlage lassen sich gemeinsame Fragestellungen identifizieren,
welche die Weiterentwicklung und Vertiefung von beiden Sichtweisen implizieren. Diese

ermöglichen die Überwindung des blossen Dialoges zwischen Wissenssystemen in Richtung
einer interkulturellen Zusammenarbeit.



166 Teil 3 Die indigene Sicht: Mythen und Lebensalltag |

Die Geosophie als Beispiel der Erweiterung der Wissenschaften

Die bisherigen Ausführungen zeigen, dass ein Dialog der Wissenssysteme an eine

Erweiterung der konventionellen wissenschaftlichen Zugänge geknüpft ist und insbesondere
die erkenntnistheoretische Ebene betrifft. Eine doppelte Integration von Sozial- und

Naturwissenschaft einerseits, und dieser mit den Geisteswissenschaften anderseits, wird
somit zur grundlegenden Herausforderung an die Wissenschaft. Damit stellt sich die

Frage, ob es innerhalb der Wissenschaften Ansätze gibt, die es erlauben, diese wichtige
Voraussetzung für die interkulturelle Zusammenarbeit zu erfüllen.

Aus der Geographie bietet sich hierzu die Geosophie an, die sich in ihrer heutigen
Form vor allem mit den geographischen Kenntnissen verschiedener sozialer Gruppen
befasst. Das ursprüngliche Konzept geht auf die naturphilosophischen Arbeiten des Arztes
und Naturwissenschafters Lorenz Oken (1779-1851) zurück. Die Geosophie stellte eine

wichtige Grundlage der romantisch-idealistischen Erdwissenschaften dar, bei der es letztlich

um die Klärung des Verhältnisses von Geist und Materie ging (Fritscher 1999, S. 65).
Auch wenn die damals diskutierten Sachverhalte aus heutiger Sicht als überholt gelten,
kann der ganzheitliche Ansatz doch auch für die heutige Zeit wichtige Impulse für die

Erneuerung der Wissenschaften liefern.

Davon zeugt eine aktualisierte Form des geosophischen Ansatzes, die von Friedrich
Brand (1978) vorgelegt wurde. Ausgehend von den - damals wie heute - aktuellen
Bedrohungen (Nuklearkriege, starkes globales Gefälle zwischen Norden und Süden,
Umweltbelastung und Ressourcenverknappung) und der Vermittlerrolle der Geographie
zwischen Natur- und Geisteswissenschaften, wurde der geosophische Ansatz auf eine

neue Grundlage gestellt. Es wurde eine geosophisch orientierte Wissenschaft formuliert

Foto 2: Wie kann die partizipative Feldforschung als Teil eines transdisziplinären Prozesses zur
interkulturellen Kooperation erweitert werden? (AGRUCO, 1992)



I Mythos. Lebensalltag und Wissenschaft im Berggebiet 167

«die sich bemüht um eine Erziehung des Menschen, die Rationalität und Humanität
miteinander verbindet» (Brand 1978, S. 57). Über die Integration von Beiträgen von Herder,
Humboldt und Theilhard de Chardin zum Verhältnis von Erde, Mensch und Kosmos wird
eine Erweiterung der geographischen Wissenschaften vorgeschlagen. Es wird aufzeigt,
wie die durch den Rationalismus des 18. Jahrhunderts verursachten und teils heute noch
wirksamen Grenzziehungen zwischen dem Organisch-Anorganischen einerseits, und der

organischen Natur und dem Geist andererseits, überwunden werden können.

Auch unter Berücksichtigung der gegenwärtigen wissenschaftstheoretischen Diskussionen

in den Naturwissenschaften, kann der geosophische Ansatz weiter aktualisiert
werden. Im Vordergrund steht dabei die Überwindung der dualistischen Sichtweise von
Geist und Materie oder von Innen- und Umwelt. Seit der Anerkennung der wichtigsten -
philosophisch und nicht empirisch begründeten - Postulate von Kants «Kritik der reinen
Vernunft» als erkenntnistheoretische Grundlage der modernen Wissenschaften, wird dem

menschlichen Bewusstsein die Möglichkeit des Erkennens der «wahren Natur» der Aus-
senwelt aus grundsätzlichen Überlegungen heraus abgesprochen. Dabei handelt es sich

jedoch keineswegs um die einzig mögliche Erkenntnistheorie, sondern sie stellt lediglich
diejenige dar, welche dem bisherigen Verständnis von «Fortschritt» am besten entspricht
und deshalb über eine entsprechend hohe Akzeptanz verfügt.

Hans Peter Dürr, langjähriger Direktor des Werner Heisenberg Instituts am Max Plank

Institut für Physik und Astrophysik und Träger des alternativen Nobelpreises von 1987

zeigt, dass die gängigen dualistischen Ansichten über Geist und Materie aus der Sicht der

neueren Physik nicht mehr haltbar sind: «Wenn wir die Materie immer weiter auseinander
nehmen, bleibt am Ende nichts mehr übrig, was uns an Materie erinnert. Am Schluss ist
kein Stoff mehr, nur noch Form, Gestalt, Symmetrie, Beziehung. Materie ist nicht aus
Materie zusammengesetzt! Am Grund bleibt nur etwas, was mehr dem Geistigen
ähnelt - ganzheitlich, offen, lebendig: Potenzialität... In dieser Potenzialität gibt es keine

eindeutige Ursache-Wirkungs-Beziehung mehr. Die Zukunft ist im wesentlichen offen»

(Dürr 2002, S. 49).

Das Beispiel zeigt stellvertretend, dass sich auch innerhalb der Naturwissenschaft
erkenntnistheoretische Erneuerungen finden lassen, welche den bisher gültigen Dualismus

von Geist und Materie radikal in Frage stellen. Werden diese Erkenntnisse in die geosophische

Perspektive gesetzt, ergibt sich die Möglichkeit, die neuen erkenntnistheoretischen
Einsichten mit den heutigen globalen Umweltproblemen in Beziehung zu setzen und sie

somit auch für die Fragen einer nachhaltigen Nutzung natürlicher Ressourcen oder der

nachhaltigen Entwicklung nutzbar zu machen.

Wird Materie im Sinne Dürrs als «materialisierter Geist» verstanden scheint es aus

grundsätzlichen Überlegungen heraus nicht mehr unmöglich, dass Zusammenhänge zwischen

dem Praktizieren eines Rituals - im Sinne einer geistigen Aktion - und den natürlichen
oder sozialen Prozessen gefunden werden können. Wie und unter welchen Bedingungen
das geschieht, wären dann Fragestellungen, die im Rahmen einer interkulturellen Zusammenarbeit

von geosophischer Wissenschaft und indigenen Wissenssystemen bearbeitet werden
könnten. Eine Erklärung die sich ausschliesslich auf eine Kette von Ursache und Wirkung
beruft, ist dabei nur noch als eine Möglichkeit unter anderen zu betrachten.



168 Teil 3 Die indigene Sicht: Mythen und Lebensalltag |

Die gesellschaftliche Relevanz der Kooperation zwischen Wissenssystemen zeigt sich,

wenn Wissenschaftszweige berücksichtigt werden, die bereits auf eine längere Tradition
der interkulturellen Zusammenarbeit zurückblicken können. In der «modernen» Medizin
führte die Nachfrage der Bevölkerung - beispielsweise in der Schweiz - dazu, dass seit

1999 die «wissenschaftlichen» Heilmethoden durch entsprechende Verfahren aus vier
nicht-materialistischen Wissenssystemen ergänzt werden können. Dies bezieht sich

sowohl auf die Abgeltung dieser Leistungen durch die obligatorische Grundversicherung als

auch auf die systematische Integration der Komplementärmedizin in Lehre und

Forschung, wie sie beispielsweise an der Universität Bern im Rahmen der «Kollegialen
Instanz für Komplementärmedizin» (KIKOM) erfolgreich praktiziert wird.

Die Zusammenarbeit zwischen verschiedenen Wissenssystemen legte auch den

Grundstein für die Entwicklung des Biologischen Landbaus. Seine Konzepte gehen zurück
auf den biologisch-dynamischen Landbau, derauf einer 1924 abgehaltenen Vortragsreihe
Rudolf Steiners, dem Gründer der Anthroposophie, basiert. Aus der transdisziplinären
Zusammenarbeit von Bauern, Agronomie, Biologie und Ökologie entstanden die
verschiedenen Formen des «biologischen» oder «ökologischen Landbaus» die heute weltweit

zu den nachhaltigsten Landnutzungssystemen gezählt werden.

Eine solchermassen erweiterte Wissenschaft kann den von den meisten indigenen
Völkern gesuchten Kontakt mit der wissenschaftlichen Weltsicht sinnvoll in die - aus

eigenem Bedürfnis entstandene - Frage nach dem Realitätscharakter der geistigen
Dimension ihres Lebensalltags einordnen. Ein geosophischer Ansatz verbessert die

Möglichkeiten einer Reintegration der wissenschaftlichen Fachkräfte in den Kontext ihrer

eigenen Gemeinschaften. Sie können sich so von der oft ungewollten Rolle als Akteure
einer zunehmenden Schwächung traditioneller Lebens- und Produktionsformen befreien
und zu wichtigen Verbindungsstellen zwischen dem wissenschaftlichen und indigenen
Wissenssystem werden.

Ausgehend von einer geosophischen Position zeichnen sich Möglichkeiten für einen
erweiterten Ansatz ab. Unter Berücksichtigung von grundlegenden Fortschritten in Natur-,
Sozial- und Geisteswissenschaften stellt dieser vorerst eine Plattform für den Dialog mit
indigenen oder anderen lokalen Wissenssystemen dar. In einem zweiten Schritt kann er
zu einer interkulturellen Zusammenarbeit führen, in deren Zentrum die Erneuerung der

Mensch-Naturbeziehung steht und so zur Neuausrichtung der Prinzipien einer nachhaltigen
Entwicklung beitragen. In ihrer angewandten Form könnte der Ansatz die Grundlage für
eine «komplementäre Ressourcennutzung» bilden, die - auf der Basis des Dialoges der

Wissenssysteme und der interkulturellen Zusammenarbeit-für alle Beteiligten akzeptable
philosophische Gesichtspunkte mit sozialen und natürlichen Prozessen verbindet.

In beiden Schritten kommt den Mythen und Riten eine besondere Rolle als Quelle von
lokalen und indigenen Deutungsmustern zu, wodurch sie eine grundlegende Bedeutung
für den Dialog zwischen den Wissenssystemen und die interkulturelle Zusammenarbeit
erlangen. In diesem Rahmen bekommt die Vertiefung des Verständnisses von Mythen und

Lebensalltag, die durch die in diesem Teil der vorliegenden Publikation versammelten

Beiträge ermöglicht wird, eine Bedeutung, die auch die Erweiterung der
wissenschaftlichen Grundlagen betrifft, auf denen sie entstanden sind.



I Mythos, Lebensalltag und Wissenschaft im Berggebiet 169

Literatur

Abt, T. 1988: Fortschritt ohne Seelenverlust. Hallwag, Bern.

Arze, A. und Long, N. 2000: Anthropology, Development and Modernities. Exploring discourses,
counter-tendencies and violence. Routledge.

Berg van den, H. 1990: La tierra no da asi nomas. Los ritos agricolas en la religion de los

aymaras-cristianos. Hisbol - UCB/ISET, La Paz, Bolivia.

Bozonnet, J.-P. 1992: Des Monts et des Mythes - L»imaginaire social de la montagne. Presses

Universitaires de Grenoble.

Brand, F. 1978: Geosophische Aspekte und Perspektiven zum Thema Mensch - Erde - Kosmos.
Westfälische Geographische Studien 35, 57-82.

Dürr, H. P. 2002: Für eine zivile Gesellschaft. Deutscher Taschenbuch Verlag.

Fritscher, B. 1999: Bemerkungen zu einer historischen Epistemologie der romantisch-idealistischen
Erdwissenschaft am Beispiel der "Geosophie" Lorenz Oken. Zeitschrift für geologische Wissenschaften
27, 61-69.

Giddens, A. 1995: Die Konstitution der Gesellschaft. Grundzüge einer Theorie der Strukturierung. Campus
Verlag, Frankfurt/New York.

Högger, R. 1993: Wasserschlange und Sonnenvogel - die andere Seite der Entwicklungshilfe. Waldgut,
Frauenfeld.

Hurni, H. und Wiesmann, U. 2001: Transdisziplinäre Forschung im Entwicklungskontext: Leerformel oder
Notwendigkeit? In: Schweizerische Akademie für Geistes- und Sozialwissenschaften (Hrsg.):
Forschungspartnerschaft mit Entwicklungsländern - Eine Herausforderung für die Geistes- und
Sozialwissenschaften, Bern.

Malberg, H. 2002: Meteorologie und Klimatologie. Eine Einführung. Springer.

Maunowski, B. 1973: Magie, Wissenschaft und Religion und andere Schriften. Humboldt Verlag, Wien,
Stuttgart.

Renner, E. 1991: Goldener Ring über Uri. Ammann Verlag, Zürich.

Rist, S. (1999): Collecciön de 13 historias de vida del Ayllu Majasaya Mujlli de la Provincia Tapacari,
Departamento de Cochabamba en Bolivia, Cochabamba.

Rist, S. 2001: Wenn wir guten Herzens sind, dann gibt's auch Produktion. Entwicklungsverständnis und
Lebensgeschichten bolivianischer Aymarabauern: Wege bei der Erneuerung traditioneller Lebens- und
Produktionsformen und deren Bedeutung für eine Nachhaltige Entwicklung. Margraf Verlag, Weikersheim.

San Martin, J. 1997: En la büsqueda del enfoque para el desarrollo rural autosostenible - Uk'amäpi. Asi
nomâs es pues. AGRUCO - UMSS - CSUDE / IC, Cochabamba, Bolivia.

Upawansa, G. K. und Wagachchi, R. 1999: Activating all powers in Sri Lanka agriculture. In: Food for
Thought - Ancient Visions and New Experiments of Rural People - COMPAS (Hiemstra, B. H. a. W.
ed.). Zed Books.

Wiesmann, U. 1998: Sustainable Regional Development in Rural Africa: Conceptual Framework and Case
Studies from Kenya, Bern.

Ziche, J. und Rist, S. 2001: «Die seelisch-geistige Innenseite von Entwicklung.» Land-Berichte -
Halbjahresschrift über ländliche Regionen IV(2): 122-132.

Adresse der Autoren

Dr. Stephan Rist, Prof. Dr. Urs Wiesmann, Centre for Development and Environment (CDE),
Geographisches Institut der Universität Bern, Steigerhubelstrasse 3, CH-3008 Bern




	Mythos, Lebensalltag und Wissenschaft im Berggebiet : eine Einführung

