Zeitschrift: Jahrbuch der Geographischen Gesellschaft Bern
Herausgeber: Geographische Gesellschaft Bern

Band: 61 (2003)

Artikel: "Alpenkultur” : ein zentrales politisches Thema im Rahmen der
Alpenkonvention

Autor: Batzing, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960329

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I 255

«Alpenkultur» — ein zentrales
politisches Thema im Rahmen der
Alpenkonvention

WERNER BATZING

Einleitung

Obwohl das Thema «Bevdlkerung und Kultur» in der Alpenkonvention von Anfang an an
prominenter Stelle erwahnt wird (in der «Resolution von Berchtesgaden» 1989 als erstes
von zwolf Schwerpunktthemen in der «Rahmenkonvention» von 1991), gibt es ein
solches Protokoll bis heute nicht. Allerdings richtete der Standige Ausschuss der Alpen-
konvention im September 2001 eine Arbeitsgruppe ein, die Materialien zu dieser
Thematik zusammentragen und prifen solle, ob ein solches Protokoll sinnvoll ist oder
nicht. Allein an dieser Vorgehensweise zeigt sich deutlich, dass es sich um eine heikle und
umstrittene Thematik handelt, fir die es derzeit keine klaren politischen Antworten gibt.
Weil sich die Probleme im Themenfeld «Bevélkerung und Kultur» unmittelbar auf die
alpine Umwelt auswirken und daher fiir eine Umweltpolitik im Sinne einer nachhaltigen
Entwicklung sehr relevant sind, erteilte das Umweltbundesamt in Berlin dem Autor dieses
Beitrags den Auftrag, dieses Thema wissenschaftlich zu untersuchen und daraus Vor-
schlage und Empfehlungen fiir eine mogliche politische Umsetzung zu erarbeiten, die die
Diskussion im Kontext der Alpenkonvention bereichern kénnte.

Weil die Ergebnisse dieser Analyse sehr relevant sind, werden sie anschliessend auszugs-
weise vorgestellt. Der gesamte Text wurde unter dem Titel «Okologische und Sozioko-
nomische Anforderungen an das Schwerpunktthema der Alpenkonvention ‘Bevélkerung
und Kultur'» vom Umweltbundesamt Berlin in seiner Reihe «Texte» verdffentlicht. Eine
Kurzfassung wurde als Broschiire in deutscher, franzdsischer, italienischer und slowenischer
Sprache verdffentlicht (www.umweltbundesamt.de).

Nachhaltige Alpenentwicklung und Kultur

Die Analyse der Dokumente der Alpenkonvention zeigte sehr eindeutig, dass das
Themenfeld «Bevolkerung» eines moglichen Protokolls «Bevélkerung und Kultur» relativ
klar umschrieben wird, dass dagegen aber bei «Kultur» sehr grosse Unklarheiten und
Unsicherheiten vorherrschen. Eine Expertenbefragung in allen sieben Staaten mit Alpenanteil
vertiefte diesen ersten Eindruck sehr nachhaltig: Es gibt wohl kaum einen Bereich innerhalb
der Alpenkonvention, der so unklar und so umstritten ist, wie «Kultur» bzw. «Alpenkultur».



256 Teil 4 Autonomie und Fremdbestimmung: Geopolitik und lokale Agenden |

Auch der Ruckgriff auf die allgemeine Nachhaltigkeitsdiskussion und hier v.a. auf
existierende Indikatorsysteme brachte keine Klarung: Zwar wird auf der allgemeinen Ebene
immer wieder das sog. «Nachhaltigkeitsdreieck» Umwelt-Wirtschaft-Gesellschaft in seiner
Gleichwertigkeit beschworen, aber der Bereich «Gesellschaft» bzw. «Kultur» — schon die
Bezeichnungen dafur differieren sehr stark — bleibt fast immer merkwiirdig blass und unbe-
stimmt oder er wird auf einen kleinen thematischen Ausschnitt reduziert. Auch hier ist letzt-
lich die gleiche konzeptionelle Unsicherheit wie bei der Alpenkonvention festzustellen.

Dabei liegt es auf der Hand, dass die «Kultur» die nachhaltige Entwicklung sehr fun-
damental normativ bestimmt, wie es am Beispiel der Alpen besonders anschaulich wird.
Schon in der scheinbar banalen Frage, wer definiert, was «Alpenkultur» sei, sind zentrale
politische Machtfragen enthalten:

1. Definieren ausseralpine Politiker/Lobbykreise, was Alpenkultur sei?
Dann kénnte die Gefahr bestehen, dass die Alpen als «Ergdnzungsraum» fur
Europa gesehen werden und dass die Alpenkultur auf «Folklore» reduziert wird.

2. Definieren Lokal- und Regionalpolitiker im Alpenraum, was Alpenkultur sei?
Dann konnte die Gefahr bestehen, dass Alpenkultur fir ihre Zwecke instrumen-
talisiert wird, z.B. zum Erhalt politischer Machtstrukturen, zur Ausgrenzung von
Minderheiten u.4.

3. Definieren Wirtschaftsvertreter, was Alpenkultur sei?
Dann kénnte die Gefahr bestehen, dass Alpenkultur nur noch auf ihre Funktion als
weicher Standortfaktor der Wirtschaft reduziert wird.

Diese Liste liesse sich beliebig erweitern, aber festzuhalten bleibt: Eine neutrale, ob-
jektive Definition von «Alpenkultur» gibt es nicht — sie ist ist immer interessengeleitet und
wenigstens indirekt parteiisch, weil dem Ergebnis grosse politische Bedeutung zukommt.

Um diese so schwierige Diskussion besser zu verstehen, wurden in dem genannten
Auftrag zahlreiche Aspekte dieser Thematik analysiert. An dieser Stelle sollen jetzt daraus
zwei Schlusselthemen prasentiert werden, ndmlich die Frage, wie «Kultur» und wie
«Alpenkultur» angemessen verstanden werden kénnten. Aufgabe und Ziel dieser Uber-
legungen ist es aber nicht, einfach eine neue Definition an die Stelle einer alten zu setzen,
sondern die normativen Implikationen dieser beiden Fragen offen zu legen und so die
notwendige Diskussion um diese Grundsatzfragen zu versachlichen und zu bereichern.

Wie kann man «Kultur» verstehen

In der traditionellen europdischen Kulturdiskussion wurde lange Zeit praktisch tberall
zwischen «Hochkultur» und «Volkskultur» (dafir existieren in den europdischen Sprachen
jeweils sehr unterschiedliche Begriffe) unterschieden, aber diese normative Unterscheidung
gilt heute als Gberholt (Junc 1999). Trotzdem bleibt die Frage bestehen, wie weit Kultur
jetzt gefasst werden darf. Gehdren Schlagermusik, Sport (siehe dazu: «Ansatze zu einer
Kulturdebatte im Skisport»: req 2001) und Disco- und Kneipenkultur dazu, wird also der
gesamte Alltag zur Kultur?



| «Alpenkultur» — ein zentrales politisches Thema im Rahmen der Alpenkonvention 257

Die Beantwortung dieser Frage kann aber nicht wertneutral gegeben werden, sondern
sie ist abhdngig von dem Kontext, aus dem heraus diese Frage tberhaupt erst gestellt
wird. Dieser Kontext ist die Gestaltung der nachhaltigen Entwicklung durch die
Bevélkerung des Alpenraumes, vor allem im Zusammenhang mit der Erhéhung der Lebens-
qualitat, der Starkung der regionalen Identitat und der Ausbildung von Verantwortung fiir
die zuktinftige Alpenentwicklung. In diesem Kontext ist es zwingend notwendig, einen in-
tegrativen oder «erweiterten Kulturbegriff» zu verwenden, weil die nachhaltige Aus-
gestaltung von Wirtschaft, Gesellschaft und Alltagsleben alle Lebensbereiche im
Alpenraum ohne Ausnahme betrifft. Wirde man den Kulturbegriff zu eng fassen (nur
Hoch- und Volkskultur), bestiinde die Gefahr, dass relevante Aspekte der Nachhaltigkeit
ausgeklammert wiirden und dann gdbe es Disproportionen im Nachhaltigkeitsdreieck, die
zu Umsetzungsliicken flihren missten.

Wenn man also von einem solchen «integrativen» oder «erweiterten Kulturbegriff»
ausgeht, dann ist Kultur wesentlich mehr als Hochkultur plus traditionell verstandene
Volkskultur. Sie kann folgendermassen definiert werden:

«Kultur ist ein historisch konstituierter und konkret sozialisierter Bezugs- und Reflexions-
rahmen, durch den Menschen ihre Umwelt wahrnehmen, gestalten und bewerten»
(KAMMERHOFER-AGGERMANN 2000, S. 64). Oder anders formuliert: «Alle Menschen sind
Mitglieder einer spezifischen Gruppe, der eine bestimmte Lebensweise (Kultur) in
facettenreichen Ausprdgungen mehr oder weniger gemeinsam ist ... lhre jeweiligen Be-
sonderheiten (auch kulturelle Identitat genannt) griinden in historischen, geographischen
und sozialen Rahmenbedingungen. Sie pragen sich aus in Sprache, Religion, Rechts-
normen, Werten, Standards und Symbolen ... Diese symbolischen Ordnungen des ge-
meinschaftlichen Lebens, ..., kdnnen als ihre Kultur bezeichnet werden ... Die symbolische
Ordnung der Kultur bedeutet fiir die handelnden Individuen eine unerldssliche
Orientierung bei der Gestaltung ihres gemeinschaftlichen Lebens. Zur Natur des Menschen
gehort es, sich kulturell zu definieren» (Museum FUR VOLKERKUNDE 2000, S. 96).

Dieser «erweiterte Kulturbegriff> hat sich heute in den empirischen Sozial- und
Kulturwissenschaften weitgehend durchgesetzt und wird hier in zahlreichen
unterschiedlichen Facetten und Gewichtungen verwendet (sieche dazu grundsatzlich
KONERSMANN 1996, JUNG 1999). Er wird darliber hinaus aber seit einiger Zeit auch von In-
ternationalen Organisationen im Rahmen ihrer Kulturpolitik beziehungsweise Kulturfor-
derung verwendet (zur UNESCO siehe KRAMER 1998, zur EU HaID 2001, S. 17), weil die
friiheren, engeren Begriffe nicht mehr sinnvoll sind.

Wenn man Kultur also so weit fasst, dann fallen auch alle Menschen mit ihren
Kulturformen darunter, die immer wieder aus der alpinen Kultur ausgeklammert werden,
ndmlich Auslander, Aussteiger, Alternative, Asylanten, Gastarbeiter, Saisonarbeiter, Zu-
zligler oder allgemein «Fremde». Sie sind ein Teil der Realitdt des heutigen Alpenraums,
der bei der Frage der nachhaltigen Entwicklung beriicksichtigt werden muss
(so fordert es zu Recht die CIPRA 2001, S. 8), denn sonst erwachsen aus den «blinden
Flecken» oder den «verdrdngten Realitditen» gravierende Stérungen flr die nachhaltige
Entwicklung.



258 Teil 4 Autonomie und Fremdbestimmung: Geopolitik und lokale Agenden I

Weiterhin ist gegeniiber allen ethnozentrischen oder rassistischen Positionen («Du bist
nichts, Dein Volk ist alles») zu betonen, dass Kulturen, Kulturgruppen oder Ethnien «nie
homogene Gebilde sind. Die in ihnen lebenden Individuen haben je nach Geschlechts-,
Klassen-, Schichten-, Altersgruppenzugehorigkeit stets besondere Interessen und Motive ...
Es gibt daher auch keine homogenen ethnischen Gemeinschaften, mégen sie auch noch
so klein sein ... Auch innerhalb vermeintlich einheitlicher Ethnien ist so die Heraus-
forderung des Umgangs mit dem Anderen bestdndig gegeben» (Museum FUR VOLKERKUNDE
2000, S. 96). Diese Charakterisierung ist ausgesprochen wichtig, um von vornherein eine
klare Grenze gegeniber allen Versuchen zu errichten, die den Rickgriff auf die alpine
Kultur dazu nutzen wollen, um sich nach aussen beziehungsweise gegen alles Fremde ab-
zuschotten — das Fremde istimmer Bestandteil der eigenen Kultur. Die Rahmenkonvention
fordert daher sehr eindeutig in den Aussagen zum Thema Bevdlkerung und Kultur die
«Forderung des gegenseitigen Verstindnisses und partnerschaftlichen Verhaltens
zwischen alpiner und ausseralpiner Bevdlkerung» (Artikel 2, 2a) und dies muss sich in
einem spezifischen Verstandnis von Kultur — Kulturen sind nie homogen — niederschlagen.

Eine weitere zentral wichtige Dimension stellt ihre Dynamik dar. «Kultur ist ein steter,
lebendiger Prozess von Aneignung, Auseinandersetzung, Wertsetzung, Verknlpfung,
Verbreitung, Kommunikation und Entwicklung. Kultur vollzieht sich .... in Raumen,
Zeiten und Gruppen als wesentliche Strategie der Aneignung von ... Umwelt ... Kultur ist
und war immer Erneuerung und Weiterentwicklung im Dialog mit Neuem, mit Anderem,
mit Uberholtem ... So ist im Idealfall jede kulturelle Entwicklung das Ende einer vorher-
gehenden mit dem Ziel, den zeitgemdssen Bediirfnissen gerecht zu werden» (KAMMER-
HOFER-AGGERMANN 2000, S. 65).

Diese permanente Dynamik der Kultur ist Quelle fiir Kreativitat und fir Innovationen,
was gerade in Hinblick auf die grossen Herausforderungen einer nachhaltigen Entwick-
lung von fundamentaler Bedeutung ist — ohne sie kann die Umsetzung von Nachhaltig-
keit gar nicht gelingen. Zugleich ist die Anerkennung dieser Dynamik ausgesprochen
wichtig, um sich von allen statischen und musealen Kultur-Vorstellungen abzusetzen, die
sehr weitreichende negative Wirkungen ausldsen kdnnen.

Wenn Kultur als dynamische Kultur sich stets wandelt, dann gibt es keinen «Ur-
zustand», der eine besonders «klare», «echte» und «reine» Form der Kultur reprasentiert,
und der deshalb eine Norm darstellt, die man bewahren oder zu der man zurtickkehren
musse. Viele Traditionen und Brauchtumsveranstaltungen in den Alpen aber gehen davon
aus, dass sie «echte» Uberlieferungen in «reiner» Form fortfiihren und nicht verdndern.
Sie gewinnen gerade aus diesem Faktum die besondere Achtung und Wertschdtzung
dieser Tradition.

Untersucht man dies wissenschaftlich, dann stellt man fest, dass diese Position falsch
ist. Die heute als «echt» beziehungsweise «alt» geltenden Traditionen im Alpenraum
wurden zum grdsseren Teil im 19. und 20. Jahrhundert (in der Schweiz Beginn mit den
Unspunnen-Festen) neu geschaffen, zum kleineren Teil wurden historische Traditionen -
das sogenannte «spontane und ungeordnete Treiben» — in dieser Zeit neu gestaltet, neu
geregelt und teilweise als «Schaubréuche» neu inszeniert. Exemplarische Einzelbeispiele
daftr sind die Verdnderungen beim Perchtenlauf in Salzburg (KAMMERHOFER-AGGERMANN



| «Alpenkultur» - ein zentrales politisches Thema im Rahmen der Alpenkonvention 259

2001) und beim Funken- und Holepfannsonntag in den westlichen Ostalpen (JOHLER
2000), die Neuinszenierung einer vereinheitlichten Gebirgskultur bayerischer Pragung im
alemannischen Raum Vorarlbergs durch die Sektion Tibingen des Alpenvereins (SCHARFE
1984) oder die Neuerfindung der in Bayern weit verbreiteten Marterln als «fingierte
Volkskultur» (ScHrRaNK 1999). Zahlreiche weitere Beispiele liessen sich anflihren, allerdings
fehlt dazu bislang noch eine alpenweite Ubersichtsdarstellung; am ehesten erfillt der
materialreiche Aufsatz des Zuricher Volkskundlers Arnold Niederer «Die alpine Alltags-
kultur zwischen Routine und der Adoption von Neuerungen» (1979) diesen Anspruch
(Abdruck in: NIEDERER 1993).

Auf dem Hintergrund der fundamentalen materiellen und immateriellen Umgestaltung
des Alpenraums durch die Auswirkungen der Industrialisierung entstand in der zweiten
Halfte des 19. Jahrhunderts — quasi als Opposition gegen den industriellen Wandel — die
Bewegung des Naturschutzes und des Heimatschutzes, die ideologisch eng miteinander
verflochten waren. Daraus entwickelte sich in vielen Alpenregionen (vor allem im
deutschsprachigen Raum) eine organisierte Traditions- und Brauchtumspflege. ULRIKE
KAMMERHOFER-AGGERMANN beschreibt die Entwicklung im Land Salzburg mit folgenden
Worten (2001, S. 7): «Mit 1842 wurde die neue Salzburger Identitdt auf die Sdulen
,Tourismus und Mozart' gestellt. Die Bewahrung der Salzburger Altstadt, der Landschaft
und der Volkskultur wurde erstmalig beschlossen. 1911 wurde im Zusammenhang mit der
Heimatschutzbewegung — die Denkmalschutz, Brauchtumspflege und neomerkantile For-
derung der Kleingewerbe zum Ziel hatte — ein Landesausschuss ,betreffend Forderung
und Hebung der Salzburger Eigenart in Tracht, Sitten und Gebrduchen' gegriindet.»

Damit wird die lebendige Dynamik der Kultur unterbrochen und in eine feste,
unwandelbare Form gegossen, indem die «urspriingliche», «authentische» oder «echte»
“Form gesucht und dann normativ festgelegt wird. Da dabei in der Regel Wissenschaftler,
Politiker, Journalisten und Beamte fiihrend beteiligt sind, werden die urspriinglichen
Akteure in den Hintergrund gedrdangt und zu blossen Ausfilhrenden degradiert. Reinhard
Johler spricht deshalb zu Recht davon, dass die Fahigkeit des Wissenschaftlers, kulturellen
Handlungen einen Sinngehalt zu verleihen, eine «Quelle der Macht» darstellt (JOHLER
2000, S. 17). Auf diese Weise wird eine lebendige Alltagskultur in eine starre, museale
Brauchtumstradition umgewandelt, die exogen geleitet ist. Und da viele offentliche
Leistungen (in erster Linie finanzielle Unterstiitzung) und Anerkennungen (Medien-
reprdsentanz) untrennbar mit diesen Formen verbunden sind, setzen sie sich in der
Alltagsrealitat relativ bald durch und werden dominant (KRaMer 2000).

Diese spezifische Form der Brauchtumspflege ist auch heute noch in zahlreichen
Alpenregionen in unterschiedlichster Ausgestaltung anzutreffen und die Moglichkeit be-
steht, dass gerade ihre museale Form die lebendige Weiterentwicklung der Alltagskultur
behindert, was sich fir die Umsetzung der Nachhaltigkeit nachteilig auswirken kénnte.

Die noch grossere Gefahr besteht jedoch darin, dass diese spezifische Form der
Brauchtumspflege, die sich im Zeitalter der Industriegesellschaft herausgebildet hat, heute
im Kontext der Diskussion um ein Protokoll «Bevélkerung und Kultur» ganz spontan als
die einzig vorstellbare und denkbare Form von Kultur angesehen wird. Am Beginn der Be-
schaftigung mit der Kultur im Alpenraum steht dann eine Bestandsaufnahme, die das



260 Teil 4 Autonomie und Fremdbestimmung: Geopolitik und lokale Agenden |

«Echte» und «Authentische» erfasst und das «Unechte» und «Falsche» aussondert und
dieser Positivkatalog dient dann als Grundlage spéterer Massnahmen und Férderungen.
Diese Leitidee steckte urspriinglich hinter dem Pro-Vita-Alpina-Entwurf fir ein Protokoll
«Bevélkerung und Kultur», sie ist implizit im Entwurf der Angelini-Stiftung (Forderung
nach einem Alpen-Observatorium, das positive Falle kultureller Entwicklung erfassen
solle) enthalten, wird véllig selbstverstdndlich im EU-Interreg-IlI-B-Programm fiir den
Alpenraum vertreten («Der Schutz und die Verbesserung des kulturellen Erbes erfordert
zuallererst die Katalogisierung zur Erstellung einer gemeinsamen Datenbank», zitiert nach
HaIp 2001, S. 17) und sie stellt in unserer heutigen postmodernen Gesellschaft eine Stan-
dard-Denkfigur dar, wenn es darum geht, eine regionale Kultur gegen die Uberfremdung
durch die Globalisierung zu verteidigen. Aber die UNESCO formuliert in ihrem «Aktions-
plan Kulturpolitik flr Entwicklung» zu Recht: «Die Verteidigung lokaler und regionaler
Kulturen, die von Kulturen mit einem globalen Einflussbereich bedroht sind, darf nicht
dazu fihren, dass die betroffenen Kulturen zu historischen Relikten ohne eigene Entwick-
lungsdynamik werden» (UNESCO 1998, S. 13).

In diesem Punkt liegt m.E. derzeit das zentralste Problem im Umgang mit alpiner
Kultur, und hier liegt auch m.E. die Ursache fiir erhebliche Unklarheiten und Unsicher-
heiten. Es scheint auf den ersten Blick paradox zu sein, dass sich Brauchtum und Tradition
verdndern mussen, damit sie lebendig bleiben — in Piemont wird haufig der provokante
Satz gebraucht: «Es gibt keine Zukunft fir die Tradition ohne einen Bruch mit ihr» (Luigi
Dematteis) — weil darunter heute in einer Zeit extremer gesellschaftlicher Dynamik auto-
matisch ihre Entwertung und Auflésung verstanden wird, aber man muss sich bewusst
diesen Schwierigkeiten stellen, weil man andernfalls keine (berzeugende und
umsetzungsgeeignete Konzeption fiir den Bereich «Kultur» innerhalb der Alpenkon-
vention entwickeln kann.

Natdrlich bedeutet eine lebendige Weiterentwicklung der Tradition andererseits auch
nicht ihre beliebige Verdnderung oder die bedingungslose Integration modischer Ele-
mente (z.B. die Ubernahme von «Halloween»-Elementen oder Gruselfilm-Vorlagen beim
Krampuslauf im Land Salzburg durch sogenannte «wilde» Gruppen), sondern es geht
darum, eine lebendige Dynamik von einer vordergriindigen Effekthascherei und einer
blossen Selbstzweck-Dynamik mit beliebigen Verdnderungen abzugrenzen. Diese Unter-
scheidung kann im Einzelfall sehr schwer fallen; sie kann jedoch nicht durch externe
Spezialisten gefallt werden, sondern hdngt von den direkt Beteiligten und Betroffenen ab.

Welche Alternative gibt es nun gegenliber einem positiven Kulturwertekatalog, die
sich andererseits zugleich deutlich gegen eine postmoderne Beliebigkeit abgrenzt?
Dieter Kramer formuliert das pointiert so: «Urspriinglichkeit und Authentizitat sind die
falschen Begriffe — bekennen wir uns zu den lebendigen Gestaltungen!» (KrRamer 2000, S. 5);
«Massstab fiir eine Regionalkultur ist nicht eine konstruierte Reinheit oder Urspriinglich
keit, sondern die Integration in die Lebenswelt und ihr Anteil an der Sicherung einer
Zukunft mit Ricksicht auf die humanen, kulturellen, sozialen, 6konomischen und &ko-
logischen Ressourcen. Dieses Ziel zu setzen erméglicht den souverdnen Umgang mit dem
kulturellen Erbe und die Wahrung der eigenen Wiirde ebenso wie die Wahrnehmung
einer Verpflichtung der Zukunft gegenitber» (KrRamer 2000, S. 11).



| «Alpenkultur» — ein zentrales politisches Thema im Rahmen der Alpenkonvention 261

Ulrike Kammerhofer-Aggermann und Alexander Keul formulieren diese zentrale Auf-
gabe folgendermassen (im Protokoll-Entwurf von Pro Vita Alpina, S. 23): «Daher kann es
nicht Aufgabe der Identitatsforschung sein, konkrete Kataloge von Identifikatoren flr
eine ,Alpenidentitat’ aufzulisten und so die stete Weiterentwicklung spezifischer, eigen-
standiger Leistungen der Kultur in statischen Musteridentitaten zu kanalisieren... Kultur
und damit die Ausbildung kultureller Identitdten ist ein Prozess mit offenem Ausgang, der
insofern der steten Stiitzung und Begleitung bedarf, als er in Gang bleiben muss. Kultur-
indikatoren absolut zu setzen hiesse, diesen Prozess zu unterbrechen, ihn fiir eine gewisse
Zeit stagnieren zu lassen, so lange, bis er abrupt abbricht. Im konkreten Fall hiesse das,
die Bewohner des Alpenraums zu Statisten und Reproduzenten fremdbestimmter Alpen-
klischees werden zu lassen. So erscheint es den Autoren wichtig, Identitatsbildungs-
prozesse, nicht aber konkretisierte Identifikatoren zu fordern».

Diese Uberlegungen, die aus langjihrigen konkreten Auseinandersetzungen mit
kultureller Identitdt im Alpenraum heraus entstanden sind, machen m.E. sehr eindeutig
deutlich, dass ein Protokoll «Bevdlkerung und Kultur» sich auf die Forderung von
«ldentifikationsbildungsprozessen» und nicht auf die Erarbeitung von positiven Kultur-
wertekatalogen konzentrieren misste. Nur so kann man der Situation gerecht werden,
dass Kulturen stets veranderlich, vielgestaltig und mehrdeutig sind.

Was ist «Alpenkultur»?

Zum Forschungsstand: Lange Zeit waren die Forschungen zum Thema «Alpenkultur» da-
durch geprdgt, dass sich fast alle Geistes-, Sozial- und Kulturwissenschaften sowie die Ge-
schichtswissenschaften kaum mit den Alpen beschéftigten — die Alpen waren eben nicht
nur wirtschaftlich, sondern auch wissenschaftlich eine Peripherie (siehe dazu grundsatzlich:
BATzING 2000, S. 86-87). Lediglich die «Volkskunde» (in den Staaten mit Alpenanteil sehr
unterschiedlich  benannt:  Europdische Ethnologie, Anthropologie, Empirische
Kulturwissenschaft u.d.) beschéftigte sich relativ intensiv mit den Alpen, teilweise in enger
Zusammenarbeit mit den Sprachwissenschaften beziehungsweise der Sprachgeographie
(Konzept der «Woérter und Sachen», das in mehrere grosse Atlaswerke mundete). Die
Phase des Nationalsozialismus beziehungsweise des Faschismus in den Alpen, in der die
alpine Kultur fir deren politische Ziele direkt instrumentalisiert wurde, filhrte dann zu einem
grossen Bruch bei diesen Forschungen nach 1945 — wegen der nicht aufgearbeiteten Nahe
zum rassistischen Gedankengut konzentrierten sich die Volkskundler lange Zeit auf unver-
fangliche Themen der Brauchtumsforschung und mieden grundsatzliche Fragen wie die nach
einer einheitlichen Alpenkultur. Lediglich in der Schweiz gab es diesen Bruch nicht, was da-
zuflhrte, dass Schweizer Volkskundler (in erster Linie Richard Weiss und Arnold Niederer)
nach 1945 alpenweit eine flihrende Position einnahmen (BAtzinG 2000, S. 87).

Es ist kein Zufall, dass allein schon die Frage nach einer gemeinsamen Alpenkultur sehr
voraussetzungstrachtig ist und dass sie oft im Kontext bestimmter politischer Ereignisse
Konjunktur hat. Sie wurde im Zeitalter des Faschismus intensiver diskutiert, wo Adolf
Gianther mit seiner umfangreichen Monographie «Die Alpenldndische Gesellschaft»
(GUNTHER 1930, heftige Kritik daran SoLcH 1931, zum Kontext siehe GABERT/ GUICHONNET
1965, S. 59-69) einen rassistisch ausgerichteten Entwurf einer einheitlichen Alpenkultur



262 Teil 4 Autonomie und Fremdbestimmung: Geopolitik und lokale Agenden |

vorlegte. Dagegen betonte der Schweizer Kulturgeograph Emil Egli im Jahr 1939 in
bewusster Entgegensetzung, dass es diese rassische Einheit in der Schweiz nicht gebe,
dass im Gegenteil die rassische Vielfalt am Anfang stehe, die dann aber verandert werde:
«Was auf Schweizer Boden tritt, wird umgeformt», weil «... das Zuwandernde in der
Schweiz sich einer Alpinisierung zu unterziehen hat» (EcLi 1939, S. 43). Wie ungeklart diese
Grundsatzfragen heute noch sind, zeigt sich daran, dass der Schweizer Geschichts-
wissenschaftler Georg Kreis (im Magazin der «Basler Zeitung» vom 21.03.1992) diesen
Aufsatz von Emil Egli zum Anlass nahm, ihm «rassistisches Denken» zu unterstellen, ob-
wohl der gesamte Text gegen diese Ideologie argumentierte (wie auch das ungewdhnliche
Nachwort des Herausgebers der Zeitschrift auf S. 45 indirekt deutlich macht).

Da es offensichtlich ist, dass der Alpenraum von Menschen mit romanischer, germa-
nischer und slawischer Sprache und Kultur besiedelt wurde und dass die seit dem Mittel-
alter entstehenden territorialen Strukturen (von kleinen inneralpinen Grundherrschaften
bis hin zu den Nationalstaaten des 19. Jahrhunderts) mit ihrer je unterschiedlichen Ge-
schichte und Kultur zusatzlich noch weitere kulturelle Unterschiede hervorgebracht
haben, stellt sich die Grundsatzfrage, ob der «alpine Boden», die alpine Natur und Um-
welt so stark und so bedeutend sind, dass sie diese Vielfalt zu einer einheitlichen
Alpenkultur (mit grosser regionaler Vielfalt) umformen konnten.

Foto 1: Die traditionelle Erntedank-Prozession in Dorfgastein (Salzburg/Hohe Tauern) wird auf
traditionelle Weise durchgefiihrt, wobei alle Traditionsvereine in Tracht teilnehmen. Obwoh! diese
Prozession eine grosse touristische Attraktivitdt besitzt, wird sie nicht touristisch vermarktet (sie taucht
nicht im touristischen Veranstaltungskalender auf und Touristen erfahren davon nur zufélligerweise),
und erst recht nicht touristisch inszeniert. Dies ist in einer Tourismusgemeinde keine Selbstverstidndlich-
keit und zeugt vom kulturellen Selbstbewusstsein der Dorfgasteiner. (Bdtzing, 24.09.2000)



| «Alpenkultur» - ein zentrales politisches Thema im Rahmen der Alpenkonvention 263

In der wissenschaftlichen Literatur wird diese Grundsatzfrage heute eher selten auf-
geworfen (GABERT/GUICHONNET 1965, S. 59-69, ZURFLUH 1986, GAMBONI 1987, S. 92-98,
Bergier in: GuicHONNET 1980, 1, S. 245-248, RGA 1989) und in der Regel negativ beant-
wortet: «Es gibt keine gemeinsame alpine Kultur. Trotzdem finden wir im Bereich der
traditionellen Alltagskultur alpenweit verbliiffende Gemeinsamkeiten, wie bestimmte
alpenspezifische Werkzeuge, Arbeitsgdnge, Gemeinschaftsarbeiten, Gemeinsamkeiten in
der Almwirtschaft, reproduktive Arbeiten oder alpenweit verbreitete Sagen. Solche
sekunddren alpinen Gemeinsamkeiten basieren auf bestimmten Anpassungsleistungen
der romanischen, germanischen und slawischen Kulturen an die besonderen Bedingungen
im Alpenraum, die jedoch keineswegs zu einer gemeinsamen alpinen Kultur geftihrt haben
— die Unterschiede sind grosser als die Gemeinsamkeiten (BATzING 1997, S. 145-146).

Diese Fragen um die alpine Kultur spielen in der aktuellen Diskussion um das Protokoll
«Bevdlkerung und Kultur» eine erhebliche Rolle. Der Protokoll-Entwurf der Angelini-
Stiftung beginnt emphatisch mit der Feststellung «Esiste un'identita alpina» und ver-
schiedene Gesprachspartner betonten diese gesamtalpine Identitdt beziehungsweise
Kultur explizit, weil sie der Meinung sind, dass diese die Basis fiir das Protokoll
«Bevélkerung und Kultur» darstelle und dass ein solches Protokoll wenig sinnvoll wére,
wenn es diese gesamtalpine Kultur nicht gdbe.

Die radikale Gegenposition dazu lautet: «Die Alpen gibt es nicht» beziehungsweise
praziser ausgedriickt: Die Alpen gibt es nicht als einen Raum, der durch eine gemeinsame
Kultur, Situation, Problemstellung usw. geprdgt ist, sondern die Alpen zerfallen in
unterschiedlichste Teilrdume, die oft mehr Gemeinsamkeiten mit ausseralpinen Regionen
aufweisen, als mit ihren alpinen Nachbarregionen (zu dieser Position grundséatzlich:
BATZING 2000, S. 102-103). In letzter Konsequenz fihrt diese Position zur Ablehnung der
Alpenkonvention und zur Férderung von verschiedenen Fachpolitiken, die alpine und aus-
seralpine Regionen gemeinsam betreffen (WAcHTER 1996); aber sie wird durchaus auch im
Kontext der Alpenkonvention vertreten und zeigt sich dann in einer deutlichen Zuriick-
haltung gegentber allen neuen Protokollen und inhaltlichen Erweiterungen.

Diese Fragestellung, die derzeit wenig geklart ist, stellt m.E. nach der Frage nach dem Ver-
stdndnis und der Definition von «Kultur» das zweite grosse inhaltliche Problem beim
Themenfeld «Bevolkerung und Kultur» dar, an dem gezielt gearbeitet werden miisste.

Mein Vorschlag zur Lésung geht in folgende Richtung: Als Grundlage fur ein Protokoll
«Bevoélkerung und Kultur» braucht es keine gemeinsame Alpenkultur und nicht einmal ein
gemeinsames Alpenbewusstsein, sondern eine gemeinsame Problemstellung (gemeinsames
Problem: die Alpen entwickeln sich auf eine nicht-nachhaltige Weise) und den Aufbau einer
gemeinsamen Verantwortung fir die Alpenentwicklung, die derzeit noch nicht gegeben ist
(das Resultat einer gemeinsamen Verantwortung kann nie am Anfang stehen, sondern ist
selbst erst das Ergebnis einer langen nachhaltigen Entwicklung).

Zentrales Argument fir den notwendigen Aufbau einer gemeinsamen alpenweiten
Verantwortung ist nicht ein positiver Katalog von Gemeinsamkeiten, sondern ein
negatives Argument, ndmlich die Verhinderung, dass Alpenregionen im Konkurrenzkampf
gegeneinander ausgespielt werden (klassische Beispiele: Transitverkehr, Ausbau der
touristischen Infrastruktur) und sie dadurch nahezu alle Bedingungen akzeptieren mussen,



264 Teil 4 Autonomie und Fremdbestimmung: Geopolitik und lokale Agenden |

die ihnen von aussen diktiert werden, so dass sie keine nachhaltige Entwicklung realisieren
kénnen. Auch wenn in manchen Bereichen Fachpolitiken sinnvoll sind, die alpine und aus-
seralpine Regionen zusammenfassen — dies ist m.E. kein Argument gegen die Alpenkon-
vention und kann parallel stattfinden — so verhindert diese politische Stossrichtung nicht,
dass Alpenregionen weiterhin gegeneinander ausgespielt werden kénnen. Daher braucht
es in jedem Fall eine integrative Gesamtpolitik, die Alpenkonvention, die als gemeinsames
«Dach» die Alpen nach aussen — in Europa, in der Welt — politisch vertritt. Nur durch ein
solch gemeinsames Auftreten nach aussen kénnen die Alpen ihre Nachhaltigkeitsinteressen
Uberhaupt durchsetzen. Nach innen allerdings ist das gemeinsame Auftreten der Alpen
sofort mit der Berlicksichtigung der regionsspezifischen Probleme verbunden und fihrt
zur raumlichen Ausdifferenzierung aller Massnahmen der Alpenkonvention.

Bei dieser Nachhaltigkeitsstrategie, die zugleich integrativ und regional differenziert
strukturiert ist, muss der Aufbau einer Verantwortung fir den gesamten Alpenraum un-
bedingt kulturell gestiitzt und geférdert werden. Auf Grund der regionsspezifischen Aus-
differenzierung im Alpeninnern ist es aber keineswegs erforderlich, dass dafiir ein
gemeinsames positives Alpenbewusstsein vorliegen muss, sondern es reicht dafir der
gemeinsame Problemdruck und die gemeinsame Abwehr und Umgestaltung exogener
nicht nachhaltiger Projekte beziehungsweise Strukturwandelprozesse véllig aus.

Foto 2: Die Tradition der «Baia», eines
religiGsen Brauchtums (ein Marienbild
wird um eine ihr geweihte, einzeln
stehende Kapelle herumgetragen), wurde
in der Gemeinde Sambuco (Piemont/
Seealpen) im Jahr 2001 zum erstenmal
seit 50 Jahren wieder durchgefiihrt,
wobei sehr darauf geachtet wurde, die
alte Form nicht zu verdndern. Die Wieder-
aufnahme traditioneller Brduche und
Feste findet sich im gesamten Alpenraum
und kann als Hinweis auf ein gestiegenes
kulturelles Selbstbewusstsein der
Alpenbewohner verstanden werden.
(Bétzing, 28.08.2001)




| <Alpenkultur» — ein zentrales politisches Thema im Rahmen der Alpenkonvention 265

Literatur

BATZING, W. (2003): Die Alpen — Geschichte und Zukunft einer europdischen Kulturlandschaft.
Miinchen 2003.

BATzING, W. (2002a): Okologische und Soziodkonomische Anforderungen an das Schwerpunktthema der
Alpenkonvention ‘Bevélkerung und Kultur'. Berlin 2002 (UBA-Texte 61/02).

BATZING, W. (2002): Der Stellenwert des Tourismus in den Alpen und seine Bedeutung fiir eine nachhaltige
Entwicklung des Alpenraumes. K. Luger/F. Rest (Hrsg.): Der Alpentourismus. Innsbruck/Wien 2002,
S. 175-196.

BATZING, W. (2000): Erfahrungen und Probleme transdisziplindrer Nachhaltigkeitsforschung am Beispiel der
Alpenforschung. K.-W. Brand (Hrsg.): Nachhaltige Entwicklung und Transdisziplinaritat. Berlin 2000,
S. 85-107. Francais: De la "géographie régionale” a une recherche scientifique coordinée au sein de
la «Convention alpine». Revue de Géographie Alpine, 89, 2001, 4, S. 211-220.

BATzING, W. (1997): Kleines Alpen-Lexikon. Umwelt — Wirtschaft — Kultur. Miinchen 1997 (Beck'sche Reihe
1205).

CAsON ANGELINI, E., Hrsg. (1998): «Mes Alpes a moi» — Civilta storiche e Comunita culturali delle Alpi.
Belluno 1998.

CIPRA (2001): «Bevolkerung und Kultur» — ein Schltisselprotokoll. CIPRA-Info 2001, 63, S. 8.

CIPRA (1999): Jung sein — alt werden im Alpenraum. Zukunftsperspektiven und Generationendialog.
Schaan 1999.

DEMATTEIS, L. (1994): Alpinia 2. Le Alpi e la loro gente. Ivrea 1994.

DematTess, L. (1975): Alpinia. Testimonianze di cultura alpina. Ivrea 1975.

EcLl, E. (1939): Das Schweizervolk — eine Gesamtschau seiner ethnischen Eigenart. Zeitschrift fir Erdkunde
7,1939, S. 40-44.

GABERT, P./GUICHONNET, P. (1965): Les Alpes et les Etats alpins. Paris 1965.

Gamgonl, D. (1987): Kunstgeographie — Ars Helvetica I. Disentis 1987.

GUNTHER, A. (1930): Die Alpenldndische Gesellschaft als sozialer und politischer, wirtschaftlicher und
kultureller Lebenskreis. Jena 1930.

GuIcHONNET, P. (1980): Histoire et Civilisations des Alpes. Vol. 1: Destin historique, Vol. 2: Destin humaine.
Toulouse/Lausanne 1980. Edizione italiano: Storia e civilta delle Alpi. Milano 1986-87.

HaID, H. (2001): Bericht tiber ein Gesprédch zwischen Kulturaktivisten in Obergurgl. Pro Vita Alpina 2001,
62,S. 16-18.

Haip, H. u. G. (1994): Brauchtum in den Alpen. Riten, Traditionen, Lebendige Kultur. Rosenheim 1994,

JOHLER, R. (2000): Die Formierung eines Brauches. Der Funken- und Holepfannsonntag. Studie aus
Vorarlberg, Liechtenstein, Tirol, Stidtirol und dem Trentino. Wien 2000.

JUNG, T. (1999): Geschichte der modernen Kulturtheorie. Darmstadt 1999.

KAMMERHOFER-AGGERMANN, U. (2001): Regionale Salzburger Brauche. Ein Prozess sinnstiftender Identifikation
zwischen territorialer und globaler Heimat. Die Gasteiner Perchten. St. Johann/Pongau 2001, S. 6-17.
Edizione italiana: Lidentita come processo continuo tra Heimat territoriale e globale — le usanze
regionali salisburghesi. In: A. Pasinato (a cura di): Heimat — Identita regionali nel processo storico.
Roma/Feltre 2000, S. 31-42.

KAMMERHOFER-AGGERMANN, U. (2000): Fir einen prozesshaften, integrativen Kulturbegriff. Land-Kultur — 29
Positionen zu Kunst und Kultur im Land Salzburg. Salzburg 2000, S. 64-67.

KORNER, M./WALTER, F.,, Hrsg. (1996): Quand la Montagne aussi a une Histoire. Mélanges offerts a Jean-
Francois Bergier. Berne 1996.

KoNersmANN, R., Hrsg. (1996): Kulturphilosophie. Leipzig 1996.

KramER, D. (2000): Das eigene Gesicht. Kulturelles Erbe, Tradition und Event. Vier Thesen zur Rolle von
lokaler Kultur im Tourismus. Deutsches Seminar fiir Fremdenverkehr (Hrsg.): Brauchtum und Tourismus
- ein Leitfaden fur ein erfolgreiches Marketing. Berlin 2000, S. 1-13.

KrAamER, D. (1998): Zur Neudefinition von Entwicklung mit Hilfe der Kultur. Der UNESCO-Bericht «Unsere
kreative Vielfalt». R. Bernecker (Hrsg.): Kultur und Entwicklung — zur Umsetzung des Stockholmer
Aktionsplans. Bonn 1998, S. 85-96.



266 Teil 4 Autonomie und Fremdbestimmung: Geopolitik und lokale Agenden |

KRAMER, D. (1997): Aus der Region — fiir die Region. Konzepte fiir einen Tourismus mit menschlichem
Mass. Wien 1997.

KRUKER, R. (1992): Alpine Kultur und Gesellschaft. P. Hugger (Hrsg.): Handbuch der schweizerischen
Volkskultur. Zirich 1992, Bd. 3, S. 1003-1038.

KurT, H./WEHRSPAUN, M. (2001): Kultur — der verdrangte Schwerpunkt des Nachhaltigkeits-Leitbildes. GAIA
10, 2001, 1, S. 16-25.

LUGER, K. (1996): Gratwanderung zwischen Tradition und Moderne. Studie Uber die Lebenssituation der
Jugendlichen im Pinzgau, Salzburger Land. Salzburg 1996.

Museum FUOR VOLKERKUNDE (2000): Kriege sind nicht ethnisch. Ethnos-Papier des Museums fiir Vélkerkunde
Frankfurt am Main. Berliner Blatter, Ethnographische und Ethnologische Beitrdge, 21, 2000, S. 95-9.7

NIEDERER, A. (1993): Alpine Alltagskultur zwischen Beharrung und Wandel. Ausgewdhlte Arbeiten aus den
Jahren 1956 bis 1991. Hrsg. von K. Anderegg/W. Batzing. Bern/Stuttgart/Wien 1993.

REG (2001): Asthetik des Augenblicks. Die Schussfahrt als Kunststiick ? Ansitze zu einer Kulturdebatte im
Skisport. Neue Ziircher Zeitung Nr. 284 vom 6.12.2001, S. 41.

RGA (1989): Quelle Spécifité Montagnarde ? Revue de Géographie Alpine 77, 1989, 1-3, S. 1-237.

ScHARFE, M. (1984): Der akademische Wurzelsepp. Schwabisch-vorarlbergische Kulturkontakte und -
missverstindnisse, aufgezeigt an den Festen der Tilbinger Sektion des Deutsch-Osterreichischen
Alpenvereins. Allmende — eine alemannische Zeitschrift 1984, 9, S. 53-74.

SCHRANK, S. (1999): Hundert Jahre Marterl. Ein Beitrag zur Geschichte der fingierten Volkskultur. Alpenver-
eins-Jahrbuch Berg 2000. Mlnchen/Innsbruck/Bozen 1999, S. 138-147.

SIECGRIST, D. (1996): Bevélkerung und Kultur. Naturfreunde International (Hrsg.): Grinbuch Alpen — Priifstein
Europas. Wien.

SOLCH, J. (1931): Raum und Gesellschaft in den Alpen. Geographische Zeitschrift 37, 1931, S. 143-168.
TsCHOFEN, B. (1999): Berg Kultur Moderne. Volkskundliches aus den Alpen. Wien 1999.

UNESCO (1998): The Power of Culture. Aktionsplan Kulturpolitik fiir Entwicklung. R. Bernecker (Hrsg.):
Kultur und Entwicklung. Bonn 1998, S. 11-15.

Viazzo, P.P. (1999): Il paradosso alpino. L'ALPE 1, 1999, 1, S. 26-31.

WACHTER, D. (1996): Alpenpolitik — nimmt ein Phantom Gestalt an? Vom Alpenmythos zum Alpenbewusst-
sein. CIPRA (Hrsg.): Mythos Alpen. Wien 1996, S. 71-88.

WoLF, K. (2001): Sozio-kulturelle Aspekte der regionalen Nachhaltigkeit fiir ein Européisches Raumentwick-
lungskonzept. ARL (Hrsg.): Européisches Raumentwicklungskonzept EUREK. Hannover 2001, S. 98-107.

Zucca, M., a cura di (1998): La civilta alpina (r)esistere in quota. Viote del Monte Bondone 1998, 4 vol.

ZURFLUH, A. (1986): Gibt es den Homo alpinus? Eine demographisch-kulturelle Fallstudie am Beispiel Uris
(CH). ltinera 1986, 5-6, S. 232-282.

Adresse des Autors

Prof. Dr. Werner Bétzing, Institut fir Geographie der Universitat Erlangen, Kochstrasse 4/4,
D-91054 Erlangen



	"Alpenkultur" : ein zentrales politisches Thema im Rahmen der Alpenkonvention

