
Zeitschrift: Jahrbuch der Geographischen Gesellschaft Bern

Herausgeber: Geographische Gesellschaft Bern

Band: 61 (2003)

Artikel: "Alpenkultur" : ein zentrales politisches Thema im Rahmen der
Alpenkonvention

Autor: Bätzing, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


255

«Alpenkultur» - ein zentrales

politisches Thema im Rahmen der

Alpenkonvention

Werner Bätzinc

Einleitung

Obwohl das Thema «Bevölkerung und Kultur» in der Alpenkonvention von Anfang an an

prominenter Stelle erwähnt wird (in der «Resolution von Berchtesgaden» 1989 als erstes

von zwölf Schwerpunktthemen in der «Rahmenkonvention» von 1991), gibt es ein

solches Protokoll bis heute nicht. Allerdings richtete der Ständige Ausschuss der
Alpenkonvention im September 2001 eine Arbeitsgruppe ein, die Materialien zu dieser

Thematik zusammentragen und prüfen solle, ob ein solches Protokoll sinnvoll ist oder
nicht. Allein an dieser Vorgehensweise zeigt sich deutlich, dass es sich um eine heikle und

umstrittene Thematik handelt, für die es derzeit keine klaren politischen Antworten gibt.
Weil sich die Probleme im Themenfeld «Bevölkerung und Kultur» unmittelbar auf die

alpine Umwelt auswirken und daher für eine Umweltpolitik im Sinne einer nachhaltigen
Entwicklung sehr relevant sind, erteilte das Umweltbundesamt in Berlin dem Autor dieses

Beitrags den Auftrag, dieses Thema wissenschaftlich zu untersuchen und daraus

Vorschläge und Empfehlungen für eine mögliche politische Umsetzung zu erarbeiten, die die

Diskussion im Kontext der Alpenkonvention bereichern könnte.

Weil die Ergebnisse dieser Analyse sehr relevant sind, werden sie anschliessend auszugsweise

vorgestellt. Der gesamte Text wurde unter dem Titel «Ökologische und Sozioöko-
nomische Anforderungen an das Schwerpunktthema der Alpenkonvention 'Bevölkerung
und Kultur'» vom Umweltbundesamt Berlin in seiner Reihe «Texte» veröffentlicht. Eine

Kurzfassung wurde als Broschüre in deutscher, französischer, italienischer und slowenischer

Sprache veröffentlicht (www.umweltbundesamt.de).

Nachhaltige Alpenentwicklung und Kultur

Die Analyse der Dokumente der Alpenkonvention zeigte sehr eindeutig, dass das

Themenfeld «Bevölkerung» eines möglichen Protokolls «Bevölkerung und Kultur» relativ
klar umschrieben wird, dass dagegen aber bei «Kultur» sehr grosse Unklarheiten und

Unsicherheiten vorherrschen. Eine Expertenbefragung in allen sieben Staaten mit Alpenanteil
vertiefte diesen ersten Eindruck sehr nachhaltig: Es gibt wohl kaum einen Bereich innerhalb

der Alpenkonvention, der so unklar und so umstritten ist, wie «Kultur» bzw. «Alpenkultur».



256 Teil 4 Autonomie und Fremdbestimmung: Geopolitik und lokale Agenden |

Auch der Rückgriff auf die allgemeine Nachhaltigkeitsdiskussion und hier v.a. auf
existierende Indikatorsysteme brachte keine Klärung: Zwar wird auf der allgemeinen Ebene

immer wieder das sog. «Nachhaltigkeitsdreieck» Umwelt-Wirtschaft-Gesellschaft in seiner

Gleichwertigkeit beschworen, aber der Bereich «Gesellschaft» bzw. «Kultur» - schon die

Bezeichnungen dafür differieren sehr stark - bleibt fast immer merkwürdig blass und
unbestimmt oder er wird auf einen kleinen thematischen Ausschnitt reduziert. Auch hier ist letztlich

die gleiche konzeptionelle Unsicherheit wie bei der Alpenkonvention festzustellen.

Dabei liegt es auf der Hand, dass die «Kultur» die nachhaltige Entwicklung sehr
fundamental normativ bestimmt, wie es am Beispiel der Alpen besonders anschaulich wird.
Schon in der scheinbar banalen Frage, wer definiert, was «Alpenkultur» sei, sind zentrale

politische Machtfragen enthalten:

1. Definieren ausseralpine Politiker/Lobbykreise, was Alpenkultur sei?

Dann könnte die Gefahr bestehen, dass die Alpen als «Ergänzungsraum» für
Europa gesehen werden und dass die Alpenkultur auf «Folklore» reduziert wird.

2. Definieren Lokal- und Regionalpolitiker im Alpenraum, was Alpenkultur sei?

Dann könnte die Gefahr bestehen, dass Alpenkultur für ihre Zwecke instrumentalisiert

wird, z.B. zum Erhalt politischer Machtstrukturen, zur Ausgrenzung von
Minderheiten u.ä.

3. Definieren Wirtschaftsvertreter, was Alpenkultur sei?

Dann könnte die Gefahr bestehen, dass Alpenkultur nur noch auf ihre Funktion als

weicher Standortfaktor der Wirtschaft reduziert wird.

Diese Liste liesse sich beliebig erweitern, aber festzuhalten bleibt: Eine neutrale,
objektive Definition von «Alpenkultur» gibt es nicht - sie ist ist immer interessengeleitet und

wenigstens indirekt parteiisch, weil dem Ergebnis grosse politische Bedeutung zukommt.

Um diese so schwierige Diskussion besser zu verstehen, wurden in dem genannten
Auftrag zahlreiche Aspekte dieser Thematik analysiert. An dieser Stelle sollen jetzt daraus

zwei Schlüsselthemen präsentiert werden, nämlich die Frage, wie «Kultur» und wie

«Alpenkultur» angemessen verstanden werden könnten. Aufgabe und Ziel dieser
Überlegungen ist es aber nicht, einfach eine neue Definition an die Stelle einer alten zu setzen,
sondern die normativen Implikationen dieser beiden Fragen offen zu legen und so die

notwendige Diskussion um diese Grundsatzfragen zu versachlichen und zu bereichern.

Wie kann man «Kultur» verstehen

In der traditionellen europäischen Kulturdiskussion wurde lange Zeit praktisch überall
zwischen «Hochkultur» und «Volkskultur» (dafür existieren in den europäischen Sprachen

jeweils sehr unterschiedliche Begriffe) unterschieden, aber diese normative Unterscheidung
gilt heute als überholt (Jung 1999). Trotzdem bleibt die Frage bestehen, wie weit Kultur

jetzt gefasst werden darf. Gehören Schlagermusik, Sport (siehe dazu: «Ansätze zu einer
Kulturdebatte im Skisport»: req 2001) und Disco- und Kneipenkultur dazu, wird also der

gesamte Alltag zur Kultur?



I «Alpenkultur» - ein zentrales politisches Thema im Rahmen der Alpenkonvention 257

Die Beantwortung dieser Frage kann aber nicht wertneutral gegeben werden, sondern
sie ist abhängig von dem Kontext, aus dem heraus diese Frage überhaupt erst gestellt
wird. Dieser Kontext ist die Gestaltung der nachhaltigen Entwicklung durch die

Bevölkerung des Alpenraumes, vor allem im Zusammenhang mit der Erhöhung der
Lebensqualität, der Stärkung der regionalen Identität und der Ausbildung von Verantwortung für
die zukünftige Alpenentwicklung. In diesem Kontext ist es zwingend notwendig, einen in-

tegrativen oder «erweiterten Kulturbegriff» zu verwenden, weil die nachhaltige
Ausgestaltung von Wirtschaft, Gesellschaft und Alltagsleben alle Lebensbereiche im

Alpenraum ohne Ausnahme betrifft. Würde man den Kulturbegriff zu eng fassen (nur
Hoch- und Volkskultur), bestünde die Gefahr, dass relevante Aspekte der Nachhaltigkeit
ausgeklammert würden und dann gäbe es Disproportionen im Nachhaltigkeitsdreieck, die

zu Umsetzungslücken führen müssten.

Wenn man also von einem solchen «integrativen» oder «erweiterten Kulturbegriff»
ausgeht, dann ist Kultur wesentlich mehr als Hochkultur plus traditionell verstandene
Volkskultur. Sie kann folgendermassen definiert werden:

«Kultur ist ein historisch konstituierter und konkret sozialisierter Bezugs- und Reflexionsrahmen,

durch den Menschen ihre Umwelt wahrnehmen, gestalten und bewerten»
(Kammerhofer-Aggermann 2000, S. 64). Oder anders formuliert: «Alle Menschen sind

Mitglieder einer spezifischen Gruppe, der eine bestimmte Lebensweise (Kultur) in

facettenreichen Ausprägungen mehr oder weniger gemeinsam ist Ihre jeweiligen
Besonderheiten (auch kulturelle Identität genannt) gründen in historischen, geographischen
und sozialen Rahmenbedingungen. Sie prägen sich aus in Sprache, Religion,
Rechtsnormen, Werten, Standards und Symbolen Diese symbolischen Ordnungen des

gemeinschaftlichen Lebens können als ihre Kultur bezeichnet werden Die symbolische
Ordnung der Kultur bedeutet für die handelnden Individuen eine unerlässliche

Orientierung bei der Gestaltung ihres gemeinschaftlichen Lebens. Zur Natur des Menschen

gehört es, sich kulturell zu definieren» (Museum für Völkerkunde 2000, S. 96).

Dieser «erweiterte Kulturbegriff» hat sich heute in den empirischen Sozial- und

Kulturwissenschaften weitgehend durchgesetzt und wird hier in zahlreichen
unterschiedlichen Facetten und Gewichtungen verwendet (siehe dazu grundsätzlich
Konersmann 1996, Jung 1999). Er wird darüber hinaus aber seit einiger Zeit auch von
Internationalen Organisationen im Rahmen ihrer Kulturpolitik beziehungsweise Kulturförderung

verwendet (zur UNESCO siehe Kramer 1998, zur EU Haid 2001, S. 17), weil die

früheren, engeren Begriffe nicht mehr sinnvoll sind.

Wenn man Kultur also so weit fasst, dann fallen auch alle Menschen mit ihren
Kulturformen darunter, die immer wieder aus der alpinen Kultur ausgeklammert werden,
nämlich Ausländer, Aussteiger, Alternative, Asylanten, Gastarbeiter, Saisonarbeiter,
Zuzügler oder allgemein «Fremde». Sie sind ein Teil der Realität des heutigen Alpenraums,
der bei der Frage der nachhaltigen Entwicklung berücksichtigt werden muss
(so fordert es zu Recht die CIPRA 2001, S. 8), denn sonst erwachsen aus den «blinden
Flecken» oder den «verdrängten Realitäten» gravierende Störungen für die nachhaltige
Entwicklung.



258 Teil 4 Autonomie und Fremdbestimmung: Ceopolitik und lokale Agenden I

Weiterhin ist gegenüber allen ethnozentrischen oder rassistischen Positionen («Du bist

nichts, Dein Volk ist alles») zu betonen, dass Kulturen, Kulturgruppen oder Ethnien «nie

homogene Gebilde sind. Die in ihnen lebenden Individuen haben je nach Geschlechts-,

Klassen-, Schichten-, Altersgruppenzugehörigkeit stets besondere Interessen und Motive
Es gibt daher auch keine homogenen ethnischen Gemeinschaften, mögen sie auch noch

so klein sein Auch innerhalb vermeintlich einheitlicher Ethnien ist so die

Herausforderung des Umgangs mit dem Anderen beständig gegeben» (Museum für Völkerkunde
2000, S. 96). Diese Charakterisierung ist ausgesprochen wichtig, um von vornherein eine

klare Grenze gegenüber allen Versuchen zu errichten, die den Rückgriff auf die alpine
Kultur dazu nutzen wollen, um sich nach aussen beziehungsweise gegen alles Fremde
abzuschotten - das Fremde ist immer Bestandteil der eigenen Kultur. Die Rahmenkonvention
fordert daher sehr eindeutig in den Aussagen zum Thema Bevölkerung und Kultur die

«Förderung des gegenseitigen Verständnisses und partnerschaftlichen Verhaltens
zwischen alpiner und ausseralpiner Bevölkerung» (Artikel 2, 2a) und dies muss sich in

einem spezifischen Verständnis von Kultur - Kulturen sind nie homogen - niederschlagen.

Eine weitere zentral wichtige Dimension stellt ihre Dynamik dar. «Kultur ist ein steter,

lebendiger Prozess von Aneignung, Auseinandersetzung, Wertsetzung, Verknüpfung,
Verbreitung, Kommunikation und Entwicklung. Kultur vollzieht sich in Räumen,
Zeiten und Gruppen als wesentliche Strategie der Aneignung von Umwelt... Kultur ist

und war immer Erneuerung und Weiterentwicklung im Dialog mit Neuem, mit Anderem,
mit Überholtem So ist im Idealfall jede kulturelle Entwicklung das Ende einer
vorhergehenden mit dem Ziel, den zeitgemässen Bedürfnissen gerecht zu werden» (Kammer-
hofer-Aggermann 2000, S. 65).

Diese permanente Dynamik der Kultur ist Quelle für Kreativität und für Innovationen,
was gerade in Hinblick auf die grossen Herausforderungen einer nachhaltigen Entwicklung

von fundamentaler Bedeutung ist - ohne sie kann die Umsetzung von Nachhaltigkeit

gar nicht gelingen. Zugleich ist die Anerkennung dieser Dynamik ausgesprochen

wichtig, um sich von allen statischen und musealen Kultur-Vorstellungen abzusetzen, die

sehr weitreichende negative Wirkungen auslösen können.

Wenn Kultur als dynamische Kultur sich stets wandelt, dann gibt es keinen
«Urzustand», der eine besonders «klare», «echte» und «reine» Form der Kultur repräsentiert,
und der deshalb eine Norm darstellt, die man bewahren oder zu der man zurückkehren
müsse. Viele Traditionen und Brauchtumsveranstaltungen in den Alpen aber gehen davon

aus, dass sie «echte» Überlieferungen in «reiner» Form fortführen und nicht verändern.
Sie gewinnen gerade aus diesem Faktum die besondere Achtung und Wertschätzung
dieser Tradition.

Untersucht man dies wissenschaftlich, dann stellt man fest, dass diese Position falsch

ist. Die heute als «echt» beziehungsweise «alt» geltenden Traditionen im Alpenraum
wurden zum grösseren Teil im 19. und 20. Jahrhundert (in der Schweiz Beginn mit den

Unspunnen-Festen) neu geschaffen, zum kleineren Teil wurden historische Traditionen -
das sogenannte «spontane und ungeordnete Treiben» - in dieser Zeit neu gestaltet, neu

geregelt und teilweise als «Schaubräuche» neu inszeniert. Exemplarische Einzelbeispiele
dafür sind die Veränderungen beim Perchtenlauf in Salzburg (Kammerhofer-Aggermann



I «Alpenkultur» - ein zentrales politisches Thema im Rahmen der Alpenkonvention 259

2001) und beim Funken- und Holepfannsonntag in den westlichen Ostalpen (Johler
2000), die Neuinszenierung einer vereinheitlichten Gebirgskultur bayerischer Prägung im

alemannischen Raum Vorarlbergs durch die Sektion Tübingen des Alpenvereins (Scharfe
1984) oder die Neuerfindung der in Bayern weit verbreiteten Marterln als «fingierte
Volkskultur» (Schrank 1999). Zahlreiche weitere Beispiele liessen sich anführen, allerdings
fehlt dazu bislang noch eine alpenweite Übersichtsdarstellung; am ehesten erfüllt der
materialreiche Aufsatz des Züricher Volkskundlers Arnold Niederer «Die alpine Alltagskultur

zwischen Routine und der Adoption von Neuerungen» (1979) diesen Anspruch
(Abdruck in: Niederer 1993).

Auf dem Hintergrund der fundamentalen materiellen und immateriellen Umgestaltung
des Alpenraums durch die Auswirkungen der Industrialisierung entstand in der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts - quasi als Opposition gegen den industriellen Wandel - die

Bewegung des Naturschutzes und des Heimatschutzes, die ideologisch eng miteinander
verflochten waren. Daraus entwickelte sich in vielen Alpenregionen (vor allem im

deutschsprachigen Raum) eine organisierte Traditions- und Brauchtumspflege. Ulrike
Kammerhofer-Aggermann beschreibt die Entwicklung im Land Salzburg mit folgenden
Worten (2001, S. 7): «Mit 1842 wurde die neue Salzburger Identität auf die Säulen

.Tourismus und Mozart' gestellt. Die Bewahrung der Salzburger Altstadt, der Landschaft
und der Volkskultur wurde erstmalig beschlossen. 1911 wurde im Zusammenhang mit der

Heimatschutzbewegung - die Denkmalschutz, Brauchtumspflege und neomerkantile
Förderung der Kleingewerbe zum Ziel hatte - ein Landesausschuss .betreffend Förderung
und Hebung der Salzburger Eigenart in Tracht, Sitten und Gebräuchen' gegründet.»

Damit wird die lebendige Dynamik der Kultur unterbrochen und in eine feste,
unwandelbare Form gegossen, indem die «ursprüngliche», «authentische» oder «echte»

"Form gesucht und dann normativ festgelegt wird. Da dabei in der Regel Wissenschaftler,
Politiker, Journalisten und Beamte führend beteiligt sind, werden die ursprünglichen
Akteure in den Hintergrund gedrängt und zu blossen Ausführenden degradiert. Reinhard
Johler spricht deshalb zu Recht davon, dass die Fähigkeit des Wissenschaftlers, kulturellen

Handlungen einen Sinngehalt zu verleihen, eine «Quelle der Macht» darstellt (Johler
2000, S. 17). Auf diese Weise wird eine lebendige Alltagskultur in eine starre, museale

Brauchtumstradition umgewandelt, die exogen geleitet ist. Und da viele öffentliche
Leistungen (in erster Linie finanzielle Unterstützung) und Anerkennungen
(Medienrepräsentanz) untrennbar mit diesen Formen verbunden sind, setzen sie sich in der

Alltagsrealität relativ bald durch und werden dominant (Kramer 2000).

Diese spezifische Form der Brauchtumspflege ist auch heute noch in zahlreichen

Alpenregionen in unterschiedlichster Ausgestaltung anzutreffen und die Möglichkeit
besteht, dass gerade ihre museale Form die lebendige Weiterentwicklung der Alltagskultur
behindert, was sich für die Umsetzung der Nachhaltigkeit nachteilig auswirken könnte.

Die noch grössere Gefahr besteht jedoch darin, dass diese spezifische Form der

Brauchtumspflege, die sich im Zeitalter der Industriegesellschaft herausgebildet hat, heute
im Kontext der Diskussion um ein Protokoll «Bevölkerung und Kultur» ganz spontan als

die einzig vorstellbare und denkbare Form von Kultur angesehen wird. Am Beginn der
Beschäftigung mit der Kultur im Alpenraum steht dann eine Bestandsaufnahme, die das



260 Teil 4 Autonomie und Fremdbestimmung: Geopolitik und lokale Agenden |

«Echte» und «Authentische» erfasst und das «Unechte» und «Falsche» aussondert und

dieser Positivkatalog dient dann als Grundlage späterer Massnahmen und Förderungen.
Diese Leitidee steckte ursprünglich hinter dem Pro-Vita-Alpina-Entwurf für ein Protokoll

«Bevölkerung und Kultur», sie ist implizit im Entwurf der Angelini-Stiftung (Forderung
nach einem Alpen-Observatorium, das positive Fälle kultureller Entwicklung erfassen

solle) enthalten, wird völlig selbstverständlich im EU-Interreg-lll-B-Programm für den

Alpenraum vertreten («Der Schutz und die Verbesserung des kulturellen Erbes erfordert
zuallererst die Katalogisierung zur Erstellung einer gemeinsamen Datenbank», zitiert nach

Haid 2001, S. 17) und sie stellt in unserer heutigen postmodernen Gesellschaft eine

Standard-Denkfigur dar, wenn es darum geht, eine regionale Kultur gegen die Überfremdung
durch die Globalisierung zu verteidigen. Aber die UNESCO formuliert in ihrem «Aktionsplan

Kulturpolitik für Entwicklung» zu Recht: «Die Verteidigung lokaler und regionaler
Kulturen, die von Kulturen mit einem globalen Einflussbereich bedroht sind, darf nicht
dazu führen, dass die betroffenen Kulturen zu historischen Relikten ohne eigene
Entwicklungsdynamik werden» (UNESCO 1998, S. 13).

In diesem Punkt liegt m.E. derzeit das zentralste Problem im Umgang mit alpiner
Kultur, und hier liegt auch m.E. die Ursache für erhebliche Unklarheiten und Unsicherheiten.

Es scheint auf den ersten Blick paradox zu sein, dass sich Brauchtum und Tradition
verändern müssen, damit sie lebendig bleiben - in Piémont wird häufig der provokante
Satz gebraucht: «Es gibt keine Zukunft für die Tradition ohne einen Bruch mit ihr» (Luigi
Dematteis) - weil darunter heute in einer Zeit extremer gesellschaftlicher Dynamik
automatisch ihre Entwertung und Auflösung verstanden wird, aber man muss sich bewusst
diesen Schwierigkeiten stellen, weil man andernfalls keine überzeugende und

umsetzungsgeeignete Konzeption für den Bereich «Kultur» innerhalb der Alpenkonvention

entwickeln kann.

Natürlich bedeutet eine lebendige Weiterentwicklung der Tradition andererseits auch

nicht ihre beliebige Veränderung oder die bedingungslose Integration modischer
Elemente (z.B. die Übernahme von «Halloween»-Elementen oder Gruselfilm-Vorlagen beim

Krampuslauf im Land Salzburg durch sogenannte «wilde» Gruppen), sondern es geht
darum, eine lebendige Dynamik von einer vordergründigen Effekthascherei und einer
blossen Selbstzweck-Dynamik mit beliebigen Veränderungen abzugrenzen. Diese

Unterscheidung kann im Einzelfall sehr schwer fallen; sie kann jedoch nicht durch externe

Spezialisten gefällt werden, sondern hängt von den direkt Beteiligten und Betroffenen ab.

Welche Alternative gibt es nun gegenüber einem positiven Kulturwertekatalog, die
sich andererseits zugleich deutlich gegen eine postmoderne Beliebigkeit abgrenzt?
Dieter Kramer formuliert das pointiert so: «Ursprünglichkeit und Authentizität sind die
falschen Begriffe - bekennen wir uns zu den lebendigen Gestaltungen!» (Kramer 2000, S. 5);
«Massstab für eine Regionalkultur ist nicht eine konstruierte Reinheit oder Ursprünglich
keit, sondern die Integration in die Lebenswelt und ihr Anteil an der Sicherung einer
Zukunft mit Rücksicht auf die humanen, kulturellen, sozialen, ökonomischen und

ökologischen Ressourcen. Dieses Ziel zu setzen ermöglicht den souveränen Umgang mit dem
kulturellen Erbe und die Wahrung der eigenen Würde ebenso wie die Wahrnehmung
einer Verpflichtung der Zukunft gegenüber» (Kramer 2000, S. 11).



I «Alpenkultur» - ein zentrales politisches Thema im Rahmen der Alpenkonvention 261

Ulrike Kammerhofer-Aggermann und Alexander Keul formulieren diese zentrale
Aufgabe folgendermassen (im Protokoll-Entwurf von Pro Vita Alpina, S. 23): «Daher kann es

nicht Aufgabe der Identitätsforschung sein, konkrete Kataloge von Identifikatoren für
eine ,Alpenidentität' aufzulisten und so die stete Weiterentwicklung spezifischer,
eigenständiger Leistungen der Kultur in statischen Musteridentitäten zu kanalisieren... Kultur
und damit die Ausbildung kultureller Identitäten ist ein Prozess mit offenem Ausgang, der
insofern der steten Stützung und Begleitung bedarf, als er in Gang bleiben muss.
Kulturindikatoren absolut zu setzen hiesse, diesen Prozess zu unterbrechen, ihn für eine gewisse
Zeit stagnieren zu lassen, so lange, bis er abrupt abbricht. Im konkreten Fall hiesse das,

die Bewohner des Alpenraums zu Statisten und Reproduzenten fremdbestimmter
Alpenklischees werden zu lassen. So erscheint es den Autoren wichtig, Identitätsbildungs-
prozesse, nicht aber konkretisierte Identifikatoren zu fordern».

Diese Überlegungen, die aus langjährigen konkreten Auseinandersetzungen mit
kultureller Identität im Alpenraum heraus entstanden sind, machen m.E. sehr eindeutig
deutlich, dass ein Protokoll «Bevölkerung und Kultur» sich auf die Förderung von
«Identifikationsbildungsprozessen» und nicht auf die Erarbeitung von positiven
Kulturwertekatalogen konzentrieren müsste. Nur so kann man der Situation gerecht werden,
dass Kulturen stets veränderlich, vielgestaltig und mehrdeutig sind.

Was ist «Alpenkultur»?

Zum Forschungsstand: Lange Zeit waren die Forschungen zum Thema «Alpenkultur»
dadurch geprägt, dass sich fast alle Geistes-, Sozial- und Kulturwissenschaften sowie die
Geschichtswissenschaften kaum mit den Alpen beschäftigten - die Alpen waren eben nicht

nur wirtschaftlich, sondern auch wissenschaftlich eine Peripherie (siehe dazu grundsätzlich:
Bätzing 2000, S. 86-87). Lediglich die «Volkskunde» (in den Staaten mit Alpenanteil sehr

unterschiedlich benannt: Europäische Ethnologie, Anthropologie, Empirische
Kulturwissenschaft u.ä.) beschäftigte sich relativ intensiv mit den Alpen, teilweise in enger
Zusammenarbeit mit den Sprachwissenschaften beziehungsweise der Sprachgeographie
(Konzept der «Wörter und Sachen», das in mehrere grosse Atlaswerke mündete). Die

Phase des Nationalsozialismus beziehungsweise des Faschismus in den Alpen, in der die

alpine Kultur für deren politische Ziele direkt instrumentalisiert wurde, führte dann zu einem

grossen Bruch bei diesen Forschungen nach 1945 - wegen der nicht aufgearbeiteten Nähe

zum rassistischen Gedankengut konzentrierten sich die Volkskundler lange Zeit auf
unverfängliche Themen der Brauchtumsforschung und mieden grundsätzliche Fragen wie die nach

einer einheitlichen Alpenkultur. Lediglich in der Schweiz gab es diesen Bruch nicht, was da-

zuführte, dass Schweizer Volkskundler (in erster Linie Richard Weiss und Arnold Niederer)
nach 1945 alpenweit eine führende Position einnahmen (Bätzing 2000, S. 87).

Es ist kein Zufall, dass allein schon die Frage nach einer gemeinsamen Alpenkultur sehr

voraussetzungsträchtig ist und dass sie oft im Kontext bestimmter politischer Ereignisse

Konjunktur hat. Sie wurde im Zeitalter des Faschismus intensiver diskutiert, wo Adolf
Günther mit seiner umfangreichen Monographie «Die Alpenländische Gesellschaft»

(Günther 1930, heftige Kritik daran Solch 1931, zum Kontext siehe Gabert/ Guichonnet
1965, S. 59-69) einen rassistisch ausgerichteten Entwurf einer einheitlichen Alpenkultur



262 Teil 4 Autonomie und Fremdbestimmung: Geopolitik und lokale Agenden |

vorlegte. Dagegen betonte der Schweizer Kulturgeograph Emil Egli im Jahr 1939 in

bewusster Entgegensetzung, dass es diese rassische Einheit in der Schweiz nicht gebe,
dass im Gegenteil die rassische Vielfalt am Anfang stehe, die dann aber verändert werde:

«Was auf Schweizer Boden tritt, wird umgeformt», weil «... das Zuwandernde in der

Schweiz sich einer Alpinisierung zu unterziehen hat» (Egli 1939, S. 43). Wie ungeklärt diese

Grundsatzfragen heute noch sind, zeigt sich daran, dass der Schweizer
Geschichtswissenschaftler Georg Kreis (im Magazin der «Basler Zeitung» vom 21.03.1992) diesen

Aufsatz von Emil Egli zum Anlass nahm, ihm «rassistisches Denken» zu unterstellen,
obwohl der gesamte Text gegen diese Ideologie argumentierte (wie auch das ungewöhnliche
Nachwort des Herausgebers der Zeitschrift auf S. 45 indirekt deutlich macht).

Da es offensichtlich ist, dass der Alpenraum von Menschen mit romanischer,
germanischer und slawischer Sprache und Kultur besiedelt wurde und dass die seit dem Mittelalter

entstehenden territorialen Strukturen (von kleinen inneralpinen Grundherrschaften
bis hin zu den Nationalstaaten des 19. Jahrhunderts) mit ihrer je unterschiedlichen
Geschichte und Kultur zusätzlich noch weitere kulturelle Unterschiede hervorgebracht
haben, stellt sich die Grundsatzfrage, ob der «alpine Boden», die alpine Natur und
Umwelt so stark und so bedeutend sind, dass sie diese Vielfalt zu einer einheitlichen

Alpenkultur (mit grosser regionaler Vielfalt) umformen konnten.

Foto 1: Die traditionelle Erntedank-Prozession in Dorfgastein (Salzburg/Hohe Tauern) wird auf
traditionelle Weise durchgeführt, wobei alle Traditionsvereine in Tracht teilnehmen. Obwohl diese

Prozession eine grosse touristische Attraktivität besitzt, wird sie nicht touristisch vermarktet (sie taucht
nicht im touristischen Veranstaltungskalender auf und Touristen erfahren davon nur zufälligerweise),
und erst recht nicht touristisch inszeniert. Dies ist in einer Tourismusgemeinde keine Selbstverständlichkeit

und zeugt vom kulturellen Selbstbewusstsein der Dorfgasteiner. (Bätzing, 24.09.2000)



| «Alpenkultur» - ein zentrales politisches Thema im Rahmen der Alpenkonvention 263

In der wissenschaftlichen Literatur wird diese Grundsatzfrage heute eher selten

aufgeworfen (Gabert/Guichonnet 1965, S. 59-69, Zurfluh 1986, Gamboni 1987, S. 92-98,
Bergier in: Guichonnet 1980, 1, S. 245-248, RGA 1989) und in der Regel negativ
beantwortet: «Es gibt keine gemeinsame alpine Kultur. Trotzdem finden wir im Bereich der
traditionellen Alltagskultur alpenweit verblüffende Gemeinsamkeiten, wie bestimmte
alpenspezifische Werkzeuge, Arbeitsgänge, Gemeinschaftsarbeiten, Gemeinsamkeiten in

der Almwirtschaft, reproduktive Arbeiten oder alpenweit verbreitete Sagen. Solche

sekundären alpinen Gemeinsamkeiten basieren auf bestimmten Anpassungsleistungen
der romanischen, germanischen und slawischen Kulturen an die besonderen Bedingungen
im Alpenraum, die jedoch keineswegs zu einer gemeinsamen alpinen Kultur geführt haben

- die Unterschiede sind grösser als die Gemeinsamkeiten (Bätzing 1997, S. 145-146).

Diese Fragen um die alpine Kultur spielen in der aktuellen Diskussion um das Protokoll

«Bevölkerung und Kultur» eine erhebliche Rolle. Der Protokoll-Entwurf der Angelini-
Stiftung beginnt emphatisch mit der Feststellung «Esiste un'identità alpina» und
verschiedene Gesprächspartner betonten diese gesamtalpine Identität beziehungsweise
Kultur explizit, weil sie der Meinung sind, dass diese die Basis für das Protokoll
«Bevölkerung und Kultur» darstelle und dass ein solches Protokoll wenig sinnvoll wäre,
wenn es diese gesamtalpine Kultur nicht gäbe.

Die radikale Gegenposition dazu lautet: «Die Alpen gibt es nicht» beziehungsweise
präziser ausgedrückt: Die Alpen gibt es nicht als einen Raum, der durch eine gemeinsame
Kultur, Situation, Problemstellung usw. geprägt ist, sondern die Alpen zerfallen in

unterschiedlichste Teilräume, die oft mehr Gemeinsamkeiten mit ausseralpinen Regionen
aufweisen, als mit ihren alpinen Nachbarregionen (zu dieser Position grundsätzlich:
Bätzing 2000, S. 102-103). In letzter Konsequenz führt diese Position zur Ablehnung der

Alpenkonvention und zur Förderung von verschiedenen Fachpolitiken, die alpine und aus-

seralpine Regionen gemeinsam betreffen (Wächter 1996); aber sie wird durchaus auch im

Kontext der Alpenkonvention vertreten und zeigt sich dann in einer deutlichen Zurückhaltung

gegenüber allen neuen Protokollen und inhaltlichen Erweiterungen.
Diese Fragestellung, die derzeit wenig geklärt ist, stellt m.E. nach der Frage nach dem
Verständnis und der Definition von «Kultur» das zweite grosse inhaltliche Problem beim
Themenfeld «Bevölkerung und Kultur» dar, an dem gezielt gearbeitet werden müsste.

Mein Vorschlag zur Lösung geht in folgende Richtung: Als Grundlage für ein Protokoll

«Bevölkerung und Kultur» braucht es keine gemeinsame Alpenkultur und nicht einmal ein

gemeinsames Alpenbewusstsein, sondern eine gemeinsame Problemstellung (gemeinsames
Problem: die Alpen entwickeln sich auf eine nicht-nachhaltige Weise) und den Aufbau einer

gemeinsamen Verantwortung für die Alpenentwicklung, die derzeit noch nicht gegeben ist

(das Resultat einer gemeinsamen Verantwortung kann nie am Anfang stehen, sondern ist

selbst erst das Ergebnis einer langen nachhaltigen Entwicklung).

Zentrales Argument für den notwendigen Aufbau einer gemeinsamen alpenweiten
Verantwortung ist nicht ein positiver Katalog von Gemeinsamkeiten, sondern ein

negatives Argument, nämlich die Verhinderung, dass Alpenregionen im Konkurrenzkampf
gegeneinander ausgespielt werden (klassische Beispiele: Transitverkehr, Ausbau der
touristischen Infrastruktur) und sie dadurch nahezu alle Bedingungen akzeptieren müssen,



264 Teil 4 Autonomie und Fremdbestimmung: Geopolitik und lokale Agenden I

die ihnen von aussen diktiert werden, so dass sie keine nachhaltige Entwicklung realisieren

können. Auch wenn in manchen Bereichen Fachpolitiken sinnvoll sind, die alpine und aus-

seralpine Regionen zusammenfassen - dies ist m.E. kein Argument gegen die Alpenkonvention

und kann parallel stattfinden - so verhindert diese politische Stossrichtung nicht,
dass Alpenregionen weiterhin gegeneinander ausgespielt werden können. Daher braucht
es in jedem Fall eine integrative Gesamtpolitik, die Alpenkonvention, die als gemeinsames
«Dach» die Alpen nach aussen - in Europa, in der Welt - politisch vertritt. Nur durch ein

solch gemeinsames Auftreten nach aussen können die Alpen ihre Nachhaltigkeitsinteressen
überhaupt durchsetzen. Nach innen allerdings ist das gemeinsame Auftreten der Alpen
sofort mit der Berücksichtigung der regionsspezifischen Probleme verbunden und führt
zur räumlichen Ausdifferenzierung aller Massnahmen der Alpenkonvention.

Bei dieser Nachhaltigkeitsstrategie, die zugleich integrativ und regional differenziert
strukturiert ist, muss der Aufbau einer Verantwortung für den gesamten Alpenraum
unbedingt kulturell gestützt und gefördert werden. Auf Grund der regionsspezifischen
Ausdifferenzierung im Alpeninnern ist es aber keineswegs erforderlich, dass dafür ein

gemeinsames positives Alpenbewusstsein vorliegen muss, sondern es reicht dafür der

gemeinsame Problemdruck und die gemeinsame Abwehr und Umgestaltung exogener
nicht nachhaltiger Projekte beziehungsweise Strukturwandelprozesse völlig aus.

Foto 2: Die Tradition der «Baia», eines

religiösen Brauchtums (ein Marienbild
wird um eine ihr geweihte, einzeln
stehende Kapelle herumgetragen), wurde
in der Gemeinde Sambuco (Piémont/
Seealpen) im Jahr 2001 zum erstenmal
seit 50 Jahren wieder durchgeführt,
wobei sehr darauf geachtet wurde, die
alte Form nicht zu verändern. Die
Wiederaufnahme traditioneller Bräuche und
Feste findet sich im gesamten Alpenraum
und kann als FUnweis auf ein gestiegenes
kulturelles Selbstbewusstsein der

Alpenbewohner verstanden werden.

(Bätzing, 28.08.2001)

> 5



I «Alpenkultur» - ein zentrales politisches Thema im Rahmen der Alpenkonvention 265

Literatur

Bätzing, W. (2003): Die Alpen - Geschichte und Zukunft einer europäischen Kulturlandschaft.
München 2003.

Bätzing, W. (2002a): Ökologische und Sozioökonomische Anforderungen an das Schwerpunktthema der
Alpenkonvention 'Bevölkerung und Kultur'. Berlin 2002 (UBA-Texte 61/02).

Bätzing, W. (2002): Der Stellenwert des Tourismus in den Alpen und seine Bedeutung für eine nachhaltige
Entwicklung des Alpenraumes. K. Luger/F. Rest (Hrsg.): Der Alpentourismus. Innsbruck/Wien 2002,
S. 175-196.

Bätzing, W. (2000): Erfahrungen und Probleme transdisziplinärer Nachhaltigkeitsforschung am Beispiel der

Alpenforschung. K.-W. Brand (Hrsg.): Nachhaltige Entwicklung und Transdisziplinarität. Berlin 2000,
S. 85-107. Français: De la "géographie régionale" à une recherche scientifique coordinée au sein de
la «Convention alpine». Revue de Géographie Alpine, 89, 2001, 4, S. 211-220.

Bätzing, W. (1997): Kleines Alpen-Lexikon. Umwelt - Wirtschaft - Kultur. München 1997 (Beck'sche Reihe

1205).

Cason Angelini, E., Hrsg. (1998): «Mes Alpes à moi» - Civiltà storiche e Comunità culturali delle Alpi.
Belluno 1998.

CIPRA (2001): «Bevölkerung und Kultur» - ein Schlüsselprotokoll. CIPRA-Info 2001, 63, S. 8.

CIPRA (1999): Jung sein - alt werden im Alpenraum. Zukunftsperspektiven und Generationendialog.
Schaan 1999.

Dematteis, L. (1994): Alpinia 2. Le Alpi e la loro gente. Ivrea 1994.

Dematteis, L. (1975): Alpinia. Testimonianze di cultura alpina. Ivrea 1975.

Egli, E. (1939): Das Schweizervolk - eine Gesamtschau seiner ethnischen Eigenart. Zeitschrift für Erdkunde
7, 1939, S. 40-44.

Gäbert, P./Guichonnet, P. (1965): Les Alpes et les Etats alpins. Paris 1965.

Gamboni, D. (1987): Kunstgeographie - Ars Helvetica I. Disentis 1987.

Günther, A. (1930): Die Alpenländische Gesellschaft als sozialer und politischer, wirtschaftlicher und
kultureller Lebenskreis. Jena 1930.

Guichonnet, P. (1980): Histoire et Civilisations des Alpes. Vol. 1 : Destin historique, Vol. 2: Destin humaine.
Toulouse/Lausanne 1980. Edizione italiano: Storia e civiltà delle Alpi. Milano 1986-87.

Haid, H. (2001): Bericht über ein Gespräch zwischen Kulturaktivisten in Obergurgl. Pro Vita Alpina 2001,
62, S. 16-18.

Haid, H. u. G. (1994): Brauchtum in den Alpen. Riten, Traditionen, Lebendige Kultur. Rosenheim 1994.

Johler, R. (2000): Die Formierung eines Brauches. Der Funken- und Holepfannsonntag. Studie aus
Vorarlberg, Liechtenstein, Tirol, Südtirol und dem Trentino. Wien 2000.

Jung, T. (1999): Geschichte der modernen Kulturtheorie. Darmstadt 1999.

Kammerhofer-Aggermann, U. (2001): Regionale Salzburger Bräuche. Ein Prozess sinnstiftender Identifikation
zwischen territorialer und globaler Heimat. Die Gasteiner Perchten. St. Johann/Pongau 2001, S. 6-17.
Edizione italiana: L'identità come processo continuo tra Heimat territoriale e globale - le usanze
regionali salisburghesi. In: A. Pasinato (a cura di): Heimat - Identità regionali nel processo storico.
Roma/Feltre 2000, S. 31-42.

Kammerhofer-Aggermann, U. (2000): Für einen prozesshaften, integrativen Kulturbegriff. Land-Kultur-29
Positionen zu Kunst und Kultur im Land Salzburg. Salzburg 2000, S. 64-67.

Körner, M./Walter, F., Hrsg. (1996): Quand la Montagne aussi a une Histoire. Mélanges offerts à Jean-
François Bergier. Berne 1996.

Konersmann, R., Hrsg. (1996): Kulturphilosophie. Leipzig 1996.

Kramer, D. (2000): Das eigene Gesicht. Kulturelles Erbe, Tradition und Event. Vier Thesen zur Rolle von
lokaler Kultur im Tourismus. Deutsches Seminar für Fremdenverkehr (Hrsg.): Brauchtum und Tourismus
- ein Leitfaden für ein erfolgreiches Marketing. Berlin 2000, S. 1-13.

Kramer, D. (1998): Zur Neudefinition von Entwicklung mit Hilfe der Kultur. Der UNESCO-Bericht «Unsere
kreative Vielfalt». R. Bernecker (Hrsg.): Kultur und Entwicklung - zur Umsetzung des Stockholmer
Aktionsplans. Bonn 1998, S. 85-96.



266 Teil 4 Autonomie und Fremdbestimmung: Geopolitik und lokale Agenden |

Kramer, D. (1997): Aus der Region - für die Region. Konzepte für einen Tourismus mit menschlichem
Mass. Wien 1997.

Kruker, R. (1992): Alpine Kultur und Gesellschaft. P. Hugger (Hrsg.): Handbuch der schweizerischen
Volkskultur. Zürich 1992, Bd. 3, S. 1003-1038.

Kurt, H./Wehrspaun, M. (2001): Kultur-der verdrängte Schwerpunkt des Nachhaltigkeits-Leitbildes. GAIA
10, 2001, 1, S. 16-25.

Luger, K. (1996): Gratwanderung zwischen Tradition und Moderne. Studie über die Lebenssituation der
Jugendlichen im Pinzgau, Salzburger Land. Salzburg 1996.

Museum für Völkerkunde (2000): Kriege sind nicht ethnisch. Ethnos-Papier des Museums für Völkerkunde
Frankfurt am Main. Berliner Blätter, Ethnographische und Ethnologische Beiträge, 21, 2000, S. 95-9.7

Niederer, A. (1993): Alpine Alltagskultur zwischen Beharrung und Wandel. Ausgewählte Arbeiten aus den
Jahren 1956 bis 1991. Hrsg. von K. Anderegg/W. Bätzing. Bern/Stuttgart/Wien 1993.

reg (2001): Ästhetik des Augenblicks. Die Schussfahrt als Kunststück Ansätze zu einer Kulturdebatte im

Skisport. Neue Zürcher Zeitung Nr. 284 vom 6.12.2001, S. 41.

RGA (1989): Quelle Spécifité Montagnarde Revue de Géographie Alpine 77, 1989, 1-3, S. 1-237.

Scharfe, M. (1984): Der akademische Wurzelsepp. Schwäbisch-vorarlbergische Kulturkontakte und -

missverständnisse, aufgezeigt an den Festen der Tübinger Sektion des Deutsch-Österreichischen

Alpenvereins. Allmende - eine alemannische Zeitschrift 1984, 9, S. 53-74.

Schrank, S. (1999): Hundert Jahre Marterl. Ein Beitrag zur Geschichte der fingierten Volkskultur. Alpenver-
eins-Jahrbuch Berg 2000. München/Innsbruck/Bozen 1999, S. 138-147.

Siegrist, D. (1996): Bevölkerung und Kultur. Naturfreunde International (Hrsg.): Grünbuch Alpen - Prüfstein

Europas. Wien.

Sölch, J. (1931): Raum und Gesellschaft in den Alpen. Geographische Zeitschrift 37, 1931, S. 143-168.

Tschofen, B. (1999): Berg Kultur Moderne. Volkskundliches aus den Alpen. Wien 1999.

UNESCO (1998): The Power of Culture. Aktionsplan Kulturpolitik für Entwicklung. R. Bernecker (Hrsg.):
Kultur und Entwicklung. Bonn 1998, S. 11-15.

Viazzo, P.P. (1999): II paradosso alpino. L'ALPE 1, 1999, 1, S. 26-31.

Wächter, D. (1996): Alpenpolitik - nimmt ein Phantom Gestalt an? Vom Alpenmythos zum Alpenbewusst-
sein. CIPRA (Hrsg.): Mythos Alpen. Wien 1996, S. 71-88.

Wolf, K. (2001 ): Sozio-kulturelle Aspekte der regionalen Nachhaltigkeit für ein Europäisches Raumentwick¬

lungskonzept. ARL (Hrsg.): Europäisches Raumentwicklungskonzept EUREK. Hannover 2001, S. 98-107.

Zucca, M., a cura di (1998): La civiltä alpina (r)esistere in quota. Viote del Monte Bondone 1998, 4 vol.

Zurfluh, A. (1986): Gibt es den Homo alpinus? Eine demographisch-kulturelle Fallstudie am Beispiel Uris
(CH). Itinera 1986, 5-6, S. 232-282.

Adresse des Autors

Prof. Dr. Werner Bätzing, Institut für Geographie der Universität Erlangen, Kochstrasse 4/4,
D-91054 Erlangen


	"Alpenkultur" : ein zentrales politisches Thema im Rahmen der Alpenkonvention

