
Zeitschrift: Jahrbuch der Geographischen Gesellschaft Bern

Herausgeber: Geographische Gesellschaft Bern

Band: 55 (1983)

Artikel: Landschaftsbewertung - eine Bewertung der Seele? : Ein Beitrag zur
Frage den Schwellen der Belastung einer Landschaft (erläutert am
Beispiel des MAB-Testgebietes Grindelwald)

Autor: Scheurer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960275

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Landschaftsbewertung - eine Bewertung der Seele?

Ein Beitrag zur Frage nach den Schwellen der Belastung einer Landschaft
(erläutert am Beispiel des MAB-Testgebietes Grindelwald)

Thomas Scheurer*

«Ich bin zutiefst überzeugt von der leider noch so geheimnisvollen Beziehung
zwischen dem Menschen und seiner Landschaft, aber ich scheue mich, darüber et was zu
sagen, weil ich dieses nicht rational zu begründen vermöchte.»

C.G. Jung an E. Egli'

1. Einleitung und Zusammenfassung

Die Frage, ob oder wie eine Landschaft2 bewertet werden kann, mag aus wissenschaftlicher

Sicht durchaus sinnvoll sein. Dass diese Frage in den letzten zehn Jahren vermehrt
gestellt wurde, deutet aber auf weitergreifendere Fragen hin. Zu oft haben in letzter Zeit
Eingriffe in die Landschaft die Ohnmacht gegenüber deren «Zerstörung» blossgelegt.
Kann die Landschaft für sich ein Kriterium zur Verhinderung gewisser Eingriffe sein?

Es scheint, als sei eine (objektive) Bewertung der Landschaft unumgänglich, um diese
als «Argument», als «Veränderungsmassstab» in der Beurteilung geplanter oder
auszuführender Projekte mit einzubeziehen. Das einleitende Zitat C.G. Jungs stammt aus
dem Jahre 1943. Heute, vierzig Jahre später, müssen wir angesichts des augenscheinlichen

Wandels, ja teilweise sogar der augenscheinlichen Verwandlung der Landschaft
sagen: aber wir dürfen uns nicht scheuen, darüber etwas zu sagen, auch wenn wir
dieses nicht rational zu begründen vermögen.

Die Landschaftbewertung sagt indirekt etwas zu dieser Beziehung zwischen dem
Menschen und seiner Landschaft, indem sie vorgibt, dass die Landschaft ein Teil dieser
Beziehung ist - ein gleichwertiges Gegenüber.

Im weitgefassten Auftrag des Projektes MAB-Grindelwald3 nimmt denn auch die
von Grosjean durchgeführte «Bewertung der landschaftlichen Schönheit4» eine ge-

* Thomas Scheurer, dipl. Geograph, Mitarbeiter MAB-Projekt Grindelwald, Geogr. Inst. Universität
Bern, Hallerstr. 12, 3012 Bern

1 C.G. Jung, Briefe Bd. 1, 15.9.1943. Zitiert in Abt, Th., 1983: Fortschritt ohne Seelenveriust, Hallwag
Bern.

2 «Landschaft» verstehen wir als Raum, in dem die gestaltenden oder regenerativen Kräfte der Natur prä¬
gend sind.

3 «... die Erhaltung unserer Berggebiete als Lebens-, Erholungs-, Wirtschafts- und Naturraum». Nationales

Forschungsprogramm MAB (Man and Biosphere), Ausführungsplan NFP 55.
4 Grosjean, G., 1985: Bewertung der landschaftlichen Schönheit. Schlussberichte zum Schweiz. MAB-

Programm (erscheint 1985).

385



wichtige Stellung ein: Die bewertete landschaftliche Schönheit ermöglicht es, die
Auswirkungen der Landnutzung, in erster Linie diejenigen der gebauten Umwelt, in ihrem
Ausmass aus der Sicht der Landschaft zu beurteilen.

Die von Grosjean entworfene Methode zur «Bewertung der landschaftlichen
Schönheit» hat sich dabei als ein sehr weitläufig interpretierbarer Ansatz erwiesen.
Durch die Verknüpfung eines umfangreichen Inventars für den Zustand 1981 mit einer
Gewichtung nach «Wahrnehmungstypen»5 erfassen die Resultate einerseits die
unterschiedliche Wirkung der Landschaft Grindelwalds auf unterschiedlich wahrnehmende
Menschentypen, durch die Rekonstruktion der Zustände 1850,1906 und zweier Wachs-
tumszustände erfasst sie auch die zeitliche Veränderung der landschaftlichen Schönheit.

Die Veränderung der landschaftlichen Schönheit Grindelwalds - eine seit dem
Dorfbrand 1893 durch die gebaute Umwelt verursachte Entwertung des Zustandes 1850 -
wirft die Frage auf, wie es heute um die Belastung der Landschaft in Grindelwald steht.
Gibt es Belastungsschwellen, die bereits erreicht oder sogar unterschritten sind? Und:
Woran können wir solche Belastungsschwellen erkennen, und: Wie können wir
Belastungsschwellen allenfalls festlegen? Diese Fragen sind nur aus der Sicht des Menschen
zu beantworten. Vor dem «landschaftlichen» Hintergrund Grindelwalds, auf den sich
auch unsere Erfahrungen beziehen, wollen wir versuchen, diesen Fragen durch
Antworten, die wir im Sinn eines Diskussionsbeitrags verstehen, konkretere Gestalt zu
geben.

Zusammenfassung

Die Frage nach Belastungsschwellen in einer mehrfach genutzten und baulich belasteten

Landschaft kann nur vom Menschen her beantwortet werden. Einer ursprünglichen

(archetypischen) Anlage folgend, integriert der Mensch die von ihm wahrgenommene

Landschaft in seine «Seelenlandschaft». Da der Wunsch nach einer passiven
Integration der Landschaft in einer mehrfunktional genutzten Umwelt nicht mehr erfüllt
werden kann, ist der Mensch zur Heilung der von ihm als verwundet empfundenen
Landschaft gezwungen. Die im Menschen durch die Wahrnehmung einer als gestört
empfundenen Landschaft induzierte Heilung ermöglicht ihm, die gestörte Landschaft
in sich aufzunehmen, zu integrieren. Von den verschiedenen Möglichkeiten, eine
verwundet empfundene Landschaft zu heilen, betrachten und beschreiben wir das Erklären,

das Ignorieren, das Fliehen und das Brauchen (Nutzen).
Belastungsschwellen sind dort erreicht, wo der Mensch die verwundet empfundene

Landschaft nicht mehr (seelisch) heilen kann. Die verwundete Landschaft blutet dann
in ihm buchstäblich aus. Die Heilung ist daher eine existentielle Reaktion. So hat der
Mensch keine andere Wahl, als äussere Wunden innerlich zu heilen. Eine gegebene
Belastung löst daher unterschiedlich intensive Heilungen aus, die sich in der Beziehung
Mensch—Landschaft ausdrücken.

5 Unterschieden wurden die Gewichtungsprofile «Naturtyp», «Traditionstyp» und «Aktivitätstyp», vgl.
Fussnote 4.

386



Von den vier beschriebenen Heilverfahren sind das Ignorieren und das Brauchen
diejenigen, welche landschaftliche Wunden fast durchwegs zu heilen vermögen und daher
keine effektiven Belastungsschwellen wahrnehmen. Diese beiden Heilverfahren sind
deshalb Teil eines Teufelkreises, in dem einer zunehmenden Verwundung nur durch
eine verstärkte Verdrängung (Ignorieren) oder Aktivität (Nutzen) entgegnet werden
kann. Dagegen ist die Heilung durch Erklären oder durch Fliehen nur begrenzt möglich,

wodurch sich besonders in bebauten Gebieten Belastungsschwellen ergeben.
Alle vier Heilverfahren wiederspiegeln im Grunde die Suche nach einem inneren

Gleichgewicht durch den seelischen Ausgleich äusserer Wunden. Kann dieses Gleichgewicht

nicht mehr wenigstens für eine gewisse Zeit gefunden werden, führt dies zu einer
grundlegenden Veränderung der Beziehung zur Landschaft. Diese Veränderung deutet
sich dort an, wo die Verwandlung der Landschaft durch Ignorieren passiv geduldet
oder durch Nutzen aktiv mitgestaltet wird.

2. Die visuelle Wahrnehmung der Landschaft als Bewertungsansatz
(Der phänomenologische Ansatz)

Die Bewertung einer Landschaft ist umschlungen von der Frage der Wahrnehmung:
Was ist eigentlich WAHR, wenn wir eine Landschaft wahrnehmen? Welches ist die
Wirklichkeit der Landschaft?

Eine erste Antwort auf diese Frage ist grundsätzlicher Art: Wahrnehmung nimmt
nur dann WAHR, wenn sie vor- und gleichzeitig auf mehreren, nicht eigentlich zu
benennenden Ebenen geschieht. Die Bewertung einer Landschaft ist daher nur dann
hinreichend, wenn sie ganzheitlich ist, d.h., wenn sie die verschiedenen Wahrnehmungsebenen

zueinander in Beziehung setzt. Da eine Landschaft primär visuell wahr-ge-
nommen wird, liegt ein phänomenologischer Ansatz für eine Bewertung nahe. Der
phänomenologische Bewertungsansatz ist daher der primär-vorausgehende. Die
visuelle Wahrnehmung bewertet noch nicht eigentlich - sie setzt die Phänomene der
Landschaft zueinander und zum Wahrnehmenden in Beziehung: Ein Haus zu einer
Wiese zu einer Strassenlampe zu einem Baum zum Menschen. Dabei sind alle
wahrgenommenen Phänomene gleich-wertig6.

Die durch unser Bewusstsein vollzogene Unterscheidung einer vom Wahrnehmenden

losgelösten äusseren Wirklichkeit einerseits und die (begriffliche) Isolierung von
Phänomenen der äusseren Wirklichkeit andererseits, lässt zwar alles so erscheinen wie
es ist, doch ist dadurch die Beziehung zwischen dem Wahrnehmenden und dem

Wahrgenommenen wie auch die Beziehung der wahrgenommenen Phänomene unter sich
noch unbestimmt. Die äussere und die innere Wirklichkeit sind nicht in Übereinstimmung.

Wenn wir uns auf das, was wir (visuell) wahrnehmen, einzustimmen versuchen,
gelingt dies, je nach dem, in was für einem Landschaftsausschnitt wir stehen, in ganz
unterschiedlicher Weise. Es gibt Landschaftsausschnitte, in denen diese Einstimmung bis

zu einem gewissen Grad gelingt, andere, in denen diese kaum gelingt. Wir stellen also

6 D.h. losgelöst von der Idee einer Funktion. Als Phänomen verstehen wir demnach die unmittelbare
(vorzeitliche) Erscheinung eines Objektes.

387



fest, dass im Wahrnehmen einer Landschaft das primär-visuelle Abbild einer
Gleichwertigkeit der Phänomene (noch) nicht mit/in uns übereinstimmt. Wir erleben darin
die Verschiedenartigkeit der inneren und äusseren Wirklichkeit, welche jenseits der

primär-visuellen Wahrnehmung liegt7.
Die Aufgabe einer Bewertung der Landschaft kann es daher nicht sein, visuell

wahrgenommene Phänomene unter einem bestimmten Gesichtspunkt als wertvoll oder
weniger wertvoll zu bezeichnen. Eine Bewertung der Landschaft muss von jener Spannung

ausgehen, die wir jenseits der visuellen Wahrnehmung «empfinden». Die eigentliche

Bewertung der Landschaft muss daher auf der durch die Wahrnehmung induzierten

Beziehung von uns zur Landschaft beruhen. Betrachtet und bewertet werden dabei
die Phänomene der Landschaft als der herausfordernde, spiegelnde Teil dieser Beziehung.

3. Die Beziehung des Menschen zur Landschaft8
(Der tiefenpsychologische Ansatz)

Der Mensch lebt - biologisch durch seine Abstammung, psychisch durch sein kosmisches

Dasein - in seiner Endlichkeit uroborisch9. In allem was er wahrnimmt, erlebt
und lebt, keimt das «Urwissen» einer Einheitswirklichkeit10. Diese, das Materielle und
das Psychisch-Geistige umfassende Ganzheit, ist in der Seele kollektiv durch die Archetypen

angeordnet. Dadurch, dass der Mensch zu etwas oder zu j emandem in Beziehung
tritt, treten auch die Archetypen in ihrer anordnenden Wirkung hervor und werden
«als Wirklichkeit sichtbar1 '». In der Beziehung zur Landschaft «aktiviert» der Mensch
ein «archetypisches Feld12». Er «besetzt» die Landschaft im Sinne einer
«participation13», welche die polarisierte Wirklichkeit (Mensch-Landschaft) als Einheitswirklichkeit

zu erfahren sucht. Umgekehrt «besetzt» die Landschaft auch den Menschen14.
Über die wahrgenommene Landschaft tritt damit «das Ich in eine Wechselbeziehung
zu einem unbewussten Seelenhintergrund15». Das wahrnehmende Ich «verarbeitet»
das Wahrgenommene (die Landschaft) in sein «archetypisches Feld». Wir bezeichnen
diesen Vorgang in der Folge als Integration.

Unsere Überlegungen beziehen sich hier auf das archetypische Feld der
Landschaft/des ländlichen Raumes, in dem der Mensch ebenso gestaltend wirkt wie die Natur.

Wir nehmen an, dass neben der archetypischen Vorstellung einer Landschaft (eines

7 Verschiedene Ausprägungen dieser Innen-Aussen Wirklichkeit vgl. Abt (1983), p. 112-117.
8 Zu dieser Frage nimmt Abt (1983) ausführlich Stellung (p. 82-159).
9 Begriff in Anlehnung an Neumann, E., 1980 (Neuauflage): Das Kind. Psychologisch gesehen 36, Bonz-

Verlag. Uroboros, die den eigenen Schwanz auffressende Schlange als Symbol der Einheit von Innen und
Aussen.

10 dito (9).
11 Abt (1983).
12 In Anlehnung an Neumann, E., 1953: Die Psyche und die Wandlung der Wirklichkeitsebenen. Eranos-

Jahrbuch XXI/1952, Rhein-Verlag.
13 Mit «participation» wird die Verwischung der durch das Bewusstsein geschaffenen Subjekt-Objekt-

Grenze umschrieben.
14 Beispiele dazu in Abt (1983), p. 117ff.
15 Abt (1983), p. 108.

388



ländlichen Raumes) anders «besetzte» archetypische Felder innerhalb der weiterge-
fassten Mensch-Lebensraum-Beziehung existieren. Wir denken da etwa an die «unberührte

Natur» (Urwald, unbewohnte Insel) oder an die «Stadt». Die psychische
Existenz solcher Alternativen lässt vermuten, dass die primär-visuelle Wahrnehmung der
Umwelt zugleich ein archetypisches Feld «generiert», auf welches die wahrgenommene
äussere Wirklichkeit bezogen wird.

Wir gehen also davon aus, dass der Mensch die Landschaft aus einer Bezogenheit
heraus wahrnimmt. Diese Bezogenheit entspringt einer ursprünglichen Einheitswirklichkeit:

Denn nur dadurch, dass der Mensch mit seiner Um-Welt (in unserem Fall: mit
seiner Landschaft) in Beziehung tritt, hat er die Möglichkeit, sich uroborisch (vgl.
Fussnote 9) zu erfahren.

4. Die Wunden der Landschaft und deren Heilung

Die uroborische Daseinserfahrung des Menschen bestimmt auch die Wahrnehmung
der Landschaft. Der Topos der heilen Landschaft, der Landschaft als Kunst(werk) ist
nicht nur der Massstab der äusseren Wirklichkeit - er ist auch innere Wirklichkeit. Eine
nicht mehr heile Landschaft empfindet der Mensch als verwundet. Phänomene einer
Landschaft werden dann als Wunden wahrgenommen, wenn diese nicht mehr sich
selbst genügen können. Sie sind nicht in-sich sondern für-etwas. Dieses Für-Etwas-
Dasein kann als Funktion umschrieben werden. Ein Phänomen ist dann funktional
bestimmt, wenn es losgelöst von der Landschaft für-etwas, also ohne unmittelbaren
Sinnbezug zu dieser da ist.

Eine von funktional bestimmten Phänomenen durchsetzte Landschaft kann der
Mensch nicht als vollkommen, als heil aufnehmen. Er empfindet die Landschaft als

verwundet16. Daraus entsteht eine Spannung zu seinem (heilen) archetypischen Feld.
Diese Spannung kann der Mensch auflösen, indem er die von ihm empfundenen Wunden

der Landschaft heilt: Den Skilift in der Bergwiese, den Betonbau neben dem
Bauernhaus. Der Sinn dieser Heilung kann nur der eine sein: Die eigene Vollkommenheit.

Wie aber heilt der Mensch die Wunden der Landschaft?
Die der primär-visuellen Wahrnehmung (einer Landschaft) folgende, oder vielmehr:

Die aus dieser Wahrnehmung vorzeitlich entstehende Heilung entspricht der Antwort
des Unbewussten auf das Wahrgenommene. Durch diese unbewusste «Reaktion» (Heilung)

kann sozusagen die innere Wirklichkeit gerettet werden, indem das archetypische
Feld gegensatzlos gespiegelt werden kann. Diese «Reaktion» ermöglicht die Integration

des Wahr-Genommenen, die Übereinstimmung der äusseren und inneren
Wirklichkeit.

Diese Integration, durch die der Mensch seine uroborische Ganzheit ausdrückt,
kann grundsätzlich passiv oder aktiv geschehen.

16 Die Erde und unser Körper entsprechen sich insofern, als beide den materiell-körperlichen Symbolen zu¬

gehören. Der auf den menschlichen Körper bezogene Begriff der Wunde ist deshalb symbolisch zu
verstehen.

389



a) Die passive Integration

Eine passive Integration ist nur dann möglich, wenn die Landschaft dem Menschen
gegensatzlos erscheint. Das Dasein der Landschaft ist ein gleichzeitiges In-sich und In-
ihm als Einheitswirklichkeit. Dieses In-Sich-Sein der Landschaft als Ganzes oder von
Teilen aus ihr erfährt der Mensch als psychische Entspannung oder als regenerative
Kraft, in der der Kreislauf von Wachstum und Tod wirksam ist. Die Landschaft ist
schon heil oder heilt sich selbst. Dadurch ist dem Menschen eine unvermittelte, passive
Integration der wahrgenommenen Landschaft möglich - er braucht nicht zu heilen.
Mensch und Landschaft nehmen sich gegenseitig auf.

b) Die aktive Integration

Eine passive Integration ist nur in einer intakten Landschaft möglich. Ist eine
Landschaft verwundet, reagiert der Mensch heilend. Er aktiviert geistige, psychische oder
physische Energie, um die Landschaft zu integrieren. Wir sprechen daher von aktiver
Integration. Diese Heilung kann sich in verschiedenartigen «Reaktionen» ausdrücken.
Bezogen auf die Wahrnehmung einer Landschaft erscheinen uns die folgenden Heilungen

als bedeutend: Das Erklären, das Ignorieren, das Fliehen und das Brauchen.

bl) Heilung durch Erklären

Erklärend können die als Wunden empfundenen Phänomene einer Landschaft geheilt
werden, indem diese in einem funktionalen Zusammenhang gesehen werden. Ist diese

Funktion v.a. von der Landschaft her bestimmt, wie zum Beispiel im Fall einer gemähten

Wiese, ist der Erklärungsaufwand gering. Ist hingegen eine Funktion durch ausserhalb

der Landschaft liegende Bedingungen bestimmt, so kann diese Funktion nur kausal,

in Form einer Wenn-Dann-Begründung erklärt werden.
Wenn eine Wiese als in-sich wahrgenommen werden kann, so ist dies bei einer Strasse,

die durch diese Wiese führt und zu dieser in einem Spannungsverhältnis steht, da sie

nicht in-sich dort ist, nicht möglich. Die Strasse wird als für-etwas wahrgneommen und
kausal erklärt: Wenn hier eine Strasse ist, dann führt diese irgendwo hin.

Charakteristisch am funktionalen Dasein ist, dass nur ein ausserhalb des Daseins
liegender Sinn dieses Dasein rechtfertigt. Durch eine Wenn-Dann-Erklärung rechtfertigt
der wahrnehmende Mensch das Dasein eines nur in seiner Funktion sinnvollen
Landschaftsphänomens und heilt dieses damit; er integriert die Strasse als sinnerfüllt neben
der Wiese. Diese Heilung bedeutet aber einen geistigen oder seelischen Aufwand (be-
wusste oder unbewusste Erklärung), dessen Ziel das Generieren oder Akzeptieren-
Können eines «exteriorsierten» Sinns ist.

b2) Heilung durch Ignorieren

Die Heilung durch Ignorieren ist keine äusserliche Heilung, wie diejenige durch Erklären.

Sie ist ein Schutz der inneren Wirklichkeit durch Nicht-Wahrnehmen. Psychisch
gesehen entsprechen die nicht wahrgenommenen Phänomene einem Nicht-Ich. Das
Auslöschen an sich wahrnehmbarer Phänomene geschieht in einem Dimensionssprung:

Die Freude an der Blume am Wegrand oder der Blick in die Weite. Die Konzentration

auf das Kleine bedeutet die Entfaltung der inneren Wirklichkeit an einem, aus

390



der Ganzheit der Landschaft losgelösten Phänomen. Der Blick in die Weite bedeutet
eine (sinnliche) Überflutung von Aussen, ein Sich-Orientieren am unfassbar Grossen.

Heilung durch Ignorieren führt daher zur Abkapselung oder zur Ablenkung: Der
Mensch geht zwar auf der Strasse, schaut aber nur die Berge und die Blumen an.

Erklären und Ignorieren setzen sich mit der Landschaft nur indirekt auseinander, die

Heilung geschieht ohne physischen Aufwand. Demgegenüber geschieht die Heilung
durch Fliehen oder Brauchen in einem aktiven Bezug zur Landschaft.

b3) Heilung durch Fliehen

Die Heilung durch Fliehen ist ein Weg-von. Die Suche nach einer passiv integrierbaren
Landschaft treibt den Menschen aus der verwundet empfundenen Landschaft. Er ver-
lässt die Strasse, geht über die Wiese und sucht sich einen Ort, eine Landschaft, in der
er entspannen kann. Ob er sie findet? Es ist die Suche nach dem Paradies, nach der uro-
borischen Landschaft. Die Suche des fliehenden Menschen ist die nach Geborgenheit,
welche für ihn nur in einer heilen äusseren Wirklichkeit möglich ist.

Die Heilung durch Fliehen ist eine betont aktive Heilung der landschaftlichen Wunden.

Die Spannung wird durch Weg-Gehen zurückgelassen. Dies ist möglich, solange
die Kraft zu fliehen und zu suchen gross genug ist und solange eine minimale Gewissheit

besteht, dass das Fliehen erfolgreich sein wird. Die Heilung durch Fliehen wirft die
Frage auf, wie gross die als Fluchtreviere möglichen «heilen» Landschaften sein müssen.

Dies ist weitgehend eine Frage des Horizontes: Wir gehen davon aus, dass ein
Zustand passiver Integration als Kompensation zur zurückgelassenen, negativen
(spannungsgeladenen) Wahrnehmung in einer innerhalb des visuellen Horizontes «heilen»
Landschaft möglich ist. Innerhalb dieses Horizontes entsteht mit zunehmender
Entfernung auch eine gewisse Unscharfe (Heilung durch Ignorieren), so dass ein Fluchtrevier

durch die Distanz und die Sichtverbindung in jeder Landschaft wieder anders ist.
Eine wichtige Bedeutung für Fliehende hat der Wald: Der Mensch verlässt also die
Strasse und sucht den nahen Wald.

b4) Heilung durch Brauchen (Nutzen)

In der Heilung durch Brauchen geht der Mensch davon aus, dass die Phänomene der
Landschaft einem bestimmten Nutzen dienen oder einen solchen abwerfen. Er gestaltet
die Heilung der verwundeten Landschaft durch das Brauchen oder Nutzen der funktional

bestimmten Phänomene.
Der Mensch geht also auf der Strasse und sieht die Vorteile gegenüber dem Wandern

im hohen Gras (dem in unserem Beispiel auch eine übergeordnete Nützlichkeit, nämlich

diejenige der Nahrung zugeordnet werden kann, was wiederum die Nützlichkeit
der Strasse rechtfertigt -»Heilung durch Erklären). Durch das Brauchen erlebt der
Mensch die verwundeten Phänomene der Landschaft als sinnvoll, da sie (ihm) nützlich
sind. Der Aufwand zur Heilung durch Brauchen (Nutzen) ist ein physischer oder
materieller.

Das Brauchen richtet sich weitgehend nach den funktional bestimmten Phänomenen

der Landschaft, die ihrerseits auch bestimmten menschlichen Bedürfnissen
entsprechen. Der durch Brauchen Heilende verknüpft die funktional bestimmten Land-

391



Schaftsphänomene stark mit seinen Bedürfnissen, indem er an der äusseren Wirklichkeit

deren Stimulation, Befriedigung und Sinngebung erfahren kann.

Die vier beschriebenen Heilungen vermögen die Wunden der Landschaft zwar zu heilen,

doch bleibt in jeder Heilung eine Narbe zurück. Diesen Narben entspricht im
weitesten Sinn ein seelisches Ungleichgewicht bezogen auf die ganzheitliche Erfahrung der
Wirklichkeit.

5. Die Belastung der Landschaft

Anschliessend an Kapitel 1 können wir in bezug auf die visuelle Bewertung einer
Landschaft festhalten, dass eine Bewertung die Phänomene einer Landschaft nach deren In-
sich und nach deren Für-etwas zu unterscheiden hat. Die Grenze zwischen den beiden
ist nicht immer eindeutig. Sie lässt sich aber aus den Kriterien der phänomenologischen

Bewertung herleiten: Ein erstes Kriterium ist die Sinnerfülltheit der Landschaft,
ein zweites die Sinnerfülltheit der Phänomene in bezug auf die Landschaft und ein drittes

ist die Schönheit im Sinn der Farbe und der Form".
Die Anwendung dieser Kriterien in einer Bewertung führt notgedrungen zu einer

polarisierten Bewertung, indem einerseits positiv zu bewertende (schöne oder sinnerfüllte),

andererseits negativ zu bewertende (vorwiegend funktional bestimmte) Phänomene

sich gegenüberstehen. Die Bewertung kann sich jedoch nicht auf die Landschaft als
Ganzes beziehen, wie die von Grosjean (1985) angewandte Unterscheidung von
Eigenwerten (standortbezogene Werte der Landschaft) und Einflusswerten (auf Standorte
von aussen einwirkende Werte) zeigt18. Eine polarisierte Bewertung eignet sich vor
allem bei einer objektbezogenen Bewertung. Daher können die Eigenwerte meist
übereinstimmend bestimmt werden. Weniger geeignet ist die polarisierte Bewertung zur
Bestimmung der Einflusswerte, da einerseits die Unschärfe der zunehmenden Distanz
wirkt, andererseits die Landschaft in ihrer Gesamtheit leicht diffundiert und nicht
mehr verbindlich (phänomenbezogen) wahrgenommen werden kann. Die Einflusswerte

müssen deshalb gesamtheitlich, bezogen auf die Eigenwerte des betrachteten
Landschaftsausschnittes, bewertet werden.

Wenn wir uns der Frage nach der Belastung der Landschaft zuwenden, kommt
sowohl der polarisierten Bewertung wie auch der Unterscheidung der Werte der
Landschaft nach Eigen- und Einflusswerten eine besondere Bedeutung zu.

Wie der Begriff es ausdrückt, sind die Eigenwerte Werte an-sich, die erst der
Wahrnehmende positiv oder negativ besetzt. Die Beziehung zur Landschaft baut im wesentlichen

auf den positiv besetzten (bewerteten) Eigenwerte (im Zusammenhang mit
individuellen Erfahrungen) auf. Dagegen bleibt die Beziehung zur Landschaft über die
Einflusswerte eine oberflächlichere als diejenige über die Eigenwerte, da im
Gesamteindruck die einzelnen Phänomene an «Individualität» verlieren und daher nicht mehr

17 In einer sinnlich weitergefassten Bewertung kämen natürlich weitere nicht-phänomenologische Kriterien
dazu, wie etwa Gerüche, Witterung, Jahreszeit oder Geräusche.

18 Grosjean unterscheidet bei den Eigen- und Einflusswerten weiter zwischen Objektwerten und Struktur¬
werten.

392



in ihrer Einzigartigkeit wahrgenommen werden können. Zweifellos machen dabei
markante Berge, wie etwa der Eiger, eine Ausnahme. Den Einflusswerten ist gemein, dass

sie sozusagen «überflutend» wirken.
In einer vornehmlich durch die gebaute Umwelt belasteten Landschaft ist dem

Menschen eine positive Besetzung der Eigenwerte nicht mehr vollumfänglich möglich. Die
Beziehung zur Landschaft und damit auch die Integration der Landschaft ist ihm
dadurch erschwert. Er muss, um sich wohl zu fühlen, geistige, psychische oder physische
Energie zur Heilung der Landschaft aufwenden.

Aufgrund der bisherigen Ausführungen lässt sich die Belastung der Landschaft aus
der Sicht des Menschen folgendermassen umschreiben:

Der Belastung einer Landschaft entspricht der im Menschen induzierte Aufwand zur
Heilung der Landschaft. Dieser Heilungsaufwand ist individuell verschieden. Je grösser

der Aufwand zur Heilung der Landschaft ist, desto höher ist auch die effektive
Belastung. Da der Mensch aber unterschiedlich heilt, entspricht die empfundene Belastung
nicht unbedingt der effektiven. Es liegt in der Natur des Menschen, sich den Belastungen

der Landschaft anzupassen, d.h. er «wählt» jenes «Heilverfahren», durch welches

er sich in einer Landschaft wohl fühlen kann.

6. Die Frage nach Belastungsschwellen

Aufgrund einer derartigen Umschreibung der Belastung einer Landschaft ist die Frage
nach Belastungsschwellen demnach die Frage: Welche Wunden einer Landschaft kann
der wahrnehmende Mensch innerlich heilen und wie heilt er diese Wunden - durch
Erklären, Ignorieren, Fliehen oder Brauchen? Da die Wunden einer Landschaft ein
individuell geprägtes Heilverfahren induzieren und jedes Heilverfahren seine eigenen
Schwellen besitzt, müssen wir uns, wollen wir Belastungsschwellen diskutieren, auf die
vier oben beschriebenen Heilungstypen beziehen. Als bildhafter Hintergrund dient
uns wiederum Grindelwald.

Der erklärend Heilende zeichnet sich durch kausale Begründungen funktional
bestimmter Phänomene aus. Er kann daher rational Störungen (Wunden) in der
Landschaft heilen und die Landschaft so als schön empfinden. Die Belastungsschwelle
hängt von seinen Erklärungsmöglichkeiten ab. Einzelne Wunden kann er durchaus heilen.

Die Schwelle der Belastung scheint dort erreicht, wo mehrere Funktionen nicht
mehr in einen Erklärungszusammenhang gebracht werden können. Wenn also im
Alpgebiet Grindelwalds Skilifte neben Alphütten stehen, ist dies durchaus erklärbar,
indem dieses Gebiet eine zweifache Funktion besitzt (Landwirtschaft und Skifahren).
Kommt dazu noch eine befahrene Strasse, ist die Belastungsschwelle für erklärende
Typen jedoch erreicht, da dann der überblickbare Landschaftsausschnitt Wunden von
mehr als zwei Funktionen trägt. Diese für die Eigenwerte angenommene Schwelle gilt
nicht in bezug auf die Einflusswerte. Negativen Einflusswerten gegenüber ist der erklärend

Heilende machtlos, v.a. gegenüber Naheinflusswerten19. Er kann «Einflusswun-

19 Grosjean differenziert die Einflusswerte nach Entfernungsbereichen: Naheinflusswerte (bis 3 km), Mit¬
teleinflusswerte (3-12 km).

393



den» kaum heilen (erklären), empfindet sie andererseits aber erst dann als unheilbar,
wenn diese die Funktion(en) der ihn umgebenden Landschaft kontrastieren.

Der durch Ignorieren Heilende nimmt Wunden nicht wirklich wahr. Durch die
Konzentration auf das Kleine kann er bei genügend hohen Eigenwerten funktional
bestimmte Phänomene übersehen. Ebenso kann er negative Naheinflusswerte durch den
Blick auf die Gebirgskulisse ausschalten. Da sich der durch Ignorieren heilende
Mensch am Detail und am Grossen orientiert, gibt es für ihn kaum Belastungsschwellen:

Naheinflusswerte stören ihn nur dann, wenn sie den Blick in die Weite beeinträchtigen;

bei den Einflusswerten liegt die Belastungsschwelle dort, wo keine, der ursprünglich

vorgegebenen Funktion entsprechende Phänomene mehr vorhanden bzw.
wahrnehmbar sind. Solange in Grindelwald vom Dorfzentrum aus das Hochgebirge sichtbar

ist, kann der durch Ignorieren Heilende alles funktional nicht dazu passende
übersehen. Daraus ist zu schliessen, dass ignorierend Heilende dank der Bergkulisse stets
nach Grindelwald kommen werden - die Grindelwaldner dürften aber kaum diesem

Typ zuzuordnen sein.

Der durch Fliehen Heilende nimmt in Kauf, dass weite Gebiete für ihn unheilbar
zerstört sein können, solange ihm Landschaftsausschnitte bleiben, in denen ihm eine passive

Integration möglich ist. Dies ist dort der Fall, wo die Landschaft nur
landwirtschaftlich oder gar nicht genutzt wird. Dazu sind auch ungestörte Einflusswerte Bedingung.

«Refugien» mit diesen Bedingungen sind in Grindelwald noch recht zahlreich
vorhanden (Wald, Teile der Vorsassen- und Alpgebiete). Der durch Fliehen Heilende
findet daher in Grindelwald noch genügend Raum. Weite Teile des Dauersiedlungsgebietes,

v.a. im Bereich des Dorfkerns und im Bereich der Transport- und Verkehrsanlagen,

aber auch das touristisch stärker erschlossene und genutzte Alpgebiet hingegen
meidet er.

Der durch Brauchen Heilende wählt die pragmatische Heilung. Verwundete Eigenwerte

stören ihn kaum, solange er sie sich zu Nutzen machen kann. Er ist der Aktivtourist,

der grundsätzlich die Vorteile der gebauten Umwelt sieht. Einflusswerte sind für
ihn als Kulisse von Bedeutung, v.a. die Mitteleinflusswerte dürfen deshalb nicht zu
stark gestört sein. Er ist aber auch der dynamische Grindelwaldner, der sich mit allen
Veränderungen arrangieren kann, solange diese seinen Interessen dienen. Alles Gebaute

ist so potentiell sinnerfüllt. Für die durch Brauchen Heilenden muss angenommen
werden, dass die Landschaft nur noch ausschnittweise wahrgenommen wird und die
archetypisch angeordnete Beziehung nicht mehr landschaftsgeprägt ist20.

Alle vier hier beschriebenen Heilungen ermöglichen dem Menschen die Integration
der Landschaft. Dennoch sind die Unterschiede zwischen den vier «Integrationswe-
gen» beträchtlich. Sie zeigen sich daran, wo für die vier Heilungstypen die Belastungsschwellen

liegen.
Dem Erklärenden und dem Fliehenden ist gemeinsam, dass sich beide in ihrer

Wahrnehmung stärker auf die Eigenwerte beziehen als auf die Einflusswerte. Ihre Beziehung
zur Landschaft ist dadurch phänomenbezogen und in wertendem Sinn verbindlich:

20 Damit stellt sich die Frage, ob der Mensch unterschiedlich angeordnete archetypische Felder besitzt, über
die er zu seiner räumlichen Umwelt in Beziehung treten kann. In unserem Fall ist der Wechsel von einem
ländlichen in ein städtisches Feld denkbar.

394



Entweder die Integration gelingt (Erklären) oder sie gelingt nicht (Fliehen). Eine
Belastung provoziert in ihnen eine bewusste oder unbewusste Stellungnahme.

Demgegenüber ist dem Ignorierenden und dem Brauchenden gemeinsam, dass beide
ihre Beziehung zur Landschaft vornehmlich auf den Einflusswerten aufbauen.
Dadurch ist ihre Wahrnehmung begleitet von einer «Überflutung». Der visuelle Bezugsraum

umfasst den ganzen Horizont, wodurch die Phänomene in ihrer Umgebung stets
relativ (zum ganzen Raum) erscheinen.

Aus dieser Gegenüberstellung, die sich aus den unterschiedlichen «Heilverfahren»
ergibt, wird deutlich, dass in Grindelwald mit einer derart imposanten Bergkulisse ein
«Überflutungspotential» vorhanden ist, welches negative Eigenwerte leicht zu
überdecken vermag. In Grindelwald ist daher den Eigenwerten besondere Beachtung zu
schenken.

7. Kann der Mensch sich ein eigener Massstab sein?

Wie die Diskussion der Belastungsschwellen für die vier Heilungstypen gezeigt hat,
kann eine aktive Integration kaum als Massstab für die Bezeichnung von Belastungsschwellen

herangezogen werden. Bedingt ist ein Bezug zum Erklärenden und zum
Fliehenden möglich: Für beide ist heute im weiteren Dorfgebiet und in den Gebieten, von
denen aus das Dorf einsehbar ist, die Belastungsschwelle unterschritten. Diese Tatsache

zeigt immerhin, dass auch eine aktive Integration ihre Grenzen hat. Weiter deutet
eine solche Bewertung darauf hin, dass im unteren Talbereich eine weitere Bebauung
aufgrund der unterschrittenen Schwellenwerte aus der Sicht der Landschaft kaum
aufgehalten werden kann. Da in diesem Gebiet eine Integration für den Erklärenden und
den Fliehenden nicht mehr möglich ist, empfinden diese eine weitere Bebauung nicht
mehr als Verlust. Auf der anderen Seite sind der Ignorierende und der Brauchende
weitgehend anpassungsfähig. Im touristisch erschlossenen Alpgebiet bringen weitere
Erschliessungen v.a. für den Fliehenden Einbussen. Aus der Sicht der anderen Heilungstypen

scheinen jedoch die heutigen und auch weitere Erschliessungen noch heilbar.
Diese grobe Beurteilung sollte gezeigt haben, welch grossen Spielraum eine aktive

Integration dem Menschen lässt. Wenn wir die heutigen Werte der Landschaft Grindelwalds

beurteilen, können wir deshalb nicht davon ausgehen, dass eine weitere Entwicklung

der Siedlung und der Erschliessung sich nach den Werten der heutigen Landschaft
richtet. Wir können auch nicht das Messer der ausbleibenden Touristen als Waffe für
die Landschaft einsetzen, denn einflusswertbezogene Touristen werden immer nach
Grindelwald kommen.

Wir haben die grosse Anpassungsfähigkeit des Menschen zur Kenntnis zu nehmen -
als Massstab zur Bewertung der Landschaft kann diese aber nicht dienen. Durch die
Anpassung an die sich verändernde Landschaft geht der Mensch seelische Kompromisse

ein, deren Folgen zuletzt er selber trägt. Wenn ein Mensch in einer Landschaft lebt, in
der er dauernd erklären muss, in der er dauernd auf der Flucht ist, die er übersehen
(verdrängen) muss und in der er nur in der Aktivität einen Sinn sieht - in einer solchen
Landschaft ist eine zu einem seelischen Gleichgewicht führende Integration nicht mehr
möglich. Das Auseinanderbrechen des durch die Landschaft genährten seelischen

Gleichgewichts im Menschen bedeutet auch ein Auseinanderbrechen der Beziehung

395



zur Landschaft. Die Landschaft wird innerlich verlassen. Die regenerative Kraft der
Passivität geht damit verloren und die generative Kraft der Aktivität - die Sinnerfüllung

der Funktion - tritt an ihre Stelle. Die innerliche Stadt? Diese in extremis geschilderte

Seelensituation legt dar, was im Ansatz dem Funktionalen, dem Für-Etwas
zugrunde liegt. Dadurch, dass das Funktionale nicht in-sich sein kann, zwingt es den
Menschen in eine aktive Position. Die Belastung einer Landschaft ist so gesehen bis zu
einem gewissen Ausmass auch positiv zu werten, da sie ein Mass für die seelische
Herausforderung des Menschen darstellt.

Auf was aber kann sich die seelenbezogene Bewertung der Landschaft stützen? Es

bleiben als Bewertungskriterien der Landschaft, sozusagen deren «Advokaten», ihre
seelischen Werte, die sich einerseits in den positiven Eigenwerten ausdrücken, andererseits

in jenen Gebieten lebendig sind, in denen eine passive Integration - sei es in Beziehung

zu den Eigenwerten, sei es in Beziehung zur gesamten Landschaft - noch möglich
ist. «Advokaten» der Landschaft sind auch die Grindelwaldner: Indem sie den
seelischen Wert ihrer «Heimat» als gleichwertig neben deren Funktion stellen, können,
müssen auch sie Stellung zu ihrer Landschaft beziehen.

Dank

Dem Engagement von Prof. G. Grosjean in den Fragen zur Landschaftsbewertung
und den grundlegenden Anregungen von Dr. A. Fröhlich verdanke ich die Ansätze
dieser Arbeit, dem Jungschen Gedankengut die innere Orientierung.

396


	Landschaftsbewertung - eine Bewertung der Seele? : Ein Beitrag zur Frage den Schwellen der Belastung einer Landschaft (erläutert am Beispiel des MAB-Testgebietes Grindelwald)

