
Zeitschrift: Jahrbuch der Geographischen Gesellschaft Bern

Herausgeber: Geographische Gesellschaft Bern

Band: 54 (1980)

Artikel: Dem Chef die Zunge, die Haut den Frauen : Aspekte des Stieropfers
bei den Zulgo und Gemjek in Nordkamerun

Autor: Graffenried, Charlotte V.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dem Chef die Zunge, die Haut den Frauen

Aspekte des Stieropfers bei den Zulgo und Gemjek in Nordkamerun

Von Charlotte v. Graffenried*

Via zla, übersetzt «Jahr des Stieres», wird das eindrückliche, wichtige Ritual der
beiden Ethnien Zulgo und Gemjek Nordkameruns (Fig. 1) genannt. Bekannter
geworden ist es unter der Bezeichnung maray, wie der Name bei den grösseren Ethnien

Mafa und Mofu lautet (Fig. 2). Damit ist schon angedeutet, dass verschiedene
Völker dieses Ritual ausfuhren, je nach Region in einem Zyklus von zwei, drei oder
vier Jahren. Seine Verbreitung umfasst den ganzen nördlichen Teil des Mandara-
berglandes, einschliesslich der politisch heute zu Nigeria gehörenden Regionen1.

Es ist erstaunlich, dass Stierrituale im nördlichen Mandarabergland bei
Ackerbauvölkern ausgeführt werden, wo die Rinderhaltung von untergeordneter Bedeutung

ist und sich zumindest im heutigen Zeitpunkt aufdas Halten von wenigen
Opfertieren beschränkt. Allerdings deuten Mythen, die von Einwanderern mit Rinderherden

aufder Suche nach Gebieten mit genügend Wasservorräten sprechen, darauf
hin, dass die Rinderhaltung bei den in Frage stehenden Völkern eine grössere
Bedeutung gehabt haben dürfte. Aufgrund des Stierrituals darf man sogar annehmen,
dass Rinderhaltung ursprünglich zur Wirtschaft der Zulgo und Gemjek gehört hat2.

Die patrilinearen Völker des Mandaraberglandes sind unter der Bezeichnung kir-
di bekannt (Abb. 1,2). So nennen sie die islamisierten Bevölkerungen der Ebene
und meinen damit «Ungläubige». Von ihnen bewohnen die zwei kleinen Bergvölker

Zulgo und Gemjek, insgesamt rund 13 200 Personen gemäss einer 1976
durchgeführten Zählung, die nordöstlichen Randbergketten und sind administrativ zum
Kanton Serawa im Departement Mayo Sava zusammengeschlossen. Als fleissige
Hirsebauern bewirtschaften sie ihre in Terrassen (Abb. 3) an den Berghängen
angelegten Felder zur Regenzeit, die von Mai bis Oktober dauert. Vor ungefähr
8-10 Generationen aus dem Osten eingewandert, haben sie sich zum Teil mit au-
tochthonen oder vorher eingewanderten Gruppen fusioniert und im Laufe der Zeit
kleine Völker mit eigenen, allerdings verwandten Sprachen gebildet.

* Charlotte von Graffenried, Dr. phil. des., Ringoltingenstrasse 5, 3006 Bern

1 Ausfuhrlichere Beschreibungen über das Stierfest gibt es von J. Boisseau (1975) für die Mafa und von
J.F. Vincent (1972) für die Mofu. Da beide Arbeiten noch nicht publiziert sind, wurde im vorliegenden
Artikel bewusst auf eine Gegenüberstellung verzichtet.

2 In den Jahren 1978-1980 hatte ich Gelegenheit, anlässlich einer gesamthaft 15 Monate dauernden
Feldforschung bei den Zulgo und Gemjek an Stierritualen dieser beiden kleinen Völker und solchen
ihrer Nachbarethnien teilnehmen zu können. Eine in Vorbereitung befindliche Publikation wird
eingehender aufden ganzen Problemkreis dieses Rituals eingehen. Hier soll eine erste Darstellung meiner
Beobachtungen gegeben werden.

109



Nach Froelich (1972: 395) gehören diese Völker, die «montagnards paléoni-
gritiques»3 zu den segmentären Gesellschaften ohne zentralisierte Autorität, denen
eine richtige politische Organisation unbekannt ist. Ihr System basiert auf der
Verwandtschaft der Linien (lignages) und ihrer Segmente innerhalb der Klane. Die
einzelnen Siedlungen sind in religiöser, territorialer und politischer Hinsicht voneinander

unabhängig. Als segmentäre Gesellschaften funktioniert das Zusammenleben
der verschiedenen Segmente, indem jede dieser Gruppen nach aussen und gegenüber

den höheren Mächten durch einen Ältesten repräsentiert wird, genannt «Herr

3 Altnigritische oder altsudanische Kultur (Hirschberg 1965:12)

110



des Berges». Er stammt immer aus der ältesten und zuerst ansässigen Linie und seine

Würde vererbt sich seit jeher vom Vater auf den ältesten Sohn. Der «Herr des

Berges» steht einem Ältestenrat vor, der sich aus den Senioren der verschiedenen
Segmente zusammensetzt und der gemeinsam die familieninternen Probleme und
Schwierigkeiten regelt und früherauch massgebend war für kriegerische Aktionen.
Die Funktionen des «Herrn des Berges» sind in erster Linie religiöser Art, er ist der
Oberpriester seiner territorialen Einheit. Im Bereich des Stierfestes kommt seine
Stellung besonders deutlich zur Geltung.

Via zla (Jahr des Stieres) wird bei den Zulgo, Gemjek und ihren Nachbarethnien
in einem dreijährigen Zyklus gefeiert. Bei den Zulgo beginnt jeweils das Fest im kia

111



Abbildung 1: Gemjek

momacar4 (Mond dritter) ihres Kalenders, im Januar auf dem Gehöft (Abb. 4) des

«Herrn des Berges», in der nördlichsten Siedlung mit Namen Cocöf. In einer
festgelegten Folge durchläuft es der Reihe nach die weiteren Zulgosiedlungen von Nord
nach Süd. Anschliessend übernehmen es die Nachbarethnien. In dieser Reihenfolge
wird das Fest gefeiert :

Zulgo - Gemjek - Mineo - Meri - Mboku - Mafa

Der Zyklus endet meist mit Beginn der Regenzeit, Ende April anfangs Mai.
Interessant ist die Tatsache, dass das Fest, welches den Zusammenhang der verschiede-

4 Der Chefde Canton gibt heute (1979) die Erlaubnis zum Beginn des Festes erst, wenn die letzten Steuern

eingezogen sind.

112



Abbildung 3: In Terrassen angelegte Felder. Zulgo

113



Abbildung 4: Gehöft des «Herrn des Berges» in Cocöf, Zulgo

Abbildung 5: Wohnhaus und Stall für den Stier (rechts), Zulgo

114



nen Linien eines Klanes durch die Reihenfolge der verschiedenen Siedlungen
demonstriert, nicht nur in den Klanen der Zulgo und Gemjek sondern auch in denen
der Nachbarethnien gefeiert wird.

Die Opfertiere, Zebustiere, stammen aus den Herden der Ful und werden von den
Gehöftsinhabern auf den Märkten gekauft. Anschliessend ist es Sache des Hausherrn,

den Stier selbst zu mästen oder den Auftrag dazu an seinen Sohn oder einen
Verwandten weiterzugeben, wobei weiteren Mitgliedern, meist den Töchtern des

Hauses, das Tränken des Tieres obliegt. Der Stier befindet sich vom Moment seiner
Ankunft an in einem speziell für ihn bestimmten, oft etwas erdvertieft angelegten
Stall (Abb. 5), der aus fast «megalithischem» Trockenmauerwerk besteht und nur
im obern Teil der Mauer eine für die Fütterung vorgesehene Öffnung aufweist. Er
wird seine, mit einem kegelförmigen Strohdach versehene runde Behausung, die
den Wohnhäusern in der Form gleicht und ihren bestimmten Platz im Gehöft
einnimmt, nur für seine Opferung wieder verlassen. Den Ahnen, als Mittlern zum
einzigen Schöpfergott Mbulom, ist der Stier geweiht. Mit seiner Opferung erbitten sich
die Lebenden Segen für die Wohlfahrt der Familie und der Gruppe im Diesseits.

Vier Tage lang wird via zla gefeiert. Während der erste Tag des Festes, der mit
Hirsebier, Hirsebieropfern und Tanz zu Trommel und Flötenmusik den
Zusammenhang einer Siedlung demonstriert, bereiten der zweite und dritte Tag im Kreise
der Familie mit verschiedenen Zeremonien den Höhepunkt vor. Dies wird am vierten

Tag mit der Opferung des Stiers erreicht. Der vorliegende Bericht befasst sich
vornehmlich mit dem letzten Tag. Er zeigt besonders deutlich die Wichtigkeit der
allernächsten Verwandtschaft, die sich aus den Brüdern und Halbbrüdern
zusammensetzt und nach Möglichkeit auch einen Vertreter der Generation des Vaters des

Hausherrn aufweisen sollte. Der Hausherr hat ausserdem unter seinen allernächsten

Verwandten einen auf Lebenszeiten bestimmten mala kule, übersetzt «Herr
des Rituals» zur Seite, dem bei Opfern gewisse Handlungen obliegen, welche der
Hausherr in gleicher Weise und gleicher Stellung auf dem Hof seines mala kule
auch ausführt. Die Opferung des Stiers selbst, zumindest den ersten Stich, führt
immer der «Herr des Berges» aus, wenn er zugegen ist; sonst übernimmt diese
priesterliche Funktion der älteste, nächste Verwandte des Hausherrn. Er wird vom mala
kule assistiert. Der mala kule kann die Opferung des Stiers nur ausfuhren, wenn er
unter den Anwesenden der nächste und älteste Verwandte des Hausherrn ist.

Die Frauen und Töchter sind teilweise von der Zeremonie ausgeschlossen und
befinden sich während der Opferung des Stiers im Innern des Hauses.

Der Ablaufdes Stieropfers soll nun beschrieben werden, welches sich in verschiedene

Phasen gliedert:

Rituelle Ansprachen
Heiligung des Opfertiers
Tötung und Zerlegung des Stiers

Stierkopfzeremonie
Verteilung des Opferfleisches.

115



Die rituellen Ansprachen

Am Tag der Opferung des Stiers versammlen sich in dem betreffenden Gehöft die
kultausführenden Personen und die Gäste, unter denen sich die Schwestern, deren
Söhne, die Schwiegerfamilien und die ausgeheirateten Töchter des Hausherrn
befinden.

Sobald alle mit dem Kult in Zusammenhang stehenden Personen, in erster Linie
die vier Hauptakteure (Herr des Berges, mala kule, 2 Senioren) anwesend sind,
ziehen sich diese ins Innere des Hauses zurück, wo unter Ausschluss der Frauen und
übrigen Gäste als Einleitung der Zeremonie feierliche Reden gehalten werden.

Die längeren oder kürzeren Ansprachen der verschiedenen Senioren befassen

sich mit den Ereignissen in der Siedlung und geben eine Art Überblick über die
Geschehnisse der jüngsten Zeit. Dabei kommt deutlich zum Ausdruck, wie wichtig es

ist, dass das Ritual in einer Athmosphäre des Friedens stattfinden kann und dass

alle am Kult anwesenden Teilnehmer vor dem Fest irgendwelche Streitigkeiten
beigelegt haben. «Wer mit dem Unglück kommt, soll gleich wieder dorthin zurückkehren,

woher er stammt» lauten meist die Einleitungen der Ansprachen, die aufdiesen
Punkt anspielen. Kernstück der Reden ist der Wunsch, dass sich das Opfer im
gewohnten Rahmen abspiele, um die Empfänger zu ehren und günstig zu stimmen
und dass in Zukunft neue Stieropfer in den Bergen gefeiert werden können. Weitere
Bitten der Lebenden werden folgendermassen formuliert, wie der kurze Ausschnitt
einer Ansprache illustrieren soll : « nehmt diesen Stier an, es ist euer Opfertier. Gebt
uns Frauen, gebt uns viele Kinder. Schickt uns Gesundheit, haltet Unglück und
Krankheit von uns ab. Gebt uns Regen, damit die Hirse gedeiht und wir keine
Hungersnöte durchmachen müssen.» Mit erhobener lauter Stimme, die Kalebasse mit
Hirsebier in der Hand haltend, sagt der Hauptakteur, der den Stier töten wird:
«Gesundheit, Gesundheit, Gesundheit, Frauen, Kinder, Hirse, Regen, zacala (Handel,
der Reichtum bringt)». Anschliessend giesst er Hirsebier aufden aus einigen
zusammengebundenen Stierwirbeln bestehenden Kultgegenstand (Abb. 6) und die Beteiligten

trinken gemeinsam.
Die rituellen Ansprachen, mit dem Bieropfer verbunden, bereiten die Kultgemeinde

auf die folgende Zeremonie vor und betonen mit dem gemeinsam genossenen

Bier die Beziehung der Lebenden untereinander. Sie haben auch die Bedeutung
von Bittgebeten an die Ahnen, obgleich der Inhalt der Ansprachen dies oft nicht
sehr deutlich erkennen lässt. Nachdem die Senioren sich wieder im Hofversammelt
haben, nimmt die Zeremonie ihren Fortgang.

Die Heiligung des Opfertieres

Als zweites Element spielt die Heiligung des Tieres, welches den Ahnen versprochen

wird, eine wichtige Rolle. Das dabei zu verwendende Wasser, welches sich in
einem schwarzen Lehmgefass befindet (in der Art der Kochtöpfe der Frauen) wird
durch rituelle, kurz ausgesprochene Formeln und Gedanken «geweiht». Anschliessend

drehen die vier kultausführenden Akteure, zu denen der Hausherr nicht
gehört, vier Stricke, die zuvor im Lehmgefäss mit Wasser benetzt worden sind, und

116



Abbildung 6: Bieropfer bei den Zulgo

im Laufe des Rituals Verwendung finden. Es folgt die Bespritzung des Opfertiers
durch die einzelnen vier Akteure, welche diese Handlung im Stall schweigend oder
Schwurformeln murmelnd ausführen. Die Annahme des Opfertiers durch die Ahnen

zeigt sich mit dem Schütteln des Stiers. Die Kultgemeinde und das Opfertier
sind nun zum Ritual vorbereitet.

Die Tötung und Zerlegung des Stiers

Es ist Aufgabe der jungen Generation, der Söhne und Schwestersöhne des
Hausherrn, den Stier zu überwältigen und zu fesseln. Die Opferung und Zerlegung des

Stiers findet bei den Zulgo im Stall statt. Bei den Gemjek dagegen wird das Opfertier
an Hörnern und Hinterbeinen durch Seile gehalten in den Hof geführt und dort

117



Abbildung 7: Überwältigung des Stiers bei den Gemjek

überwältigt (Abb. 7), auf die Seite gelegt und gefesselt. Dabei ist es wichtig, gewisse
Regeln zu beachten, damit die Ahnen das Opfer annehmen : der Stier muss auf den
ersten Anhieb fallen und sich nicht mehr erheben, er darf nicht brüllen, deshalb
wird mit 2 Schnüren das Maul zugebunden. Mit zwei andern Schnüren befestigt
man die Hoden damit sie nach der Tötung nicht im Körper verschwinden. Ferner
kommt es darauf an, dass vor der Opferung der Stier eine bestimmte Ausrichtung
einnimmt, indem der Kopf nach Osten, der aufgehenden Sonne entgegen weisen

muss. Sind alle diese Vorbereitungen ausgeführt, setzen sich die Stierüberwältiger
zu fünft oder sechst aufden Stier und verbleiben während der ganzen Opferung dort,
bis das Tier tot ist. Der Hauptkultausführende sticht mit einem grossen Messer die
Halsschlagader des Opfertieres an, während sein Assistent den Kopfdes Tieres hält.

Mit dem ersten Blut werden mit einem Hirsestengel die Stirn der männlichen und
im Hause sich aufhaltenden weiblichen Hausbewohner, ferner diejenige des Hausherrn

betupft. Aus dem Hals werden kleine Stücke Fleisch herausgeschnitten. Sie
sind Für die kultausführenden Personen bestimmt und werden von ihnen roh gegessen

werden. Das Blut wird in grossen Gefässen aufgefangen und den Frauen im
Haus überreicht. Den letzten Teil des Blutes, in einer Holzschale mit Hirsemehl
vermischt, essen die Hauptpersonen gemeinsam. Anschliessend ziehen sie sich ins
Innere des Hauses zurück, wo erneut ein Opfer mit Bier und Ansprachen stattfindet.

Die junge Generation übernimmt die Aufgabe, den Stier zu zerlegen. Nach der
Entfernung der Haut, hat der Hausherr die Pflicht, dieselbe mehrmals rituell auf

118



den Stierleib zu schlagen, zweimal wenn sein erstgeborenes Kind eine Tochter, dreimal

wenn es ein Sohn ist. Anschliessend übergibt er die Haut den Frauen, welche
mit Messern die Überreste von Fleisch und Fett abkratzen. Sobald der Magen des

Opfertiers frei liegt, wird er abgeschnitten und dem Hausherrn überreicht. Er macht
damit die Runde bei den verschiedenen Altären, auf die er etwas vom Mageninhalt
wirft. Diese Zeremonie kann er schweigsam oder Bittformeln murmelnd ausführen.

Während der Zerlegung des Opfertiers, welche zwei bis drei Stunden dauern kann,
versuchen die nicht beteiligten Jünglinge und Buben mit Messern oder Hirserohrsplittern

bewaffnet, soviel Fleisch wie möglich abzuschneiden, was meist zu grossen
Diskussionen Anlass gibt. Erst gegen das Ende der Schlachtung treten die Hauptakteure

des Rituals wieder in Erscheinung. Es ist Sache der beiden Senioren, die den
Stier getötet und das Blut geschöpft haben, die Hinterbeine des Stiers mit der Hacke
auseinander zu trennen und für folgende kultische Handlung zu verwenden: Sie

halten je eines der Beine und tauschen diese zweimal - beziehungsweise dreimal aus
(zweimal, wenn das erstgeborne Kind des Hausherrn ein Mädchen ist, dreimal,
wenn es sich um einen Sohn handelt).

Wenn wir diese Vorgänge kurz analysieren, ergibt sich folgende Feststellung:
Die Tötung des Stiers ist eines der Hauptelemente des Rituals. Eine Segnung der

Teilnehmer findet, wie erwähnt durch das Betupfen der Stirn von Hausbewohnern
und kultausführenden Personen mit dem Blut des Tieres statt. Um eine Art
«Kommunion» handelt es sich bei der anschliessenden Mahlzeit des mit Hirsemehl
vermischten Blutes durch die Hauptpersonen, die dadurch in besonders engen Kontakt
zu den Ahnen gelangen. Die direkte Beziehung stellt das Blut dar, welches als
Nahrungsmittel für die Ahnen gedacht ist. Die Integrierung der höheren Mächte oder
Geister in das Ritual zeigt das Bespritzen aller ihnen geweihten Altäre mit dem
Mageninhalt des Opfertieres durch den Hausherrn. Die dabei gedachten oder
murmelnd ausgesprochenen Gedanken betreffen die Bitte um Wohlergehen von Familie

und Gemeinschaft.
Das folgende Ritual bildet den Abschluss der Zerlegung des Opfertieres.

Stierkopfzeremonie

Der Kopf des Stieres (Abb. 8) wird auf eine Matte gesetzt und die Ohren zum
Verdecken der Augen festgebunden: «Der Stier soll das Ritual nicht sehen, welches wir
ausführen, um uns von der Schuld, ein Lebewesen getötet zu haben befreien»
(Mitteilung Nscheteng Gemjek 1979). In einem Kreis darumherum versammeln sich die
vier Hauptpersonen. Der Hauptakteur, der den Stier erstochen hat, leitet das Ritual
und legt Fleischstücke, die vom rechten Hinterbein stammen aufdie Schnauze und
Hörneransätze, und ein grösseres Stück auf die Mitte des Kopfes, unter welches das

Opfermesser gesteckt wird. In gleicher Weise verteilt er den Rest des Mageninhaltes
auf dem Kopf des Tieres und bestäubt das Ganze mit Hirsemehl. Es wird ihm eine
Kalebasse Hirsebier gereicht, die er zuerst in der Hand hält, dann auf den Stierkopf
zu stellen versucht, wobei er während der ganzen Handlung leise vor sich her
murmelt: «Gebt uns einen neuen Stier, Gesundheit, Hirse, Frauen, Kinder, Handel,
damit es uns gut geht» (Nscheteng Gemjek 1979). Anschliessend trinken die vier kult-

119



ausführenden Personen gemeinsam das Hirsebier und essen die auf den Kopf des

Stiers gelegten Fleischstücke.

Die Verteilung des Fleisches

Als weiteres Hauptelement in der Zeremonie kann die Verteilung des Opferfleisches

angesehen werden, welche nach ganz bestimmten Regeln ausgeführt wird, was
die folgende Skizze veranschaulicht.

Hausherr oder
Person die den Stier aufgezogen hat

Figur 3: Die Verteilung des Opferfleisches

Es besteht eine Beziehung zwischen E mpfangerpersonen und Fleischstücken, von
denen eine Anzahl als besonders wichtig angesehen werden. Folgende Stücke
symbolisieren die Vitalität des Stieres, seine Macht und Kraft:

Zunge
Geschlechtsteil
Hals
Hautriemen mit aufgezogenen Fleischstücken: Leber, Milz, Lunge, Eingeweide,

Herz, Magen.

120



Abbildung 8: Stierkopfzeremonie bei den Gemjek

Als besonders hervorragendes Organ, welches vermutlich auch im Mandaraberg-
land für die Kommunikation unter den Menschen und im übertragenen Sinne mit
den Ahnen angesehen wird, kann die Zunge gelten. Sie geht denn auch an die höchste

religiöse Autorität, den «Herrn des Berges», selbst wenn er nicht persönlich
anwesend sein kann. Ihm stehen alle Zungen der Tiere zu, die in seiner ihm unterstehenden

territorialen Einheit, der Siedlung geopfert werden.
Ein anderes Organ, besonders für die Fruchtbarkeit eine wichtige Rolle spielend,

ist der Geschlechtsteil des Stiers, welcher zusammen mit dem Hals vom Hausherrn
getrocknet und aufbewahrt wird. Ungefähr sechs Wochen nach der Opferung des

Stiers zelebriert der Hausherr erneut mit denselben kultausführenden Personen eine
Zeremonie, bei welcher diese, unter Einhaltung bestimmter Vorschriften zubereiteten

Fleischteile von der Gemeinschaft in einem feierlichen Mahl begleitet von
«boule de mil» (Hirseklösse) und Fleischsauce gegessen werden. Bemerkenswert ist
die Tatsache, dass bei dieser Gelegenheit der Penis des Stieres allein demjenigen
Senior zusteht, der den Stier erstochen hat. Die vom Hausherr gekochten Fleischstük-
ke werden von den mit dem Ritual in Verbindung stehenden Personen gegessen,
wobei die unbeteiligten Gäste nur «boule de mil» und Fleischsauce erhalten.

Bei den Gemjek wird der Hals des Stieres während einem ganzen Jahr
aufbewahrt, um später zu einer weiteren Zeremonie verwendet zu werden, die unmittelbar

vor der Regenzeit stattfindet.
An weiteren Organen, welche die Vitalität des Stieres symbolisieren und den Se-

121



nioren zustehen, sind folgende zu nennen: Es werden aus dem rechten Hinterbein
des Stieres Stücke geschnitten, die zusammen mit Teilen von Leber, Milz, Lunge,
Eingeweiden, Herz und Magen auf Hautriemen aufgezogen und zusammengebunden

eine Art Ketten mit Fleischstücken bilden. Diese Ketten erhalten die
kultausführenden und andern Senioren, um im Anschluss an das Stierfest in ihrem eigenen
Gehöft eine Zeremonie auszuführen.

Alle diese Teile des Opfertieres, welche die Kraft des Stiers versinnbildlichen, wie
Zunge, Geschlechtsteil, Hals und Fleischketten werden also ausnahmslos zu
weiteren Zeremonien verwendet, welche zum Wohle der territorialen und religiösen
Einheit dienen. Es sind die Senioren der verschiedenen Verwandtschaftsgruppen,
welche in Vertretung der Gemeinschaft allein am rituellen Mahle teilnehmen.

Die übrigen Fleischstücke und Teile des Opfertiers geben interessante Hinweise
auf die Empfängerpersonen. Im Vordergrund stehen die Brüder und Halbbrüder,
die allernächsten Verwandten der kleinsten Linie. An sie gehen die Vorderbeine,
wobei der älteste Bruder des Hausherrn ein Anrecht auf das linke hat. Wurde der
Stier nicht vom Hausherrn selbst, sondern von einem von ihm bestimmten
Verwandten aufgezogen, so erhält dieser das linke Vorderbein an Stelle des ältesten
Bruders. An die andern Brüder und an die Freunde werden die Seiten ausgeteilt.

Die Schwiegerfamilien nehmen einen bevorzugten Platz ein. Den Schwiegermüttern
des Hausherrn steht das linke Hinterbein zu, welches sie mit den Töchtern des

Hausherrn teilen.
Auch die Schwiegerväter erhalten ihren Teil : an sie geht der ganze oder eine Hälfte

des Stierkopfes mit Horn oder Teilen davon. Wenn der Hausherr zum Beispiel
nur einen Schwiegervater hat, behält er eine Hälfte für sich. Die Hörner finden
Verwendung als Aufsätze auf den Kriegshelmen der Männer, die heute noch bei
Beerdigungen getragen werden. Der Hausherr behält schliesslich den Buckel des

Zebustiers, den Rest des rechten Hinterbeines, die Gallenblase, die vier Hufe mit Stük-
ken der Beine und den Schwanz des Opfertieres. Diese Teile des Stiers werden von
ihm für familieninterne Zeremonien verwendet, wenn Rituale nötig sind, wie zum
Beispiel bei Krankheit. Eine wichtige Rolle spielen dabei die Stierhufe, die im
Ritual die Stelle des Opfertieres einnehmen können und als «pars pro toto» gelten.
Zusammen mit den Knochen und dem Schwanz des Opfertieres sind sie länger haltbar

als die andern Teile. Besonders der Schwanz des Stieres wird in getrocknetem
Zustand während annähernd drei Jahren aufbewahrt und findet Verwendung in
einer weiteren Zeremonie, die vor dem nächsten Stierfest stattfindet.

Als eine Art Ausweis für die Ausführung des Rituals kann der Unterkiefer des

Tieres gelten, der nach der Opferung an einem im Innern des Gehöfts im
Zusammenhang mit dem Fest aufgestellten Baum aufgehängt wird.

Eine interessante Sitte besteht bei den Gemjek, den im Grenzgebiet wohnenden
Zulgo und dem südlich anschliessenden Nachbarvolk Meri, welche die Wirbelknochen

des Stieres nicht nur drei, sondern sechs und neun Jahre aufbewahren. Sie werden

nach dieser Zeit in ein schon bestehendes Wirbelknochenbündel integriert. Dieses

Bündel, mit kuli bezeichnet, verkörpert die Ahnengeister, die bei den nördlich
siedelnden Zulgo in Form von kleinen Krügen, Topfkragen oder Reibsteinen
verehrt werden. Auf den kuli opfern die Senioren, wie erwähnt, mit Bier, welches nach
der feierlichen Ansprache darüber ausgeleert wird.

122



Auch die Frauen und Töchter werden bei der Verteilung des Opfertieres
berücksichtigt: sie erhalten die Haut. Aus ihr fertigte man früher die Frauenkleidung, die
aus einem sehr langen, 1-2 cm breiten Lederband geschnitten, um die Hüften
geschnürt, als breiter Wulst getragen wurde. Dazwischen war ein Durchziehschurz
aus Rinde und am Gesäss zusätzlich ein rotgefarbtes, nach unten sich verbreiterndes
Lederband angebracht, welches bis zu den Kniekehlen reichte.

Schlussbetrachtung

Das Stierfest hat seine Bedeutung nicht nur in religiöser, sondern auch in sozialer
Hinsicht. Das Opfer kann als Erneuerung und Festigung der Verwandtschaftsbande
innerhalb der Linien und des Klanes angesehen werden, wobei sowohl die Lebenden

als auch die Ahnen eingeschlossen sind. Es betont in erster Linie den Regenerati

onsprozess innerhalb der Verwandtschaftssegmente. Die Verbindung zu den
alliierten Familien kommt dabei auch deutlich zum Ausdruck, welche bei der
Verteilung des Opferfleisches berücksichtigt werden. Das Feiern des Festes in einer
Siedlung nach der andern zeigt den Zusammenhalt der verschiedenen Linien, der
dadurch regelmässig bestätigt wird. Interessant ist ferner die Übernahme des Rituals
durch die Nachbarethnien, deren einzelne Klane zum Teil durch Heiratsbande
verbunden sind.

Nach B. Ray (1976: 78) vermittelt das Ritual den Kontakt zu den höheren Mächten

in der Absicht, die menschliche Situation damit zu beeinflussen. In den meisten
Fällen werden Rituale zelebriert, um Krankheiten zu heilen, Fruchtbarkeit zu mehren,

früher Feinde zu bekämpfen und Verstösse gegen Tabus zu sühnen. Gleichzeitig
dienen die feierlichen Ansprachen zur Bekanntgabe der Wünsche der Menschen,

welche ihrer Hoffnung Ausdruck geben auf Wohlergehen der Familie und der
Gruppe, auf Fruchtbarkeit von Mensch, Tier und Erde.

Die Stierrituale der Zulgo, Gemjek und ihrer Nachbarethnien stellen einen
Sonderfall dar, indem sie periodisch alle drei Jahre zur Ausführung gelangen. Sie könnten

als Präventivmassnahmen angesehen werden, welche durch ihre regelmässige
Zelebration den Zusammenhalt der Segmente, Linien und Klane, sowie der benachbarten

alliierten Familien bestätigen und Schwierigkeiten im Leben abwenden sollen.

Die grosse Bedeutung des Opfertieres manifestiert sich auch in der Aufbewahrung

einzelner Teile des Stieres, welche bei Zeremonien während den drei Jahren
zwischen den Stierritualen verwendet werden. Die Verwurzelung des Stieres in der
Kultur der Zulgo und Gemjek zeigt sich ferner in der Aufbewahrung des Unterkiefers,

in der Verwendung der Stierwirbel als Kultgegenstand und zudem in der
Verarbeitung der Haut für die Frauentracht.

Diese Elemente, die eine weit zurückliegende Tradition vermuten lassen, bezeugen,

so darf man annehmen, dass die Rinderhaltung ursprünglich zur Wirtschaft der
Zulgo und Gemjek gehört hat, was bereits erwähnt wurde. Aus dieser Zeit dürfte
der Brauch des Stieropfers stammen.

Mit der Aufgabe der Rinderhaltung, vielleicht im Zusammenhang mit Wassermangel,

war man nicht länger in der Lage, jederzeit bei Bedarf ein Tier zu opfern,
so dass man dazu überging, die Verpflichtungen gegenüber den Ahnen mit Hilfe ei-

123



nes gekauften Tieres im Rahmen eines dreijährigen Zyklus zu erfüllen. Auf diese
Weise haben die verschiedenen Ethnien im nördlichen Teil des Mandaraberglandes
es verstanden, ein wichtiges Kulturelement, welches in engem Zusammenhang mit
der Rinderhaltung steht, zu bewahren.

Zusammenfassung

Via zla nennt sich das Stierfest bei den Ethnien Zulgo und Gemjek (zirka 13 200
Personen) im nordöstlichen Mandarabergland Nordkameruns, welches in einem
dreijährigen Zyklus mit den Nachbarvölkern in einer festgelegten Reihenfolge
gefeiert wird. Der Stier, ein Zebu aus den Herden der Ful, wird zu Ehren der Ahnen
geopfert und sein Fleisch an die Kultgemeinde nach bestimmten Regeln ausgeteilt.
Das Stierfest hat einerseits seine Bedeutung in religiöser Hinsicht, indem es die
Lebenden durch den Kultus mit den Ahnen verbindet, die für das Wohlergehen der
Menschen verantwortlich sind. Andererseits betont es die soziale Seite: Das Opfer
des Stiers kann als Erneuerung und Festigung der Verwandtschaftsbande innerhalb
der Linien und Klane angesehen werden. Die verschiedenen Ethnien haben es

verstanden, ein wichtiges Kulturelement, welches in engem Zusammenhang mit der
Rinderhaltung steht, die vermutlich in früheren Zeiten zu ihrer Wirtschaft gehörte,
zu bewahren.

Bibliographie

Boisseau, Jean: 1975, N'Kudi Maray, Extrait de la thèse de doctorat :« La convivialité Mafa», Paris, dac¬

tylographié.
Froelich, Jean-Claude: 1972, Les populations de l'intérieur de l'Afrique de l'ouest. In: Ethnologie Ré¬

gionale. Encyclopédie de la Pléiade, Paris, Gallimard.
Gardi, René: 1953, Mandara. Unbekanntes Bergland in Kamerun. Zürich, Orell Füssli Verlag.
Hinderung, Paul: 1969, Die Mafa. Ethnographie eines Kirdi-Stammes in Nordkamerun, Archiv-

Teil IL Sozialpsychologische Forschungsstelle für Entwicklungsplanung an der Universität des
Saarlandes. Saarbrücken. Abschnitte 45.6—45.10 (Seiten nicht numeriert).

Hirschberg, Walter: 1965, Wörterbuch der Völkerkunde, Stuttgart, Alfred Kröner Verlag.
Lembezat, Bertrand: 1961, Les Populations païennes du Nord-Cameroun et de l'Adamaoua. Paris, Pres¬

ses Universitaires de France.
Lukas, Renate: 1973, Nichtislamische Ethnien im südlichen Tschadraum. Arbeiten aus dem Seminar

für Völkerkunde der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt am Main, Bd. 5. Frankfurt am
Main.

Mouchet, J.-J. : 1944, Duvangar. Rites agraires et classes d'âge. Bull, de la Soc. d'Etudes Camerounaises,
No. 6. Inst. Français d'Afrique Noire, Centre Local Cameroun. Douala.

Ray, Benjamin C.: 1976, African Religions, Symbol, Ritual and Community. Prentice-Hall, Inc. Engle-
wood Cliffs, New Jersey.

Richard, Madeleine: 1977, Traditionset coutumes matrimoniales chez les Madaet les Mouyeng, Nord-
Cameroun. Anthropos-Institut, Collectanea Instituti Anthropos Vol. 10, Haus Völker und Kulturen,
St. Augustin.

Vincent, Jeanne-Françoise: 1972, La fête du taureau chez les Mofu. Texte dactylographié.
Vincent, Jeanne-Françoise: 1976, Conception et déroulement du sacrifice chez les Mofu. Cahier du La¬

boratoire 221, Systèmes de pensée en Afrique Noir, Cahier No 2 «Le Sacrifice». Ivry, France.

124


	Dem Chef die Zunge, die Haut den Frauen : Aspekte des Stieropfers bei den Zulgo und Gemjek in Nordkamerun

