Zeitschrift: Jahrbuch der Geographischen Gesellschaft Bern
Herausgeber: Geographische Gesellschaft Bern

Band: 54 (1980)

Artikel: Dem Chef die Zunge, die Haut den Frauen : Aspekte des Stieropfers
bei den Zulgo und Gemjek in Nordkamerun

Autor: Graffenried, Charlotte V.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960340

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dem Chef die Zunge, die Haut den Frauen
Aspekte des Stieropfers bei den Zulgo und Gemjek in Nordkamerun

VoON CHARLOTTE V. GRAFFENRIED*

Via zla, iibersetzt «Jahr des Stieres», wird das eindriickliche, wichtige Ritual der
beiden Ethnien Zulgo und Gemjek Nordkameruns (Fig. ) genannt. Bekannter ge-
worden ist es unter der Bezeichnung maray, wie der Name bei den grosseren Eth-
nien Mafa und Mofu lautet (Fig. 2). Damit ist schon angedeutet, dass verschiedene
Volker dieses Ritual ausfiihren, je nach Region in einem Zyklus von zwei, drei oder
vier Jahren. Seine Verbreitung umfasst den ganzen nordlichen Teil des Mandara-
berglandes, einschliesslich der politisch heute zu Nigeria gehorenden Regionen'.

Es ist erstaunlich, dass Stierrituale im nordlichen Mandarabergland bei Acker-
bauvolkern ausgefiihrt werden, wo die Rinderhaltung von untergeordneter Bedeu-
tung ist und sich zumindest im heutigen Zeitpunkt auf das Halten von wenigen Op-
fertieren beschriankt. Allerdings deuten Mythen, die von Einwanderern mit Rinder-
herden aufder Suche nach Gebieten mit geniligend Wasservorriten sprechen, darauf
hin, dass die Rinderhaltung bei den in Frage stehenden Volkern eine grossere Be-
deutung gehabt haben diirfte. Aufgrund des Stierrituals darf man sogar annehmen,
dass Rinderhaltung urspriinglich zur Wirtschaft der Zulgo und Gemjek gehort hat?.

Die patrilinearen Vélker des Mandaraberglandes sind unter der Bezeichnung kir-
di bekannt (Abb. 1, 2). So nennen sie die islamisierten Bevolkerungen der Ebene
und meinen damit «Ungldubige». Von ithnen bewohnen die zwei kleinen Bergvol-
ker Zulgo und Gemjek, insgesamt rund 13 200 Personen gemadss einer 1976 durch-
geflihrten Zahlung, die nordostlichen Randbergketten und sind administrativ zum
Kanton Serawa im Departement Mayo Sava zusammengeschlossen. Als fleissige
Hirsebauern bewirtschaften sie ihre in Terrassen (Abb. 3) an den Berghidngen an-
gelegten Felder zur Regenzeit, die von Mai bis Oktober dauert. Vor ungefahr
8-10 Generationen aus dem Osten eingewandert, haben sie sich zum Teil mit au-
tochthonen oder vorher eingewanderten Gruppen fusioniert und im Laufe der Zeit
kleine Volker mit eigenen, allerdings verwandten Sprachen gebildet.

* Charlotte voN GRAFFENRIED, Dr. phil. des., Ringoltingenstrasse 5, 3006 Bern

1 Ausfiihrlichere Beschreibungen {iber das Stierfest gibt es von J. Boisseau (1975) fiir die Mafa und von
J.F. VINCENT (1972) fiir die Mofu. Da beide Arbeiten noch nicht publiziert sind, wurde im vorliegenden
Artikel bewusst auf eine Gegeniiberstellung verzichtet.

2 In den Jahren 1978-1980 hatte ich Gelegenheit, anlisslich einer gesamthaft 15 Monate dauernden
Feldforschung bei den Zulgo und Gemjek an Stierritualen dieser beiden kleinen Volker und solchen
ihrer Nachbarethnien teilnehmen zu konnen. Eine in Vorbereitung befindliche Publikation wird ein-
gehender auf den ganzen Problemkreis dieses Rituals eingehen. Hier soll eine erste Darstellung meiner
Beobachtungen gegeben werden.

109



Maroua

Garoua

NIGERIA
KAMERUN

Barneda
0

REP.
CENTRE
AFRIQUE

®
Bafoussam
)

Bertoua
L]

Douala
L

Yaoundé

EQ. GUINEA

GABUN CONGO

12

10

Figur 1: Lage der Mandaraberge in Nordkamerun Aasfla

Nach FroOEeLICH (1972: 395) gehoren diese Volker, die «montagnards paléoni-
gritiques»® zu den segmentidren Gesellschaften ohne zentralisierte Autoritit, denen
eine richtige politische Organisation unbekannt ist. Ihr System basiert auf der Ver-
wandtschaft der Linien (lignages) und ihrer Segmente innerhalb der Klane. Die ein-
zelnen Siedlungen sind in religioser, territorialer und politischer Hinsicht vonein-
ander unabhingig. Als segmentire Gesellschaften funktioniert das Zusammenleben
der verschiedenen Segmente, indem jede dieser Gruppen nach aussen und gegen-
iiber den héheren Michten durch einen Altesten reprisentiert wird, genannt « Herr

3 Altnigritische oder altsudanische Kultur (HIRSCHBERG 1965:12)

110



Podokwo
® MORA

Vame-Brémé

(4] 5 10 k.

Ouldéme

@ TOKOMBERE
® SERAWA

Molkwo
Mboku
®

MERI

Mouktélé

Duvangar

& Djébé

MAROUA
®

Makabay

Figur 2: Die Ethnien des nordéstlichen Mandaraberglandes

des Berges». Er stammt immer aus der dltesten und zuerst anséssigen Linie und sei-
ne Wiirde vererbt sich seit jeher vom Vater auf den &ltesten Sohn. Der «Herr des
Berges» steht einem Altestenrat vor, der sich aus den Senioren der verschiedenen
Segmente zusammensetzt und der gemeinsam die familieninternen Probleme und
Schwierigkeiten regelt und frither auch massgebend war flir kriegerische Aktionen.
Die Funktionen des « Herrn des Berges» sind in erster Linie religioser Art, er ist der
Oberpriester seiner territorialen Einheit. Im Bereich des Stierfestes kommt seine
Stellung besonders deutlich zur Geltung.

Via zla (Jahr des Stieres) wird bei den Zulgo, Gemjek und ihren Nachbarethnien
in einem dreijahrigen Zyklus gefeiert. Bei den Zulgo beginnt jeweils das Fest im kia

111



Abbildung 1: Gemjek

momacar* (Mond dritter) ihres Kalenders, im Januar auf dem Gehoft (Abb. 4) des
«Herrn des Berges», in der nordlichsten Siedlung mit Namen Cocof. In einer fest-
gelegten Folge durchlauft es der Reihe nach die weiteren Zulgosiedlungen von Nord
nach Siid. Anschliessend libernehmen es die Nachbarethnien. In dieser Reithenfolge
wird das Fest gefeiert:

Zulgo — Gemjek — Mineo — Meri — Mboku — Mafa

Der Zyklus endet meist mit Beginn der Regenzeit, Ende April anfangs Mai. Inter-
essant i1st die Tatsache, dass das Fest, welches den Zusammenhang der verschiede-

4 Der Chef de Canton gibt heute (1979) die Erlaubnis zum Beginn des Festes erst, wenn die letzten Steu-
ern eingezogen sind.

112



Abbildung 3: In Terrassen angelegte Felder, Zulgo

113



Abbildung 5: Wohnhaus und Stall fiir den Stier (rechts), Zulgo

114



nen Linien eines Klanes durch die Reihenfolge der verschiedenen Siedlungen de-
monstriert, nicht nur in den Klanen der Zulgo und Gemjek sondern auch in denen
der Nachbarethnien gefeiert wird.

Die Opfertiere, Zebustiere, stammen aus den Herden der Ful und werden von den
Gehoftsinhabern auf den Markten gekauft. Anschliessend ist es Sache des Haus-
herrn, den Stier selbst zu mésten oder den Auftrag dazu an seinen Sohn oder einen
Verwandten weiterzugeben, wobel weiteren Mitgliedern, meist den Tochtern des
Hauses, das Tranken des Tieres obliegt. Der Stier befindet sich vom Moment seiner
Ankunft an in einem speziell fiir ihn bestimmten, oft etwas erdvertieft angelegten
Stall (Abb. 5), der aus fast «megalithischem» Trockenmauerwerk besteht und nur
im obern Teil der Mauer eine fiir die Fiitterung vorgesehene Offnung aufweist. Er
wird seine, mit einem kegelformigen Strohdach versehene runde Behausung, die
den Wohnhéusern in der Form gleicht und ihren bestimmten Platz im Gehdéft ein-
nimmt, nur fiir seine Opferung wieder verlassen. Den Ahnen, als Mittlern zum ein-
zigen Schopfergott Mbulom, ist der Stier geweiht. Mit seiner Opferung erbitten sich
die Lebenden Segen fiir die Wohlfahrt der Familie und der Gruppe im Diesseits.

Vier Tage lang wird via zla gefeiert. Wihrend der erste Tag des Festes, der mit
Hirsebier, Hirsebieropfern und Tanz zu Trommel und Flotenmusik den Zusam-
menhang einer Siedlung demonstriert, bereiten der zweite und dritte Tag im Kreise
der Familie mit verschiedenen Zeremonien den Hohepunkt vor. Dies wird am vier-
ten Tag mit der Opferung des Stiers erreicht. Der vorliegende Bericht befasst sich
vornehmlich mit dem letzten Tag. Er zeigt besonders deutlich die Wichtigkeit der
allernédchsten Verwandtschaft, die sich aus den Briidern und Halbbriidern zusam-
mensetzt und nach Moglichkeit auch einen Vertreter der Generation des Vaters des
Hausherrn aufweisen sollte. Der Hausherr hat ausserdem unter seinen allernéch-
sten Verwandten einen auf Lebenszeiten bestimmten mala kule, ibersetzt « Herr
des Rituals» zur Seite, dem bei Opfern gewisse Handlungen obliegen, welche der
Hausherr in gleicher Weise und gleicher Stellung auf dem Hof seines mala kule
auch ausfiihrt. Die Opferung des Stiers selbst, zumindest den ersten Stich, flihrt im-
mer der «Herr des Berges» aus, wenn er zugegen ist; sonst iibernimmt diese prie-
sterliche Funktion der dlteste, ndchste Verwandte des Hausherrn. Er wird vom mala
kule assistiert. Der mala kule kann die Opferung des Stiers nur ausfiihren, wenn er
unter den Anwesenden der ndchste und ilteste Verwandte des Hausherrn ist.

Die Frauen und Tochter sind teilweise von der Zeremonie ausgeschlossen und be-
finden sich wihrend der Opferung des Stiers im Innern des Hauses.

Der Ablaufdes Stieropfers soll nun beschrieben werden, welches sich in verschie-
dene Phasen gliedert:

Rituelle Ansprachen

Heiligung des Opfertiers

Totung und Zerlegung des Stiers
Stierkopfzeremonie

Verteilung des Opferfleisches.

115



Die rituellen Ansprachen

Am Tag der Opferung des Stiers versammlen sich in dem betreffenden Gehoft die
kultausfiihrenden Personen und die Gaste, unter denen sich die Schwestern, deren
Sohne, die Schwiegerfamilien und die ausgeheirateten Tochter des Hausherrn be-
finden.

Sobald alle mit dem Kult in Zusammenhang stehenden Personen, in erster Linie
die vier Hauptakteure (Herr des Berges, mala kule, 2 Senioren) anwesend sind, zie-
hen sich diese ins Innere des Hauses zuriick, wo unter Ausschluss der Frauen und
iibrigen Gdste als Einleitung der Zeremonie feierliche Reden gehalten werden.

Die ldngeren oder kiirzeren Ansprachen der verschiedenen Senioren befassen
sich mit den Ereignissen in der Siedlung und geben eine Art Uberblick iiber die Ge-
schehnisse der jiingsten Zeit. Dabei kommt deutlich zum Ausdruck, wie wichtig es
ist, dass das Ritual in einer Athmosphire des Friedens stattfinden kann und dass
alle am Kult anwesenden Teilnehmer vor dem Fest irgendwelche Streitigkeiten bei-
gelegt haben. « Wer mit dem Ungliick kommt, soll gleich wieder dorthin zurtickkeh-
ren, woher er stammt» lauten meist die Einleitungen der Ansprachen, die auf diesen
Punkt anspielen. Kernstiick der Reden ist der Wunsch, dass sich das Opfer im ge-
wohnten Rahmen abspiele, um die Empfanger zu ehren und giinstig zu stimmen
und dass in Zukunft neue Stieropfer in den Bergen gefeiert werden konnen. Weitere
Bitten der Lebenden werden folgendermassen formuliert, wie der kurze Ausschnitt
einer Ansprache illustrieren soll: «nehmt diesen Stier an, es ist euer Opfertier. Gebt
uns Frauen, gebt uns viele Kinder. Schickt uns Gesundheit, haltet Ungliick und
Krankheit von uns ab. Gebt uns Regen, damit die Hirse gedeiht und wir keine Hun-
gersnote durchmachen miissen.» Mit erhobener lauter Stimme, die Kalebasse mit
Hirsebier in der Hand haltend, sagt der Hauptakteur, der den Stier toten wird: « Ge-
sundheit, Gesundheit, Gesundheit, Frauen, Kinder, Hirse, Regen, zacala (Handel,
der Reichtum bringt)». Anschliessend giesst er Hirsebier aufden aus einigen zusam-
mengebundenen Stierwirbeln bestehenden Kultgegenstand (Abb. 6) und die Betei-
ligten trinken gemeinsam.

Die rituellen Ansprachen, mit dem Bieropfer verbunden, bereiten die Kultge-
meinde auf die folgende Zeremonie vor und betonen mit dem gemeinsam genosse-
nen Bier die Beziehung der Lebenden untereinander. Sie haben auch die Bedeutung
von Bittgebeten an die Ahnen, obgleich der Inhalt der Ansprachen dies oft nicht
sehr deutlich erkennen ldsst. Nachdem die Senioren sich wieder im Hof versammelt
haben, nimmt die Zeremonie ihren Fortgang.

Die Heiligung des Opfertieres

Als zweites Element spielt die Heiligung des Tieres, welches den Ahnen verspro-
chen wird, eine wichtige Rolle. Das dabei zu verwendende Wasser, welches sich in
einem schwarzen Lehmgefdss befindet (in der Art der Kochtopfe der Frauen) wird
durch rituelle, kurz ausgesprochene Formeln und Gedanken «geweiht». Anschlies-
send drehen die vier kultausfiihrenden Akteure, zu denen der Hausherr nicht ge-
hort, vier Stricke, die zuvor im Lehmgefdss mit Wasser benetzt worden sind, und

116



Abbildung 6 : Bieropfer bei den Zulgo

im Laufe des Rituals Verwendung finden. Es folgt die Bespritzung des Opfertiers
durch die einzelnen vier Akteure, welche diese Handlung im Stall schweigend oder
Schwurformeln murmelnd ausfiihren. Die Annahme des Opfertiers durch die Ah-
nen zeigt sich mit dem Schiitteln des Stiers. Die Kultgemeinde und das Opfertier
sind nun zum Ritual vorbereitet.

Die Totung und Zerlegung des Stiers
Es ist Aufgabe der jungen Generation, der Sohne und Schwestersohne des Haus-
herrn, den Stier zu tiberwiltigen und zu fesseln. Die Opferung und Zerlegung des

Stiers findet bei den Zulgo im Stall statt. Bei den Gemjek dagegen wird das Opfertier
an Homern und Hinterbeinen durch Seile gehalten in den Hof gefiihrt und dort

117



Abbildung 7: Uberwiltigung des Stiers bei den Gemjek

Uberwiltigt (Abb. 7), auf die Seite gelegt und gefesselt. Dabeli ist es wichtig, gewisse
Regeln zu beachten, damit die Ahnen das Opfer annehmen: der Stier muss auf den
ersten Anhieb fallen und sich nicht mehr erheben, er darf nicht briillen, deshalb
wird mit 2 Schniiren das Maul zugebunden. Mit zwei andern Schniiren befestigt
man die Hoden damit sie nach der Totung nicht im Korper verschwinden. Ferner
kommt es darauf an, dass vor der Opferung der Stier eine bestimmte Ausrichtung
einnimmt, indem der Kopf nach Osten, der aufgehenden Sonne entgegen weisen
muss. Sind alle diese Vorbereitungen ausgeflihrt, setzen sich die Stiertiberwiltiger
zu flinft oder sechst aufden Stier und verbleiben wiahrend der ganzen Opferung dort,
bis das Tier tot ist. Der Hauptkultausfiihrende sticht mit einem grossen Messer die
Halsschlagader des Opfertieres an, wihrend sein Assistent den Kopfdes Tieres hilt.

Mit dem ersten Blut werden mit einem Hirsestengel die Stirn der mdnnlichen und
im Hause sich aufhaltenden weiblichen Hausbewohner. ferner diejenige des Haus-
herrn betupft. Aus dem Hals werden kleine Stiicke Fleisch herausgeschnitten. Sie
sind fur die kultausfiihrenden Personen bestimmt und werden von ihnen roh geges-
sen werden. Das Blut wird in grossen Gefassen aufgefangen und den Frauen im
Haus tiberreicht. Den letzten Teil des Blutes, in einer Holzschale mit Hirsemehl
vermischt, essen die Hauptpersonen gemeinsam. Anschliessend ziehen sie sich ins
Innere des Hauses zuriick, wo erneut ein Opfer mit Bier und Ansprachen stattfindet.

Die junge Generation iibernimmt die Aufgabe, den Stier zu zerlegen. Nach der
Entfernung der Haut, hat der Hausherr die Pflicht, dieselbe mehrmals rituell auf

118



den Stierleib zu schlagen, zweimal wenn sein erstgeborenes Kind eine Tochter, drei-
mal wenn es ein Sohn ist. Anschliessend iibergibt er die Haut den Frauen, welche
mit Messern die Uberreste von Fleisch und Fett abkratzen. Sobald der Magen des
Opfertiers frei liegt, wird er abgeschnitten und dem Hausherrn iiberreicht. Er macht
damit die Runde bei den verschiedenen Altiren, auf die er etwas vom Mageninhalt
wirft. Diese Zeremonie kann er schweigsam oder Bittformeln murmelnd ausfiihren.

Wihrend der Zerlegung des Opfertiers, welche zwei bis drei Stunden dauern kann,
versuchen die nicht beteiligten Jiinglinge und Buben mit Messern oder Hirserohr-
splittern bewaffnet, soviel Fleisch wie moglich abzuschneiden, was meist zu grossen
Diskussionen Anlass gibt. Erst gegen das Ende der Schlachtung treten die Hauptak-
teure des Rituals wieder in Erscheinung. Es ist Sache der beiden Senioren, die den
Stier getotet und das Blut geschopft haben, die Hinterbeine des Stiers mit der Hacke
auseinander zu trennen und flir folgende kultische Handlung zu verwenden: Sie
halten je eines der Beine und tauschen diese zweimal — beziechungsweise dreimal aus
(zweimal, wenn das erstgeborne Kind des Hausherrn ein Midchen ist, dreimal,
wenn es sich um einen Sohn handelt).

Wenn wir diese Vorginge kurz analysieren, ergibt sich folgende Feststellung:

Die Totung des Stiers ist eines der Hauptelemente des Rituals. Eine Segnung der
Teilnehmer findet, wie erwidhnt durch das Betupfen der Stirn von Hausbewohnern
und kultausfiihrenden Personen mit dem Blut des Tieres statt. Um eine Art « Kom-
munion» handelt es sich bei der anschliessenden Mahlzeit des mit Hirsemehl ver-
mischten Blutes durch die Hauptpersonen, die dadurch in besonders engen Kontakt
zu den Ahnen gelangen. Die direkte Beziehung stellt das Blut dar, welches als Nah-
rungsmittel flir die Ahnen gedacht ist. Die Integrierung der hoheren Michte oder
Geister in das Ritual zeigt das Bespritzen aller ihnen geweihten Altare mit dem Ma-
geninhalt des Opfertieres durch den Hausherrn. Die dabei gedachten oder mur-
melnd ausgesprochenen Gedanken betreffen die Bitte um Wohlergehen von Fami-
lie und Gemeinschaft.

Das folgende Ritual bildet den Abschluss der Zerlegung des Opfertieres.

Stierkopfzeremonie

Der Kopf des Stieres (Abb. 8) wird auf eine Matte gesetzt und die Ohren zum Ver-
decken der Augen festgebunden: « Der Stier soll das Ritual nicht sehen, welches wir
ausfiihren, um uns von der Schuld, ein Lebewesen getdtet zu haben befreien» (Mit-
teilung Nscheteng GEMIEK 1979). In einem Kreis darumherum versammeln sich die
vier Hauptpersonen. Der Hauptakteur, der den Stier erstochen hat, leitet das Ritual
und legt Fleischstiicke, die vom rechten Hinterbein stammen auf die Schnauze und
Horneransitze, und ein grosseres Stiick auf die Mitte des Kopfes, unter welches das
Opfermesser gesteckt wird. In gleicher Weise verteilt er den Rest des Mageninhaltes
auf dem Kopfdes Tieres und bestdubt das Ganze mit Hirsemehl. Es wird ihm eine
Kalebasse Hirsebier gereicht, die er zuerst in der Hand hélt, dann auf den Stierkopf
zu stellen versucht, wobei er wihrend der ganzen Handlung leise vor sich her mur-
melt: «Gebt uns einen neuen Stier, Gesundheit, Hirse, Frauen, Kinder, Handel, da-
mit es uns gut geht» (Nscheteng GEMJEK 1979). Anschliessend trinken die vier kult-

119



ausflihrenden Personen gemeinsam das Hirsebier und essen die auf den Kopf des
Stiers gelegten Fleischstiicke.

Die Verteilung des Fleisches

Als weiteres Hauptelement in der Zeremonie kann die Verteilung des Opferflei-
sches angesehen werden, welche nach ganz bestimmten Regeln ausgefiihrt wird, was
die folgende Skizze veranschaulicht.

Hausherr oder
Person die den Stier aufgezogen hat

Briider und Freunde
Hausherr
g\ Schwiegerviter
Hausher und Q -

Kultausfiihrende / Herr des Berges

Brider

Kultausfiihrende
Familie \

Altester Bruder
Schwiegermiitter Person die den Stier aufgezogen hat
Tochter des Hausherm

Hausherr und Kultausfiihrende

Figur 3: Die Verteilung des Opferfleisches

Es besteht eine Beziehung zwischen Empfangerpersonen und Fleischstiicken, von
denen eine Anzahl als besonders wichtig angesehen werden. Folgende Stiicke
symbolisieren die Vitalitdt des Stieres, seine Macht und Kraft:

Zunge
Geschlechtsteil
Hals

Hautriemen mit aufgezogenen Fleischstiicken: Leber, Milz, Lunge, Eingewei-
de, Herz, Magen.

120



Abbildung 8: Stierkopfzeremonie bei den Gemjek

Als besonders hervorragendes Organ, welches vermutlich auch im Mandaraberg-
land fiir die Kommunikation unter den Menschen und im {ibertragenen Sinne mit
den Ahnen angesehen wird, kann die Zunge gelten. Sie geht denn auch an die hoch-
ste religiose Autoritdt, den « Herrn des Berges», selbst wenn er nicht persénlich an-
wesend sein kann. Ihm stehen alle Zungen der Tiere zu, die in seiner thm unterste-
henden territorialen Einheit, der Siedlung geopfert werden.

Ein anderes Organ, besonders fiir die Fruchtbarkeit eine wichtige Rolle spielend,
ist der Geschlechtsteil des Stiers, welcher zusammen mit dem Hals vom Hausherrn
getrocknet und aufbewahrt wird. Ungefahr sechs Wochen nach der Opferung des
Stiers zelebriert der Hausherr erneut mit denselben kultausfiihrenden Personen eine
Zeremonie, bei welcher diese, unter Einhaltung bestimmter Vorschriften zuberei-
teten Fleischteile von der Gemeinschaft in einem feierlichen Mahl begleitet von
«boule de mil» (Hirsekldsse) und Fleischsauce gegessen werden. Bemerkenswert ist
die Tatsache, dass bei dieser Gelegenheit der Penis des Stieres allein demjenigen Se-
nior zusteht, der den Stier erstochen hat. Die vom Hausherr gekochten Fleischstiik-
ke werden von den mit dem Ritual in Verbindung stehenden Personen gegessen,
wobei die unbeteiligten Géste nur «boule de mil» und Fleischsauce erhalten.

Bei den Gemjek wird der Hals des Stieres wihrend einem ganzen Jahr aufbe-
wahrt, um spéter zu einer weiteren Zeremonie verwendet zu werden, die unmittel-
bar vor der Regenzeit stattfindet.

An weiteren Organen, welche die Vitalitdt des Stieres symbolisieren und den Se-

121



nioren zustehen, sind folgende zu nennen: Es werden aus dem rechten Hinterbein
des Stieres Stiicke geschnitten, die zusammen mit Teilen von Leber, Milz, Lunge,
Eingeweiden, Herz und Magen auf Hautriemen aufgezogen und zusammengebun-
den eine Art Ketten mit Fleischstiicken bilden. Diese Ketten erhalten die kultaus-
fihrenden und andern Senioren, um im Anschluss an das Stierfest in ihrem eigenen
Gehoft eine Zeremonie auszufiihren.

Alle diese Teile des Opfertieres, welche die Kraft des Stiers versinnbildlichen, wie
Zunge, Geschlechtsteil; Hals und Fleischketten werden also ausnahmslos zu wei-
teren Zeremonien verwendet, welche zum Wohle der territorialen und religiosen
Einheit dienen. Es sind die Senioren der verschiedenen Verwandtschaftsgruppen,
welche in Vertretung der Gemeinschaft allein am rituellen Mahle teilnehmen.

Die iibrigen Fleischstiicke und Teile des Opfertiers geben interessante Hinweise
auf die Empfiangerpersonen. Im Vordergrund stehen die Briider und Halbbriider,
die allerndchsten Verwandten der kleinsten Linie. An sie gehen die Vorderbeine,
wobei der dlteste Bruder des Hausherrn ein Anrecht auf das linke hat. Wurde der
Stier nicht vom Hausherrn selbst, sondern von einem von ithm bestimmten Ver-
wandten aufgezogen, so erhilt dieser das linke Vorderbein an Stelle des dltesten
Bruders. An die andern Briider und an die Freunde werden die Seiten ausgeteilt.

Die Schwiegerfamilien nehmen einen bevorzugten Platz ein. Den Schwiegermiit-
tern des Hausherrn steht das linke Hinterbein zu, welches sie mit den Tochtern des
Hausherr teilen.

Auch die Schwiegerviter erhalten ihren Teil: an sie geht der ganze oder eine Half-
te des Stierkopfes mit Horn oder Teilen davon. Wenn der Hausherr zum Beispiel
nur einen Schwiegervater hat, behalt er eine Hélfte fiir sich. Die Horner finden Ver-
wendung als Aufsitze auf den Kriegshelmen der Minner, die heute noch bei Be-
erdigungen getragen werden. Der Hausherr behilt schliesslich den Buckel des Ze-
bustiers, den Rest des rechten Hinterbeines, die Gallenblase, die vier Hufe mit Stiik-
ken der Beine und den Schwanz des Opfertieres. Diese Teile des Stiers werden von
ihm fiir familieninterne Zeremonien verwendet, wenn Rituale ndétig sind, wie zum
Beispiel bei Krankheit. Eine wichtige Rolle spielen dabei die Stierhufe, die im Ri-
tual die Stelle des Opfertieres einnehmen konnen und als «pars pro toto» gelten.
Zusammen mit den Knochen und dem Schwanz des Opfertieres sind sie linger halt-
bar als die andern Teile. Besonders der Schwanz des Stieres wird in getrocknetem
Zustand widhrend anndhernd drei Jahren aufbewahrt und findet Verwendung in ei-
ner weiteren Zeremonie, die vor dem nachsten Stierfest stattfindet.

Als eine Art Ausweis fiir die Ausfiihrung des Rituals kann der Unterkiefer des
Tieres gelten, der nach der Opferung an einem 1m Innern des Gehofts im Zusam-
menhang mit dem Fest aufgestellten Baum aufgehidngt wird.

Eine interessante Sitte besteht bei den Gemjek, den im Grenzgebiet wohnenden
Zulgo und dem siidlich anschliessenden Nachbarvolk Meri, welche die Wirbelkno-
chen des Stieres nicht nur drei, sondern sechs und neun Jahre aufbewahren. Sie wer-
den nach dieser Zeit in ein schon bestehendes Wirbelknochenbiindel integriert. Die-
ses Biindel, mit ku/i bezeichnet, verkorpert die Ahnengeister, die bei den nordlich
siedelnden Zulgo in Form von kleinen Kriigen, Topfkragen oder Reibsteinen ver-
ehrt werden. Aufden kuli opfern die Senioren, wie erwiahnt, mit Bier, welches nach
der feierlichen Ansprache dariiber ausgeleert wird.

122



Auch die Frauen und Tochter werden bei der Verteilung des Opfertieres beriick-
sichtigt: sie erhalten die Haut. Aus ihr fertigte man frither die Frauenkleidung, die
aus einem sehr langen, 1-2 cm breiten Lederband geschnitten, um die Hiiften ge-
schniirt, als breiter Wulst getragen wurde. Dazwischen war ein Durchziehschurz
aus Rinde und am Gesiss zusitzlich ein rotgefirbtes, nach unten sich verbreiterndes
Lederband angebracht, welches bis zu den Kniekehlen reichte.

Schlussbetrachtung

Das Stierfest hat seine Bedeutung nicht nur in religidser, sondern auch in sozialer
Hinsicht. Das Opfer kann als Erneuerung und Festigung der Verwandtschaftsbande
innerhalb der Linien und des Klanes angesehen werden, wobei sowohl die Leben-
den als auch die Ahnen eingeschlossen sind. Es betont in erster Linie den Regene-
rationsprozess innerhalb der Verwandtschaftssegmente. Die Verbindung zu den al-
literten Familien kommt dabei auch deutlich zum Ausdruck, welche bei der Ver-
teilung des Opferfleisches beriicksichtigt werden. Das Feiern des Festes in einer
Siedlung nach der andern zeigt den Zusammenhalt der verschiedenen Linien, der
dadurch regelmissig bestitigt wird. Interessant ist ferner die Ubernahme des Rituals
durch die Nachbarethnien, deren einzelne Klane zum Teil durch Heiratsbande ver-
bunden sind.

Nach B. RAY (1976: 78) vermittelt das Ritual den Kontakt zu den hoheren Mich-
ten in der Absicht, die menschliche Situation damit zu beeinflussen. In den meisten
Fillen werden Rituale zelebriert, um Krankheiten zu heilen, Fruchtbarkeit zu meh-
ren, frither Feinde zu bekdmpfen und Verstosse gegen Tabus zu siithnen. Gleichzei-
tig dienen die feierlichen Ansprachen zur Bekanntgabe der Wiinsche der Menschen,
welche 1threr Hoffnung Ausdruck geben auf Wohlergehen der Familie und der
Gruppe, auf Fruchtbarkeit von Mensch, Tier und Erde.

Die Stierrituale der Zulgo, Gemjek und ihrer Nachbarethnien stellen einen Son-
derfall dar, indem sie periodisch alle drei Jahre zur Ausfiihrung gelangen. Sie konn-
ten als Priventivmassnahmen angesehen werden, welche durch ihre regelmaissige
Zelebration den Zusammenhalt der Segmente, Linien und Klane, sowie der benach-
barten alliierten Familien bestdtigen und Schwierigkeiten im Leben abwenden sol-
len. Die grosse Bedeutung des Opfertieres manifestiert sich auch in der Aufbewah-
rung einzelner Teile des Stieres, welche bei Zeremonien wiahrend den drei Jahren
zwischen den Stierritualen verwendet werden. Die Verwurzelung des Stieres in der
Kultur der Zulgo und Gemjek zeigt sich ferner in der Aufbewahrung des Unterkie-
fers, in der Verwendung der Stierwirbel als Kultgegenstand und zudem in der Ver-
arbeitung der Haut flir die Frauentracht.

Diese Elemente, die eine weit zuriickliegende Tradition vermuten lassen, bezeu-
gen, so darf man annehmen, dass die Rinderhaltung urspriinglich zur Wirtschaft der
Zulgo und Gemjek gehort hat, was bereits erwidhnt wurde. Aus dieser Zeit diirfte
der Brauch des Stieropfers stammen.

Mit der Aufgabe der Rinderhaltung, vielleicht im Zusammenhang mit Wasser-
mangel, war man nicht ldnger in der Lage, jederzeit bei Bedarf ein Tier zu opfern,
so dass man dazu iiberging, die Verpflichtungen gegeniiber den Ahnen mit Hilfe ei-

123



nes gekauften Tieres im Rahmen eines dreijdhrigen Zyklus zu erfiillen. Auf diese
Weise haben die verschiedenen Ethnien im nordlichen Teil des Mandaraberglandes
es verstanden, ein wichtiges Kulturelement, welches in engem Zusammenhang mit
der Rinderhaltung steht, zu bewahren.

Zusammenfassung

Via zla nennt sich das Stierfest be1 den Ethnien Zulgo und Gemjek (zirka 13 200
Personen) im nordostlichen Mandarabergland Nordkameruns, welches in einem
dreijahrigen Zyklus mit den Nachbarvdlkern in einer festgelegten Reihenfolge ge-
feiert wird. Der Stier, ein Zebu aus den Herden der Ful, wird zu Ehren der Ahnen
geopfert und sein Fleisch an die Kultgemeinde nach bestimmten Regeln ausgeteilt.
Das Stierfest hat einerseits seine Bedeutung in religioser Hinsicht, indem es die Le-
benden durch den Kultus mit den Ahnen verbindet, die fiir das Wohlergehen der
Menschen verantwortlich sind. Andererseits betont es die soziale Seite: Das Opfer
des Stiers kann als Erneuerung und Festigung der Verwandtschaftsbande innerhalb
der Linien und Klane angesehen werden. Die verschiedenen Ethnien haben es ver-
standen, ein wichtiges Kulturelement, welches in engem Zusammenhang mit der
Rinderhaltung steht, die vermutlich in fritheren Zeiten zu ihrer Wirtschaft gehorte,
zu bewahren.

Bibliographie

BoisSeaU, Jean: 1975, N'Kudi Maray, Extrait de la thése de doctorat: «La convivialité Mafa», Paris, dac-
tylographié.

FROELICH, Jean-Claude: 1972, Les populations de I'intérieur de I’Afrique de I'ouest. In: Ethnologie Ré-
gionale, Encyclopédie de la Pléiade, Paris, Gallimard.

GARDI, René: 1953, Mandara. Unbekanntes Bergland in Kamerun. Ziirich, Orell Fiissli Verlag.

HINDERLING, Paul: 1969, Die Mafa. Ethnographie eines Kirdi-Stammes in Nordkamerun, Archiv-
Teil 1I. Sozialpsychologische Forschungsstelle fiir Entwicklungsplanung an der Universitit des Saar-
landes. Saarbriicken. Abschnitte 45.6—45.10 (Seiten nicht numeriert).

HIRSCHBERG, Walter: 1965, Worterbuch der Volkerkunde, Stuttgart, Alfred Kroner Verlag.

LeEMBEZAT, Bertrand: 1961, Les Populations paiennes du Nord-Cameroun et de I’Adamaoua. Paris, Pres-
ses Universitaires de France.

LukaAs, Renate: 1973, Nichtislamische Ethnien im sidlichen Tschadraum. Arbeiten aus dem Seminar
fiir Volkerkunde der Johann Wolfgang Goethe-Universitdt Frankfurt am Main, Bd. 5. Frankfurt am
Main.

MOUCHET, J.-J.: 1944, Duvangar. Rites agraires et classes d’age. Bull. de la Soc. d’Etudes Camerounaises,
No. 6. Inst. Frangais d’Afrique Noire, Centre Local Cameroun. Douala.

RAY, Benjamin C.: 1976, African Religions, Symbol, Ritual and Community. Prentice-Hall, Inc. Engle-
wood Cliffs, New Jersey.

RiCHARD, Madeleine: 1977, Traditions et coutumes matrimoniales chez les Mada et les Mouyeng, Nord-
Cameroun. Anthropos-Institut, Collectanea Instituti Anthropos Vol. 10, Haus Voélker und Kulturen,
St. Augustin.

VINCENT, Jeanne-Frangoise: 1972, La féte du taureau chez les Mofu. Texte dactylographié.

VINCENT, Jeanne-Frangoise: 1976, Conception et déroulement du sacrifice chez les Mofu. Cahier du La-
boratoire 221, Systemes de penséc en Afrique Noir, Cahier No 2 «Le Sacrifice». Ivry, France.

124



	Dem Chef die Zunge, die Haut den Frauen : Aspekte des Stieropfers bei den Zulgo und Gemjek in Nordkamerun

