
Zeitschrift: Jahresbericht der Geographischen Gesellschaft von Bern

Herausgeber: Geographische Gesellschaft Bern

Band: 40 (1949-1950)

Artikel: Die Bootsfahrt ins Jenseits im Rahmen der altweltlichen Megalithkultur

Autor: Mahr, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-323223

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-323223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Als Beauftragter der Firma Geelhaar, Orientteppiche, beschäftigte sich der

Vortragende natürlich vorwiegend mit dem Einkaufe von Perserteppichen. 95% aller

Teppiche sind heute noch Handarbeit. Nur in Täbris und Hamadan ist die Serienarbeit

vorhanden. Die Teppiche gelten als Hausrat. Sie werden deshalb oft vom
Familienoberhaupt angeboten und verkauft. Daneben gibt es jedoch auch
fliegende Händler, die nur wenige Stücke in der Umgebung zusammenkaufen und
dann weitervertreiben. Die Ausführungen gewährten einen Blick in den

Orientteppichhandel, der vom Käufer eingehende Fachkenntnisse, viel Geduld und ein

großes Verhandlungstalent erfordern. P. Küchli

Die Bootsfahrt ins Jenseits im Rahmen der altweltlichen Megalithkultur
Vortrag von Herrn Prof. Dr. A.Mahr, alt Direktor des Irischen National museums, zurzeit Bonn,

Dienstag, den 7. März 1950, im Vortragssaal des Naturhistorischen Museums,

gemeinsam mit dem Historischen Verein des Kantons Bern und der Gesellschaft für Volkskunde, Bern.

Verbreitungsweg der spätneolithischen
Megalithkultur in West-Europa

!•-*• ¦*

'£>

OosS&t
i±J

C
tr.

*-¦&

4

200 200 400 600 800 1000 Km

29



Die atlantische Küste Europas ist das Gebiet einer sehr alten Küstenschiffahrt. Es scheint daher von Vorteil,

auf den Verbreitungsweg der Atlantischen Megalithkultur des Jüngern Neolithicums und auf die

Veränderung der Küste dieser vorhistorischen Zeit hinzuweisen. Von der Doggerbank sind nicht nur
Jagdspeere aus Knochen der mittleren Steinzeit (Mesolithicum) bekanntgeworden, sondern Pollenfunde
erlauben die Rekonstruktion einer Graslandschaft mit Sümpfen und parkartigen Baumbeständen
zwischen England und Dänemark, die erst im Neolithicum und später allmählich der Ingression des Meeres
Platz machten. Nur in dieser Zeit öffnete sich auch der Ärmelkanal, der sich unter Einwirkung von Ebbe
und Flut zur heutigen Form ausweitete. Schiffahrt und alte Schiffahrtsbräuche blieben erhalten.

Die Redaktion

Ausgangspunkt der Darlegungen war die berühmt gewordene Aufdeckung eines

Schiffsgrabes aus angelsächsischer Zeit, genau datiert auf das Jahr 655 n.Chr.,
kurz vor Ausbruch des Zweiten Weltkrieges beim Orte Sutton Hoo in der Nähe

von Harwich an der Küste der südenglischen Grafschaft Sussex. Die fachmännische

Ausgrabung war eine Spitzenleistung der so hochstehenden englischen
Altertumsforschung.

Die überaus reichen Beigaben dieses königlichen Grabes stehen ob der Vielfalt
der aufgeworfenen Probleme (Archäologie, Geschichte, Germanistik,
Volkskunde, Völkerkunde) noch immer im Mittelpunkt lebhafter Diskussion, vor allem
zwischen englischen und schwedischen Archäologen. Man kannte bisher Schiffsgräber

ähnlicher Art nur aus der Wikingerzeit (800-1000 n.Chr.). Das berühmteste

von ihnen ist das zu Oseberg am Oslofjord gefundene Grabschiff der Königin
Asa, der Gattin eines Ynglingerkönigs aus dem späten, norwegischen Zweig dieses

alten, von Haus aus schwedischen Herrschergeschlechtes.

Das Grab von Sutton Hoo ist aber um fast 200 Jahre älter. Eine weitere
Überraschung war die Aufdeckung einer Reihe von Grabbeigaben, die ihre Parallelen

nur in der sogenannten «Vendei »-Kultur Schwedens finden, welche um 5 50 n. Chr.
einsetzt. Ihr Hauptverbreitungsgebiet (und wohl auch Zentrum) war die Gegend
am Mälarsee, in Uppland, mit seiner alten Hauptstadt Uppsala, der Keimzelle des

geschichtlichen Schwedens. Alt-Uppsala barg den Flaupttempel des Gottes Freyr,
des göttlichen Ahnherrn, von dem sich die Ynglinger, die Hüter dieses Tempels,
herleiteten. Freyr ist der Vorläufer Odins. Er gehört der geistigen Schicht der

«Wanen»-Religion an. Odin und die «Äsen» sind ein späterer Pantheon. Diese

Wanenreligion kann mit gutem Grund zurückgeführt werden auf die Kultur der

sogenannten Megalithen-Erbauer. Der Fachausdruck «Megalithen» wurde für
die sichtbarsten Überreste der Kultur der Leute geprägt, die die großen Steindenkmäler

(Groß-Steingräber, Menhire, Steinkreise und andere religiöse Denkmäler)
errichteten, Denkmäler, die in den Pyramiden und Obelisken Ägyptens ihre
monumentalste Ausprägung erfahren haben. Die Herkunft dieses Kulturkomplexes
ist noch dunkel. Vielleicht ist er im westlichen Mittelmeergebiet entstanden. Piatos

Insel «Atlantis», jenseits der Säulen des Herkules, ist vielleicht seine dichterische

Widerspiegelung und Verklärung. Wohl aber ist uns seine Verbreitung ent-

30



lang den Küsten Europas gut bekannt : im südlichen Ostseeraum und von da westlich

bis Holland, auf den britischen Inseln, dann im atlantischen Westen, in der

Bretagne, in Portugal, auf den Balearen, Sardinien, Malta und Kreta.
Diesem Kulturkomplex entstammt unzweifelhaft die Schiffsgrabsitte, der

Gedanke der «Bootsfahrt ins Jenseits». Dies lehren die Tausende von eingravierten
Schiffsbildern an Felswänden vor allem Südschwedens, Steinsetzungen in Schiffsform

als Grabanlagen in Dänemark, auf der Insel Gotland und in der bronzezeitlichen

gotländischen «Kolonie» in Kurland (vom lettischen Volksmund
«Teufelsschiffe» genannt), die Rasiermesser als Grabbeigabe, die mit Schiffsbildern
verziert sind und dem Toten im Jenseits dienen sollten u.a.m. Diese Denkmäler
erfüllen vor allem die Bronzezeit des Nordens (i 800 bis 5 00 v. Chr.). An Hand dieser

Belege und der Funde von in Mooren als Opfer deponierten wirklichen Schiffen
kann man die Entwicklung des Schiffsbaues bis zur normannischen Eroberung
Englands durch Wilhelm den Eroberer (Schlacht von Hastings, 1066 n.Chr.)
verfolgen, also bis zur Entstehung des heutigen englischen Staates und damit des

Commonwealth überhaupt. Die spätere Entwicklung des Schiffes interessiert in
dem uns hier beschäftigenden Kontext natürlich nicht mehr.

Aber im umschriebenen Bereich manifestiert sich der Schiffsgrabgedanke
immer wieder und, wo wirkliche Schiffe oder sonstige Materialien fehlen, läßt sich
das Motiv aus dem Kulturkomplex mit ausreichender Deutlichkeit rekonstruieren.
Die Schiffsbestattung bildet einen der Höhepunkte im Beowulfslied; der letzte
bekannte Beleg ist die Schilderung des arabischen Diplomaten Ibn Fozlan, der 951
am Hof lager des Bulgarenchans an der Wolga weilte und die Verbrennung des

Totenschiffs eines «russischen» Schiffsherrn, der dort gerade gestorben war, in
allen Einzelheiten schildert. Dieser «Russe» war ein schwedischer Wiking. Während

die norwegischen und dänischen Wikinger seit rund 800 die Westküsten

Europas drangsalierten, die britischen Inseln und die Normandie eroberten, Island
und Grönland entdeckten und besiedelten, sogar den Boden Nord-Amerikas
betraten und ein Ableger aus der Normandie das Normannenreich in Sizilien (den
ersten modernen Staat) begründete, ergriff die Wikingerbewegung etwas später
auch Schweden. Aus dem gleichen Uppland, in dem viele der schönsten
bronzezeitlichen Schiffsbilder entdeckt wurden und in dem die Wanenreligion ihr
bekanntestes Zentrum hatte, kamen, nach der altrussischen Nestorchronik, Rurik
und seine Brüder und organisierten, als Krieger, Kaufherren und Eroberer, den
russischen Staat von Nowgorod, Kiew usw. «Stora Svithiod» (Großschweden)
heißt er in der nordischen Überlieferung. Der Name «Russe » bedeutet «Ruderer».
Der halbmythische Charakter der Berichte darf nicht übersehen lassen, daß sich
unter dem Rankenwerk der Sage ein solider historischer Kern birgt.

Es sind die letzten Ausläufer der Völkerwanderung, die sich in diesen wilden
Eruptionen äußern, in denen sich, nach dem Dichterwort, «Krieg, Handel, Piraterie

» dreieinig und untrennbar verquicken.

31



Die Ynglinger in Uppsala waren damals bereits verschwunden. Im 7. Jahrhundert

empörten sich die Bewohner gegen die Missetaten dieses gewalttätigen
Geschlechtes und rotteten es aus. Nur einer soll, nach SnorriSturlesons «Heimskringla»,
dem Mordbrand entronnen sein und flüchtete ins norwegische Grenzland. Er
wurde angeblich der Stammvater der norwegischen Ynglinger am Oslofjord, aus deren

dort neugegründetem Kleinkönigreich allmählich der norwegische Einheitsstaat
erwuchs. Die im Oseberghügel im Grabschiff bestattete Königin Asa, die Gattin
des Ynglingers Gudröd, war die Großmutter Harald Schönhaars, des Einigers
Norwegens. Die neue Ordnung mißfiel natürlich vielen der freiheitsstolzen Herrenbauern

- sie gingen zur See und gaben derart der Wikingerbewegung noch neue,
stärkste Impulse.

Ob diese Ynglinger am Oslofjord wirklich die Nachkommen derer von Uppsala

waren oder sich nur als solche ausgaben, läßt sich nicht erweisen, ist aber nicht
einmal so wichtig. Zur richtigen Einschätzung dessen, was diese «Göttersöhne

aus Freyrs Geschlecht », die Hüter seines altberühmten Heiligtums, in der Phantasie

des Volkes bedeuteten, genügt die Tatsache vollauf, daß man sich auf diese

Abstammung berief.
Wir stehen hier noch tief in der Heidenzeit des Nordens : Oseberg wie Sutton

Hoo beweisen dies allein durch ihr Totenritual. Dabei war der keltische Westen

Britanniens damals schon lange christlich, selbst zu den Angelsachsen war schon

durch die Mission des hl. Augustin (591) das Christentum zum erstenmal

herangetragen worden. Zwischen Sutton Hoo und Hastings steht aber die wilde
Wikingerzeit, in der sich die alten Vettern und Freunde in Skandinavien, die uns das

Beowulfslied so deutlich erkennen läßt, als schlimmste Feinde der bereits christlich

gewordenen Angelsachsen erwiesen hatten. Es ist eine gärende Zeit, in der

Altes und Neues um den Sieg kämpfen. Er fällt zuletzt den Kräften der Restauration

zu, die dann das weitere Schicksal Europas bestimmen.

Weht uns also aus solchen archäologischen Erkenntnissen der heiße Atem der

Geschichte an, so lehrt eine genaue Betrachtung der Schiffsgrabsitte im Gesamtbereich

der Megalithkultur überhaupt deren ungeheure Verbreitung, zeitliche
Tiefe und wahrhaft weltgeschichtliche Bedeutung. Sie führt uns zu
religionsgeschichtlichen Erkenntnissen und weist Kräfte auf, die noch heute in der europäischen

Volkskunde unterbewußt nachwirken und in der Völkerkunde Außereuropas

vielfach besonders deutlich am Werke sind. Denn die Megalithkultur ist ja

auch im östlichen Mittelmeergebiet, in Palästina und Syrien, auf Madagaskar, in
Indien, Hinterindien, selbst in Japan und Korea und in ihren entferntesten und

wohl auch spätesten Ausstrahlungen bis in die Südsee hinein faßbar.

Überall in diesem an die Seefahrt gebundenen Verbreitungsbereich sehen wir
den Gedanken der «Bootsfahrt ins Jenseits» mehr oder minder deutlich wirksam.

Der « Charonspfennig » in der antiken Totenbestattung, welchen der Leichnam

mitkriegt, um den Fährmann zu bezahlen, der ihn über den die Welt der Lebenden

32



von der der Toten scheidenden Unterweltsfluß Styx fährt, gehört hierher, ebenso
die Bootsmodelle und großen Boote in den sumerischen Königsgräbern von Ur
(4. Jahrtausend) und in solchen Altägyptens. Felsbilder im Fezzan, der Gebrauch
des Schiffes im Totenritual von Bali und auf den Molukken, Vorstellungen, Sitten
und Einzelheiten in chinesischen und japanischen Begräbnisgebräuchen, sogar in
der lebenden Volkskunde Europas, lassen hierhergehörende Züge erkennen. Überall

lebt klar oder im Unterbewußtsein und in verschütteten Erlebnistiefen die
Auffassung vom Lande der Toten im Westen, wohin die Seele des Verstorbenen über
die See oder doch über Wasser fahren muß. Denn dort, wo die Sonne untergeht,
wo sie «stirbt », also im Westen, liegt das Land der Toten. Dort beendet die Sonne,
die Sonnenbarke, ihren Tageslauf über den Himmelsozean. Aber nach ihrer nächtlichen

Reise über den Unterweltozean geht sie am nächsten Morgen neugeboren
wieder auf, und so ist das Totenland auch das Land der Wiedergeburt, der ewigen
Jugend, das Land der Hesperiden, die selige Sphäre der Inseln des Glücks.

So paradox es klingen mag, diese Vorstellungen sind im Weltbild der frühen
Menschheit durchaus vereinbar, und das Mysterium des Lebens vermählt sich mit
dem Mysterium des Todes. Besonders beim alljährlichen Neubeginn der
Vegetationsperiode, wenn der Winter « stirbt » und das Leben neu geboren wird, drängt
dieses Erlebnis zur festlichen und symbolischen Gestaltung. Wir können dies

schon in den bronzezeitlichen Felsbildern erkennen. Denn nur ein Teil davon werden

symbolische Darstellungen von Schiffsbegräbnissen und der «Bootsfahrt ins

Jenseits » sein. Andere, besonders die Norwegens, gehören der Fischfang- und
Jagdmagie überhaupt an. Wieder andere, und zwar besonders die des südlichen
Schwedens (Bohuslän, Östergötland, Uppland), sind Zeugnisse einer orgiasti-
schen Fruchtbarkeitsreligion - wie schon gesagt megalithischen Ursprunges - in
der Prozessionsschiffe, Sonnenschiffe, von Tieren oder Menschen gezogene, auch

von Priestern getragene symbolische Schiffe, Pflüge-Szenen, symbolische
Hochzeiten, Hochzeiten auf dem Schiff, das Menschenmaß überragende Göttergestalten,
Trompetenbläser, äxteschwingende Menschen, Sonnenscheiben usw. eine sehr

große Rolle spielen.
Aus diesem Blickfeld ergeben sich überraschende Zusammenhänge mit den

lebens- und diesseitsbejahenden Festlichkeiten der Fastnacht und des Karnevals
auch noch unserer Zeit, den Schiffsumzügen, Narrenschiffen und vielem anderen,
das in das Gebiet der Volkskunde gehört. Das Schiff als gemeinschaftsbildender,
sagen wir es ruhig : sozialer, selbst politischer Faktor, seine Verknüpfung mit dei'

lebensspannenden Kraft der Sonne, dem Mysterium der Zeugung, der Neugeburt
des Lebens, der trotzigen Selbstbehauptung des Lebens im Angesichte des Todes,
all das ist mit dieser Vorstellungswelt wurzelhaft verbunden.

Vielleicht seine schönste zeremonielle Gestaltung auf hoher Kulturstufe findet
dieser Gedanke in der Blütezeit der Republik Venedig: es ist der Bucintoro, die

große, festliche Staatsgondel, in der der Doge ins Meer fährt, um durch die Ver-

3 33



Senkung eines goldenen Ringes die Stadt Venedig, «la regina del mar», symbolisch
mit dem Meer als der Grundlage ihrer Lebenskraft zu vermählen.

So ist die «heilige Hochzeit aufdem Schiff» die leuchtende, lebensbejahende Vorderseite

der Medaille. Zu ihr gehört aber ebenso selbstverständlich die Kehrseite, die «To-

fenhoch^eitr-, dies wohlbekannte Phänomen der alteuropäischen Religionsgeschichte.
Und so verstehen wir es erst völlig klar, wenn wir in Ibn Fo^lans Bericht über

die Wikinger-Bootsbestattung an der Wolga im Jahr 951 die düstere Schilderung von
dem Opfertod der Sklavin lesen, die ihrem Herrn in den Brand des Totenschiffes

folgt, nach ritueller letzter Bejahung des Lebens in den Armen seiner Gefolgsleute
und Fahrtgenossen. Wenn diese sich dann vom Lager der Todgeweihten erheben,
neigen sie sich zur Leiche ihres Herrn oder Gefährten nieder und flüstern ihm zu :

«Dies habe ich für dich getan.»
Die Wanenreligion, die Religion des Fruchtbarkeitsgottes und Weltherrn Freyr,

des «göttlichen Ahnherrn» nicht nur der Ynglinger, sondern der Ingwäonen
überhaupt, hat hier noch in heller geschichtlicher Zeit ein literarisch gut bezeugtes

Opfer gefordert.
So empörend diese Schilderung auf uns Heutige wirkt, auch dies war einstmals

Teil des Seelenerlebnisses unserer Vorfahren, bis die reine Religion des Fleilands
diese Denkwelt überwand. Autorreferat

Über Farbenphotographie
Vortrag von Flerrn René v. Wartburg, stud.ehem.ETH, am 17.März 1950, gemeinsam mit der Sektion

für Photographie des SAC Bern, im Vortragssaal des Naturhistorischen Museums.

Obwohl die Versuche, farbig zu photographieren, ebenso alt sind wie die
Photographie selbst, ist es bis in unser Jahrhundert hinein nicht gelungen, ein Verfahren
aufzufinden, welches die Aufnahme von Bildern in natürlichen Farben erlaubt.
Auch die seit anfangs des Jahrhunderts aufgekommenen Verfahren der
Dreifarbenaufnahme und der Farbrasterplatte konnten ebensowenig wie der etwas später
eingeführte Linsenrasterfilm den Weg in die Praxis finden. Erst die Einführung
des Dreischichtenfarbfilms mit einem Farbenentwicklungsprozeß durch die
Firmen Agfa und Kodak konnte der Farbenphotographie zum Aufschwung verhelfen,

den sie in den letzten zwanzig Jahren erfahren hat. Heute verfügen wir neben
den Erzeugnissen der beiden obengenannten Firmen noch über eine große Anzahl
anderer Materialien. Da die Erzeugung farbiger Bilder auf Papier nach dem

Farbenentwicklungsverfahren anfänglich nicht gelang, beschränkte man sich darauf,
im Umkehrverfahren Diapositive herzustellen. Heute jedoch beginnt sich das

Negativ-Positiv-Verfahren in den Vordergrund zu stellen. Bei diesem wird ein
farbiges Negativ entwickelt, von dem farbige Abzüge auf Papier hergestellt werden
können (Agfacolor-Negativ, Kodacolor, Telcolor).

34


	Die Bootsfahrt ins Jenseits im Rahmen der altweltlichen Megalithkultur

