
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 56 (1996-1997)

Heft: 1: "Albig dia nüüa Wällä" : Rückblick auf die Kantonalkonferenz

Artikel: "Pestalozzi - Vorbild für die Schule?" : das Samstagsreferat, eine
Annäherung an Pestalozzi

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-357251

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-357251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Samstagsreferat, eine Annäherung an Pestalozzi

«Pestalozzi -
Vorbild für die Schule?»

Wer am Samstag den Schluss der Kantonalkonferenz abwartete,
kam im letzten Programmpunkt voll auf seine Kosten. Das Referat
unter dem obigen Titel war nicht nur äusserst aufschlussreich - es

ermöglichte eine Annäherung an den Mythos Pestalozzi unter
dem Aspekt des historischen Kontextes jener Zeit - das Referat
war zugleich auch ein Genuss wegen seiner klaren und präzisen
Sprache.

Pestalozzi war schon einmal

Thema im Bündner Schulblatt:

Die Januarnummer 1996
des BS beschäftigte sich in ihrem
Hauptthema ausführlich mit dieser

historischen Figur. Den
Hauptbeitrag verfasste damals Dr.
Daniel Tröhler, Oberassistent am
Pädagogischen Institut der
Universität Zürich und wissenschaftlicher

Mitarbeiter am Pestalozzianum

Zürich. Diesen Autor konnte

Es muss versucht werden,
mit wissenschaftlichen
Methoden Pestalozzis
Werk im Kontext seiner
Zeit zu verstehen und zu
diskutieren.

der BLV-Vorstand nun gewinnen,
zum obigen Thema in Schiers zu
sprechen, was gleichzeitig Lust
machen könnte, die Januarnummer

des BS hervorzuholen und
nochmals zu lesen. Um es

vorwegzunehmen, die Antwort Dr.

Tröhlers auf die Titelfrage ist ein
klares «Nein». Wie er zu diesem
Urteilt kommt, das war das

eigentlich Spannende an seinem
Referat. Und um eine andere
dezidierte Stellungnahme
vorwegzunehmen: «Pestalozzi war
ein Mensch des Wortes und der

Tat und er hat beides mit
Ernsthaftigkeit und viel Energie
betrieben. Das verdient Respekt,
nicht Bewunderung. Respekt für
den Menschen; nicht für den
Politiker, nicht für den Pädagogen.
Sein Motiv, seine tätige Sozialethik

also, verdient den
Respekt.» In der Folge veröffentlichen

wir einen wichtigen Teil des

Referates:

Es ist in den letzten Jahren
insbesondere in der Schweiz
und in Deutschland nachgerade
Mode geworden, einen
publizistischen Feldzug gegen das
tradierte Pestalozzi-Bild zu führen,
ein Feldzug, dem zugute zu halten

ist, dass er an überkommenen
Bildern rüttelt, die vorwiegend
im 19. Jahrhundert entstanden
sind, dem aber auch vorzuwerfen
ist, das Werk Pestalozzis selbst
aus den Augen zu verlieren. Es

kann in dieser Aufbruchstimmung

nur eine Haltung geben: Es

muss versucht werden, mit
wissenschaftlichen Methoden Pestalozzis

Werk im Kontext seiner
Zeit zu verstehen und zu diskutieren.

Einen kleinen Beitrag möchte

ich, sehr geehrte Damen und
Herren, mit diesem Referat
leisten, das sich dem heiklen
Problem der Bedeutung Pestalozzis
für die neuzeitliche Volksschule
widmen möchte. Ausgangslage
dieses Referates in der eben skiz¬

zierten gegenwärtigen
wissenschaftliche Debatte um Pestalozzi
ist einerseits die weit verbreitete
Meinung, dass Pestalozzi die
Volksschule gegründet hat und
andererseits die Tatsache, dass

Schulkritik sehr oft im Namen
Pestalozzis geführt werden -
denken wir nur etwa an den

Begriff der Ganzheitlichkeit, der
immer im Namen Pestalozzis

gegen die kritisierte Schule
verwendet wird.

Er hätte sich gern als

«pädagogischer Jesus»

gesehen.

Wir müssten uns zuerst
einigen, wer oder was Pestalozzi

war oder ist. Das heisst, eine
ausführliche biographische Kenntnis
würde nicht reichen, sondern wir
müssten obendrein eine Interpretation

seines Werkes und seiner
Person finden, von der aus die
Titelfrage beantwortet werden
könnte.

• Wir müssten uns dann
zweitens fragen, was denn ein
Vorbild ist. Ist es ein Idol, wie sie

die Kinder in den Pop-Stars
haben und deren Bilder gleich
reihenweise an die Wände ihrer
Zimmer pinnen? So abwegig ist
dieser Vergleich gar nicht: Erstens
werden diverse Konterfeis Pestalozzis

zumeist in Schulhäusern

aufgehängt, und nicht nur das,

Strassen, Plätze und - Schulhäuser

tragen in Westeuropa, aber
nicht nur dort, seinen Namen;
und zweitens weiss man eigentlich

trotzdem nicht so viel von

SCHUL-
Sm BLATT



ihm, etwa so viel bzw. so wenig
wie die Kinder von ihren Idolen.
Aber irgendwie befriedigt dies
doch nicht. Wir sind ja Erwachsene

und mögen nicht so sehr
schwärmen von Idolen; wir wollen

mündig sein - und da könnte
man sich ja fragen, wer da weltweit

ständig von Pestalozzi
schwärmt. Kinder? Politiker? Es

gibt noch eine ältere Version von
«Vorbild», eine viel pädagogischere.

Der Begriff der Bildung,
wie er seit der Mystik in die deutsche

Sprache eingeflossen ist, will
den Prozess des menschlichen
Strebens nach der Vorbildlichkeit
des Urbildes, also Gottes, des

imago dei, bezeichnen, also
etwas urreligiöses und pädagogisches.

Auch das ist bei Pestalozzi
nicht ganz abwegig: viele seiner
Verehrer haben ein semi-religiö-
ses Verhältnis zu ihm (und da ist

er nicht einmal so unschuldig
daran: er selbst hat sich sehr gerne

als pädagogischer Jesus gesehen).

Zitat Lotte Lutz: «Ich denke,
wenn Sie ihn kreuzigen würden,
es wäre ihm recht», schreibt sie

bewundernd ihrem Bräutigam
Gottlieb Anton Gruner nach
Hause.

• Es bleibt das dritte
Problem: Für welche Schule sollte
Pestalozzi denn Vorbild sein? Von
jeder? Von einer Militärschule in

Kriegsgebieten? (dort hat es ja
auch viele Kinder!)? Von einer
Waldorfschule? Von der
Grundschule? der Hochschule? vom
Kindergarten?

Zur Interpretation Pestalozzi
im Kontext seiner Zeit

- Zunächst einmal, um alle
Missverständnisse wegzuräumen:
Pestalozzi hat, das ist historisch
erwiesen, die Volksschule weder
erfunden noch begründet oder
massgeblich beeinflusst.

- Wenn wir nun Pestalozzis
Vorbildlichkeit für die heutige
öffentlich-rechtliche Schule
untersuchen wollen, stellt sich
sofort ein Problem. Pestalozzi war
ein Mann vorwiegend des 18.

Jahrhunderts und teilweise auch

des beginnenden 19. Jahrhunderts

das meine ich nicht bloss

biographisch, sondern auch und
vor allem geistig. Die Schulen in

jener Zeit waren, insbesondere
auf dem Land, relativ schlecht
organisiert, die Stundenzahl
gering, die Schulpräsenz der Kinder
eher unregelmässig und das ganze

Schulwesen in der Hand der
Kirche. Dementsprechend lag das
Ziel der Schule nicht so sehr in
einer bürgerlichen Mündigkeit,
wie das die Leitlinien moderner
Schulen vorsehen, sondern in der
kirchlichen und ständischen
Sozialisation. Nicht Rechnen und
Schreiben bildeten die Fächer des

Unterrichts, sondern das Katechi-
sieren, das Nachsprechen von
Bibelstellen und Beantworten von
Fragen aus der Bibel. Nicht
denkende und kritische Menschen
wollte man bilden, sondern gläubige

und devote.

Pestalozzi als Politiker oder
Pädagoge?

Spätestens seit den 60er
Jahren dieses Jahrhunderts gibt
es eine vor allem in Deutschland
geführte heftige Debatte, ob der
jüngere Pestalozzi, der vorwiegend

politisch argumentierte,
der «eigentliche», der «wahre»
Pestalozzi sei, oder der späte
Pestalozzi, der vorwiegend
pädagogisch argumentierte. Wenn
man zu verstehen sucht, was
Pestalozzi wirklich wollte,
verflüchtigt sich m. E. diese
gegensätzliche Interpretation Pestalozzi

- die im übrigen stark ideologisch

motiviert ist.

• These 1: Pestalozzi muss

man nicht Politiker oder als

Pädagoge lesen oder verstehen,
sondern als Sozialethiker und
Sozialphilosoph, also als einer,
der sich unter moralischen bzw.
ethischen Vorgaben Gedanken
über die ideale Form menschlichen

Zusammenlebens macht.
• These 2: Pestalozzis

Sozialethik, also seine normativen
Leitsätze für menschliches
Zusammenleben, baut auf zwei
Säulen, einerseits auf der Frage

nach einer wirtschaftlichen
Selbständigkeit der Menschen und
andererseits auf der Frage nach
der Moralität derselben. Diese
zwei Säulen bedingen sich bei
Pestalozzi gegenseitig; Moralität
ohne wirtschaftliche Sicherstellung

ist für Pestalozzi ebensowenig

sinnvoll wie wirtschaftliche
Prosperität ohne Moralität.

Pestalozzi hat die
Volksschule weder erfunden

noch begründet oder
massgeblich beeinflusst.

• These 3: Politik und
Pädagogik sind für Pestalozzi

Handlungsfelder zur Verwirklichung

seiner sozialethischen
bzw. sozialphilosophischen
Vorstellungen. Die Gewichtung dieser

beiden Praxen verändert sich

im Verlaufe seines Lebens; in der
ersten Phase seines Lebens dominiert

die politische Praxis, ab
1800 eher die pädagogische.

Diese Änderungen in der
Priorität des Handlungsfeldes -
Politik oder Pädagogik - und
innerhalb derselben in Pestalozzis

Leben vollziehen sich auf
dem Hintergrund des europäischen

Übergangs in die Moderne.

• Denken wir zunächst an
die politische Umwandlung in

Frankreich 1789 mit der Französischen

Revolution, welche die
absolutistisch-monarchische
Regierungsform absetzte und eine
Demokratie einführen wollte,
denken wir an die neun Jahre

später stattfindende Helvetische
Revolution. In der Schweiz mit
denselben Zielen wie in Frankreich.

• Denken wir dann an die
gewaltige wirtschaftliche
Umwandlung, der sogenannten
industriellen Revolution, welche
die alte Agrarwirtschaft ablöste
und im Kapitalgewinn aufgrund
technischer Produktion die Basis

SCHUL-
I BLATT

OKTOBER 96



für die private und politische
Ökonomie verstand.

• Denken wir aber auch an
den grossen sozialen Wandel. War
das Ancien regime geprägt durch
eine stabile soziale Ständeordnung,

entstand nach und nach die
sogenannte bürgerliche Gesellschaft,

eine Gesellschaft nicht aus
Untertanen, sondern aus mündigen

Bürgern, die am Staat selber
partizipieren konnten.

Dieser ungeheure Wandel,
der sich zusammen mit den
ungeheuren Anspruch der Aufklärung
nach mündigen Bürgern kraft
ihrer Vernunft vollzog, musste
Pestalozzi als Sozialethiker brennend

interessieren. Im Wandel selber

sah er die Möglichkeit zur
Verbesserung, aber auch die Gefahr
der Verschlechterung. Sowohl in

der politischen, als auch in der
ökonomischen und der sozialen
Veränderung sah er Chancen und
Gefahren. Ich möchte das
insbesondere an der sozialen Veränderung

nachweisen.

Der Wandel von der
Ständegesellschaft zur bürgerlichen
Gesellschaft ist ein tiefgreifender
Wandel, der nicht nur Gewinne
erzielt, sondern auch Verluste.
Diese Durchsetzung der bürgerlichen

Gesellschaft im Übergang
zum 19. Jahrhundert kann mit
zwei Begriffen überschrieben
werden: mit der Wandel von der
Gemeinschaft zu der Gesellschaft.

«Gemeinschaft» meint
dabei eine naturwüchsig-organisch

gewachsene Sozietät von
Menschen, die meist durch mystische

oder religiöse Überzeugungen

verbunden sind, durch ein
höchstes, gemeinsames Gut, wie
man sagt, durch einen gemeinsamen

Sinn. «Gesellschaft» dagegen

ist die Vorstellung einer
künstlichen, meist durch Vertrag
und Gesetze entstandene Sozialform

der Menschen, die öffentlich

organisiert, wirtschaftlich
dominiert und juristisch kontrolliert

ist.

Dieser Wandel vollzieht
sich am Ende des 18. Jahrhun-

SCHUL-
I BLATT

derts bis hin zu den liberalen
Vorstellungen von Gesellschaft bei
Kant oder bei Humboldt, die dem
Gesellschaftsmodell nur dann
einen tieferen Wert zuerkennen
wollten, wenn innerhalb der
Gesellschaft die einzelnen
Menschen die grösstmögliche Freiheit
haben, das zu tun, was ihnen
gefällt. Insofern erhält die Schule
als staatliches Organ einen klaren
Auftrag, nämlich dem jungen
Menschen nicht primär vorzuzeigen,

was moralisch richtig oder
welche Sitten korrekt sind,
sondern ihnen vorwiegend die
intellektuellen Fähigkeiten und teils
auch die körperlichen Fertigkeiten

zu vermitteln, damit sie diese
einsetzen können, ihre eigene
Glücksvorstellung, die keine
Verbindlichkeit für andere beanspruchen

kann, zu realisieren.

Nicht denkende
Menschen wollte man
bilden, sondern gläubige,
devote.

Pestalozzi vollzieht nun -
gedanklich - den Wandel von der
Gemeinschaft zu Gesellschaft
und damit von einer patriarcha-
len Sozialstruktur zu einer
egalitären Gesellschaftsstruktur nach

langem Zögern insbesondere im
Vor- und Umfeld der Französischen

Revolution. Aber er ist im

Gegensatz zu Kant oder Humboldt

kein liberaler Vertreter der
Gesellschaft, weil er den
Menschen zu sehr misstraut. Er weiss

zwar auf der einen Seite sehr

genau, dass gemäss der Gesellschaft

und ihrem fundamentalen
Rechtssystem die Menschen
Freiräume haben, das zu tun, was
ihnen beliebt. Aber auf der anderen

Seite weiss er auch, dass der
Mensch seinen gesetzlich
legitimierten Freiraum sowohl als

«Narr», wie er sagt, als auch als

«Weiser» gebrauchen kann; oder
konkret gesagt; der Mensch hat

das Recht, seine Freiheit zum
Wohle der Mitmenschen,
insbesondere der eigenen Familie zu
nutzen oder nur zu seinem ganz
persönlichen eigenen, egoistischen

Wohl - auch auf Kosten
anderer.

Dieses Problem beschäftigt
Pestalozzi in den frühen 90er Jahren

also nach der Französischen
Revolution - und löst es mit
einem Konzept individueller
Moralität, die der Kantischen
Moralphilosophie nicht unähnlich ist.

Nicht mehr sozial verbindliche
Normvorstellungen wie im
Gemeinschaftsmodell, sondern
individuelle Moralität soll dafür
sorgen, dass der Mensch sein
Recht und seine Freiheit nicht als

«Narr», sondern möglichst als

«Weiser» benutzt; zum Wohle
aller.

Kurz nach der theoretischen

Lösung seines Problems
(1797) ereignet sich in der
Schweiz die Helvetische Revolution

(1798). Vom Helvetischen
Minister der Künste und
Wissenschaften, dem Kantianer Philipp
Albert Stapfer, wird Pestalozzi
mit der Gründung eines Lehrerseminars

betraut - was er aber
ablehnt. Ganz modern fordert er
eine Experimentalanstalt, um
geeignete Lehrmethoden zu
finden. Das führt Pestalozzi zu dem
Ort (Stans), der ihm den Mythos
umhängen wird; nämlich als

liebender, allgütiger Waisenvater.
Die französischen Truppen hatten
nämlich mit roher Gewalt den
letzten Widerstand gegen die
Helvetische Revolution - in der
Innerschweiz gebrochen, so dass

am Ende eine stattliche Zahl von
Halbwaisen und Vollwaisen zu

versorgen waren. Der neue Staat,
der sich im Gegensatz zum alten
als moralische Instanz - auch
unter der Philosophie Kants -
verstand, musste sich um diese

Kriegswaisen kümmern; und was
lag da näher, als Pestalozzi nach
Stans zu schicken, wo der Krieg
am stärksten gewütet hatte, und
dort eine Kindererziehungsanstalt

zu eröffnen? Zwei Fliegen

OKTOBER 96



konnten damit auf einen Schlag
getroffen werden; die neue
Regierung zeigte sich gütig und
sorgend auch für seine renitenten

Mitbürger und Pestalozzi
hatte seine staatliche Experimen-
talanstalt.

Die pädagogischen
Konsequenzen

Nur gut sechs Monate des
Jahres 1799 hat Pestalozzi in
Stans gearbeitet, sechs Monate,
in denen sich der spätere Ruhm
als Pädagoge anbahnte. In

seinem Rechenschaftsbericht über
seine Erlebnisse mit den Kindern
und den Ergebnissen seines

pädagogischen Experiments, dem
Stanser Brief, heisst es nun gleich
am Anfang: «Ich wollte eigentlich

durch meinen Versuch beweisen,

dass die Vorzüge, die die
häusliche Erziehung hat, von der
öffentlichen müsse nachgeahmt
werden, und dass die leztere nur
durch die Nachahmung der
Erstem für das Menschengeschlecht

einen Werth hat».
Pestalozzi spricht dabei

explizit davon, dass der «Schulunterricht»

einer umfassenderen
«Menschenerziehung» bedürfe
und verlegt das Zentrum der
«guten Menschenerziehung» in

die berühmte «Wohnstube».
Sie sehen, um was es Pestalozzi

geht. Pestalozzi will nicht
primär eine Schule gründen,
sondern eine Erziehungsanstalt zur
moralischen Läuterung der Kinder.

Im Stanserbrief erzählt hierfür

Beispiele, wie er den Kindern
oft und viel «das Glück einer stillen,

friedlichen Haushaltung, die
durch Überlegung und Fleiss zu
seinem sichern Brod» geschildert
habe, deren Bewohner in der
Lage seien, «unwissenden,
unerzogenen und unglücklichen
Menschen zu rathen und zu helfen».
Soweit das moralische-idyllische
Bild mit der ökonomischen
Versorgtheit einer Familie und ihrer
sozialen Moralität, das Pestalozzi
den Kindern schildert. Und daran
anschliessend kommt im
Rechenschaftsbericht sofort die morali¬

sche Erziehung, vermittelt durch
den engen, emphatischen
pädagogischen Bezug zwischen ihm
und den Kindern: «An meinen
Busen hingelehnt, fragte ich
manche der gefühlvollsten schon
in den ersten Monaten: Wolltest
du nicht auch gern wie ich im
Kreis armer Unglücklicher leben,
sie erziehen, sie zu gebildeten
Menschen machen?» Und die
Kinder hätten, so erzählt Pestalozzi

weiter, so reagiert: «Gott, wie
sich ihre Gefühle erhoben, wie
Thränen in ihren Augen waren,
wenn sie mir antworteten: Jesus

Maria! wenn ich es auch dahin
bringen könnte».

Fazit: Pestalozzi als Vorbild
für die Schule?

Man kann sich nun die
Frage stellen, was das mit unserer
staatlichen Schule zu tun hat, was
Pestalozzi überhaupt mit Schule

zu tun hat. Ich habe zu Beginn
aufgezeigt, dass Pestalozzis
«Methode» als Wissens- und
Fertigkeitenvermittlung eigentlich wenig

taugt und einem stark
mechanistisch-natürlichen Denken
des 18. Jahrhunderts entspricht
und ich habe gezeigt, dass das

gesamte pädagogische Denken
Pestalozzis insbesondere auch in
unterrichtlicher Hinsicht stark auf
die Bildung moralischer Normen
zielt, auf Gemeinschaft; einer
Sozialform, die wohl bis ins 18.

Jahrhundert noch wirkte aber
dann abgelöst wurde.

Was hat also Pestalozzi
mit unserer Schule zu tun?

Ich wage die provokative
These: Im Grunde genommen
nichts. Wer heute so Schule halten

würde wie er, wäre wohl
schnell wieder entlassen. Pestalozzi

betrachtete die Schule als

Experimentierfeld, liebte, hätschelte

die Kinder geistig wie seelisch,
küsste und ohrfeigte sie, dass er
heute wohl wegen dem heikein
Thema der sexueller Belästigung
entlassen würde - wobei ich nicht
behaupte, dass Pestalozzi seine
Kinder sexuell belästigt hat, wohl

aber dass heute die gesellschaftliche

Akzeptanz physischer Nähe
viel kleiner ist als damals -, dazu
zeigte Pestalozzi generell wenig
Kooperationsbereitschaft mit
Behörden etc.

Ist es am Staat, die
Kinder moralische zu
erziehen? Was wäre das

für ein Staat

Pestalozzi war ein Mensch
des Wortes und der Tat und er
hat beides mit Ernsthaftigkeit
und viel Energie betrieben. Das

verdient Respekt, nicht
Bewunderung. Respekt für den
Menschen; nicht für den Politiker,
nicht für den Pädagogen. Sein

Motiv, seine tätige Sozialethik
also, verdient den Respekt.

Wenn es so wäre dass unsere

Schulen Orte der moralischen
Bildung wären, dann könnte man
bei Pestalozzi von einem ernsthaft

zu diskutierenden Modell
pädagogischer Vermittlung
sprechen, und ich denke, dass viele
Momente seiner Lehre heute
noch Eingang finden könnten.

Das aber führt zur Frage
nach der Art der Schule. Haben
wir eine Schule, die primär moralisch

bilden will, die moralische
Normen vertreten will? Wollen
Sie, wenn Sie beispielsweise echt
liberal denken oder einer solchen
Partei angehören, dass Ihr Kind
von einem Gesinnungsgenossen
Blochers gebildet wird - oder
umgekehrt? Ist es denn heute
wirklich am Staat mit seiner
pluralistischen Gesellschaft, die Kinder

moralisch zu erziehen? Was
wäre das für ein Staat?

Ich denke, es ist evident:
Pestalozzi ist eine aussergewöhnlich

schillernde historische Figur,
eine Figur, die unseren Respekt
verdient, aber nicht masslose

Bewunderung. Wenn die Bewunderung

seiner Person so früh
eingesetzt hat, noch zu seinen Leb-

SCHUL-
I BLATT

OKTOBER 96



HAUPTTHEMA

zeiten - der Begründer der
deutschen Geographie, Karl Ritter, reiste

einst in die Schweiz und
schrieb nach Hause: «Ich habe
mehr gesehen als das Paradies;
ich habe Pestalozzi gesehen» -
dann müssen wir uns Gewahr
sein, dass Pestalozzi ein ausserge-
wöhlicher Kommunikator war,
ein Public-Relation-Mensch in

eigener Sache. Da war er wohl
wirklich allen überlegen. Auf
diesem grossen, vielfältigen Markt
pädagogischer Konzepte und

Versprechungen zu Beginn des
19. Jahrhunderts war er wohl
nicht der beste Schulmethodiker,
aber der beste Verkäufer, einer,
der unseren hochbezahlten PR-

Menschen noch vieles vormachen
würde. Stellen Sie sich vor: Pestalozzi

als armer, hässlicher, schlecht

angezogener Mann, der zu den

grössten Männern Europas Kon¬

takt hatte: Zar Alexander I, König
Ludwig I von Bayern, der Preussi-
sche König Friedrich Wilhelm III,

der Württembergische König
Wilhelm I, Napoleon, Humboldt,
Süvern, Freiherr von Stein, Madame

de Stael, etc. etc.

Pestalozzi war ein ausser-
gewöhnlicher PR-Mensch
in eigener Sache.

Doch was soll die Schule,

was sollen die Lehrer mit diesem
komischen Kauz? Zunächst müssen

Sie sich vom Übervater-
Mythos Pestalozzi befreien. Das

geht nicht durch Verdrängung,
das geht durch Auseinandersetzung,

durch Lektüre. An der

historischen Figur in ihrer Zeit
und an seinem Werk kann man
sich bilden, in dem man sich mit
ihm auseinandersetzt.

Das, denke ich, dient den
Kindern in der Schule mehr als

jede Pestalozzi-Verehrung oder
Pestalozzi-Ablehnung. Mehr kann

man von Pestalozzi für unsere
Schule nicht erwarten, und es sei

zuletzt betont, dass man diese

Selbstbildung auch in der
Auseinandersetzung mit anderen
wichtigen Autoren und Autorinnen
erlangen kann. Der Vorteil, der
Pestalozzi bietet, liegt bei Pestalozzi

meines Erachtens darin, dass

er im Gegensatz zu vielen anderen

ein Mensch des Wortes und
der Tat, der Reflexion und der
praktischen Hingabe ist. Das, ich

versichere es ihnen, fordert uns
besonders heraus.

Der freiwillige Chor Vorder- und Mittelprättigau umrahmte mit seinen Liedern die Hauptversammlung.

SCHUL-

OKTOBER 96


	"Pestalozzi - Vorbild für die Schule?" : das Samstagsreferat, eine Annäherung an Pestalozzi

