
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 54 (1994-1995)

Heft: 2: So geschehen in Disentis/Mustér : Rückblick auf die
Kantonalkonferenz

Vereinsnachrichten: [Kantonalkonferenz] : Gewalt und Aggression - neue Gedanken zu
einem alten Thema : das Hauptreferat

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HAUPTTHEMA

Wieso brauchen wir Zünder
für erschauernde Gefühle?..

SCHUL

Das Hauptreferat

Gewalt und Aggression -
neue Gedanken zu einem
alten Thema
(Stark gekürzte Fassung des Hauptreferats.)

These 1 :

Das Thema der Gewalt leidet
an seiner Vereinzelung.

Von der Fachecke der Me-
dienpädagogik aus müssen wir
immer wieder davor warnen,
Mediengewalt isoliert zu betrachten.
Gewalt gibt es ja nicht erst, seit es

Medien gibt. Und eine Welt mit
abgeschaffter Mediengewalt wäre
nicht eine von Gewalt befreite
Welt.

Dr. Christian Doelker ist Leiter des
Fachbereichs Medien & Kommunikation am
Pestalozzianum Zürich und Privatdozent
für Medienpädagogik an der Universität
Zürich

Nun ist das Problem bei der
Mediengewalt allerdings so gelagert,

dass Umfang und Art der
Gewalt das politische und
gesellschaftliche Geschehen nicht
proportional abbildet, sondern im
Übermass. Medien sind in diesem
Fall nicht ein Spiegel der Gesellschaft,

sondern ein Zerrspiegel.
Die Anbieter berufen sich

auf die Bedürfnislage der
Konsumenten. Heinz Bonfadelli hat kürzlich

an einer Tagung die Motive für
Gewaltkonsum wie folgt
zusammengefasst: Kompensierung von
Frustration, Verdrängung von
Problemen, Identifikation mit starken
Helden, Umgang mit Ängsten.
Angst-Lust, Langeweile und
Ablenkung, keine Alternativen,
Gruppenzugehörigkeit und Mutprobe,
Jugendkultureller Protest,
Neugierde, Reiz des Verbotenen.

Anhand dieser Liste kann ich

nun meine zweite These einleiten:

Gewalt ist ein Indikator für
Defizite.

Die Aufzählung der Motive

für die Zuwendung zu medialer
Gewalt zeigt, dass solche Bedürfnisse

auch anders abgedeckt werden

könnten, ja, dass sie aus einer
Mangellage heraus erst entstehen.

Die Aggressionsforschung
geht davon aus, dass es sich bei
Aggression nicht um einen angeborenen

Trieb handelt, sondern dass

gewisse Anlagen bestehen, die
durch Lernen, durch Sozialisation
aktualisiert und verstärkt werden
können. Offensichtlich gibt es
Kulturen und Populationen, die weniger

gewalttätig sind als andere.
Dies heisst auch, dass wir lernen
können, uns weniger aggressiv zu
verhalten. Hier liegt unsere
Chance.

Es gilt also, mit unseren
Überlegungen auf unsere Kultur,
unsere Erziehung und die Praxis
des Alltags hinzusteuern und zu
überlegen, wo sich überall
Lernsituationen anbieten. Im Zuge der
Ausweitung möchte ich sogar weiter

ausholen als bis zur Prävention
und die Frage stellen, ob es nicht
noch vorher eine Prä-Prävention
gäbe (dieser Ausdruck wurde von
Dieter Kamm im Zusammenhang
mit der Drogenprävention verwendet).

Denn bei der Prävention wie
z.B. der Friedenserziehung denkt
man bereits an Gewalt respektive
an die Vermeidung von Gewalt.
Eine Prä-Prävention müsste die

14



Phase betreffen, wo der Gedanke
an Gewaltvermeidung noch gar
nicht auftritt, wo aber in einer Kultur,

in einer Gesellschaft die
entscheidenden Weichen gestellt werden,

damit später Gewalt gar nicht
zu einem virulenten Problem werden

kann. Ich schlage deshalb
folgende drei Ebenen vor:

Dies funktioniert heute nur
unvollkommen, wenn man z. B. die
Dealerszene betrachtet. Auch in

unserer Rechtssprechung gibt es

teilweise eine Praxis, der viele mit
Unverständnis begegnen.

Kommt dazu, dass wir heute

- gerade im Hinblick auf Religion -
axiomatische Sicherheiten vielfach

Ebene Massnahmen Bezugssysteme

GeboteA/erbote Sanktionen Rechtsordnung
Strafrecht

Erziehung/
Sozialisation

Aufklärung,
Prävention

Pädagogik (Menschenbild),

Ethik, Philosophie

Kulturelle Entfaltung/
Enkulturation

Prä-Prävention Religion, Bewusstseins-

bildung

Ich beginne bei Ebene 1 Wo
Menschen zusammen leben,
bedarf dies einer Regelung, die sich in
der Rechtsordnung niederschlägt.
Die geltenden Normen müssen
aber durchgesetzt werden können.

Gewalt, Staatsgewalt soll dies
sicherstellen.

verloren haben. So finden wir auf
der einen Seite eine ziemliche
Orientierungslosigkeit und
Wertebeliebigkeit und auf der andern
Seite wird Religion zur persönlichen

und privaten Sache jedes
einzelnen. Damit geraten aber auch
die durch Religion transportierten

ethischen Werte ins Abseits. In
diesem Werte- und Normenvakuum
läuft man nun Gefahr, dass man in

archaische Zustände zurückfällt.

Deshalb lautet die These 3:
Bei mangelnden oder
mangelnd implementierten
Wertsystemen (Moral, Ethik,
Religion,...) erfolgt eine Regression

auf primitive Wertsysteme
(z. B. Der Stärkere hat recht).

Schule kommt daher nicht
darum herum, subsidiär, bei allfälligem

Versagen von Kirche und
Familie usf., um die Vermittlung
von Werten und von
Orientierungswissen besorgt zu sein.

Es bleibt uns, darüber
nachzudenken, wie es zu diesem Werteverlust

gekommen ist. Hierfür können

ja nicht nur äussere Umstände
wie Überangebot von Konsumgütern

in jedem Sinn, Krisen in
den menschlichen Beziehungen

Fortsetzung nächste Seite.

und noch einige

GEWALT & AGGRESSION
Eine kommentierte Literaturliste
mit besonderer Berücksichtigung
des schulischen Umfelds

Diese kommentierte Literaturliste ermöglicht es, sich im

Bücherdschungel der aktuellen und brisanten Gewalt- und Aggressions-
Thematik zurechtzufinden. Die zu jedem Buch oder Lehrmittel
verfassten Kommentare erweisen sich als nützliche Hilfe, um ein Buch,
eine Information oder ein Unterrichtsmittel für den individuellen
Gebrauch auszuwählen Durch die Lektüre des einen oder anderen
der empfohlenen Bücher können vielleicht Fragen beantwortet
und Handlungshilfen für die Praxis gewonnen werden. Ein hilfreiches

Mittel für Personen, die im Schul- und/oder Sozialbereich tätig
sind, aber auch für Eltern und Behörden.
Die 40-seitige Literaturliste mit Video-Anhang und Adressen
von Beratungsstellen entstand im Auftrag des Pestalozzianums

Zürich in Zusammenarbeit mit dem Pädagogischen
Institut der Universität Zürich.

Die Liste kann für Fr. 6- und Fr. 3- (Versandspesen) direkt bei den Autorinnen bezogen

werden. Bestelladresse: Cornelia Biffi, Badenerstrasse 1 10, 8004 Zürich, Telefon

01/241 18 45.

«Latein
ist eine tote Sprache»,

erklärt der Lehrer.
Brummt es aus

der letzten Reihe:
«Warum begräbt man

sie nicht endlich?»

Ein Lehrer erklärt die
Mathematikaufgaben
in der Schule. Da ruft

eine Schülerin:
«Lauter!»

«Entschuldigung»,
antwortet der Lehrer,

«ich habe nicht gewusst,
dass mir jemand zuhört.»

SCHUL
I BLATT

OKTOBER



HAUPTTHEMA

usf. verantwortlich gemacht werden.

Dahintersteht ein bestimmtes
Menschenbild, das sich eher an
Bedürfnissen orientiert als an Kräften
und Potentialen. Das Menschenbild

des homo consumehs, des

Menschen als konsumierendes
Wesen, ist dabei letztlich einer
kapitalistischen und einer marxistischen
Auffassung gemeinsam und wir

entsprechend als in die Existenz
geworfen wahr - Heidegger spricht
von Geworfenheit - oder empfindet

die Existenz als absurd (wie
Camus es formulierte).

1938 ist der Roman La nausée

von Sartre erschienen. Der
Existentialismus ist dabei vor allem
intelektuell aufgenommen und
aufgearbeitet worden und drang

Moment die grösstmögliche
Erregung zu beziehen. Und wenn das
Sein dafür als zu stumpf erscheint,
wird der Anstoss zu dieser
Erregung im Aussen gesucht, von aussen

bezogen, sei dies nun über
Drogen (die Bezeichnung Ecstasy

spricht für sich selbst) oder technischen

Energien wie sie z.B. der
Techno-Sound transportiert.

wer andern eine selbst hinein.

müssten, ausgerüstet mit unserer
reichen Erfahrung der abendländischen

Geistesgeschichte, den homo
spiritualis, den Menschen als geistiges

Wesen, dagegenstellen.
Damit nehmen wir eine

Wesensbestimmung im Sinne des

für die Erziehung grundlegenden
Sollens-Aspekts vor. Eine
Wesensbestimmung oder mindestens
Wesensbesinnung des Menschen geht
so seiner Existenz voraus.

Nun gab es aber in unserer
Zeit eine philosophische
Strömung, die just diese Reihenfolge
umgestossen hat: der Existentialismus.

«L'existence précède l'essence,»

sagte Sartre. Die Existenz geht
der Essenz voraus. Man findet sich

im Sein vor ohne einen geistigen
Entwurf, ohne eine spirituelle
Vorgabe oder Vision, und nimmt sich

damals noch nicht in das Lebensgefühl

breiter Schichten ein. Es ist

ja häufig die Rolle der Kunst und
Literatur, eine Früherkennung von
Befunden vorzunehmen und deutlich

zu machen. So würde der
Existentialismus erst heute als gelebte
Realität in Erscheinung treten, dabei

aber philosophische Erklärungen

für ein Lebensgefühl heute
liefern, etwa im Sinne einer no-future
Generation.

Ich meine, dass hier ein
Grund liegt für das plötzliche
Aufbrechen von Gewalt. Denn wenn
Existenz als dumpf, nichtssagend,
zufällig, absurd, ereignislos
empfunden wird, wird Existieren

sozusagen gewaltsam zum Ereignis
gemacht. Wenn es keine
Sinnperspektive, keine Zukunft gibt, wird
versucht, aus dem gegenwärtigen

Deshalb These 4: Gewalt ist ein
Anzeichen für mangelnde
Aufgehobenheit im Sein.

Z. B. beschreibt Rousseau ein
solches reines Existenzgefühl in
seinen «Rêveries»: «sentir avec plaisir
mon existence». An einer
Hauswand der Kantonsschule Rämibühl
in Zürich steht seit Jahren ein

hingesprayter Satz, der hoffentlich so
stehen bleiben wird: «What a

feeling. We are.»
Eine vollkommene

Aufgehobenheit im Sein wird in der
östlichen aber auch in der westlichen
Tradition in der Linie der Mystik
erfahren, wobei dieser Einklang mit
dem Sein nicht nur in Techniken
wie Meditation, sondern, wie es

der Zen-Buddhismus lehrt, auch in

Verrichtungen des Alltags geübt
werden kann.

SCHUL
KM BLATT

OKTOBER



Es geht also nicht einmal um
das «Unerhörte, das aus dem
Ereignislosen aufbrechen kann», wie
sich Paul Nizon ausdrückt, sondern
darum, dass die Existenz als solche
nicht als ereignislos, zufällig,
absurd, empfunden wird. Und die
Existenz selber hat eine Dichte, hat
Qualitäten und Dimensionen, in
denen wir uns aufgehoben fühlen.
Es gibt den tragenden Grund und
herausragende Momente, wie sie

in der Literatur als grosse Themen
beschrieben sind. Auch Gewalt
gehört zu diesen Themen, und
gerade dadurch besteht eine Art
«unterirdische» Verbindung zu
den andern grossen Themen: Tod,
Schmerz, Angst, Eros, Liebe,
Schönheit, Lachen, Weinen.

Diese grossen Themen
begegnen uns nicht nur in der primären

Wirklichkeit, sondern - wenn
es um die Aufzeichnung und
Verbreitung von Kunst, Musik und
Literatur geht - auch in einer medialen

Form von Wirklichkeit. So

beschreibt J.-R. von Salis in seinen
Notizen eines Müssiggängers, wie ihn
einmal ein junger Mann mit der
bedrängenden Frage überrumpelt
hat: «Was war der stärkste Eindruck
in Ihrem Leben?» Die Antwort des

grossen Historikers auf diese Frage

sagt uns auch etwas über den
Stellenwert von von Menschen
geschaffenen Werken wie Literatur
und Kunst:

«(...) Ich denke an eine
Manet-Retrospektive vor vielen
Jahren in Paris, an Michelangelos
Skulpturen in Florenz, an Räffaels
Stanzen im Vatikan. Im halbzerstörten,

hungernden Wien nach
dem Kriege hörte ich eine vollkommene

Aufführung von Figaros
Hochzeit. Als ob es nichts anderes
auf der Welt gäbe. Frisch wie am
ersten Tag. Etwas, das alles
überdauert. Das war der stärkste
Eindruck.»

Auch Proust spricht sich ähnlich

aus über die Bedeutung von
grossen künstlerischen Schöpfungen.

Ein bestimmtes musikalisches
Motiv gehört zum grossen Reichtum

der Innerlichkeit. Proust sagt
von diesen Ausdrucksformen der

Kunst, dass sie mit unserer Seele

und unserer existentiellen Lage
unlösbar verbunden sind und so
fast zu Geiseln für eine
Unsterblichkeitwerden:

«Vielleicht ist die Wirklichkeit

das Nichts und all unser Traum
nicht-existent, aber dann müssten
auch solche Schöpfungen dem
Nichts anheimfallen. Wir werden
zugrunde gehen, aber wir haben
als Geiseln diese göttlichen
Gefangenen, welche unserem Schicksal

folgen werden. Und der Tod mit
ihnen hat etwas weniger Bitteres,
weniger Unrühmliches, vielleicht
weniger Wahrscheinliches.»

Zu solchen «göttlichen
Geiseln» gehören natürlich nicht nur
Höhepunkte der Kunst, sondern
unzählige Erscheinungen, wie sie

uns täglich begegnen. Aber auch
hierauf bereiten uns Künstler und
Dichter vor, z. B. die impressionistischen

Maler oder die japanische
Haiku-Dichtung. Wir nehmen die
Landschaft des Genfersees oder
des Engadins mit den Augen von
Hodler oder Segantini wahr.

Diese «Grossen Themen»
stehen aber nicht nur für die Beziehung

des einzelnen Menschen zum

Ich versuche, mit diesen
Beispielen deutlich zu
machen, was ich mit der
Ebene 3 Prä-Prävention
meine. Wenn wir im
Prozess der kulturellen
Entfaltung dazu gelangen,
starke innere Bilder zu
setzen und die Sensibilität
zu wecken und zu fördern,
«göttliche Geiseln»
in unserer Welt
wahrzunehmen, erübrigen sich
starke Reize von nackter
Gewalt. Denn etwas wahrhaft

Gewaltigeres als solche
«Grossen Themen»
gibt es nicht.

Sein. Es geht darin auch um die
Beziehung der Menschen zueinander.

Worauf es ankommt, ist dies
die grundsätzliche Orientierung
über das Ego hinaus zum Andern.
Und auch hier müssen wir Defizite
feststellen. Unsere Zeit ist geprägt
von tiefem Narzissmus, ja Autismus.

Wir finden diesen Narzissmus

vom Egotrip in der Disco bis zur
Selbstdarstellung des Moderators
auf dem Bildschirm. Ein

Gemeinschaftsgefühl wird manchmal nur
noch durch das gemeinsame Erlebnis

von Gewalt hergestellt, wie dies
z.B. bei Jugendcliquen oft eine
Rolle spielen mag. Ich füge deshalb
als 5. These an: Gewalt ist ein
Anzeichen für mangelnde
Aufgehobenheit unter den
Menschen.

i Nun gibt es aber gerade bei
Sartre noch eine andere Perspektive

als schiere Sinnlosigkeit: «Der
Mensch ist das, zu dem er sich

macht (l'homme est ce qu'il se

fait)». Durch das, was er macht,
wird der Mensch zu dem, was er
sein kann, und vielleicht, was er
sein soll. Es ist dies eine Orientierung,

die von der unteren bis zur
oberen Ebene unseres Schemas

durchschlägt. Sie gibt Sinn
insbesondere für uns Lehrerinnen und
Lehrer, die in diesen Prozessen eine
zentrale Aufgabe wahrnehmen.
Und bei solchen Aufgaben können
Äusserungen von Gewalt Anhaltspunkte

sein. Wörtlich genommen:
Punkte, bei denen wir anhalten
müssen, innehalten müssen, um zu
fragen, wo Defizite sind. Ich

schliesse mit der These 6:
Äusserungen von Gewalt können und
sollen Anlass sein zu Bewusst-
seinsbildung und persönlicher
und gesellschaftlicher Entwicklung.

SCHUL
BLATT

OKTOBER |BL


	[Kantonalkonferenz] : Gewalt und Aggression - neue Gedanken zu einem alten Thema : das Hauptreferat

