
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 49 (1989-1990)

Heft: 2

Artikel: Gewalt auf dem Bildschirm : "Brutalos" in der Literatur?

Autor: Pitschi, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-356913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-356913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gewalt auf dem Bildschirm

den allermeisten Fällen in konstruktive Bahnen umgeleitet (sonst gäbe es ja nur
noch Mord und Totschlag auf unseren Strassen). Die Videos verlieren viel von

ihrem Schrecken, wenn diese Zerstörungsängste von Eltern und Erziehern als

Teil der Persönlichkeitsentwicklung angenommen werden. Sie können dann

sogar zum produktiven Handlungspotential werden. Deshalb verlangt Jan-Uwe

Rogge praktische Konzepte in der medienpädagogischen Arbeit. In diesen

Konzepten sollten dann Themen wie die folgenden im Zentrum stehen:

- «vermittelte Normen und Werte in der pädagogischen Arbeit (z.B. Gewalt,

Aggression, produktive Aneignungstätigkeiten, ästhetische Bildung, visuelle

und literarische Kommunikationsfähigkeit usw.);

- Kooperation von Elternhaus und Schule bzw. Kindergarten unter
medienpädagogischer Perspektive;

- produktiver Umgang mit den Irritationen der Erwachsenen, die aus den

veränderten generationsspezifischen Wahrnehmungskulturen resultieren.»

«Brutalos» in der Literatur?

In unzähligen Erzählungen, Märchen, ja sogar in der Bibel, wird das Motiv der

Gefährdung des Menschen in der Einsamkeit der Natur abgehandelt (Zwerge,
Teufel, Riesen usw.). Auch viele Horror-Filme spielen mit diesem Motiv. Dies

zeigte Dr. phil. Robert Strubel, Lehranalytikeram CG. Jung-Institut, Zürich, in

seinem Vortrag «Das Spiel mit der Angst». Oft werden solche Gefährdungsängste

in den Geschichten durchmischt mit sexueller Begierde und Besessenheit.

In der Sage vom «Sennentunsch» führt dies zu einer schrecklichen

Bestrafung: «Da mussten sie sehen, wie das Gespenst die bluttriefende Haut
des Knechts über das Hüttendach ausspreitete.»

Im Grunde zeigen die Brutalo-Videos nichts, auf das wir nicht auch im

Volksglauben, in der klassischen Literatur oder in der bildenden Kunst stossen

würden, Beispiele dafür finden sich in der «Odyssee» von Homer, im
«Abenteuerlichen Simplicius Simplicissimus» von Hans Jakob Christoffel von
Grimmelshausen, im Gedicht «Die Füsse im Feuer» von CF. Meyer. Durchaus

horrorfilmwürdige Brutalitäten kommen auch in vielen Märchen vor: Die böse

Königin in «Schneewittchen» muss «in die rotglühenden Schuhe treten und so

lange tanzen, bis sie tot zur Erde» fallt, und die Betrügerin im Märchen «Die

Gänsemagd» wird am Ende «splitternackt ausgezogen und in ein Fass

gesteckt das inwendig mit spitzen Nägeln beschlagen ist, und zwei weisse

Pferde (werden) vorgespannt die sie Gasse auf, Gasse ab zu Tode

13



Gewalt auf dem Bildschirm



Gewalt auf dem Bildschirm

schleifen.» Die grausame Marter Jesu, eine zentrale Vorstellung des christlichen

Glaubens, wird in vielen Altarbildern in allen Einzelheiten dargestellt, besonders

eindrücklich in den Bildern von Hieronymus Bosch (ca. 1500). Der Mensch

hatte also schon immer ein starkes Interesse am Gestalten solcher Greuel, und

man kann sich fragen, mit welchen seelischen Vorgängen des Alltagslebens
dies zusammenhängt.

Eine Antwort darauf könnte im Ambivalenzkonflikt liegen, den wir bei

Kindern in der Trotzphase gut beobachten können: «Einerseits möchte das

Kind sich den Eltern fügen, weil es sie liebt und sich in der Liebe zu ihnen

geborgen und sicher fühlt. Anderseits wird es aber auch dazu gedrängt, sich

ihnen zu widersetzen, um seinen eigenen Impulsen zu folgen, die es ja erst
noch entdecken und entwickeln muss. Um die Verwirrung durch diesen

Konflikt lösen und Raum für das Ich schaffen zu können, bedarf es aber nicht

nur der Aggression, sondern auch ihres Gegensatzes, nämlich der Fähigkeit,
Leiden, Angst, Schuldgefühle, Trauer und andere negative Gefühle auszuhalten;

diese Gefühle bilden die Kehrseite der Aggression. Jede Entscheidung,
die ich fälle, ist mit einem Kampf und mit einem Verzicht verbunden. Immer
stehen wir im Spannungsfeld von Aggression, Initiative, Aktivität, Sich-Durch-

setzen einerseits und Leiden, Trauern, Verzichten, Hinnehmen von Unvermeidlichem

andererseits.» (Zitate Dr. Robert Strubel)

Weiter meinte der Referent, dass die grausamen Bilder und Motive der

Literatur und Kunst dem Betrachter Grundzüge dieses stets wiederkehrenden
Dramas seiner Seele von Kampf und Leiden vermitteln.

Bei soviel Parallelen zwischen Motiven der Literatur mit solchen in den

Brutalo-Filmen könnte man zum Schluss kommen, dass Märchen ebenso
schädlich sind wie die schlimmen Horror-Videos. Es bestehen jedoch entscheidende

Unterschiede. Dr. Robert Strubel: «In den klassischen Werken ist die

Darstellung von Grausamkeiten eingebettet in eine Handlung, sie hat eine klare

dramaturgische Funktion und ist mit dem Sinn des Ganzen verknüpft. Die

Inhalte, die gezeigt und die Emotionen, die geweckt werden, stimmen beim

guten Kunstwerk überein. Davon kann in unserem Film (gemeint ist der

Clip-Brutalo «Tanz der Teufel») nicht die Rede sein. Er benutzt die aus

simplen Motiven fabrizierte Rahmenhandlung eigentlich nur als Vorwand für
eine sinnlose Anhäufung von Grausamkeiten, ohne sie zur Darstellung eines

dramatischen Verlaufs zu nutzen. Es spielt keine Rolle, wer Subjekt und wer
Objekt der Grausamkeit, Opfer oder Täter ist. Mit der Vermeidung einer

durchgehenden Identifikation mit einem oder mehreren Menschen schliesst

der Film das menschliche Mitgefühl und einen menschlichen Ichstandpunkt
selbst aus. Die Handlung beinhaltet nicht die Aufforderung, den Zwiespalt

15



Gewalt auf dem Bildschirm

mitzuerleben, eine Spannung auszuhalten und eine eigene Einstellung zu dem

Geschehen zu suchen.» Dr, Robert Strubel kommt zu folgendem Urteil über die

Brutalos: «Brutalos sind das Produkt sadomasochistischer Infantilität, deren

Gesamttendenz neurotisierend, desintegrierend und destruktiv wirkt. Statt

eine Verarbeitung sadomasochistischer Tendenzen anzustreben, übt er am

Zuschauer Gewalt und lädt ihn mit Gewalttätigkeit auf. Er enthält so die

unausgesprochene, affektiv aber sehr nachhaltig vermittelte Aufforderung zu

sadomasochistischem Abreagieren von diffuser Gewalttätigkeit, die ebenso die

Selbstschädigung wie die Schädigung anderer bedeutet.»

Eine interessante Meinung zu diesem Vortrag kam in der Diskussion zum
Ausdruck: Die Bedingungen in unserer Gesellschaft verhindern das Erleben von

und die Auseinandersetzung mit Abenteuern. So sind oft nur noch jene die

Helden, die harte Brutalo-Bilder überstehen können. Als Abwehrmechanismus
redet man sich ein, dass die dargestellten Grausamkeiten ja nicht wirklich

geschehen. So stellt man sich hart: Ich kann nur siegen, wenn ich «cool»

werde; dieses «Cool»-werden aber kann sich zivilisationsschädigend
auswirken.

Angst und Aggression als produktive Kraft

In einem eher praktischen Teil der Tagung hatten die Teilnehmer Gelegenheit,
sich innerhalb von «Werkstätten» über Möglichkeiten des Umgangs mit
Gewaltfilmen oder mit Gewalt überhaupt zu informieren. Etwas ausführlicher
sollen hier die Überlegungen von Dr. Jan-Uwe Rogge über Spiele und Geschichten

für die Arbeit mit Kindern und Jugendlichen dargestellt werden:
In der (Medien)erziehung können zwei Pole beobachtet werden: Den einen

Eltern ist es sozusagen egal, was die Kinder sehen; es interessiert sie nicht
einmal, wenn die Kinder sich nach einem Film ängstigen. Diese Eltern wollen

vor allem ihre Ruhe haben. Der entgegengesetzte Standpunkt äussert sich in

einer Überbehütung der Kinder. Beide Wege sind natürlich falsch; im einen Fall

werden die Kinder mit ihren Ängsten nicht ernst genommen, im andern Fall

werden sie um einen Bestandteil der Entwicklung betrogen, denn auch Angst
gehört zum Reifeprozess. Deshalb empfiehlt Dr. Rogge eine intensive Begleitung

der Kinder. Ihre Ängste sollen angenommen werden, indem ihnen die

Möglichkeit gegeben wird, Angst und Aggression (im wörtlichen Sinn) zu

begreifen. Man kann zum Beispiel diese Monster mit den Kindern basteln, sie

verpacken und sie (mit der Angst vor ihnen) in die Ecke stellen. Wir müssten

16


	Gewalt auf dem Bildschirm : "Brutalos" in der Literatur?

