
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 43 (1983-1984)

Heft: 6

Artikel: Jagd : Wild- und Jagdmotive in Sagen und Legenden

Autor: Collenberg, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-356742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-356742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Es ist für Kinder und junge Leute doch wichtig, mal eine Arbeit mitzuplanen,
statt ständig nur Befehle ausführen zu müssen, Mitverantwortung für ihr Tun
zu tragen, statt diese einfach überwälzen zu können, Experimente zu wagen,
statt ständig nur auf Rezepte angewiesen zu sein.

Wild- und Jagdmotive in Sagen und Legenden

Cristian Collenberg, Seminarlehrer, Chur

Die folgende kleine Textauswahl aus dem Bereich der «Volksdichtung»
versteht sich als Anregung für den Lehrer. Sie will Möglichkeiten aufzeigen, wie
man sich von der sprachlichen Seite her dem Thema annähern kann.
«Sprachlich» ist hier in einem sehr weiten Sinne gemeint. Das, was man
gewöhnlich als «Jägersprache» bezeichnet, ist, wenn man es nicht mit
«Jägerlatein» verwechseln will, eine «Sondersprache» mit vielen Fach- und
Insiderbezeichnungen, und man kann sich fragen, ob dies ein Gegenstand für die
Primarschule ist. Texte und Erzählungen aus dem Themabereich «Jagd» bieten

hingegen sehr viele Möglichkeiten im Unterricht.
Die Texte können unter einem 1. sprachlichen, 2. thematischen und 3. gat-
tungsmässigen Aspekt behandelt werden.

Mögliche Fragestellungen

Zu 1.

Sprachlicher Ausdruck, Erzählweise, Ausdrücke in Zusammenhang mit Jagd
und Wild; möglich wäre auch der Sprachvergleich.

Zu 2.

Die Bedeutung des Tiers aus der Sicht der verschiedenen Texte. Die Einstellung

des Jägers zur Natur und zum Wild. Strafe und Belohnung. Tiere werden
«wie Menschen» angesehen.

Zu 3.

Wie erzählt die Sage, wie die Legende? Welche Rolle spielt das Tier darin? Aufbau

einer Legende, einer Sage. Warum werden die gleichen Sagen an vielen
Orten erzählt?

Ausweitungsmöglichkeiten
— Die Schüler sammeln Sagen über die Jagd (aus Büchern, mündlich).
— Die Schüler sprechen mit Jägern über Jagderfahrungen. Sie versuchen zu

erfahren, welches Verhältnis der Jäger zum Jagdtier hat.
— Sie untersuchen, ob es auch Ausdrucksformen der «Achtung vor dem erlegten

Tier» gibt, wie die Texte sie andeuten.
usw.

47



Der Jäger spricht den Hirsch an, den er erlegt hat

Es tut mir leid, dass ich dich töten musste,
kleiner Bruder.
Aber ich brauche dein Fleisch,
denn meine Kinder hungern.
Vergib mir, kleiner Bruder.
Ich will deinen Mut, deine Kraft
und deine Schönheit ehren — sieh her!
Ich hänge dein Geweih an diesen Baum,
jedesmal, wenn ich vorüberkomme,
werde ich an dich denken
und deinem Geist Ehre erweisen.
Es tut mir leid, dass ich dich töten musste;
vergib mir, kleiner Bruder.
Sieh her, dir zum Gedenken
rauche ich die Pfeife,
verbrenne ich diesen Tabak.
Aus: Weisst du, dass die Bäume reden. Weisheit der Indianer. Ausgewählt und übertragen

von Käthe Recheis und Georg Bydlinski. Herder, Wien/Freiburg/Basel 1984.
Das Gedicht wurde von der Indianerin Jimalee Burton im Jahre 1974 verfasst.

Eine Legende
Der leuchtende Hirsch

Den beiden Töchtern des Königs Ludwig des Deutschen, Hildegard und Berta,
gefiel es nicht am lauten und weltgewandten Hof ihres Vaters. Sie sehnten
sich nach einem Leben in der Einsamkeit.
König Ludwig besass auch einen Hof in Zürich. Dort liessen sich die beiden
Töchter nieder. Die Stadt war ja der Ort, wo Felix und Regula den Tod erlitten
hatten, und diese beiden Heiligen genossen eine hohe Verehrung.
Bald merkten Hildegard und Berta aber, dass das Treiben in der Stadt mit den
vielen Händlern und Marktleuten immer lauter wurde. Ihr Vater besass aber in

der Nähe der Stadt ein Bergschloss, Baldern genannt. Dortfanden sieden Ort,
wo sie ungestört Gott dienen konnten Tag und Nacht.
Gott liess seine Gnade merken und sandte den Schwestern, wenn sie in der
Morgenfrühe die Burg verliessen, einen stolzen Hirsch entgegen. Der trug auf
seinem vielzackigen Geweih zwei brennende Lichter. Er ging ihnen voran bis
in die Au zwischen dem See und der Sihl. Dort stand eine Kapelle. Nachdem
die Königstöchter dort ihr Gebet verrichtet hatten, kehrten sie zurück, und der
Hirsch begleitete sie wieder bis vor das Tor der Burg, worauf er verschwand.
So geschah es jeden Morgen.
Mit der Zeit erfuhr der König, dass seine Töchter des Nachts miteinander das
Schloss verliessen, niemand konnte aber sagen, was sie täten. Er hielt sie für
fromm und hatte keinen Verdacht. Aber einmal, als er auf der Jagd war und
gesehen hatte, wie sie sich auf den Weg machten, folgte er ihnen nach und sah

dann, was mit ihnen geschah. Er erkannte, dass Gott den beiden mit dem
frommen Tier ein grosses Zeichen seiner Gnade gegeben hatte.

48



Was das genau bedeutete, konnte er nicht sagen. Als er aber seinen Töchtern
mitteilte, er hätte für jede von ihnen einen sehr angesehenen Mann gewählt,
antworteten sie: «Wir haben uns entschieden, von der Welt abzusagen. Wenn
du uns behilflich sein willst, dann kannst du das tun». Und sie sagten ihm, dass
das Wunder mit dem leuchtenden Hirsch den Willen Gottes geoffenbart habe,
dass an der Stelle, wo sie ihr Morgengebet zu halten pflegten, ein Kloster
gebaut werden sollte.
So wurde die Fraumünsterabtei errichtet, der Hildegard als erste Äbtissin vor
stand. Zur dankbaren Erinnerung an das göttliche Zeichen des Hirsches wurde
sein Bild, in Stein gehauen, über den Torbogen des Hauptportals gesetzt.

Nach Arnold Büchli: Schweizer Legenden. Verlag Gute Schriften, Zürich 1967.

Sagen
Gemsenblut

Ein Bergjäger verfolgte Gemsen in einer felsigen Gegend. Alle flohen über
schroffe Felswände. Nur eine blieb zurück, um ihr Junges zu beschützen.
Aber der wilde Mann kannte kein Mitleid. Auf der Stelle schoss er das Tier und
beugte sich gierig über die klaffende Wunde, um nach altem Jägerbrauche
das frische Blut zu saugen. Man glaubte, dass dieses Blut Herz und Sinne kräftige,

dass es den schwachen Menschen den Gefahren des Gebirges trotzen
lasse und dass dieser ohne Schwindel in die tiefsten Abgründe blicken könne.
Ein solcher Zaubertrank hatte allerdings auch andere Wirkungen. Ein Jäger,
durch dessen Herz das Blut der Gebirgstiere strömte, fand das Tal eng und
finster. Es zog ihn immer nach der gefährlichen Freiheit der Felsenhöhen.
Der Jäger, der in seiner Gier nach Gemsblut nicht einmal das Muttertier
geschont hatte, fand aber ein schreckliches Schicksal. Das Junge, dem er so
unbarmherzig die Mutter weggeschossen hatte, lockte ihn nach Jahren vom
sicheren Pfad auf die gefährlichsten Felsenzinnen. Als der Jäger die Flinte
gerade anlegte, schnellte es sich gegen den starken Mann.
Augenblicke später lagen beide zuerschmettert in tiefen Felsklüften.

Nach Sergius Golowin: Menschen und Mächte. Sagen zwischen Jura und Alpen, Zurich
1970.

II tschierv vid la suga

In catschadur ch'era ius gia biars onns a catscha vesa ina gada sin in cuolm da
Sursés in grond e bi tschierv. Schegie che quel stueva haver udiu il catschadur
fageva el gnanc in pass per mitschar. Quei para curios al catschadur. Mo ve
gnend pli datier vesa el ch'il tschierv ei rentaus cun ina suga vid in pal. Igl um ha

nuota tschaffen da duvrar sia buis. El va vitier ed emprova da far ora il nuv dalla

suga. Mo il nuv ei aschi ferms ch'el prenda siu cunti da sac e taglia la suga. Il

tschierv fa in segl, cuora dil prau ora e svanescha en ina val. Il catschadur ei

gnanc vegnius da prender si sia buis bue. «Sehe va pia en num da Diu», cloma
el suenter alla selvaschina.
Quei um marcadava era biestga. Enzaconts onns suenter ch'ei era succediu
quei cui tschierv eis el ius a Promontogno a fiera per cumprar biestga. Sie sur

49



Baiva veva el da passar ina punt. Leusperas era ina casetta. Cu el arriva sper
quella casa cloma ina dunna veglia orda finiastra, el deigi dar in clom enten
turner, ella hagi da dir caussas da gronda impurtonza. El ha empermess da far

quei ed ei ius vinavon.
La fiera ei ida bein, el ha cumprau enzacontas bialas mugias ed ei semess sin

viadi anavos, patertgond trasò co el savessi far per buca stuer far la viseta

empermessa. Schegie ch'el ha empruau da sezuppar davos las mugias, ei ha

gidau nuot, la via mava semplamein sper la casa vi.
Cu el arriva en stiva vesa el che tut era mess a meisa niebel e bein. El ha buca

ughegiau da dir na ed ha gentau, schegie ch'el haveva empau sterment. La

dunna ha sefatg en quei ed ha detg ch'el deigi esser ruasseivels, el hagi fatg in

grond survetsch ad ella.
Igl um sa buca seregurdar dad haver viu pli baul quella dunna. Cheu sligia
quella il fazalet ch'ella ha entuorn culiez. Ussa vesa il marcadont ch'ella ha ina

suga entuorn culiez, ina suga cun in terment nuv. — «Seregordas ussa? Quei
tschierv che ti has liberau lezza gada si cuolm erel jeu. Jeu erel vegnida stria-
nada. En quei mument che ti has clamau «sehe va en num da Diu» sun jeu
Stada liberada. La suga stos jeu aunc adina purtar entuorn culiez, pertgei ti has
buca tagliau il nuv.»
Dapi lu ha igl um da Sursés buca temiu pli dad entrar tier la dunna cu el era sin
via sco marcadont, ed el ei adina vegnius survius cun in bien past.

Zusammenfassung: Der angebundene Hirsch

Ein Jäger aus dem Oberhalbstein sieht einen Hirsch auf einer Bergwiese und stellt fest,
dass er angebunden ist. Er durchschneidet den Strick, und das Tier verschwindet.
Als der Jäger später über die Pässe nach Süden zieht, um dort Vieh einzukaufen, spricht
ihn eine alte Frau an und ladt ihn zu sich ein. Es stellt sich heraus, dass sie von ihm erlöst
worden war. Da er den Knoten nicht gelöst, sondern den Strick durchgeschnitten hatte,
muss sie aber den Strick mit einem Halstuch zudecken.

Nach «Rätoromanische Chrestomathie», hrsg. von C, Decurtins, Bd. X, S.663.

Die hier vorliegende Fassung aus dem Oberhalbstein ist deswegen auffallend, weil das
angebundene Tier normalerweise nicht ein Hirsch, sondern ein Fuchs ist. In dieser
Besetzung erscheint die Sage in fast allen Bündner Talschaften (vgl. Arnold Büchli:
Mythologische Landeskunde von Graubünden, Bd. I, Aarau 1966, «Der angebundene
Fuchs»). Der Fuchs ist meistens eine gefangene Hexe, die vom Jäger erlöst wird. Dass
der Jäger sie später auf einem Markt im Süden (häufig Lugano) wieder trifft und von ihr
eine grosszügige Belohnung erhält, gehört zur Normalform und belegt einerseits die
Tatsache, dass es bei uns keine «Berufsjäger» gibt, andererseits die wirtschaftlichen
und kulturellen Verbindungen mit dem Süden.

Neben den angegebenen Titeln existiert eine umfangreiche Literatur zu den Sagen. Für
den romanischen Teil sind vor allem die Chrestomathie-Bände 2 (surselvisch) 10.1
(surmeirisch) und 11 (ladinisch) wichtig. Für die Gebiete am Hinterrhein s. St. Loringett/
T. Dolf: La tradiziun populara da Schons, Sep. Ann, 43, Chur 1929.
Eine interessante Darstellung für den Lehrer ist das Buch von Albert Hauser: Waldgeister

und Holzfäller. Ex Libris, Zürich 1982.

50


	Jagd : Wild- und Jagdmotive in Sagen und Legenden

