
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 43 (1983-1984)

Heft: 6

Artikel: Jagd : der Hirsch als religiöses Symbol

Autor: Brunold-Bigler, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-356740

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-356740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Hirsch als religiöses Symbol

Dr. Ursula Brunold-Bigler,
wissenschaftliche Mitarbeiterin am Rätischen Museum, Chur

Der heutige Betrachter steht vielfach ratlos vor Bildbotschaften der
Vergangenheit. Das Bild als solches hat dauernden Bestand, doch der soziale und

ideologische Kontext unterliegt zeitlichem Wandel. Dies hat zur Folge, dass
die Bildbotschaft nicht mehr verstanden wird. In der gewandelten oder
verschwundenen Frömmigkeitsstimmung liegt die Ursache, dass eine Vielzahl
religiöser Bildinhalte, die einst auch dem Analphabeten rasche Information
lieferten, dem Menschen der 1980er Jahre nichtssagend erscheint. Aufgabe
des Bildforschers ist es, die ursprüngliche Bildbotschaft und ihren zeitgenössischen

Empfängerkreis zu rekonstruieren.
Die Darstellung des Hirschserwecktin uns vorerst die Vorstellung eines edlen,
schönen, kraftstrotzenden Jagdwildes. Das Tier gehört somit zu denjenigen
Symbolen, deren christlicher Sinngehalt nicht mehr auf den ersten Blick

erkennbar ist. Erst das Studium der reichen kirchlichen Überlieferung vermag
Wege zum Verständnis zu ebnen.
Der Hirsch erscheint als religiöses Symbol zuerst als Identifikation von
Christus. Die literarische Quelle dazu bildet der Physiologus, das älteste und
weitverbreitetste Tierbuch der Spätantike und des Mittelalters. Der um 200 n. Chr.

in Alexandria lebende, griechisch schreibende Autor stellte existierende und

mythologische Tiere, Pflanzen und Steine in einer Art naturkundlichem
Nachschlagewerk zusammen. Darüber hinaus deutete er ihre Eigenschaften, die

«Naturen», lehrhaft-dogmatisch auf Christus, die Kirche, den Menschen und

den Teufel. Der Verfasser berief sich auf die Bibel und auf bekannte antike
Schriftsteller, wie zum Beispiel Aristoteles, Plutarch und Plinius den Älteren.
Seit dem 5. Jahrhundert erfuhr das Bestiarium Übersetzungen in mehrere
Volkssprachen des Abendlandes sowie verschiedene inhaltliche Erweiterungen.

Über den Hirsch berichtet der Physiologus:

«David sagt: Wie der Hirsch schreit nach frischem Wasser, so schreit meine

Seele, Gott, zu dir (Psalm 42,2).
Der Physiologus hat vom Hirsche gesagt, dass er gar feindlich sei dem
Drachen. Wenn der Drache vor dem Hirsch flieht in die Spalten der Erde, geht der

Hirsch hin und füllt sich die Höhle seines Bauches mit Quellwasser, und speit

es aus in die Spalten der Erde, und so bringt er den Drachen heraus und

schlägt ihn nieder und tötet ihn.
So hat auch unser Herr getötet den grossen Drachen, den Teufel, durch die

himmlischen Wasser, nämlich durch die göttlichen Heilslehren. Denn nicht

vermag der Drache dem Wasser und nicht der Teufel dem göttlichen Wort

standhalten.
Der Herr hat durch seine Gegenwart den grossen Drachen verfolgt. Da

verbarg sich der Teufel in die tieferen Schichten der Erde, wie in einem grossen

30



Spalt sich bergend, und der Herr ergoss aus seiner Seite Wasser und Blut, und
nahm von uns hinweg den Drachen durch das Bad der Wiedergeburt, und
nahm hinweg jegliche in uns verborgene teuflische Gewalt ...»

Auf Bildern des ersten Menschenpaares im Paradies wird Christus, der
Überwinder der Schlange, häufig durch den Hirsch im Hintergrund symbolisch
repräsentiert. Der Physiologus erwähnt nicht nur das vom Hirsch
ausgespuckte Wasser, die göttlichen Heilslehren, sondern nennt auch Wasser und
Blut, die aus der Seite Christi fliessen. Er stützt sich hier auf die Bibelstelle
Johannes 19, 33—34: «Als sie aber zu Jesus kamen und sahen, dass er schon
gestorben war, brachen sie ihm die Beine nicht, sondern der Kriegsknechte
einer öffnete seine Seite mit einem Speer, und alsbald ging Blut und Wasser
heraus.» Wegen diesem Sinnzusammenhang mit dem Kreuzestod Christi ist
der Hirsch zudem Symbol für die Eucharistie, das Altarsakrament. Schon auf
einem Hostienmodel des 4. Jahrhunderts aus Karthago erscheint das Tier
zwischen stilisierten Ranken mit der Umschrift: «Ich bin das lebendige Brot, das
vom Himmel herabgekommen ist.» Daneben finden wir den Hirsch auf
Hostienbüchsen und Paramenten. Eine unmittelbare Beziehung zur Taufe
stellte der Kirchenlehrer Augustin (t 354) mit seiner Neuinterpretation von
Psalm 42,2 her. Wie der durstige Hirsch nach frischem Wasser schreit, so
sehnt sich der sündige Mensch nach Erlösung, die er durch das reinigende
Wasser der Taufe erhält. Daher zieren häufig Hirsche Taufschalen und ihre
Tragvorrichtung. Die in Trin gebrauchte, um 1500 zu datierende Taufschale,
stammt möglicherweise aus einer Nürnberger Werkstatt (Abb. 1

1 Taufschale (um 1500),
gebraucht in Trin,
0 23,7 cm. Rät. Museum
Inv.Nr. H 1970, 1226

31



Im Engadin herrschte die Sitte, dass die Patin dem Täufling eine bestickte
Decke schenkte. Diese diente dazu, den Korb mit dem Festgebäck zu decken.
Die Decken entstanden mehrheitlich im 18. Jahrhundert, doch sind die
Bildvorlagen bereits in italienischen Stickmusterbüchern des 16. Jahrhunderts zu

finden. Ob im vielfach anzutreffenden Hirschmotiv die Taufsymbolik weiterlebt,

oder ob es rein dekorative Funktion besitzt, ist nicht mit Sicherheit
auszumachen (Abb. 2).
Zum Zeichen dafür, dass der Altar ein Mahltisch ist, wird er mit einer weissen
Decke geschmückt. Eine aus Curaglia stammende Leinendecke mit Filetstreifen

zeigt Hirsche, die aus dreischaligen Brunnen trinken. Darüber wurden in

Stopfstich mehrmals die Wörter «Cervus sitiens» (der dürstende Hirsch)
eingestickt. Es handelt sich bei der Decke eventuell um eine Nonnenarbeit, die im

19. Jahrhundert angefertigt worden ist. Nach dem Kirchenschriftsteller Hra-

banus Maurus, Abt des Klosters Fulda und Erzbischof von Mainz (t 856), steht

der Hirsch für alle Gläubigen, die nach dem Wasser des Lebens dürsten
(Abb. 3).
Ganz andere Deutungen verlangen Hirsch oder Hirschkuh als Heiligenattribute.

Ausserordentliche Geschehnisse aus der Vita, wie Martyrium und Mirakel,

vergegenwärtigt das Attribut mit einer knappen Zeichensprache. Das



3 Altardecke (19. Jahrhundert), gebraucht in Curaglia, 100x 190 cm, Rät. Museum Inv.
Nr. H 1972, 2438 (Ausschnitt)

Attribut ist wegen seines Symbolcharakters unverständlich ohne die genaue
Kenntnis der Legende. In Analphabetenkalendern, die vom 16. bis ins 18.
Jahrhundert massenhaft Abnehmerschaft fanden, genügte für die legendenkundigen

Konsumenten bei den Festen der Heiligen Eustachius (20. September)
und Hubertus (3. November) die Darstellung eines Hirschgeweihs mit
leuchtendem Kruzifix in der Mitte. Wie kamen die Heiligen, die von den Jägern als
Schutzpatrone angerufen wurden, zu ihrem Attribut? Die Legende erzählt,
dass Placidus, dem Jäger und Heerführer des römischen Kaisers Trajan auf
der Jagd ein Hirsch erschienen sei, der zwischen seinem Geweih den Gekreuzigten

in grossem Strahlenglanz trägt. Er stürzt vom Pferd und vernimmt die
Worte: «Warum verfolgst du mich?. Ich bin Christus, der den Himmel und die
Erde erschaffen hat, ich liess das Licht aufgehen und teilte die Finsternis.» Darauf

lässt sich Placidus taufen und erhält den Namen Eustachius. Im 15.
Jahrhundert verlagerte sich die Eustachiuslegende und somit auch die
Jägerikonographie auf den hl. Hubertus (Abb. 4), den ersten Bischof von Tongern (t
727). Die Jäger verehrten seither zwei Patrone, von denen Hubertus jedoch
stets der volkstümlichere blieb.
Die hl. Genovefa von Brabant mit der Hirschkuh zu Füssen wurde weder selig
noch heiliggesprochen. Ihre Popularität verdankte sie während Jahrhunder-

33



4 Kleines Andachtsbild
(2. Hälfte 19. Jahrhundert),
gebraucht im Bistum Chur,
6X 10,7 cm, Sammlung
des Bistums Chur

ten Tausenden von Frauen, die sich mit ihrem leidvollen Schicksal identifizieren

konnten. Um 1400 verfasste ein Mönch des Klosters Maria Laach ihre
Legende, indem er den französischen Romanstoff «Die Königin von Frankreich

und der ungetreue Marschall» umschrieb. Die Königin wird vordem
Ehemann vom Marschall, dessen Liebesanträge sie abgewiesen hat, des
Ehebruchs bezichtigt und von ihrem Gatten zum Tode verurteilt. Sie überzeugt
ihre Henker von ihrer Unschuld, entgeht dem Tod und fristet mit ihrem
inzwischen geborenen Kind bei einem Köhler durch Spinnen ein kümmerliches
Dasein. Den Verleumder trifft ein Gottesurteil, der König erkennt seine Frau an
den Handarbeiten, die eine Krämerin in Paris feilhält. Die Dulderin erhält ihre

34



angestammten Rechte wieder. Der geistliche Verfasser der Legende wandelte

nun die französische Königin in eine Brabanter Fürstin mit dem Namen
der in der Laacher Region besonders verehrten hl. Genovefa von Paris um, ihr
Mann erhielt den Namen des Klostergründers, Pfalzgraf Siegfried von
Ballstädt. An die Stelle des ungetreuen Marschalls trat ein Freund des Ehemanns,
Golo. Die verstossene Genovefa lebt nicht vom Erlös ihrer Spinnarbeiten,
sondern ernährt sich und ihr Kind mit der Milch einer Hirschkuh, die ihr die Gottesmutter

zuführt; das Tier leitet später auch den auf der Jagd befindlichen
Pfalzgrafen zur Höhle. Die Pfalzgräfin stirbt im Schloss bald nach den überstande-
nen Leiden. Golo wird auf Anordnung des Pfalzgrafen von vier Ochsen zerrissen.

Der Kapuzinerpater Martin von Cochem übersetzte 1687 die Legende ins

5 Kleines Andachtsbild
(18. Jahrhundert),
gebraucht in Vignogn,
7X11,5cm, Sammlung
des Bistums Chur



Deutsche, seine Fassung erlebte vom 18. Jahrhundert an Massenauflagen. Als
kleines Andachtsbild aus einem Augsburger Verlag des 1 8. Jahrhunderts
gelangte das Sujet der Genovefa mit der wunderbaren Hirschkuh bis nach Vig-

nogn/Lugnez (Abb. 5).

Literaturverzeichnis

Walter Endrei, Der deutsche Bauernkalender, in: Volkskunst 1984, 24—32.
Elisabeth Frenzel, Motive der Weltliteratur, Stuttgart 1976.
Lexikon der christlichen Ikonographie, 8 Bände, Freiburg i. Br. 1968 ff.
Gerd Heinz-Mohr, Lexikon der Symbole, Düsseldorf 1971.
Das Rätische Museum, ein Spiegel von Bündens Kultur und Geschichte, Chur
1979.
Der Physiologus, übertragen und erläutert von Otto Seel, Zürich-Stuttgart2
1967.
Reclams Lexikon der Heiligen und biblischen Gestalten, Stuttgart 1970.
Konrad Vanja, Die Genovefalegende in der populären Druckgraphik Deutschlands

und Frankreichs, in: Volkskunst 1981, 90—97.
Otto Wimmer, Die Attribute der Heiligen, Innsbruck 1966.

36


	Jagd : der Hirsch als religiöses Symbol

