Zeitschrift: Bundner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic

grischun
Herausgeber: Lehrpersonen Graublinden
Band: 43 (1983-1984)
Heft: 6
Artikel: Jagd : der Hirsch als religioses Symbol
Autor: Brunold-Bigler, Ursula
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-356740

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-356740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Hirsch als religioses Symbol

Dr. Ursula Brunold-Bigler,
wissenschaftliche Mitarbeiterin am Ratischen Museum, Chur

Der heutige Betrachter steht vielfach ratlos vor Bildbotschaften der Vergan-
genheit. Das Bild als solches hat dauernden Bestand, doch der soziale und
ideologische Kontext unterliegt zeitlichem Wandel. Dies hat zur Folge, dass
die Bildbotschaft nicht mehr verstanden wird. In der gewandelten oder ver-
schwundenen Frommigkeitsstimmung liegt die Ursache, dass eine Vielzah|
religioser Bildinhalte, die einst auch dem Analphabeten rasche Information
lieferten, dem Menschen der 1980.er Jahre nichtssagend erscheint. Aufgabe
des Bildforschersistes, die ursprungliche Bildbotschaft und ihren zeitgenossi-
schen Empfangerkreis zu rekonstruieren.

Die Darstellung des Hirschs erwecktin uns vorerstdie Vorstellung eines edlen,
schonen, kraftstrotzenden Jagdwiides. Das Tier gehort somit zu denjenigen
Symbolen, deren christlicher Sinngehalt nicht mehr auf den ersten Blick
erkennbar ist. Erst das Studium der reichen kirchlichen Uberlieferung vermag
Wege zum Verstandnis zu ebnen.

Der Hirsch erscheint als religioses Symbol zuerst als Identifikation von Chri-
stus. Die literarische Quelle dazu bildet der Physiologus, das alteste und weit-
verbreitetste Tierbuch der Spatantike und des Mittelalters. Der um 200 n. Chr,
in Alexandria lebende, griechisch schreibende Autor stellte existierende und
mythologische Tiere, Pflanzen und Steine in einer Art naturkundlichem Nach-
schlagewerk zusammen. Daruber hinaus deutete er ihre Eigenschaften, die
«Naturen», lehrhaft-dogmatisch auf Christus, die Kirche, den Menschen und
den Teufel. Der Verfasser berief sich auf die Bibel und auf bekannte antike
Schriftsteller, wie zum Beispiel Aristoteles, Plutarch und Plinius den Alteren,
Seit dem 5.Jahrhundert erfuhr das Bestiarium Ubersetzungen in mehrere
Volkssprachen des Abendlandes sowie verschiedene inhaltliche Erweiterun-
gen.

Uber den Hirsch berichtet der Physiologus:

«David sagt: Wie der Hirsch schreit nach frischem Wasser, so schreit meine
Seele, Gott, zu dir (Psalm 42,2).

Der Physiologus hat vom Hirsche gesagt, dass er gar feindlich sei dem Dra-
chen. Wenn der Drache vor dem Hirsch flieht in die Spalten der Erde, geht der
Hirsch hin und fullt sich die Hohle seines Bauches mit Quellwasser, und speit
es aus in die Spalten der Erde, und so bringt er den Drachen heraus und
schlagt ihn nieder und totet ihn.

So hat auch unser Herr getotet den grossen Drachen, den Teufel, durch die
himmlischen Wasser, namlich durch die gottlichen Heilslehren. Denn nicht
vermag der Drache dem Wasser und nicht der Teufel dem gottlichen Wort
standhalten.

Der Herr hat durch seine Gegenwart den grossen Drachen verfolgt. Da ver-
barg sich der Teufel in die tieferen Schichten der Erde, wie in einem grossen

30



Spaltsich bergend, und der Herr ergoss aus seiner Seite Wasser und Blut, und
nahm von uns hinweg den Drachen durch das Bad der Wiedergeburt, und
nahm hinweg jegliche in uns verborgene teuflische Gewalt ...»

Auf Bildern des ersten Menschenpaares im Paradies wird Christus, der Uber-
winder der Schlange, haufig durch den Hirsch im Hintergrund symbolisch
reprasentiert. Der Physiologus erwahnt nicht nur das vom Hirsch ausge-
spuckte Wasser, die gottlichen Heilslehren, sondern nennt auch Wasser und
Blut, die aus der Seite Christi fliessen. Er stitzt sich hier auf die Bibelstelle Jo-
hannes 19, 33—34: «Als sie aber zu Jesus kamen und sahen, dass er schon
gestorben war, brachen sie ihm die Beine nicht, sondern der Kriegsknechte
einer 6ffnete seine Seite mit einem Speer, und alsbald ging Blut und Wasser
heraus.» Wegen diesem Sinnzusammenhang mit dem Kreuzestod Christi ist
der Hirsch zudem Symbol fiir die Eucharistie, das Altarsakrament. Schon auf
einem Hostienmodel des 4. Jahrhunderts aus Karthago erscheint das Tier zwi-
schen stilisierten Ranken mit der Umschrift: «Ich bin das lebendige Brot, das
vom Himmel herabgekommen ist.» Daneben finden wir den Hirsch auf
Hostienbtichsen und Paramenten. Eine unmittelbare Beziehung zur Taufe
stellte der Kirchenlehrer Augustin (t 354) mit seiner Neuinterpretation von
Psalm 42,2 her. Wie der durstige Hirsch nach frischem Wasser schreit, so
sehnt sich der siindige Mensch nach Erlosung, die er durch das reinigende
Wasser der Taufe erhalt. Daher zieren haufig Hirsche Taufschalen und ihre
Tragvorrichtung. Die in Trin gebrauchte, um 1500 zu datierende Taufschale,
stammt moglicherweise aus einer Niirnberger Werkstatt (Abb. 1).

1 Taufschale (um 1500),
gebraucht in Trin,
2 23,7 cm, Rat. Museum
Inv.Nr. H 1970, 1226

31



Im Engadin herrschte die Sitte, dass die Patin.dem Taufling f—;ine bestickte
Decke schenkte. Diese diente dazu, den Korb mit dem Festgebacl-: Zu d_eckfan_
Die Decken entstanden mehrheitlich im 18.J§_hrhundert, doch sind die Bild-
vorlagen bereits in italienischen Stickmusterbuchgrn des 16. Jahrhu.ndert.s 2u
finden. Ob im vielfach anzutreffenden Hirsc_hmqtlv Fi|e Talufsymbohk. weiter-
lebt, oder ob es rein dekorative Funktion besitzt, ist nicht mit Sicherheit auszu-
machen (Abb. 2). . : ‘ il |

Zum Zeichen dafur, dass der Altar ein Mahltisch ist, V\{lrd er miteiner weissen
Decke geschmiickt. Eine aus Curaglia stammende L'emendeclfle mit Filetstrgl-
fen zeigt Hirsche, die aus dreischaligen Brgpnen trmken“. Daruber \.Nurden.m
Stopfstich mehrmals die Worter «Cervus sitiens» (der durstende legch)_ ein-
gestickt. Es handelt sich bei der Decke eventuellum eine Nonnen.arbent, dieim
19. Jahrhundert angefertigt worden ist. Nach QBm Kurchensc_hnftslteller Hra-
banus Maurus, Abt des Klosters Fulda und Erzbischof von Mainz (1 856).,_ steht
der Hirsch fir alle Glaubigen, die nach dem Wasser des Lebens dursten
(Abb.3). _ . 1 _
Ganz andere Deutungen verlangen Hirsch oder. lesghkuh als‘ Helllgenat-trl-
bute. Ausserordentliche Geschehnisse aus der Vita, wie M_artyrlurn und Mira-
kel, vergegenwartigt das Attribut mit einer knappen Zeichensprache. Das

2 Taufdecke (18. Jahrhundert), gebraucht in Ardez, 100 X 87 cm, Rat. Museum Inv. Nr.
H 1966, 629 (Ausschnitt)

32



3 Altardecke (19.Jahrhundert), gebraucht in Curaglia, 100 190 cm, Rat. Museum Inv.
Nr. H 1972, 2438 (Ausschnitt)

Attribut ist wegen seines Symbolcharakters unverstandlich ohne die genaue
Kenntnis der Legende. In Analphabetenkalendern, die vom 16. bisins 18. Jahr-
hundert massenhaft Abnehmerschaft fanden, geniigte fir die legendenkundi-
gen Konsumenten bei den Festen der Heiligen Eustachius (20.September)
und Hubertus (3. November) die Darstellung eines Hirschgeweihs mit leuch-
tendem Kruzifix in der Mitte. Wie kamen die Heiligen, die von den Jagern als
Schutzpatrone angerufen wurden, zu ihrem Attribut? Die Legende erzahlt,
dass Placidus, dem Jager und Heerfiihrer des romischen Kaisers Trajan auf
der Jagd ein Hirsch erschienen sei, der zwischen seinem Geweih den Gekreu-
zigten in grossem Strahlenglanz tragt. Er stirzt vom Pferd und vernimmt die
Worte: «Warum verfolgst du mich?...Ich bin Christus, der den Himmelund die
Erde erschaffen hat, ich liess das Licht aufgehen und teilte die Finsternis.» Dar-
auf lasst sich Placidus taufen und erhéalt den Namen Eustachius. Im 15. Jahr-
hundert verlagerte sich die Eustachiuslegende und somit auch die Jageriko-
nographie auf den hl.Hubertus (Abb.4), den ersten Bischof von Tongern (tf
727). Die Jager verehrten seither zwei Patrone, von denen Hubertus jedoch
stets der volkstumlichere blieb.

Die hl. Genovefa von Brabant mit der Hirschkuh zu Fiissen wurde weder selig-
noch heiliggesprochen. |hre Popularitat verdankte sie wahrend Jahrhunder-

33



4 Kleines Andachtsbild
(2. Halfte 19. Jahrhundert),
gebraucht im Bistum Chur,
6x10,7 cm, Sammlung
des Bistums Chur

ten Tausenden von Frauen, die sich mitihrem leidvollen Schicksal identifizie-
ren konnten. Um 1400 verfasste ein Monch des Klosters Maria Laach ihre
Legende, indem er den franzosischen Romanstoff «Die Kénigin von Frank-
reich und der ungetreue Marschall» umschrieb. Die Kénigin wird vor dem Ehe-
mann vom Marschall, dessen Liebesantrage sie abgewiesen hat, des Ehe-
bruchs bezichtigt und von ihrem Gatten zum Tode verurteilt. Sie Uberzeugt
ihre Henker von ihrer Unschuld, entgeht dem Tod und fristet mit ihrem inzwi-
schen geborenen Kind bei einem Kdéhler durch Spinnen ein kiimmerliches
Dasein. Den Verleumder trifft ein Gottesurteil, der Konig erkennt seine Frau an
den Handarbeiten, die eine Kramerin in Paris feilhalt. Die Dulderin erhalt ihre

34



angestammten Rechte wieder. Der geistliche Verfasser der Legende wan-
delte nun die franzosische Konigin in eine Brabanter Furstin mit dem Namen
der in der Laacher Region besonders verehrten hl. Genovefa von Paris um, ihr
Mann erhielt den Namen des Klostergrinders, Pfalzgraf Siegfried von Ball-
stadt. An die Stelle des ungetreuen Marschalls trat ein Freund des Ehemanns,
Golo. Die verstossene Genovefa lebt nicht vom Erlos ihrer Spinnarbeiten, son-
dern ernahrt sich und ihr Kind mit der Milch einer Hirschkuh, die ihr die Gottes-
mutter zufiihrt; das Tier leitet spater auch den auf der Jagd befindlichen Pfalz-
grafen zur Hohle. Die Pfalzgrafin stirbt im Schloss bald nach den uberstande-
nen Leiden. Golo wird auf Anordnung des Pfalzgrafen von vier Ochsen zerris-
sen. Der Kapuzinerpater Martin von Cochem lbersetzte 1687 die Legende ins

5 Kleines Andachtsbild
(18.Jahrhundert),
gebraucht in Vignogn,
7X11,5 cm, Sammlung
des Bistums Chur




Deutsche, seine Fassung erlebte vom 18. Jahrhundert an Massenauflagen. Als
kleines Andachtsbild aus einem Augsburger Verlag des 18.Jahrhunderts
gelangte das Sujet der Genovefa mitder wunderbaren Hirschkuh bis nach Vig-
nogn/Lugnez (Abb.5).

Literaturverzeichnis

Walter Endrei, Der deutsche Bauernkalender, in: Volkskunst 1984, 24—32.
Elisabeth Frenzel, Motive der Weltliteratur, Stuttgart 1976.

Lexikon der christlichen lkonographie, 8 Bande, Freiburg i.Br. 1968 ff.

Gerd Heinz-Mohr, Lexikon der Symbole, Disseldorf 1971.

Das Ratische Museum, ein Spiegel von Blindens Kultur und Geschichte, Chur
1979.

Der Physiologus, Ubertragen und erlautert von Otto Seel, Zirich-Stuttgart?
1967.

Reclams Lexikon der Heiligen und biblischen Gestalten, Stuttgart 1970.
Konrad Vanja, Die Genovefalegende in der popularen Druckgraphik Deutsch-
lands und Frankreichs, in: Volkskunst 1981, 90—97.

Otto Wimmer, Die Attribute der Heiligen, Innsbruck 1966.

36



	Jagd : der Hirsch als religiöses Symbol

