
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 39 (1979-1980)

Heft: 3

Artikel: Die Klosteranlage St. Johann in Müstair

Autor: Gustin, Claudio / Häberle, P. Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-356612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-356612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Klosteranlage
St. Johann in Müstair
Claudio Gustin, Sta. Maria i.M.

Das Kloster St, Johann in Müstair
gehört ohne Zweifel zu den bedeutendsten

Kunstwerken unseres Kantons. Es

ist in letzter Zeit sogar über die Landesgrenze

hinaus bekannt geworden. Nach
Prof. A. A. Schmid ist es «das weltweit

umfangreichste und besterhaltene
Zeugnis mittelalterlicher Sakralarchitektur».

Kenner der mittelalterlichen Kunst kommen

immer wieder nach Müstair, um an
Ort und Stelle die Wandmalereien in

der Klosterkirche zu studieren. Die
Besucher sind jeweils ergriffen von der
Grösse und Schönheit dieser Klosteranlage.

Und wir Bündner Lehrer, was wissen
wir von den Kunstschätzen unseres
Kantons? Ist es nicht unsere Aufgabe,
die Schüler mit den Kulturstätten der

engeren Heimat bekanntzumachen?
Sind wir dieser Aufgabe gewachsen?
Klafft im Seminar nicht eine Wissenslücke?

Hat man uns hier im Hinblick auf
diesen Auftrag die entsprechenden
Kenntnisse vermittelt?
In einem Aufsatz über die ästhetische
Erziehung schreibt Conrad Buoi
(Bildungsfragen unserer Zeit, Morgarten-
verlag, Zürich): «Nur wer selber stillesteht

und ergriffen staunt vor der
Schönheit in der Natur und in der

Kunst, weckt und belebt auch im Zögling

die Schaufähigkeit, die Empfänglichkeit

für das Schöne», oder: «In der
Baukunst findet der Jugendliche am
unmittelbarsten den Zugang zum Grossen

und Monumentalen, etwa zu einem
gotischen Münster, einer Burg oder einem
Palast. Der Sinn für das Harmonische
und Ausgewogene, das sich in kleinen
und feinen Formen offenbart, entfaltet
sich erst allmählich Die Übung im
Erlernen wirklicher Schönheit weckt das

Unterscheidungsvermögen zwischen
echt und kitschig, zwischen schön und
hässlich; sie fördert das Verständnis für
die Übereinstimmung von Inhalt, Material

und Gestaltung. So ist die Pflege
des Ästhetischen immer auch
Geschmacksbildung und Hebung des

Kunstgenusses...»
Es trifft doch zu, dass wir die abgelegenen

Talschaften und Randgebiete unseres

Kantons eher nur vom Hörensagen
kennen. Kaum jemand sucht in diesen
Winkeln nach Kunstschätzen! So ist es

wohl auch zu verstehen, dass die
Klosterkirche in Müstair als Kunstwerk
eigentlich erst um die Jahrhundertwende
bekannt wurde. Es waren damals zwei

junge Kunsthistoriker, Josef Zemp und
Robert Durrer, die den unübertrefflichen

Wert der Wandmalereien erkannten.

Seit 1947 wurde die Kirche
etappenweise restauriert. Im Jahre 1969

wurde die «Stiftung pro Kloster St.
Johann» ins Leben gerufen. Ihr Ziel ist

«die Mittel für eine fachgerechte
Restaurierung und zweckmässige Erneuerung

der Klosteranlage aufzubringen
und die Restaurierung und Erneuerung
zu betreuen». Parallel zu den
Restaurierungsarbeiten werden systematische

4



archäologische Untersuchungen
durchgeführt. Letztere werden durch den
Nationalfonds finanziert. Für die
Gesamtrestauration allein wurde im Jahre 1970

ein Kostenvoranschlag von rund 10

Millionen Franken errechnet!
In letzter Zeit habe ich für den romanischen

Schulfunk zwei Sendungen über
das Kloster in Müstair verfasst. Einem
Wunsche der Redaktion des Schulblat
tes folgend, will ich nun versuchen, den
Inhalt der Sendungen und der Begleittexte

in deutscher Sprache zusammenzufassen.

Ich kann mir vorstellen, dass
einzelne Kollegen meine Ausführungen
über das Kloster St. Johann bei der Vor¬

bereitung eines Schulausfluges verwenden

können. Übrigens: das Münstertal
eignet sich vorzüglich zur Durchführung

eines Klassenlagers. Neben der
Besichtigung der Klosteranlage in
Müstair kann man mit Erfolg noch weitere
Themen besprechen, wie: Nationalpark,

Klima und Vegetation, Landwirtschaft,

Gewerbe und Industrie, Tourismus,

Schulwesen, Sprache,
Bevölkerungsbewegung, Sitten und Bräuche,
Talmuseum «Chasa Jaura», Bauweise,
Geschichte u.a. Geeignete Unterkunft
findet man in Sta. Maria, Müstair und
Tschierv. Man wende sich an den
Verkehrsverein (Tel. 082 / 8 55 66)!

5



Aus der Geschichte
des Münstertals

Urzeit und Altertum

Stellt man Betrachtungen über die
Urgeschichte an, muss man «grossräu-
mig» denken. Für das Münstertal heisst
das: Blick nach Südosten, nach der
natürlichen Öffnung des Tales, nach dem
Etschtal, dem Vintschgau. Die prähistorischen

Funde in unmittelbarer Nähe
des Münstertals lassen darauf schliessen,

dass der Vintschgau seit der
Jungsteinzeit oder zumindest seit der frühen
Bronzezeit, also seit rund 2000 v.Chr.,
besiedelt war. Jenseits des Ofenbergs
konnte man bei Ova Spin in der Nähe

von Zernez menschliche Besiedlungen
aus der Jungsteinzeit nachweisen.
Das alles lässt wohl darauf schliessen,
dass auch das Münstertal bereits in der
Urzeit besiedelt oder zumindest begangen

war.
Es gibt nun tatsächlich zwei authentische

Funde, die diese Vermutung
unterstützen. Im Val Mora (Paralleltal zum
Münstertal) fand man ein Bronzemesser
und in einer Felshöhle oberhalb Tschierv
Stücke eines verzierten Tongefässes.
Diese Funde stammen aus der Hallstattzeit

(800-500 v.Chr.).
Um das Jahr 2000 v. Chr. waren die Li-

gurer von Süden her in die Alpen
eingedrungen. Man weiss, dass sie während
der Bronzezeit den Vintschgau besetzt
hielten. Ihre Nachfolger waren die von
Norden und Osten heranrückenden Illyrer.

Um 500 v. Chr. waren sie im Alleinbesitz

des Vintschgaus.
In der Zeit um Christi Geburt lebten in

dieser Gegend Spätillyrer mit etruskischen

und keltischen Einflüssen. Es war
wohl das Volk, das die Römer Räter
nannten. Sie bezeichneten es als «Gens

rapax et audax», als räuberisches und

wagemutiges Volk. Die Räter unternahmen

— wohl vom Hunger getrieben —

Raubzüge gegen das fruchtbare
Oberitalien. Dadurch erregten sie die Wut
der stolzen Römer, bis Kaiser Augustus
den Entschluss fasste, die Räter zu
unterwerfen. Er beauftragte seine
Stiefsöhne Drusus und Tiberius, Rätien zu
besetzen. Tiberius drang von Gallien

her, während Drusus der Etsch entlang
rückte. Nördlich der Alpen vereinigten
sich die beiden Heere wieder. Das ganze

Land wurde in der Folge eine römische

Provinz.
Die Bevölkerung verlor ihre Freiheit an
die Römer; aber diese brachten auch
manches Wertvolle ins Land: den
Getreide- und Obstbau, die Milch- und
Alpwirtschaft, die Kunst des Strassen-
baus, den christlichen Glauben und die

lateinische Sprache, die sich mit der
Mundart der Räter vermischte und sich

später zum Rätoromanischen
entwickelte.

Grosse Anstrengungen unternahmen
die Römer für den Ausbau der
Verbindungsstrassen von Oberitalien bis tief in

die besetzten Länder hinein. In
unmittelbarer Nähe des Münstertals führte
eine wichtige römische Verbindungsstrasse,

die Via Claudia Augusta. Sie

war im Jahre 46 n. Chr. ausgebaut und
führte von Hostilia (heute Ostiglia) nach

Bozen, Meran, über die Scheideck und
den Fernpass bis nach Augsburg.
Auf diesem bedeutenden Weg gelangten

nicht nur Waren, sondern auch
Kulturgüter von Italien nach Norden. Im

ganzen Einzugsgebiet dieser berühmten
Kulturstrasse findet man eine
unübersehbare Fülle an echten Kunstwerken
aus verschiedenen Epochen.
Von der Via Claudia Augusta zweigten
mehrere Nebenwege ab, einer davon
führte wahrscheinlich durch das
Münstertal über den Ofenberg und über
S-charl ins Engadin.

6



Mittelalter

Nach dem Untergang des Weströmischen

Reiches (476) war Rätien vorerst
unter der Herrschaft der Ostgoten und
wurde später dem Reich der Franken
einverleibt.
Vom Jahre 600 an herrschten die Vikto-
riden mit grosser Macht als weltliche

und krichliche Fürsten in Churratien.
Als Lehensträger der fränkischen
Könige liessen diese Churer Bischöfe mehrere

Kirchen und Klöster bauen, u.a.
jene von St. Luzius in Chur, Cazis,
Disentis, Mistail und schliesslich auch
Müstair.

Die ältesten churrätischen Klöiter
von Eoichenau

Sföndfcr; biitUof Piti

mm
PfSfTJ
**0

Ü,i»n'ii
71*

Mijrail bêi Tï*f*ri<atf*i
9. Jahrhundert

va H

Karl éwm irrten

Die Gründung des Klosters St. Johann
in Müstair erfolgte sehr wahrscheinlich
auf Initiative des Churer Bischofs Con-
stantius, Karl der Grosse hatte ihn zum
Rektor ernannt, also zum Verwalter der
rätischen Provinz. Die Klostergründung
in der Nähe wichtiger Durchgangsstrassen

(Inntal — Reschen —Vintschgau /
Engadin— Ofenpass— Vintschgau / Veltiin—

Umbrail— Vintschgau) erfolgte
bestimmt im Sinn und Geist der
politischen und wirtschaftlichen Strategie

am königlichen Hof zu Aachen. Bevölkert

wurde das Kloster mit grösster
Wahrscheinlichkeit von Pfäfers aus.
Urkundlich erscheint es erstmals im
Reichenauer Verbindungsbuch unter der

Bezeichnung «monasterio qui vocatur
Tuberis» (Kloster in der Gegend von
Tuberis). Aus dem lateinischen «mona-
sterium» entwickelte sich das Wort
Müstair, aus Tuberis wurde Taufers (erste
Ortschaft auf italienischem Boden im

Münstertal).

7



Statue Karls d. Gr. in der Kirche. Um 1165?

8



Das Verzeichnis der Mönchsfamilie
beginnt mit dem Abt Domnus, dem 33

Mönche folgen.
Im Jahre 806 führte Karl der Grosse die
neue Grafschaftsverfassung auch in
Rätien ein. Die weltliche und geistliche
Gewalt wurden getrennt. Dadurch war die
Macht des Bischofs von Chur plötzlich
gebrochen. Er verlor viele Feudalgüter
in Rätien und geriet bald in Armut. Von
über 230 Kirchen verlor er mehr als 200.
Auch das Kloster Müstair gelangte in

königlichen Besitz. Mit einer Urkunde
vom 4. Januar 881 schloss Karl III. einen
Tausch mit dem Bischof von Chur. Dieser

erhielt das Kloster Müstair gegen
Hergabe seines Besitzes im Elsass.
Nach der Überlieferung soll Karl der
Grosse das Kloster Müstair im Jahre
801 gegründet haben. Martin Schmid
schreibt darüber: «Was den Kaiser zu
der weiten Reise ins ferne Münstertal
bewogen hat, wer weiss es? Wir hören,
er sei, von Italien her kommend, mit seiner

Gemahlin Hildegard auf den Bergen
von einem furchtbaren Schneesturm
überrascht worden. Auf dem Umbrail
pfeift's und braust's, wenn das Wetter
umschlägt. Da kann's geschehen, dass
man keine zwei Meter weit vor sich klar
sieht. Da mag es in Sturm und Schneewetter

in schwankender Sänfte nicht
mehr gemütlich gewesen sein. In grosser

Not gelobten Kaiser und Kaiserin, im
ersten Dorf, das sie heil erreichen würden,

der Jungfrau Maria ein Kloster zu
gründen. Und sie erreichten glücklich
das stille Tal. Da legte der Kaiser den
Grund zum Kloster in Müstair, die
Kaiserin aber zur Kirche in Sta. Maria.»
Die Anwesenheit des grossen Kaisers
im Münstertal ist urkundlich nirgends
belegt. Der älteste Hinweis auf Karl den
Grossen als Klostergründer ist die um
1170 entstandene lebensgrosse Stuckfigur

in der Klosterkirche, Kurz vorher
war Karl der Grosse durch Friedrich I.

(Barbarossa) heilig gesprochen worden.
Damals begann überall ein intensiver
Kult um die Gestalt Karl des Grossen.
Vielerorts entstanden Legenden um seine

Persönlichkeit. In Müstair wird Karl
der Grosse erstmals in einem Urbar von
1394 als Gründer genannt.
Für das Jahr 1079 ist ein Brand bezeugt.
In den darauf folgenden Jahren liess
Bischof Norbert das Kloster wieder
aufbauen. Damals entstand im Westtrakt
eine bischöfliche Pfalz, die mit der
Kirche durch zwei Kreuzgänge verbunden
ist. Bei diesen Kreuzgängen handelt es
sich um die ältesten unseres Landes.
Aus der gleichen Zeit stammt die
romanische Doppelkapelle (unten die
Ulrichskapelle, oben die Nikiauskapelle).
In einer Urkunde von 1167 erscheint
erstmals eine Äbtissin. Aus dem
ehemaligen Männerkloster war nun ein
Frauenkloster geworden.
Aus der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts

ist uns das Heilig-Blut-Wunder
überliefert. Es geht um folgendes (nach
P. I.Müller): «Die Klosterfrau Agnes,
Tochter eines Ritters aus Sent, habe an
einem Gründonnerstag mit zweifelhaftem

Gewissen die heilige Hostie
empfangen, sie aber dann nicht genossen,
sondern in ihrem Schleier verborgen
und in ihrer Truhe aufbewahrt. Als sie

dann beobachtete, wie sich die Hostie
in Fleisch und Blut verwandelte, offenbarte

sie ihr Erlebnis dem Klostergeistlichen

Johannes. Dieser zog mit dem

heiligen Sakrament ins Südtirol, um
sich fortan ganz der Verehrung der

wundertätigen Hostie zu widmen. Aber,
o Wunder, sie verwandelte sich erneut,
erschien dem Priester bald als rechte
Hand und ein Stück des Armes, bald

wiederum zeigte sie das ernste Antlitz
eines Mannes, später offenbarte sie sich
als Lamm Gottes und wurde endlich wie
früher ein Stück blutigen Fleisches. Als
die Äbtissin Adelheid davon erfuhr, ver-

9



anlasste sie den Priester, die Mirakel-
Hostie zurückzubringen. Seitdem
entstand die Wallfahrt zum heiligen Blut in

Müstair.»
Die wundervolle Hostie wurde am
17. März 1799 durch französische Soldaten

geraubt und blieb seither verschollen.

Im Spätmittelalter verloren die Bischöfe
von Chur zusehends an Macht. Die
Gemeinden erlangten mehr Selbständigkeit,

weltliche Fürsten traten in den
offenen Kampf gegen den Bischof. Im

Vintschgau waren es die Vögte von

Matsch, die den Bischof hart bedrängten.

In einer Urkunde heisst es: «...da
verbrenntend die von Mätsch in dem
Münsterthal dem Gottshuss schöne
Dörfer alss das ist ze Tufers und zu
St. Maria, und welche huser Sie nit
verbrennen mochten, den brachen Sie die
Muren ein .»
Die Schirmvogtei über das Kloster
übten vorerst die Herren von Tarasp aus,
dann die Vögte von Matsch und seit
1421 der Herzog von Oesterreich.
1427 erhielten die Münstertaler ihre
eigenen «Civil- und Criminalstatuten».

11. HOCHGERICHT

Ob - Calven

Inneres

T E R Z A L

/schi
fi!

afa

Gerichts-

gemeinden
Unter - Calven

Mittleres

T E R Z A L

Äusseres

T E R Z A L

iT A U F E R Si
I i

ibis 1608/65 i

Nachbarschaften

10



Im Jahre 1492 wurde die Klosterkirche
wesentlich umgestaltet. Die flachgedeckte

karolingische Saalkirche wurde
in eine dreischiffige spätgotische
Hallenkirche verwandelt. Gleichzeitig wur
de auch die Nonnenempore errichtet.
Ein Jahr später, 1493, zählte der Konvent

nur noch 4 Chorfrauen.

Während des Schwabenkrieges wurde
das Kloster mehrmals überfallen und
ausgeraubt. Die Chorfrauen wurden
gefangen und abgeführt.

22. Mai 1499: Calven-Schlacht mit dem

Sieg der Bündner Truppen über die
Kaiserlichen.

Inneres der Kirche gegen die spätgotische Empore.

11



Neuzeit

1530 Jakob Muntatsch aus Sent
predigt als erster reformierter
Pfarrer in Sta. Maria.

1578 Im Konvent leben nur noch
zwei Chorfrauen.

17. Jh. Während der Zeit der «Bünd¬

ner Wirren» leidet das Tal unter
den Auswirkungen des Dreis-

sigjährigen Krieges. Wiederholt

wird es von
österreichischen und dann auch von
französischen Truppen
besetzt. Besonders hartnäckig
sind die Auseinandersetzungen

in Glaubensfragen.
1630 wütet im ganzen Tal die furcht¬

bare Beulenpest. Sie fordert an
die tausend Opfer. In Sta. Maria

allein zählt man 460 Tote.
1633 Vereinbarung zwischen Prote¬

stanten und Katholiken in

bezug auf die Benützung der
Kirche in Sta. Maria. Diese wird
für paritätisch erklärt, und
zwar «solange etwelche Ca-

tholische Nachpauren seyn
werden zu S. Maria und in dem
hintern Terzal».

1728 Bischof Ulrich VII verkauft das
Münstertal an Kaiser Karl VI.

von Oesterreich. Verkaufssumme:

17000 rheinische Gulden
21 857 bündnerische Gulden
ca. 435 Stück Grossvieh.

1734 Schriftliche Bestätigung der
Verkaufsurkunde. Entrüstung
beim Gotteshausbund. Widerstand

der reformierten
Münstertaler. Diplomatische
Verhandlungen mit Oesterreich,

1762 Kaiserin Maria Theresia erstat¬

tet das Münstertal gegen
Bezahlung der Ankaufssumme.
Bis auf einen Restbetrag von

rund 2000 Gulden tragen die
Münstertaler selber das Geld

zusammen.
Das Münstertal ist
Kriegsschauplatz der französischen
und österreichischen Truppen
(Koalitionskrieg). Der erlittene
Schaden beläuft sich auf
Y* Million Gulden. Über die
Zustände im Kloster schreibt
P. I. Müller: «Als die Klosterfrauen

in der ersten Hälfte Juni
zurück kommen konnten, hatten

sie den Eindruck, als ob
das Kloster zwanzig Jahre
nicht mehr bewohnt gewesen
wäre. Sofort sah man, dass die
Knechtsstube als Pferdestall,
die Küche als Metzgerei und
das Fürstenzimmer als Schusterei

gedient hatten. Der

Kreuzgang sah wie eine Küche
aus. In der Kirche war die Orgel

zerstört, die Kirchenbänke
waren verbrannt, die Altäre
beschädigt. Verschwunden waren

zwei silberne Kelche, sechs

Ampeln, vier Ornate, 30
Messkleider, fünf Pluviale. Im Kloster

hatten vor allem die
Dächer gelitten. Vorräte von
Fleisch und Fisch sowie
Gewürzen waren geraubt,
selbstverständlich auch alles
Bargeld.»

1816/17 Hungerjahr.
1819 Der Bischof von Chur verfügt,

der Konvent müsse fortan von
einer Priorin anstelle einer
Äbtissin geleitet werden.

1892 Eröffnung des Töchterpensio¬
nates (bis 1939).

1902 Das Kloster Disentis übernimmt
die Verwaltung des Frauenstiftes

St. Johann in Müstair.

12



9 Fürstenzimmer, Museum
10 Zellen
11 Plantaturm
12 Garten
13 Wohnung der Angestellten
14 Ökonomiegebäude

(Ställe, Scheunen)

Vom Wiederaufbau nach dem Brand

von 1079 sind zu erwähnen: die Doppelkapelle,

der Kreuzgang, die Kreuzkapelle.

Gleichzeitig mit der radikalen Umgestaltung

der Klosterkirche erfolgte auch der
Bau des Kirchturms, des Plantaturms
sowie der beiden mit Pultdächern
versehenen Tortürme im Wirtschaftshof.

Im 17. Jahrhundert sind mehrere Teile

des Wohntraktes umgebaut worden.
Prunkstücke barocker Bauweise sind
die Wohnstuben, allen voran das
Fürstenzimmer, die Residenz des Churer
Bischofs.

1 Klosterkirche
2 Friedhof
3 Heiligkreuz-Kapelle
4 Südturm zum Wirtschaftshof
5 Gästezimmer
6 Gang, Einsiedler- Kapelle
7 Zellen, Aufenthaltsräume
8 Zellen, Gästezimmer

Baugeschichte des Klosters
St. Johann in Müstair

Der Bau der weitläufigen Klosteranlage
erfolgte in vier Hauptperioden:

1. Karolingische Anlage um 780— 790,
2. Wiederaufbau am Ende des 11.

Jahrhunderts,

3, Umbau im spätgotischen Stil (1492),
4. Veränderungen während der Barockzeit.

Von der karolingischen Anlage ist die
Dreiapsidenkirche noch sehr gut erhalten.

Ursprünglich war sie flachgedeckt,
vergleichbar mit Zillis und Mistail.

13



Die karolingischen Wandmalereien

Die karolingischen Fresken von Müstair
sind in ihrer Art einmalig. Man findet
nirgends einen so gut erhaltenen Bilderzyklus

aus dem frühen Mittelalter.
Die Bilder bedeckten ursprünglich sämtliche

Innenwände. Sie waren in fünf
übereinanderliegenden Streifen
angeordnet. An den beiden Längswänden
waren über 80 Szenen dargestellt. Der
oberste Streifen — er liegt jetzt teilweise

über dem spätgotischen Gewölbe —

stellte 20 Bilder aus dem Leben Davids
dar. Diese Bilder sind abgelöst worden
und befinden sich jetzt im Schweizerischen

Landesmuseum in Zürich. Unterhalb

dieses alttestamentlichen Bildstreifens

zeigten 48 Felder Szenen aus dem
Leben Jesu, und 14 Bilder waren den

Aposteln gewidmet; Verkündigung an
Maria, die Rückkehr der Drei Könige,
der Traum Josephs, die Flucht nach
Ägypten, die Brotvermehrung, Jesus
und die Kinder, das Abendmahl, Jesus
vor Pilatus usw.
Die Apsiden waren ebenfalls reich
bemalt. In der Halbkugel der Mittelapsis ist
Christus in Gloria abgebildet; darunter
sind Szenen aus dem Leben des Täufers
dargestellt (Kirchenpatron).
Die Nordapsis ist den Aposteln Petrus
und Paulus gewidmet, die Südapsis
dem Erzmärtyrer Stephanus.
An der Westwand ist ein Jüngstes
Gericht gemalt. Es handelt sich um die
älteste Darstellung des Weltgerichts im

ganzen Abendland.
Die karolingischen Fresken sind uns in

blasser Farbe erhalten; die Rottöne
herrschen vor (siehe Titelbild dieses
Schulblattes).
Die Flucht nach Ägypten. Links aussen
ein Knechtlein mit einem Sack auf der
Schulter. Joseph macht mit der Rechten

keine Segens-, sondern eine
Abwehrgeste (apotropäische Unheil ab¬

wehrend); diese gilt dem ganz flach
dargestellten kleinen Arkadenbau rechts
unten in der Ecke, in dem man vielleicht
eine vereinfachte Darstellung des
Felsendomes von Jerusalem zu erkennen
hat; im Hintergrund die in Perspektive
von oben gesehene Stadt Heliopolis.

Die Wandmalereien der Romantik

Gegen Ende des 12. Jahrhunderts sind
die Apsiden neu bemalt worden. Die

Themen dieser Bilder entsprechen den
Themen der karolingischen Epoche.
Besondere Erwähnung verdient die
Darstellung des Gastmahls des Herodes.
Über diese romanischen Wandmalereien

schrieb ein Fachmann: «Der Meister

der romanischen Malerei von
Müstair steht hoch über fast allen anderen
romanischen Wandmalereien unseres
Gebietes. Seine Leistung gehört zum
Besten romanischer Wandmalerei
überhaupt.» (A. Reinle)

Skulpturen

Neben den grossartigen Malereien darf
man die wertvollen Plastiken nicht
übersehen. Es handelt sich um Marmorplatten

mit karolingischen Ornamenten mit
Tier- und Pflanzenmotiven.
Aus dem 11. Jahrhundert stammt ein
Stuckrelief mit der Taufe Christi. E.
Poeschel beschreibt diese Skulptur wie
folgt: «Christus, bartlos und mit lang
auf die Schultern fallendem Haar, steht
in der Mitte, bis an die Hüften vom
Wellenberg des Jordans eingehüllt. Die
Flächen der erhobenen Hände sind nach

aussen gekehrt, an der Rechten sind im
lateinischen Segensgestus die beiden
letzten Finger eingebogen. Über dem

Haupt Christi stürzt die Taube aus den
Wolken herab. Zur Rechten des Herrn
sieht man Johannes, demütig geneigt
und mit ausgestreckten Armen ihm zu-

14



Gastmahl des Herodes, Ende des 12. Jh.

Karolingisches Antependium mit dreisträhnigem Bandwerk. Stilisierte Weinblätter und
hängende Trauben. Altar in der Gnadenkapelle.

gewendet, zur Linken einen Engel, das
Tuch bereit haltend. Den Rahmen
bilden gedrehte Säulen und ein über ihnen
liegender, mit Blattmotiven gezierter
Architrav. Die überlieferte Legende er¬

zählt, dass die Wasser des Jordans vor
der feuergleichen Gottnatur des Herrn

zuerst zurückgewichen, auf Geheiss des

Johannes dann aber aufbrausend
zurückgekehrt seien. Der Wellenberg stellt



Statue der Hl. Katharina, von Johann Patsch, um 1630.

16



dies Aufschäumen dar. Johannes
wohnt ehrfürchtig staunend dem Wunder

bei.»
Im Chor erkennt man die berühmte
Stuckstatue Karls des Grossen. Sie ist

um 1170 entstanden und zeigt den
legendären Klostergründer in Lebens-
grösse (187 cm).
Aus dem 17. Jahrhundert stammen
zahlreiche Holzskulpturen, die dem Künstler
Johann Patsch von Nauders
zugeschrieben werden. Die meisten dieser
Figuren sind im Klostermuseum zu
besichtigen.

Führer durch das
Klostermuseum

Raum 1 : Karolingische Marmorreliefs

Die hier gezeigten Kunstwerke sind
Zeugen der karolingischen Kunst. Sie
sind im letzten Viertel des 8.
Jahrhunderts entstanden. Es sind Marmor-
fragmente, deren Reliefs die
Ausschmückung für Ciborien, Sitze oder
Schranken im Chor bildeten.
Die Steine kommen aus Laas im

Vintschgau, etwa 20 Kilometer von
Müstair entfernt.
Die Fotos sind Detailaufnahmen der
Fresken an der Westwand der Klosterkirche

(um 800). Da diese Fresken dem
Publikum nicht zugänglich sind, ergänzen

die Fotos das Bild der karolingischen

Zeit in Müstair.

Wenn Sie diesen Raum verlassen,
haben Sie die Gelegenheit, einen Blick in
die Nikiauskapelle zu werfen. Besonders

merkwürdig ist das Altarbild mit
dem Heiligen Nikiaus und Johannes
dem Täufer mit der knieenden Ursula
(um 1640). Anton Willi hat den prachtvollen

Altarschrank 1741 geschnitzt und
gefasst.

Raum 2: Barockplastik von
Johann Patsch

Erst seit kurzer Zeit ist die Gruppe von
barocken Holzfiguren Johann Patsch,
einem Tiroler Künstler, zugeschrieben.
Sie sind zwischen 1628 und 1638 für
einen Altar entstanden.
Die Figuren des heutigen Hauptaltars in
der Klosterkirche sind vom gleichen
Patsch.
Im oberen Teil der südlichen Wand
befinden sich Malereien, eine Folge von
Heiligen darstellend: Ursula, Dorothea,
Maria mit Elisabeth (Heimsuchung),
Katharina, Lucia, Agnes und Rosa.
Zwischen den Heiligen Wappen der
Äbtissinnen. Die Fresken tragen das Datum
1659.

Über der Tür, die zu Raum 3 führt: Karl
der Grosse flankiert vom doppelköpfigen

Reichsadler und vom roten Tiroler
Adler.

Ein Blick durch das Fenster zeigt eine
interessante Gesamtansicht des Klosters:
den nördlichen Kreuzgang, den Planta-

türm mit Pultdach und Zinnenkranz, die
Westfassade der Kirche mit dem
spätgotischen Glockenturm von 1597.

Raum 3: Gegenstände aus dem
K/oster/eben

In diesem Raum sind kostbare profane
Objekte und Zeugen der Benediktiner-
Andacht vereinigt. An der Wand vier

hervorragende plastische Werke aus der
romanischen und der gotischen Zeit.

Raum 4: Romanische Fresken

Die hier gezeigten abgelösten Fresken

kommen von der Klosterkirche und sind

Szenen aus dem Leben der Apostel
Petrus und Paulus mit Simon Magus (aus

der Nordapsis), aus dem Evangelium -
Christus mit den klugen und den törich-

17



ten Jungfrauen (aus der Mittelapsis)
und unbestimmte Szenen mit Engel und
Aposteln (Südapsis). Alle stammen aus
der Zeit um 1170.

Die übrigen kleineren Fragmente sind
am Ende des 13. Jahrhunderts entstanden.

Raum 5: Das sogenannte
«Fürstenzimmer»

Schöne Täfer, besonders das reich
geschnitzte Mittelfeld der Decke mit dem

Wappen der Äbtissin Ursula Karl von
Hohenbalken, datiert 1642. Turmofen in

glasierten Reliefkacheln mit allegorischen

Frauenfiguren aus der Mitte des
17. Jahrhunderts.
An der Wand einige Bilder: die vier
Evangelisten von Anton Willi (um 1740)

und das Portrait des Churer Bischofs
Johann VI. Flugi (1623). Hervorragende
Möbel, besonders datierte Truhen.

Raum 6: Schlafzimmer des
Fürstbischofs

Bemerkenswert sind, ausser dem Beti
des Fürstbischofs (1655), zwei Bilder
(um 1700): das eine stellt Maria Magdalena

dar, das andere Maria mit dem
Kind nach einem Cranach-Typus.

Text von Bernard Wyder

Besuchszeiten:

An Werktagen 09.00-11.00
14.00-17.00

An Sonn- und Feiertagen 10.30-1 1 .00

15.00-17.00

Inhalte christlicher
Kunstwerke
des Mittelalters

Wer sich mit Bildern und Plastiken der
mittelalterlichen Kunst befasst, muss

sich mit der Ikonographie auseinandersetzen.

Das ist die Lehre der «Beschreibung

der Bilder» (ikon Bild; graphie
Beschreibung); sie erklärt die Inhalte

der Kunstwerke.
Die Ikonographie fragt immer:

1 Was stellt das Bild dar?
2. Welche Quellen benützte der Künst¬

ler? Mögliche Quellen sind: Gebete,
Predigten, Legenden und vor allem
die Heilige Schrift.

Wenn man den Bildinhalt verstehen
will, muss man zu den Quellen greifen.
Betrachten wir beispielsweise die
Umrisszeichnung auf Seite 15.

Was stellt das Bild dar?

Hinter einem mit reichen Speisen
bedeckten Tisch sitzen sechs Personen.
Davon ist eine offensichtlich ein König.
Seine Tischnachbarn reden auf ihn ein.
Jeder will den König für seine Sache
gewinnen. Auch die anderen Gestalten
sind in ein anregendes Gespräch
vertieft. Ein Mädchen reicht dem König
eine Schüssel; darin liegt ein menschliches

Haupt. Das gleiche Mädchen ist
nochmals abgebildet. Es tanzt auf den
Händen. Zur Linken spielt ein Musikant
auf der Harfe. Es handelt sich hier
tatsächlich um ein ausgefallenes
Gastmahl.

Wer sind diese Personen? Wovon reden
sie? Was bedeutet jenes Haupt?
Die Antwort auf diese Fragen gibt uns
die Bibel, Markus 14-29.
Der König ist Herodes, der Beschützer
Johannes des Täufers. Zu seiner Rechten

sitzt Herodias, die Frau seines
Bruders, die Herodes geheiratet hatte.
Salome, die Tochter von Herodias,
erscheint zweimal. Zuerst als Gauklerin,
dann mit dem Haupt des Täufers. Links

von Herodes sitzt ein hoher Offizier.
Wer die Inhalte christlicher Kunstwerke
deuten will, muss auf Einzelheiten

18



schauen. Oft verrät ein winziges Detail, Zeichen und Figuren, die Wahrheiten,
wer die abgebildete Person ist. Ein Pal- Ideen oder Ereignisse des christlichen
menzweig in der Hand deutet auf einen Lebens versinnbildlichen.
Märtyrer hin, eine Schriftrolle in der Viele Symbole stammen aus vorchristli-
Hand ist das Zeichen eines Propheten, eher Zeit (Nimbus, Tiere, Farben); die
ein Mädchen mit einem gebrochenen meisten sind aber in der Heiligen Schrift
Rad ist die Heilige Katharina usw. verwurzelt.
Die christliche Kunst des Mittelalters ist
durch eine reiche Symbolik charskteri Betrachten wir einige der ältesten
siert. Man findet beinahe auf jedei* Bild christlichen Symbole:

1, Die drei Buchstaben IHS sind grie¬
chisch. I I, H E, S S, also IES,
die Abkürzung des Namens Jesus.
Im Mittelalter hat man diese
Buchstaben vom Lateinischen her erklärt
und sagte: Jesus, Hominum Salvator

(Jesus, Erlöser der Menschen).
Im deutschsprachigen Gebiet hat
man diese Anfangsbuchstaben mit
«Jesus, Heiland, Seligmacher»
gedeutet.

2. Alpha und Omega, erster und letzter
Buchstabe des griechischen Alphabetes,

ist Symbol für Christus.
Offenbarung 21,6: «Ich bin das Alpha
und das Omega, der Anfang und das
Ende.»

3. X Ch, P r, also Chr. Das ist der
Anfang des Namens Christus. Man
nennt dieses Symbol: Christusmono-
gramm.

19



4. Griechisches Kreuz mit gleichlangen
Balken, Vor allem in der
griechischorthodoxen Kirche gebräuchlich.

5. Lateinisches Kreuz, wo der senk¬

rechte Balken länger ist als der
waagrechte. Im Abendland gebräuchlich.

6. Der Anker ist das Symbol der christ¬
lichen Hoffnung, Hebräerbrief 6,19.

7. Die Taube ist das Symbol des heili¬

gen Geistes. Matthäus 3,16.

8. Das Dreieck bedeutet die Dreieinig¬
keit (Vater, Sohn, heiliger Geist).
Das Auge in der Mitte ist das Auge
des allwissenden Gottes.

20



9. Ein sehr beliebtes Christussymbol ist
der Fisch.

Biblische Gestalten und Heilige der
katholischen Kirche erkennt man an ihren
Attributen.

Hier einige Beispiele:

a) Die vier Evangelisten
(nach Hieronymus)
Matthäus - der Mensch, weil sein
Evangelium mit der Geschlechtstafel
beginnt.
Markus der Adler wegen des
hohen Gedankenfluges.
Lukas der Stier wegen der Opfer
des Priesters Zacharias.
Johannes der Löwe, weil der Täufer

Johannes in der Wüste, der Heimat

des Löwen, predigte.

b) Die Apostel
Petrus Buch, Schlüssel
Paulus Buch, Schwert
Andreas Kreuz mit zwei

Schrägbalken
Jakobus der Ältere Pilgerstab
Johannes Buch, Adler, Giftkelch
Thomas Werkzeuge, Winkelmass
Jakobus der Jüngere Keule,

Bischofsmütze
Philippus Stab mit einem Kreuz
Bartholomäus Messer,

seine eigene Haut
Matthäus, der Zöllner Hellebarde
Simon - Säge
Judas - Keule
Matthias Axt, Lanze

c) Hei/ige
Johannes der Täufer Lamm
Stephanus Steine
Blasius Hechel
Katharina zerbrochenes Rad
Martin Bettler

Christophorus Jesuskind
Antonius Schwein
Ursula Pfeile
Gallus Bär
Nikolaus drei Kugeln

Pflanzensymbolik

Auf Heiligenbildern des Mittelalters hat
jede Blume Symbolgehalt. Die Enthauptung

eines Märtyrers erfolgt beispielsweise

auf einer Wiese, Diese Wiese ist
voller Blumen. Untersucht man sie

genauer, stellt man fest, dass sie alle der
Blutstillung dienten.

Anemone vergossenes Blut
Apfel Sündenfall
Distel Schmerz
Dornen Sünde und Erlösung
Erdbeere Bescheidenheit
Lilie Unschuld
Nelke Kreuzigung
Rose Maria
Weinstock Volk Israel

Zahlensymbolik

Der Kirchenvater Augustinus hat bereits
ein System der christlichen Zahlensymbolik

aufgestellt. Jede Zahl hat neben
ihrem natürlichen Wert noch einen
geheimnisvollen Hintergrund.

1 ist die Zahl Gottes. Sie ist unteilbar
wie die göttliche Macht.

2 kann das Alte und das Neue Testa¬

ment bedeuten, z.B. zwei Kerzen,
zwei Türen.

3 bedeutet Vollkommenheit. Dieser
Zahl begegnet man oft in der
mittelalterlichen Kunst: die drei heili-

21



Kloster St, Johann in Müstair
Mitte: karolingische Dreiapsiden-Kirche, um 780— 790

Rechts: Plantaturm mit Pultdach und Zinnenkranz, um 1492

Links: spätmittelalterlicher Kirchturm

gen Madel (Margareta, Barbara,
Katharina), die drei heiligen Tugenden

(Glaube, Liebe Hoffnung), die
heiligen drei Könige.

4 ist die Zahl der Welt.
5 erinnert an das Pentagramm, das

Symbol des Universums.

6 ist Vollkommenheit. Gott hat die
Welt in sechs Tagen geschaffen.

7 bedeutet das Ewige, die Vielzahl.
8 war in vorchristlicher Zeit eine heili¬

ge Zahl, und zwar weil sie die erste
kubische Zahl ist (2x2x2).

22



Tiersymbolik
Adler Himmelfahrt
Lamm Christus, der unsere

Sünde trägt
Esel Unschuld
Ochse - Symbol der Nacht
Taube - Heiliger Geist
Drache - Satan
Hase Gottvater
Wiesel, Hirsch Christus
Schlange Redegewandtheit

Farbsymbolik
Gelb ist die Farbe der göttlichen Herr
lichkeit.

Grau bedeutet die Auferstehung von
den Toten.

Grün ist die Farbe des Paradieses, der
Hoffnung.

Braun ist die Farbe der Trauer, der Sünde,

der Busse.

Rot bedeutet Leben und Freude. Es ist
auch die Farbe der Macht und kann
Kampf und Krieg bedeuten.

Weiss ist Symbol der Wahrheit, der
Keuschheit und der Sündlosigkeit des
Gottessohnes. Im Mittelalter bedeutete
Weiss auch Trauer.

Literatur;
Iso Müller: Kloster Müstair,

Desertina Verlag, Disentis, 1977

E. Poeschel: Kunstdenkmäler Graubündens,
BandV

A. A. Schmid: das Taöerwerk 1969

L, Birchler: Müstair,
Verlag Schnell & Steiner, München und
Zürich, 1970

J. Rampold: Vintschgau,
Athesia-Verlag, Bozen, 1971

F. Blanke: Bildinhalte christlicher Kunst
des Mittelalters,
Zürcher Kunstgesellschaft, 1964

K.Lipfert: Symbol-Fibel,
Stauda-Verlag, Kassel, 1976

Das Kloster — ein Ort
der Ruhe

Vom Sinn eines Klosters

Haben Klöster in unserer Zeit noch
Bedeutung und Daseinsrecht? Dies ist die
Frage, die sich heute viele stellen. Zur
Beantwortung dieser Frage ist zu
sagen: der heutige Mensch hat im Gegensatz

zu frühern Jahrzehnten wieder
mehr Sinn für das Zu-sich-selber- Kommen,

für Stunden der Ruhe und der
Meditation. Je mehr der Lärm innerhalb
und ausserhalb des Hauses wächst, desto

mehr nimmt auch das Bedürfnis
nach Stille zu.
Wenn schon viele es als eine grosse
Wohltat empfinden, wenigstens für
Stunden der Unruhe entfliehen zu können,

dann sind Klöster Orte der Ruhe
für ein ganzes Leben.
Ruhe dieser Art ist aber nicht
gleichzusetzen mit Untätigkeit. Gerade in
Klöstern wird viel und hingebend gearbeitet.

Durch das ganze frühe Mittelalter
waren die Klöster die grossen Kulturträger.

Die Mönche haben Grosses
geleistet als Kolonisatoren und als Lehrer.
Sie sind auch heute noch dazu
imstande.

Diese Kulturarbeit — und dies ist das

Entscheidende — geschieht nicht in

hektischer Arbeit, sondern im Wechsel

von Gebet und äusserer Tätigkeit. Erst

sind Mönch und Nonne bei Gott. Von
ihm empfangen sie ihre Sendung zur
täglichen Arbeit, und die Arbeit selbst

geschieht bewusst unter den Augen des

allzeit gegenwärtigen Gottes.
Dieser Rhythmus und der geregelte
Tagesablauf hält die leib-seelischen Kräfte
im Gleichgewicht und schafft die

Grundlage für die uns so notwendige
geistige Fruchtbarkeit und Tiefe.

In dieser Weise wirkt auch die
schwesterliche Gemeinschaft der gegenwärtig

23



19 Nonnen des Klosters Müstair. Das
Kloster bestreitet seinen Lebensunterhalt

durch Handarbeiten, vor allem in

der Herstellung von stilgerechten Enga-
dinertrachten. Die Schwestern führen
einen Kindergarten und geben
Musikstunden. Früher, als dem Kloster genügend

Kräfte zur Verfügung standen,
stellte es der Gemeinde zwei
Volksschullehrerinnen und eine Haushaltlehrerin.

Da die Klosterkirche zugleich
als Pfarrkirche dient, besorgen die
Schwestern den Kirchen- und Sakrista-
nendienst.
Dem Kloster angeschlossen ist eine
betriebseigene Landwirtschaft. Die
Schwestern leisten im Frühling, Sommer

und Herbst wertvolle Arbeit auf
dem Felde und im wohlgepflegten
Klostergarten.

Eine besonders wichtige und im Dienst
der Öffentlichkeit liegende Aufgabe ist
dem Kloster in der Pflege und Erhaltung
des einzigartigen Kulturgutes überbun-
den, wie es die karolingische Klosterkirche

und die gesamte Klosteranlage
darstellt. Die weitläufigen Klosterge-
bäulichkeiten bedürfen einer dringenden

und gründlichen Erneuerung, die

das Kloster niemals aus eigenen Mitteln
bestreiten könnte.
Unter diese notwendigen Erneuerungen
gehören auch die Unterkünfte der
Klosterfrauen. Es wäre nicht recht, bloss
das Kulturgut im Auge zu behalten.
Denen, die es pflegen, gehört ebenso
unsere Sorge. Eine gewisse Sanierung der
Nonnenzellen sollte nicht mehr
aufgeschoben werden. Die Nonnen sollen
einfach, aber gesund leben können.
Darum ist das Kloster der Stiftung, die
sich als Ziel die Erhaltung und Erneuerung

der gesamten Klosteranlage
gesetzt hat, sehr zu Dank verpflichtet. Die

eidgenössische und kantonale
Denkmalpflege haben volles Verständnis für
die Lage des Klosters und haben grosszügig

zu den wichtigen baulichen

Erneuerungen Hand geboten. Auch ihnen
gehört unser tiefempfundener Dank.
Ein Blick auf das bisher Geleistete zeigt
bereits einen schönen Erfolg. Doch ist
damit erst ein Anfang zu den kostspieligen

Erneuerungen gesetzt. Wir hoffen,
dass die weiteren Arbeiten günstig
voranschreiten.

P.Thomas Hä berle
Administrator

24


	Die Klosteranlage St. Johann in Müstair

