
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 39 (1979-1980)

Heft: 6

Artikel: Die Lehrerpersönlichkeit

Autor: Schmid, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-356621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-356621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehrerpersönlichkeit
von Seminardirektor Martin Schmid

Wenn dieses Schulblatt unsere Lehrerinnen
und Lehrer erreicht, ist der Stapel unkorri-
gierter Hefte abgebaut. Der Druck notwendiger

Vorbereitung für den nächsten Schultag

ist gewichen. Das Schulhaus steht
verträumt, lange Ferientage laden zur Erholung.
Es kommt die Zeit, in der man auch für sich
selbst Zeit hat. Unterrichten macht müde,
vor allem der liebe- und verständnisvolle
Umgang mit Kindern. Darum brauchen wir
zwischendurch Phasen der Stille, der Besinnung
und Zeiten für das eigene Aufnehmen und
Lernen.
Als ich vor rund 30 Jahren nach einem
ersten, strengen Schulwinter meine Schulzimmertüre

in Haldenstein für die nächsten drei
Monate abschloss, wollte ich vorerst vom
Unterricht nichts weiter wissen und fuhr weit
übers Meer. Weitab der Heimat fand ich mitten

in der Augusthitze unter der Post meiner
Eltern einen Aufsatz meines verehrten Semi
nardirektors Martin Schmid. «Die
Lehrerpersönlichkeit», so hiess der Titel.
Ich weiss nur noch eines: Der Artikel
bewirkte furchtbares Heimweh, vielleicht auch
nach den glücklichen Seminarjahren und
den liebgewonnenen Kindern meines ersten
Schulwinters
Ich wünsche allen Kolleginnen und Kollegen
bei der Lektüre dieses meisterhaft geformten
Textes erholsame Ferientage und vielleicht
auch wirksame Vorsätze für das nächste
Schuljahr

Toni Michel

Es wäre recht müssig, über die
Lehrerpersönlichkeit zu sprechen, wenn nicht
heute die Persönlichkeit, das
Individuum, das Einzelwesen, in seinem
einmaligen Wert, in Frage stünde.
Legen wir das zusammengesetzte Wort
Lehrerpersönlichkeit in seine Teile
auseinander, um in bewährter Schulmei¬

sterart vom Teil zum Ganzen
vorzuschreiten.

Der Lehrer! Schöner Glanz ruht auf dem
Wort seit den Tagen der griechischen
Weisen und Lehrer. Wenn wir in die
dämmrige Ehrenhalle unserer abendländischen

Geschichte treten, wer kennt all
die hohen Gestalten, die Mnemosyne,
die Erinnerung, an die bröckelnden
Kalkwände gemalt hat?

Dort an der entfernteren Wand, dem
Eingang gegenüber, der schwerfälliglinkische

Sokrates mit dem listigen
Faungesicht, in der immer gleichen,
zerknitterten Tunika, von Neugierigen:
Knaben und Männern, Reichen und
Armen umgeben, die er durch messerscharfe

Fragen in die Enge treibt und
vor die letzte Entscheidung stellt:
Erkenne dich selbst! Rechts Plato, den

kreisenden Ideen verpflichtet, über den
vollkommenen Staat grübelnd, unter
einem lichten Sternenbogen; weiter
Aristoteles, der Empiriker, im Säulenportal
seiner grandiosen Schule, Epheben
entlassend und Neugierige empfangend.
Hier, dem betrachtenden Auge näher,
an der rechten Wand, aber die aristotelische

Gruppe fortsetzend, die Scholastiker

des Mittelalters in der Dominikanerkutte,

inmitten Thomas, der Aquinate;
er hält sein Hauptwerk, die summa
theologiae vor die schmale Brust. Zu
seiner Rechten schaut Ihr das scharfe
Profil Dantes mit der Adlernase; weiter
Gestalten, die ich nicht kenne, vielleicht

3



Kommentatoren, die ja nie fehlen, wo
ein königlicher Geist verwegen in den
Himmel baut.
Aber hier näher die Humanisten: Erasmus

von Rotterdam, im Barett des
Gelehrten, die funkelnde Kette auf dem
Kleide von Brokat; der zur Linken
könnte Reuchlin sein und da natürlich
Thomas Platter, frische Walliser
Gletscherluft auf den roten, apfelrunden
Backen.
Das hier sind natürlich die Reformatoren:

Luther, Zwingli und Calvin; auch
die Geschichte liebt und verwendet die

Konjunktion Und und verbindet leichthin,

was im Leben sich befehdet.
Den kennt Ihr nicht, den mit den Zügen
müder Trauer und seltener Güte? Das ist
Baruch Spinoza, der Jude, der Ausge-
stossene, der Glasschleifer und Philosoph,

dessen Werk Goethe gefesselt
und bereichert hat, weil er zu den grossen

Realisten und Naturphilosophen
zählte.
Hier Johann Arnos Comenius mit dem
langen Prophetenbart, im Orbis sensua-
lium pictus blätternd; Ihr wisst, das war
sein Bilderbuch der Welt, das aus dem
Labyrinth in klarem, geometrischem
Aufbau zur Erkenntnis aller Dinge führen

sollte, ein rührend einfaches und
zugleich grossartiges, einmaliges
Lehrbuch, das der Demütige am Ende seines
Pilgerlebens aber weggelegt hat in der
Einsicht: Eins ist not, Christus!
Gewiss, den kennt Ihr alle: der arme
Jean Jacques Rousseau, die verwöhnt
melancholischen Züge von mächtiger
Pelzmütze beschattet, als gehörte der
Genfer unter die Donkosaken.
Hier an der Westwand zunächst die
Rationalisten, die Klassiker und Romantiker!

Mit Recht ist Lessing in der Schar,
nicht nur wegen seines «Nathan», dieses

weithorizontigen Humanitätsdramas

von vollendet durchsichtiger Form;
Lessing hat auch eine «Erziehung des

Menschengeschlechts» geschrieben,
die man nicht zu Unrecht als chiliastisch
bezeichnet hat, d. h. als das Gottesreich
erwartend.
Die Klassiker von Weimar sind leicht
zu erkennen; wie sie sich gegenseitig
d°n Ehrenkranz zuschieben, ist freilich
spiessige Spielerei; Grosse schieben
sich keine Kränze zu! Neben Schiller
seht Ihr Kant, den grossen Philosophen,

dessen Tugendlehre der Dichter
der «Glocke» in den bekannten Balladen
oder Romanzen mundgerecht gemacht
hat. Wenn ich ein bisschen schulmeistern

darf, so soll's gesagt sein: man
kann es kaum genug würdigen, wieviel
Tugendliebe, schönen Idealismus,
Höhenflug diese Gedichte: Der Taucher,
Die Bürgschaft, Die Kraniche des

Ibykus usw. — in der Schule gelesen,
«behandelt» sagt man, als ginge es um
Patienten — ich sage, wieviel Adel
diese Gedichte den breiten, deutschen
Volksschichten vermittelt haben, bis
dann eine andere Zeit kam, welche die
Tafeln kehrte, welche nicht klassisch,
nicht humanistisch, sondern germanisch

sein wollte und den Schimmel
Odins sattelte. Mit welchem Erfolg wissen

wir.
Hier, Goethe den Rücken kehrend, der
unordentliche Strubelkopf — Ihr kennt
ihn alle: Heinrich Pestalozzi! Man darf
ihn fast nicht mehr beim Namen rufen;
er ist so reklamehaft auf alle Postamente

gesetzt, auf die flüchtige Banknote
gestochen, für Abreisskalender und
Festreden geplündert, als Propagandatitel

entwürdigt, dass sein Geist sich zu

verflüchtigen droht; kein kantonales
Erziehungsdepartement der Schweiz wird
ihn halten können, wenn's so weiter
geht. Er hat ein Knäblein an der Hand,
vielleicht das unglückliche Jaggeli,
vielleicht ein Stanserkind oder eins aus dem
Pestalozzidorf in Trogen, wer weiss —

und murmelt, wenn ich's richtig deute:

4



Dein Nächster ist immer und ewig deine

erste, heilige Aufgabe.
Genug denn, Freunde, noch manche
Figuren und Gestalten sind ungenannt
geblieben — dort wäre August
Hermann Francke, der edle Martin Planta,
dort wohl Vives, Don Bosco — die
einsam oder in Gruppen stehn und schreiten,

von Schatten verdunkelt oder vom
einfallenden Licht überglänzt, je nach
dem Stand der Sonne. Vielleicht
betrachtet Ihr sie nochmals allein, da und
dort länger verweilend.
Alle sind sie Lehrer, zu unserer Besinnung

und Verehrung hingemalt,
Persönlichkeiten, aus dem Dunkel der

Anonymität, aus den Uniformen der
Masse heraustretend. Sie alle waren
durch einen Auftrag ausgezeichnet. Sie
alle waren berufen. Sie alle haben sich
in den Dienst dieser Berufung gestellt,
Leid auf sich genommen, Opfer
gebracht, haben geweint und gejubelt,
geliebt und gezürnt, gefehlt und gesühnt
und, jeden Augenblick des Ewigen
gegenwärtig, die Vergänglichkeit
überwunden.

Damit wäre der zweite Bestandteil des

zusammengesetzten Wortes auch gegeben,

aber ich gerate in Misskredit in vor
gerückten Jahren, wenn ich das Wort
Persönlichkeit nicht schulgemässer und
mit dem allgemeinverständlichen Lehrbuch

erkläre; denn unsere Zeit will nicht
Bild, nicht Plastik und Gleichnis; sie will
Formel und Beweis; sie will psychologische

Entkleidung und Entzauberung.
Das Lehrbuch nun sagt etwa folgendes:
Zum Wesen der Persönlichkeit gehört
zunächst, dass die leiblichen und geistigen

Fähigkeiten des Menschen voilent
wickelt sind, dass vor allem individuelle
Fähigkeiten dominieren. Diese Fähigkeiten

äussern sich in reichem, geistigem
Leben, in Tätigkeit und Beruf, die unter
dem Stern strenger Einheitlichkeit
stehen. Aus freiem Entschluss stellt sich

die Persönlichkeit in den Dienst der
höchsten sittlichen Ziele. Reichtum, Ei

genart und Lebendigkeit des leiblichen
und geistigen Lebens, Einheitlichkeit
und Harmonie in allem machen die
Persönlichkeit. Gaudig sagt: Die Persönlichkeit

ist das «ideale Ich».
Es brauchte nicht gerade ein
Goethejubiläumsjahr zu sein, um sich des grossen,

deutschen Dichters zu erinnern,
wenn von Persönlichkeit die Rede ist.
Wir denken an den jungen Goethe, der
sein einzigartiges Ich rücksichtslos, wie
von Dämonen getrieben, ausformt, ein
kühner Reiter und Schwimmer, ein
rastloser Wanderer, ein leidenschaftlich
Liebender, ein Jubelnder und Leidender,
ein den Göttern Trotzender, ein Titan
und Sturmgeist, ein «Kerl», wie die
Sturm- und Drangzeit sagte.
Wir denken an den Goethe der Italienzeit,

der unablässig forscht und an
seinem Weltbild arbeitet,
und wir denken an den alten Goethe,
der als Lehrer und Erzieher seiner
Nation auftritt, weil er sein Selbst als
gesetzliche Weltform begreift und in allem

Vergänglichen und Wandelbaren ein
Gleichnis sieht dessen, was wandelbar
unwandelbar ist und aus dem Göttlichen

fliesst. Nicht umsonst hat Schiller
ihn bewundert; nicht umsonst war
Goethes Weimar ein literarischer
Gnadenort; nicht umsonst geht noch heute
keiner an ihm vorüber, dem Bildung
innerstes Anliegen, bewusst gewordenes
Anliegen ist. In Goethes Nähe ist überall
Weihe und Grösse. Ich habe mich
immer gewundert, dass und wenn man
ihn als Heiden (wenn oft auch etwas
unsicher) bezeichnete, der den Jünger auf
Abwege führe. Nichts falscher als dasl
Wer Grosses schafft, ist auch fromm;
denn alles Grosse entsteht im Aufblick
nach Gnade und Segen. Aber nicht
davon ist hier die Rede, obwohl wir uns
mit solcher Betrachtung nicht aus dem

5



Bannkreis des Wortes Persönlichkeit
entfernen. Direkter aber gibt das
vielzitierte Goethewort das Thema: «Höchstes

Glück der Erdenkinder ist doch die
Persönlichkeit».
Man hat den Eindruck, wenn man seine

Aufzeichnungen und Auslassungen
durchgeht, dass schon Goethe die
Persönlichkeit in Gefahr wusste. Während
seines ganzen Lebens bekämpfte er die
moderne — sagen wir, die verabsolutierende

— Wissenschaft, weil sie die Natur

vom Menschen ablöse, entgeiste,
zum Stoff erniedrige.
«Der Mensch an sich selbst», schreibt
er einmal an Zelter, «insofern er sich
seiner gesunden Sinne bedient, ist der

grösste und genaueste physikalische
Apparat, den es geben kann. Und das

ist eben das grösste Unheil der neuern
Physik, dass man die Experimente
gleichsam vom Menschen abgesondert
hat und bloss in dem, was künstliche
Instrumente zeigen, die Natur erkennen,
ja was sie leisten kann, dadurch
beschränken und beweisen will. Ebenso
ist es mit dem Berechnen. Es ist vieles

wahr, was sich nicht berechnen lässt,
sowie sehr vieles, was sich nicht bis

zum entschiedenen Experiment bringen
lässt. Dafür steht ja eben der Mensch so
hoch, dass sich das sonst Undarstellbare

in ihm darstellt. Was ist denn eine
Saite und alle mechanische Teilung
derselben gegen das Ohr des Musikers? Ja

man kann sagen: Was sind die elementaren

Erscheinungen der Natur selbst

gegen den Menschen, der sie alle erst
bändigen und modifizieren muss, um
sich einigermassen assimilieren zu
können?»

Dies Wort, dem noch viele inhaltlich
verwandte Worte Goethes an die Seite
zu stellen wären, wird uns immer wieder
berühren. Hier sei lediglich betont, dass
diese Entgleisung, Entpersönlichung
heute so weit fortgeschritten ist, dass

sie jedermann sehen kann. Heute heisst
es «Masse Mensch», heisst Kollektivum
statt Individuum. Es ist sicher halbe
Wahrheit, wenn man sagt, der freie,
abendländische Mensch sei durch
Asien, durch den Bolschewismus in Ge

fahr; es ist eben so wahr: er ist's durch
die Vermassung, Entseelung,
Entpersönlichung, die auch bei uns sichtbar
wird. Wie es dazu gekommen, ist nicht
so leicht zu sagen; denn die Entwicklung

ist komplexer Natur. Da ist einmal
die spezialisierende Wissenschaft, die
Kenntnis der vom Individuum
abgelösten Natur, die nur noch Stoff und
Kraft, vom Gesetz beherrscht, kennen
wollte und sich schliesslich der eiskalten
Sachlichkeit rühmte. Wo diese
wissenschaftliche Sachlichkeit das erste und
letzte ist, da darf auch das Experiment
am lebenden Menschen, eben im Dienste

des Fortschrittes der Wissenschaft
gewagt und getätigt werden.
Da geht parallel eine Überbetonung des

Verstandesmässigen, also eine
Auflösung des harmonischen Menschen,
das Hervorbrechen des Machttriebes,
die Entwicklung der Geldwirtschaft, der

Siegeslauf der Technik, das Übermächtigwerden

des Staates; schliesslich
steht der Mensch vereinzelt, hilflos,
unsicher, voll heimlicher Angst in der Öde,
eine Nummer, ein Nichts. Er kann nicht
mehr anbeten, nicht mehr staunen,
nicht mehr zu sich selbst kommen, weil

er sich vor das Nihil gestellt sieht.
«Närrischer Mensch», meint Goethe zu

Eckermann, der eine Grasmücke
bewunderte, die sich freiwillig in
Gefangenschaft begab, um ihre Jungen zu

füttern, «närrischer Mensch, wenn Ihr

an Gott glaubtet, so würdet Ihr Euch
nicht verwundern! Beseelte Gott den

Vogel nicht mit diesem allmächtigen
Triebe gegen seine Jungen, und ginge
das gleiche nicht durch alles Lebendige
der ganzen Natur, die Welt würde nicht



bestehen können! So aber ist die göttliche

Kraft überall verbreitet und die

ewige Liebe überall wirksam.»
Ich sagte schon, statt Persönlichkeit
heisst es heute Masse. Das Wort Masse
ist uns sehr geläufig geworden. Wir
verstehen darunter Horde, Zusammenballung,

die den Einzelnen auslöscht. In

der Masse ist der Einzelne ohne Ich,
ohne Wert; dafür gewinnt er das

Machtgefühl der Gesamtheit, erlebt er
den Rausch der Menge. Die Waffe der
Masse ist die grosse Zahl. Zwar braucht
die Masse durchaus nicht immer zerstörend

zu wirken; aber sie ist doch
ungezähmte Natur und darum gefährlich.
Die Masse ist leichtgläubig, verführbar;
darum die schreiende Propaganda. Die

Masse ist gefühllos stumpf für den
Schmerz des Einzelnen; sie opfert in

sinnlosem Luxus der Strasse ihre
Menschenleben.

Vielleicht sagt nun der helvetische
Optimist, in der kleinen Schweiz sei es noch
lange nicht so schlimm; unser Föderalismus

bewahre vor solcher Entwicklung,
und unsere Gegenwart knüpfe noch
überall an gesunde Tradition an. Noch
jodeln wir auf freien Höhen und wissen,
wo Barth den Most holt. Ich gestehe,
skeptisch zu sein, und so habe ich Ihnen
all das bisherige gesagt. Ich habe Sie
trotzdem keinen Umweg geführt,
sondern immer das Thema «Die
Lehrerpersönlichkeit» im Auge behalten.
Und nun sei es gesagt; Lehrerpersönlichkeit

ist eigentlich ein Pleonasmus.
Nicht jede Persönlichkeit ist freilich Lehrer;

aber zweifellos muss der Lehrer eine
Persönlichkeit sein.
Als solche muss und wird er
aufgeschlossen, lebendig und erkennend in

der Zeit, Gegenwart und im Volk
stehen. Und er muss und wird an ihr
leiden; denn alle Erkenntnis ist Leiden, wie
schon Pestalozzi wusste. Den heiss ich
einen oberflächlichen Lehrer, der die

ganze Woche moralisiert und über den
Leichtsinn seiner Schüler schimpft; am
Sonntag aber schwingt er sich auf sein
Motorrad und rast durch die ganze
Schweiz, inklusive Fürstentum
Liechtenstein, wie ein versprengter Oberst.
Er wird aber auch glauben, hoffen und
lieben. Das klingt wie aus einer
Konfirmationsstunde; ich kann's aber nicht
anders sagen und darf erwarten,
verstanden zu werden. Hoffen und Glauben

an den Erfolg seiner Aufgabe strömen

ihm vielleicht selbstverständlich
aus der noch unerschütterten Tradition
seines Herkommens und des Lebenskreises

seiner Schüler. Vielleicht gibt es
bei uns noch jene gesunden, geschlossenen

Bergschulen, wo die Kinder
rotbackig wie aus dem Paradies bezogen
scheinen und alles eitel Freude und
Friede ist, Bergschulen, wie sie der
gute, alte Inspektor Martin zu kennen
glaubte, Schulen, wo noch der General
Dufour vergilbt als einziger Schweizergeneral

über dem gewaltigen Katheder
hängt und die Weltgeschichte mit der
Churer Calvenfeier vom Mai 1899
aufhört, punktum! Ja, gibt es sie noch?
Glauben und Hoffen an seine Arbeit
schenken ihm im besondern seine
Konfession, die katholische und die
protestantische, oder sie sind der Preis
leidenschaftlich-ernster Auseinandersetzungen

mit den Fragen der Zeit. Eines

ist sicher: sie gehören zum Lehrer und
Erzieher; sie sind sein Teil, heute wie
ehedem. «Es ist für den sittlich,
geistig und bürgerlich gesunkenen Weltteil
keine Rettung möglich als durch die

Erziehung, als durch die Bildung zur
Menschlichkeit, als durch die
Menschenbildung», sagt Pestalozzi in

seinem berühmten Aufruf von 1815 «An
die Unschuld, den Ernst .» Nicht weniger

überzeugt vom Wert der Bildung
und Erziehung ist General Dwight D.

Eisenhower, jetzt Präsident der Colum-

7



bia-Universität, in Ausführungen an die
Eltern. Der gute Lehrer wird ja auch nie

an seinem Erfolg zweifeln, weil er in

kleinen Verhältnissen wirke und die
Welt gross und von ganz anderen
Mächten beeinflusst sei. Der Baum des
Lebens hat unendlich viele kleine
Saugwurzeln, die alle, alle wichtig sind und

getränkt und gehegt werden wollen,
sollen Stamm und Krone des Baumes
gesund bleiben.
Glaube und Liebe, sehende Liebe,
nannte Pestalozzi die Gemeinkraft. In

ihr erlebt der Mensch die Verbundenheit
mit den Mitmenschen, mit der Welt, mit
Gott. So ist das Wort zu verstehen,
Gott sei die näheste Beziehung des

Menschen. Wer aber den Mitmenschen
liebt, und wer an ihn glaubt, der lässt

ihn weder körperlich, noch geistig,
noch seelisch verkümmern. Wer bejammerte

nicht Eltern, die ihre Kinder
verkommen lassen; wer nennte sie nicht
unnatürlich, abwegig, pervers? So aber,

gleich den guten Eltern, erlebt sich auch
der Lehrer als Diener des Lebens, der

Schöpfung, des Kindes. Das ist es, was
wir mit dem Worte Berufung bezeichnen.

Der Lehrer, der Schulmeister ist

berufen, was etwas grosssprecherisch
klingt; sagen wir also, er kommt aus
Begabung, aus Liebe zu seinem Beruf, wie
der Maler zum Malen. Ich sehe es darum

nicht gerne, wenn junge Lehrer oder

gar lippenbestiftete Lehrerinnen fürchten,

man sehe ihnen den Beruf im
Gesicht und an der Gebärde an. Warum
auch nicht? Ich wüsste nicht, was ich
lieber wäre als Lehrer und fürchte nicht,
man sehe mir den Lehrer an.
Wer würde und wäre denn Lehrer ohne
Liebe zum Lehrerberuf! Aber höre! Du

bist, mein Lieber, immer ein Diener,
wenn Du wirklich Lehrer bist, ein Josef
Knecht, um einen sprechenden Namen

aus Hesses «Glasperlenspiel» zu
borgen-. Alles kritisiert Dich; alles weiss al¬

les besser. Die Eltern sind ja oft närrisch
in ihre Kinder verliebt, und Deine Vor

gesetzten sind oft schwach, und so
flickt man hartnäckig an Dir herum und
misstraut Deinem Urteil.
Du bleibst ein kleiner Mann ohne
Aufstiegsmöglichkeit; höchstens reicht's
von einer Halbjahresschule zu einer
Jahresschule und vielleicht zu einer
Charge — Fähnrich, wenn Du grad
gewachsen bist — im Männerchor oder
Schützenverband
Du bist Zeit Deines Lebens ungenügend
besoldet. Du bist, wenn's gut geht, so
entlöhnt, dass Du Deine Familie
durchbringst, wenn sie nicht zu gross ist und
nicht Krankheiten durch das Schlüssel
loch hereinschleichen. Geld für Bücher,
für eine belehrende Reise, für eine
kleine Sammlung, für eine richtige
Erholung, nein, Du hast sie nicht! Der

Staat muss Deine Weiterbildung
subventionieren, sonst geht's nicht. Du bist

eigentlich immer ein bisschen Bettler.
Und doch, wer könnte jahraus, jahrein
lehren, unterrichten, ausgeben, wenn
er nicht von Zeit zu Zeit wieder
einnehmen, aufnehmen, sich bereichern
könnte? Es ist ein weitverbreiteter
Irrtum, auch unter Lehrern, die Methode
mache den Lehrer; wenn er sie nur
habe, die rechte Methode, dann sei der

Erfolg da, unter allen Umständen, auch

wenn seine Kenntnisse noch so
kümmerlich seien.
Darüber möchte ich an dieser Stelle
doch sagen, was mir am Herzen liegt.
Zunächst: ich bin ganz einverstanden,
wenn betont wird, Lehren und
Unterrichten sei die Hauptaufgabe des
Lehrers. Die Forderung, die Schule soll
weniger Kenntnisse vermitteln und dafür
mehr erziehen, ist eine Forderung aus
der Verlegenheit heraus. Wo das Elternhaus

versagt, soll die Schule einspringen.

Das kann sie natürlich nicht. Wo
das Elternhaus versagt, bleibt nur die

8



Fürsorge! Also der Unterricht wäre
Hauptaufgabe der Schule. Wir glauben
an einen «erziehenden Unterricht», wie
ihn Paul Conrad in der Nachfolge
Herbarts mit Ernst und Nachdruck betont
und gelehrt hat. Fleiss und Ausdauer,
Genauigkeit und Wahrheit, Hingabe
und Bescheidenheit, sie können durch
einen guten Unterricht geübt werden.
Also betonen wir auch die Wichtigkeit
der Methode. Wie sollten wir nicht? Sie
ist das Handwerkliche, der Griff und der
Pfiff, das gekonnte Gestalten, die Technik

des Aufbaus; ihre Bedeutung
versteht sich für den Lehrer von selbst.
Wer kein Methodiker, der ist auch kein
Lehrer. Wo immer es um neue Methoden

geht, ist also sicher mein ganzes
Interesse dabei.
Aber Achtung, unbewachter Bahnübergang!

Wo die Methode Selbstzweck
wird, zur Routine sich veräusserlicht, da
fliehen Geist und Ehrfurcht. Wo man
eine Methode einfach übernimmt und
als blosse Unterrichtstechnik anwendet,
da entsteht ein Leerlauf. Welches Unheil

haben die vielen Leitfäden für
Dramen und Gedichtbehandlung angerichtet;

wieviel Stroh ist in den Lesebüchern
geblieben, weil die methodische
Behandlung geläufig und überliefert war.
Denken Sie z.B. an Uhlands
«Schwabenstreiche», wo am Schluss — methodisch

freilich einwandfrei — je ein halber

Türke zur Rechten wie zur Linken
vom Rosse sinkt. Auch Herbarts Satz
aus der Allgemeinen Pädagogik von
1806 möchte ich nicht ohne weiteres
unterschreiben; er lautet: «Das ist das

Höchste, was die Menschheit in jedem
Moment ihrer Fortdauer tun kann, dass
sie den ganzen Gewinn ihrer bisherigen
Versuche dem jungen Anwuchs
konzentriert darbiete, sei es als Lehre, sei es
als Warnung.» Ich glaube — aber ich
lasse mich belehren —, diese Auffassung

stehe der Pestalozzis diametral

entgegen, wonach es gelte, durch den

richtigen Unterricht Kräfte, Anlagen des
Kindes zu entwickeln, nicht
Bildungskonserven zu reichen. Pestalozzi hat
freilich ein halbes Leben um die richtige
Methode gerungen; von seinen Schülern,

die sie offenbar äusserlich und eitel
anwandten, hat sich Goethe verärgert
weggewandt.
Sobald die «Methode» äusserlich ist,
losgelöst von tieferm Berufsethos und
heiliger Verantwortung, Herrin statt
Dienerin, führt sie zu Spielerei und
Routine. Karl Barth, der dem pädagogischen

Betriebe unseres Landes
gelegentlich ein boshaft-überlegenes Sätzlein

widmet, hat einmal den bekannten
Basedow das Urbild aller Schulmeister
genannt. Und in der Tat, was seine
Philanthropine alles an methodischem
Hokuspokus lieferten, durch aufgetakelte
Prüfungen vorzauberten, das ist höchst
merkwürdig. Es ist mir das bei Studien
über Marschlins und seine Schule zum
Bewusstsein gekommen.
Aber ich halte, fast erschrocken, inne
und sage: «Verachtet mir die Meister
nicht!» Nehmt die Methode ernst,
studiert alles Neue, prüft es, behaltet das
beste. Aber, und das zu betonen ist mir
wichtig, es kann sich bei unserm Lehren
und Bemühen nicht nur um das rein
unterrichtliche Ziel, um den rasch sichtbaren

und hörbaren Erfolg handeln,
sondern um die Erfassung des ganzen
Menschen, um das Lebendigmachen der

geistigen Kräfte, um die Formung
seines sittlichen Charakters, um Dienst an
einer Humanität im tiefsten Sinne des

Wortes, um Formung der Persönlichkeit.

Ohne diese Verpflichtung vor
Augen wird man immer leichtfertig dem
Neuen nachspringen, pröbeln und
schwanken, und das Unmögliche kann

Trumpf werden. Man wundert sich

etwa, wenn junge Lehrer nach wenigen
Hochschulsemestern eine akademische

9



Methode an junge Leute herantragen,
alle Systeme des Tierreiches diktieren
oder gar Tiere vor den Schülern sezie

ren. Die blaue Wegwarte am staubigen
Bord, die Salbei auf der windbewegten
Sommerwiese, die Blaumeise im
Apfelblütenbaum und die scheue Drossel im
Johannisbeerstrauch aber bleiben
unbekannt. Es nähme mich wunder, wieviel

Prozent der Schweizerbevölkerung
die wichtigsten einheimischen Vögel
kennen. Nun ist an der Unkenntnis
unserer Landsleute auf verschiedenen
Gebieten natürlich nicht einfach die Schule
schuld; die heutige Zeit zersplittert und
hat oft andere Interessen in den Vordergrund

gerückt. An Kenntnis der
Automobilmarken waren mir meine Buben
schon mit fünf Jahren über. Aber alle
Schuld wollen wir auch nicht abwälzen.
Darum sage ich noch einzelnes zur Me
thode.
Was verlange ich von der guten
Methode? Dreierlei.
Erstens die wohlüberlegte Stoffauswahl.

In der Julinummer der Zeitschrift
«Gesundheit und Wohlfahrt» schreibt
der Berner Erziehungsberater, der Leh

rer geniesse in der Gestaltung seiner
pädagogischen Wirksamkeit eine grosse

Freiheit, das sei ein Vorzug, den sie,
die Berner, nicht missen möchten; denn
fruchtbare erzieherische Arbeit gedeihe
wirklich nur da, wo sie sich in Freiheit
entfalten könne. Mir aus dem Herzen

gesprochen! Und sicher auch Ihnen!
Aber es gab und gibt doch Bündner
Lehrer, die den neuen Bündner Lehr
plan als Rückschritt empfanden und
empfinden, weil er nicht genaue
Stoffvorschriften bringe, so dass man nicht
wisse, was im einzelnen durchnehmen.
Sie empfanden diese Freiheit der Stoffwahl

als Nachteil, weil er die Entscheidung

ihnen überliess. Ja, ja, Freiheit ist

Verpflichtung und gar nicht immer
bequem!

An der überlegten Stoffauswahl
erkennt man gleich den verantwortungs-
bewussten Lehrer. Es ist z.B. nicht
«notwendig», im Geschichtsfach der
Volksschule - und nur die Volksschule
interessiert uns hier — die Zeiten und
Ereignisse von den Höhlenbewohnern
bis zu Adolf Hitler durchzunehmen. Der
Stoff soll so ausgewählt werden, dass
der austretende Schüler eine lebendige
Beziehung zu seiner Heimat und ihrer
Bestimmung hat. Mit Huizinga geredet:
«Geschichte ist die geistige Form, in der
sich eine Kultur über ihre Vergangenheit
Rechenschaft gibt.» Haben Sie aus der
Doktorarbeit unseres Kollegen Pappa
gelernt, dass es Jahrhunderte brauchte,
bis der Bündner zum eidgenössischen
Staatsbewusstsein kam? Unsere
Geschichtskenntnis lässt uns aber auch
ahnen, dass wir zu einem europäischen
Bewusstsein heranreifen, so aass, was
heute schon Technik und Verkehr ver
binden, einmal geistige Einheit sein

wird. Ich habe den Eindruck, dass der
Geschichtsunterricht das Feld sei, auf
dem unsere Lehrer heute viele verlöre
nen Schlachten liefern, und ich muss
immer lachen, wenn ich klagen höre,
man käme mit dem Stoff nicht durch.
Wer kommt denn mit dem Stoff durch,
da er sich ewig häuft? Den Geist müs
sen wir befragen, nicht den Stoff. Geist
häuft nicht Stoff; Geist verzehrt Stoff,
verwandelt Stoff.
Könnte uns nicht auch einmal ein Blick
in die Gegenwart die Tragik geschichtli
eher Zeiten nahebringen und im Inner
sten berühren? Wenn wir von dem
endlosen Zug verlorener Flüchtlinge erzählen,

den Ausgestossenen, Ärmsten und
Elendesten, die auf den verdämmern
den Heerstrassen der Geschichte heute
wandern, in Höhlen, Ruinen, im
«Menschenpferch», sagt Edwin Arnet, wohnen,

dumpf und stumpf und
ausgebrannt, berührten wir nicht die innerste

10



Saite der Jugendlichen und ginge ihr
Herz nicht über vom brüderlichen Leid?
Allein Bayern hat zwei Millionen Flüchtlinge,

von denen nur 500 000 in den Ar-
beitsprozess eingegliedert sind; jeder
Arbeitende muss vier bis fünf Kameraden

mitdurchbringen. Im Nikolaskloster
in Passau betreuen acht Schwestern
1200 Flüchtlinge. Die gewaltigste
Schilderung schöpft nicht aus, was in den
Flüchtlingsbunkern von heute an Jammer,

Kummer und Verzweiflung ertragen

wird.
Wenn unser Schüler aber die Gegenwart

nicht sähe, wie soll er die Vergangenheit

verstehen?
Die entsprechenden Überlegungen und
Forderungen, die Stoffauswahl betreffend,

gelten für Naturgeschichte, für
Geographie, für alle «Fächer», um das
ominöse Wort zu gebrauchen; sie sollen
sich ergänzen, runden und ein Ganzes
werden. «Konzentration des Unterrichtes»,

die alte und immer neue Forderung,

ist Ihnen allen vertraut.
Auch über die Gestaltung des
Unterrichtes will ich mich kurz fassen, denn
die Persönlichkeit, nicht die Methode ist
das mir gestellte Thema. Sie kennen
Pestalozzis Dreischrift. Nur eines greife
ich heraus; die Anschauung; denn m. E.

wird die Forderung «Anschauung»,
Veranschaulichen vielfach falsch
verstanden. Etwas vor die Sinne führen,
mit den Augen sehen, mit den Ohren
hören, mit den Händen betasten, ist
noch nicht Anschauung. Anschauung
heisst etwas in den Zusammenhängen
erkennen, in seiner Struktur begreifen,
hinter die Erscheinung gelangen. Der

Wagner, der ein Rad zusammenstellt,
Teil um Teil, bis es blitzend dahinrollt,
hat eine Anschauung vom Rad. Der

Büchser, der eine Büchse baut, hat eine
Anschauung von seinem Feuerrohr. Zur
Anschauung gehört ein schöpferischer
Akt, die ordnende Gestaltung des Ge¬

schauten, also nicht nur die Analyse,
sondern auch die Synthese. «Man sieht

nur das, was man weiss», sagt Goethe.
Ist Ihnen die köstliche Episode bei Gottfried

Keller gegenwärtig, wo der junge
Hediger vom Vater das Gewehr borgen
möchte? Ich finde immer wieder
entzückend, wie der Alte dem erwartungsvollen

Sohne das Gewehr erklärt, Teil
und Teil lösend und bezeichnend und
schliesslich voll übermütiger Schadenfreude

und königlicher Meisterlust alles
durcheinandergerüttelt zurücklässt, so
dass der Junge gar nichts damit
anzufangen weiss, bis die Mutter rettend
einspringt. In dieser kleinen Szene ist
der ganze Keller; gescheit, voll feinen
Humors und voll göttlichen Schöpferstolzes.

Alles wohl durcheinandergerüttelt!
Nun seht zu, wie ihr's zusammenleimt!

Hört man das unterdrückte
Lachen?

Achten wir darauf, dass wir nicht
Anschauung vermitteln, wo die Schüler
schliesslich die Teile in der Hand haben,
«fehlt nur noch das geistige Band». Das

vor die Sinne Geführte muss immer
auch sprachlich gestaltet, vom Geist in
die höhere Einheit gehoben werden,
sonst bleibt es taube Frucht. Und nun
ist es auffällig, wie parallel zu den vielen
Bildern, Illustrationen, Modellen und

Veranschaulichungen aller Art die Sprache

sich veräusserlicht und entleert hat.
Im Ringen mit dem Stoff entzündet sich
eben die schaffende Kraft. Hoch gesteigerte

Technik hat sich der Kunst immer
als nachteilig erwiesen. Das gilt auch

vom Unterricht, soweit er schöpferischer

Art ist. Wie unplastisch, blass,
buchmässig, leer ist doch die Sprache
und Rede mancher Lehrer. «Die
Journalisten und die Schule haben die Sprache

ausgehöhlt, und dadurch untergraben

sie die Moral sichrer als die Ärgernisse,

auf die sie den Finger legen»,

sagt Denis de Rougemont in seiner Stu-

11



die «Les Personnes du Drame» (übersetzt

von Ad. R ibi) Er meint, dass wir
abstrakter Ausdrücke für eine gewisse
Verbreitung der Ideen bedürfen, welche
die Dinge und das Konkrete vertreten
wie die Banknoten das Gold der
Reserve. Wenn aber keine Dinge mehr hinter

den Wörtern stehen, dann haben wir
nach Rougemont die nominalistische
Inflation. Für sie gebe es nur ein Hilfs-

und Heilmittel: die Rückkehr zur
Grundbedeutung der Wörter. Die Wörter in

ihrem ursprünglichen Sinn gebrauchen,
heisse zur Erscheinung der Inkarnation
zurückkehren; die Sprache wiederfinden

in ihrer Geburtsstunde, in statu
nascendi, der, wie uns die Chemie
lehre, der Zustand der äussersten Wir
kungskraft sei. Man könnte auch sagen:
der Geist ist im Wort, «er denkt in

Bildern, wie der Traum zeigt». Die Sprache
aller schöpferischen Menschen ist darum

«voller Figur», ist Anschauung.
Schlagt irgend eine Seite der Bibel auf,
und die lebendige Kraft des Wortes,
Bildnis und Gleichnis springen euch

entgegen; schaut und denkt nach, wieviel

Goethe, Pestalozzi, Gotthelf, Keller
dem biblischen Wort verdanken. Darum
muss man den Schüler zum Dichter
führen und nicht in unseligem Unglauben

ihm Wassersüpplein abgestandener
Lesestücke vorsetzen, die «leichter»
seien. Dazu sind wir eben Lehrer, dass
wir einen Text vorbereiten, auslegen,
emporheben in die Weihestunde des
Erlebnisses und durch gekonnten Vortrag
krönen. Ich behaupte, das Wort ist
immer noch das vornehmste
Anschauungsmittel, die Phantasie — die exakte
Phantasie, sagt Goethe — zu entzünden,

die Einbildungskraft, wie die Alten
so schön sagten, zum Gestalten zu
bringen.
Treten Sie in eine Unterschule, zu den
Anfängern, und Sie werden mir recht
geben. Wer da nicht kindertümlich re¬

det, wird nicht verstanden. Was aber
heisst kindertümlich? Heisst das nicht
die Sprache wiederfinden in ihrer
Geburtsstunde, im Zustand äusserster
Wirkungskraft?
Damit komme ich zur dritten methodischen

Forderung: Berücksichtigung der

psychologischen Situation. Der Lehrer
muss die Fähigkeit haben, den Entwick
lungsstand, die Fassungskraft und die
Erlebnisbereitschaft einer bestimmten
Altersstufe zu erfassen und ihnen
entgegenzukommen. Er kann es also nicht
«immer gleich machen», dies Jahr betonen,

dass die letztjährige Klasse besser

gewesen, dass er es schon zwanzig
Jahre so mache und was der wehleidigen

Ausrufe mehr sind. Und kann man
denn eigentlich Knaben und Mädchen
bis zum Austritt aus der Schule mit den

gleichen Stoffgebieten unterhalten und
fördern? Darüber wäre zu sprechen,
wenn wir Zeit hätten. Sicher ist: gründliche

wissenschaftliche Ausbildung täte
ihm not.
Betonen möchte ich hier, wie wichtig es

ist, den Dialekt zu pflegen, auf den
untern Schulstufen aus ihm heraus, mit
ihm und durch ihn zu gestalten; denn er
ist die Sprache der Mutter, voll Wärme
des Herzens, voll Gefühl der Seele, voll
Bild- und Leuchtkraft. Das Bündner
Deutsch steht auf einer tiefen Schwelle;
eine Deutschbündnersprachbewegung
wäre zu begrüssen. Keinesfalls dürfen
die Lehrer mit der kurzsichtigen Parole
aufrücken: möglichst rasch das
Schriftdeutsche pflegen!
Verwandt mit der Forderung der
Sprachpflege ist die nach fröhlicher
Förderung und Übung der sogenannten
Kunstfächer. Singen, musizieren, malen,

zeichnen, formen, Theaterspielen,
das sind alles prächtige Möglichkeiten,
Anlagen zur Entfaltung zu bringen,
Knospen des Talents zum Blühen
anzuregen, und darum geht es doch! Der

12



Psychologe Piaget hat nachgewiesen,
wie wichtig die Symbolwelt für das
Kind ist. Dass das Rechnen und der
Aufsatz nicht zu kurz kommen, ist
selbstverständlich.
Vom Lehrer verlange ich also, dass er in
seiner Art ein Künstler, dass ihm, noch
einmal sei's gesagt, Lehren und Bilden
Bedürfnis sei. Man soll das ja nicht
falsch verstehen. Ein Künstler ist nicht,
wem's der Herr im Schlaf gibt, wer's
aus dem Handgelenk schafft. Zum
Künstler gehören Bienenfleiss,
unermüdliche Arbeit, saure Wochen und
lange Nachtwachen. Man sehe doch,
wieviele Studien Hodler für seine
gewaltigen, wie hingeworfenen, Bilder
macht, welche Summe von Vorbereitungen

Schiller trifft, bevor er ans
Niederschreiben seiner Dramen geht, wie
Thomas Mann Hunderte von Seiten
auszieht über alle die Gebiete, die der

geplante Roman dann beleuchten wird.
Und dann - dann erscheint das Werk
wie aus dem Nichts geboren!
So wird auch der gute Lehrer ein
reiches Wissen auf allen Gebieten ansammeln

und sein Können immer mehr
vervollkommnen. Wer gäbe denn, so er
nichts hat? Es ist schade, dass jene
Lehreroriginale immer mehr aussterben,

die ihr Steckenpferd hatten: alle
Instrumente spielten, Siegel sammelten,

schnitzten, die Pflanzen der
Heimat kannten wie der beste Botaniker, in
den Klassikern zu Hause waren, besser
als ein deutscher Literaturprofessor.
Schade, weil solche Liebhabereien,
abgesehen vom Fachlichen, das Herz jung
erhalten bis in die alten Tage und
vor Vergrämung und Verdüsterung
bewahren.

Denn Unterrichten macht müde, und
aller pädagogische Erfolg ist notwendig
Stückwerk. Wir messen am Vollkommenen

und stossen uns an der Wirklichkeit.

Es kann sich ja nur immer darum

handeln, dass ein Kind sein Ziel erreiche,

seine besondere Aufgabe erfülle,
seine Möglichkeiten ausschöpfe. Wer
könnte einen Unmusikalischen zum
Musiker machen, zur Rechnerin ausbilden,
die keine Anlage zum Rechnen hat?
Und gibt es denn nicht auch Grade des
moralischen und sittlichen Könnens?
Positive und negative Milieueinflüsse?
Da nützen dann Theorien, Grollen und
Stirnrunzeln, Kniffe und Methoden
nichts. In solchen Fällen empfiehlt Paul
Häberlin «pädagogische Enthaltsamkeit,

vor allem aber Enthaltsamkeit in
Sachen eigener Wünsche.» Hier zeigt
sich dann, ob der Lehrer liebt, ob er das
Kind in seiner Eigenart, mit seinen
Schwächen, in seiner Einmaligkeit gelten

lässt und ihm in seinen leisen Nöten
und Wirren zu Hilfe kommen will.
Wehe, wenn er ein Tyrann ist, ein

Selbstgerechter, ein Splitterrichter,
wenn er eitel, eng und hart vor der
Klasse steht! Wenn er nur Mitglied einer
Gewerkschaft, nicht aber Schulmeister
aus innerm Beruf ist!
Ich möchte ihm Humor wünschen, der
auch die Fehler zu unsrer Welt gehörig
nimmt, der weiss, dass sich nicht alles

reimt, nicht alles restlos aufgeht, der
auch Unvollkommene und Ungenügende

zur rechten Zeit gütig besonnt. Zum
Humor gehört ja auch die Demut vor
dem Unerklärlichen, das Sich-beschei-
den, Sich-beschränken.
Nun habe ich noch nichts gesagt über
die äussere Führung und Haltung der
Lehrerpersönlichkeit: wie der Lehrer die
Krawatte bindet, wie er vor der Klasse

steht, ob auf einem Bein oder auf
zweien, wie er sich im Dorf benimmt
usw. Ohne Spass, ich denke, davon
muss ich Ihnen nichts sagen. Wenn der
Lehrer kokett, die Beine schlenkernd,
auf dem Tische sitzt, betont unfeierlich,
als halte er so nebenbei Unterricht, nun,
der Herr Inspektor wird sein Notizbuch

13



zücken und den Kugelschreiber spielen
lassen. Die innere Haltung spiegelt sich
in der äussern, das ist selbstverständ
lieh.
Für mich ist auch nicht entscheidend —

ich sage entscheidend —, welche
Schulorganisation der Lehrer wählt. Der eine
ist etwas autoritärer; der andere bevorzugt

die Auflockerung, die Gruppe, die

Schülerverwaltung und Schülerregierung.

Ob einer eine Schule mit 70
Kindern führt oder eine Bergschule mit
einem Dutzend Schüler zu betreuen hat,
das wird Einfluss haben auf die Schul
gestaltung. Komisch' ist dann nur, wenn
der Lehrer der Siebenzig die Schar
aufzulockern vermag und einen prachtvollen

Gruppenunterricht entwickelt, das

Unterrichtsgespräch meistert, während
das Dutzend in vier uralten Bänken à

drei Stück sitzt, jedes gottergeben den
Rücken der Kameraden vom Morgen
bis zum Abend vor Augen. Man soll

immer die Möglichkeiten bedenken, die

Vorzüge erkennen, und, das höchste
Ziel vor Augen, die Arbeit verrichten.
Meines Erachtens dürfte die Bündner
und Schweizer Tradition stark genug
sein, den Lehrer vor Diktaturgelüsten im
Schulzimmer zu bewahren und ihn auch
im Kinde die menschliche Würde sehen
und achten zu lassen. Darum verzichte
ich auf Ausführungen über Lohn und
Strafe. Vor Jahren hat sich der junge
Privatdozent Förster allerdings gewundert,

dass in den Schweizer Schulen, in
den Schulen eines freien Landes, noch
so viel geschlagen werde. Ich nehme
an, es sei besser geworden und gestatte
mir, auf meine Ausführungen über die

pädagogische Strafe im Bündner Schulblatt

Nr. 2, 1943 zu verweisen.
Ich füge einen kleinen Abschnitt von
Häberlin ein. «Jede gute 'Methode' der

Erziehung ist Anwendung der Liebe auf
den konkreten Fall. Darum ist die Liebe
die ganze pädagogische Kunst. Und der

Erfolg der Erziehung ist zuerst und
zuletzt abhängig von unserer Liebesfähig
keit. So relativ wie diese sein wird, so
relativ wird der Erfolg sein. Mit künstlichen

Methoden ist da nicht nachzuhelfen.

Man darf auch nicht vergessen,
dass Liebe — echte Liebe — das einzige
ist, worauf Kinder positiv reagieren, das
heisst: mit gleichsinniger Bereitschaft.
Erziehung ist machtlos, wo auf der
andern Seite der Wille zum Erzogenwerden

fehlt. Sie ist aber immer wirksam,
wo im Medium der Liebe der eine dem
andern entgegenkommt.»
Es klingt verurteilend, aber es muss
doch gesagt sein: wir, nicht wahr,
haben oft den Eindruck, Erziehen, Lehren
und Unterrichten sei heute besonders
schwer geworden. Die Kinder sind wenig

gesammelt, leicht abgelenkt,
zerstreut, für unser Arbeitsgebiet wenig
interessiert, für unsere Mühe wenig dankbar.

Die Strasse, Radio, Kino, Illustrierte,

Sport aller Art nehmen sie leichter
gefangen als unser gut gemeintes Wort.
Wir schauen hier m. E. den Widerschein
jener Auflösung, die eben die Welt
erfasst hat. Überall zeigt sich die Neigung
der Vermassung, bei uns gelegentlich
als Festgetriebe verkleidet, die Verfügbarkeit

durch schreiende Reklame,
raffinierte Propaganda, die Geschäftsgier,
die Hetze der Strasse, der Sport als
Rekord, kurz die Entseelung und geistige
Verarmung. Es ist zwar falsch und als

Denkkurzschlüssigkeit charakteristisch,
wenn man alles einfach dem «verrohenden»

Sport zuschreibt. Der verrohte
Sport ist nicht Ursache, sondern Folge
und der sichtbarste Ausdruck des
Zerfalls. Ich glaube sogar, dass gesunder
und gelenkter Sport vieles zur Sammlung

und Heilung beitragen kann. Wie
auch immer, wir leben in einer chaoti
sehen Zeit, in einer Übergangszeit, will
ich meinen. Da lösen sich eben Formen
auf und manche brauenden Lösungen

14



sind noch nicht kristallisationsreif.
Vielleicht steigt ein neues Völkerbild herauf,
und eine neue Ordnung senkt ihr
Baugerüst in die Erde.
Bei Ernst Jünger, ich glaube aus seinem
Buche «Der Arbeiter», bin ich auf die

Auffassung gestossen: Wenn die Mas
se und da die Masse durch Auflösung
entstanden sei, könne sie nicht auch
durch Auflösung, z. B. durch Ansied-
lung in Einfamilienhäusern, überwunden

werden. Das könne nur durch einen
Akt der Gestaltung geschehen, nicht
von aussen her bewirkt, sondern von
innen herauswachsend. Wer das wüsste!
Mir scheint, wir sollten es wie Frymann

im «Fähnlein der sieben Aufrechten»
machen: eilig an die Arbeit gehen, damit

dieses Völkerbild einst mit Respekt
über unsere Gräber gehe, kleine,
bescheidene Diener der Menschheit, Diener

am grossen Erziehungswerke, «em-
porzubilden das Volk zum Genuss der

Segnungen seines Wesens.»
So habe ich denn die Lehrerpersönlichkeit

geschildert, wie sie sein soll, nicht
wie sie ist, verpflichtend und auffordernd;

hingemalt auf die bröckelnden
Kalkwände der Zeit die kleine anonyme
Gestalt des Volksschullehrers.
Auch das ist pädagogische Haltung,
wie ich glaube.

Ferienheime in Vitznau und Unteriberg
Gut geeignet für Bergschulwochen und Arbeitswochen. Günstige Lage
für Exkursionen zu den Historischen Stätten der Zentralschweiz.
Vermietung an Selbstversorger- Gruppen.
Weitere Heime in den Kantonen GR, SG, BE und VS.
Auch für Juli/August 1980 und Winter 1980/81 noch einzelne freie
Termine. Verlangen Sie noch heute ein Angebot bei:

DUBLETTA- FERIENHEIMZENTRALE
X*""— Postfach, 4020 Basel, Tel. 061 /42 66 40

QF- HZ Anrufe bitte von Montag — Freitag
07.45-11.30 und 13.30-17.30 Uhr.

15


	Die Lehrerpersönlichkeit

