
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 36 (1976-1977)

Heft: 5

Artikel: Aus Schriften von Conrad Buol

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-356525

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-356525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Selbstdisziplin zu überbrücken
vermocht. Dazu gehört ihm ganz
besondere Anerkennung.

Mir selbst hat der nun scheidende
Seminardirektor Dr. Buoi viel
Wertvolles mitgegeben in Form guter
Ratschläge, die das Auftreten und
Verhalten des Lehrers vor der Klasse

und vor der Öffentlichkeit betreffen,

immer wieder die beiden
Elemente der Korrektheit und klarer
Konsequenz sich selbst vor Augen
führend. Dass Dr. Buoi ein gewiegter

Kenner der Pädagogik und
Psychologie Johann Heinrich Pestalozzis

ist, hat er Stetsfort an den Tag
gelegt, und die für mich entschei¬

dende Definition über die Erziehung
hat meines Erachtens bis zum heutigen

Tag ihre volle Gültigkeit
bewahrt: «Alle Kunst der Erziehung ist
die Kunst, dem Haschen der Natur
nach ihrer Entwicklung Handbietung

zu leisten». Bleiben wir Lehrer

also fortan Handlanger im Dienste

der geistigen und körperlichen
Entwicklung und Ertüchtigung der
uns anvertrauten Bündner Schuljugend,

so ist dies gewiss auch die
Erfüllung des Wunsches unseres
lieben scheidenden Seminardirektors
Dr. Conrad Buoi, dem ich zu seinem
Abschied als Leiter unserer bündnerischen

Lehrerbildungsstätte in
bleibender Dankbarkeit auch weiterhin
alles Gute wünsche.

Aus Schriften von
Conrad Buoi
Autorität

Das rechte Autoritätsverhältnis
beruht auf Anerkennung und
Bejahung. Freilich geht es letztlich nicht
um die Anerkennung der Person des
Erziehers selbst, sondern um das,
was er vertritt. Es geht um geistige
Werte, wie Wahrheit, Gerechtigkeit,
Dienstbereitschaft, Höflichkeit,
Pflichterfüllung; es geht um
Überpersönliches. Wie oft vergessen
dies manche Erzieher, wenn€ie ihre
eigene Geltung ihrer höchst persönlichen

Wünsche, Neigungen und
Interessen verfolgen. Für solche Fälle
soll Mark Twain folgende Definition
über Erziehung gegeben haben:
«Erziehung ist die organisierte Verteidigung

der Erwachsenen gegenüber

den Kindern.» Nein, wo es sich so
verhält, wird das Wesen der Erziehung

verkannt. Denn es geht nie
darum dass jeder Zögling mich als
Erzieher voll anerkenne. Das wäre
zuviel verlangt, wäre keine geringe
Überheblichkeit. Denn wer ist
schon so makellos, stets volle
Anerkennung beanspruchen zu wollen?
Armes Kind, dem nicht besseres
Brot gereicht würde! Armer Erzieher,

der in sich gefangen bliebe und
nicht versuchte, den jungen
Menschen zur Anerkennung von etwas
Höherem zu führen, dem nicht die
Geltung der Werte des Geistigen
und Religiösen wichtiger wäre als
er selbst!
Die Erziehung will im Zögling die
Empfänglichkeit für geistige Werte

280



wecken und vertiefen. Sie will
Handreichung bieten im Streben
nach Vergeistigung, das im jungen
Menschen — wenn auch nicht
immer deutlich erkennbar — lebendig
oder doch keimhaft vorhanden ist.
Die Erzieherautorität ist Brücke zu
höherem Leben, zur Veredlung. Sie
will den Reifenden nicht dem Erzieher

selber, sondern dem Allgemeingültigen,

Absoluten, dem Göttlichen

verpflichten. Recht verstanden

ist die Erziehungsautorität
Brücke zum freien, verantwortungs-
bewussten Menschen. Nicht Zweck
also ist die menschliche Autorität,
sondern nur Mittel zu transzendenter,

überweltlicher Autorität. Seien
wir uns dessen bescheiden
bewusst, wir werden dann ruhiger und
sachlicher handeln. Wir werden
weniger empfindlich sein, weil wir
uns selber nicht mehr so wichtig
nehmen. Wir werden hingegen dort
mit gutem Gewissen unerbittlich
bleiben dürfen, wo es nicht um uns,
sondern um unbedingt Geltendes
geht, wie Wahrheit, Höflichkeit,
Rücksichtnahme auf den Nächsten.
Wie war Pestalozzi unerbittlich und
streng allem Ungeraden und
Unwahren gegenüber. Nichts
verabscheute und bekämpfte er mehr als
ein lügenhaftes, selbstsüchtiges
Wesen. Offenheit und Heiterkeit
erstrebte er, ein «unverstelltes Inneres».

Der Lehrer Glüphi in Lienhard
und Gertrud sagte hundertmal zu
seinen Kindern: «Ich verzeihe euch
alle Fehler, aber wenn ihr anfangt,
euch zu verstellen, so seid ihr im
Grunde verloren, und es gibt für
immer nichts als elende verdrehte
Krüppel.»
Weil der Erzieher sich selbst der
Wahrhaftigkeit verpflichtet weiss,

hat er auch das Recht und die
Pflicht, vom Zögling Wahrhaftigkeit
zu verlangen. Ja, er hat nur dort
Autorität, wo er in seinem Innersten
ganz zu den Werten steht, deren
Anerkennung und Geltung er fordert.
Alles andere wirkt unecht, und wo
ohne innere Überzeugung
bestimmte Verhaltensweisen erzwungen

werden, zerfallen sie bald wie
angeworfene Tünche. Das
Vertrauen des Zöglings, ohne welches
keine Erziehung fruchtbar ist, wird
nur dann stark sein, wenn er spürt,
dass es auch für den Erzieher höhere

Autorität gibt.
Der rechte Autoritätsträger ist
immer Mittler, und dies setzt voraus,
dass er selber ergriffen ist von dem,
was er vermitteln will. Er ist Mittler
zu »einer reichern und höhern
Gestalt des Innern», wie Eduard Spranger

sagt.
Mittler sein im Werden und Reifen
des Zöglings schliesst aber eine
gewisse Spannung ein. Auf der einen
Seite ist der Erzieher, der den Zögling

veredeln, verwandeln will im
Sinne reiferer und reicherer
Menschlichkeit, der ihn bilden und
erziehen will. Auf der andern Seite
aber steht der Zögling, der auch
jemand ist, der selber etwas will. Wille

begegnet einem Gegenwillen.
Dies ist bei allem Vertrauten, das
stets den Grundton geben soll, oft
die unvermeidliche Situation.

Aus «Bildungsfragen unserer Zeit»
Seite 63 - 65

281



Die Bedeutung der ästhetischen

Erziehung

Einmal und zunächst will das Schöne

nichts als erfreuen. Schon diese
Freude an sich, die sich uns durch
das Schauen und Staunen, durch
die geübte Genussfähigkeit er-
schliesst, bedeutet eine entscheidende

Bereicherung des Seeleniebens.

Dann ist auch die schon
erwähnte Stärkung der
Beobachtungsfähigkeit und der schöpferischen

und gestaltenden Kräfte im
Rahmen derGesamterziehung hoch
zu werten.
Darüber hinaus aber kommt dem
Erleben des Schönen, dem ästhetischen

Zustand, noch besondere
Bedeutung zu. Wir sprechen vom
ästhetischen Zustand dann, wenn der
Mensch sich ganz dem schönen
Gegenstand zuwendet. Durch das
Wohlgefallen am Objekt, an der Natur,

an der Landschaft oder am
Kunstwerk, entsteht ein Zustand
der Offenheit undAufmerksamkeit,
der bedingungslosen Bereitschaft,
der reinen Hingabe. Das Objekt wird
so nicht mehr als Gegen-Stand, als
entgegenstehendes Sein, sondern
als ein verwandtes Sein empfunden.

M. Müller spricht vom ahnenden

Bewusstsein der Verwandtschaft,

Philipp Lersch gar von der
Einheit zwischen dem betrachtenden

Subjekt und dem Objekt. Der
Mensch ist aufgenommen in den
Gegenstand und von dessen Ruhe,
Bewegung und Harmonie erfüllt. «Er
erhebt sich über sein individuelles
Selbstsein zum begehrungs- und
individualitätslosen Einswerden von
Subjekt und Objekt» (Lerch). Der
Mensch, dieses widerspruchsreiche

Wesen, wird für begnadete Augenblicke

der Unruhe, des Suchens und
der Sorge enthoben; er hat teil an
etwas Grossem und Harmonischem,

an einem als überzeitlich
erlebten Absoluten. Ein tiefes
Naturerlebnis, das Betrachten eines uns
völlig ergreifenden Gemäldes oder
die ganze Hingabe etwa an die
kraftvolle und einzigartige Klangwelt

einer Symphonie Beethovens
kann in uns in offensichtlicher Weise

die Verbundenheit mit dem
Gegenstand bewirken. Alle subjektiven

Begehren und Interessen
schweigen, so dass Kant von
«interessenlosem Wohlgefallen» spricht.
Otto Müller hat auf Grund
verschiedener Aussagen dargelegt,
wie vom Kunstwerk, das uns ganz
ergreift, eine reinigende, erfrischende

und belebende Wirkung ausgeht.
Der Lehrer-Dichter Simon Gfeller
notiert nach einem Besuch einer
Kunstausstellung: «Das Gemüt hat
sich erhoben und aufgeschlossen,
unendliche Bereicherung und
Beseligung erfahren.»
Eine direkte Belebung und
Bereicherung in solch ausgeprägtem
Masse ist wohl selten die unmittelbare

Folge des ästhetischen
Erlebens. Erzieherisch bedeutsam aber
ist immer schon der erwähnte
Zustand der vollen Aufgeschlossenheit

und Bereitschaft dem schönen
Gegenstand gegenüber. Denn in
diesem Zustand der Aufgeschlossenheit

ist die Seele nicht nur
empfänglich für das Schöne, sondern
auch in erhöhtem Masse bereit für
das Geistige überhaupt. Indem alles
Fragen und Verlangen nach Zweck
und Nutzen, nach dem Materiell-
Brauchbaren verstummt, öffnet
sich die Seele den geistigen Wer-

282



ten. Im Bereiche des Geistigen
unterscheiden wir neben dem Schönen

vor allem das Gute, das Wahre
und das Religiöse. In allen diesen
Werten geht es um etwas Überzeitliches.

Der Mensch, der zum stillen
Schauen und Staunen, zum gesammelten

Hören und Lauschen fähig
ist, hat damit günstige Voraussetzungen

für die Empfänglichkeit
nicht nur dem Schönen, sondern
auch den übrigen geistigen Werten
gegenüber. Wer sich auf einem
Gebiet für etwas, das über das Materielle,

das Brauchbare und Nützliche
hinausgeht, wirklich erwärmt, wer
auf einem Gebiet durch das Geistige

ergriffen wird, ist auch eher
aufgeschlossen und bereit andern
geistigen Werten gegenüber. Im
Zustand der Gehobenheit und innern
Beglückung ist die Seele besonders
beeinflussbar.
Das Kunsterlebnis führt nun freilich
nicht immer zu solcher Gehobenheit

und Beglückung. Kunstwerke
können uns auch die Problematik
und Gebrechlichkeit des menschlichen

Seins, die Macht des Bösen,
die Bedrohung durch das Schicksal,
ja die Bedrohung der menschlichen
Existenz recht deutlich vor Augen
führen. Eine Tragödie, ein literarisches

Problemstück, Werke der Musik,

Malerei und der bildenden Künste

können uns aufrütteln, erschüttern.

Aber auch in diesen Fällen ist
die Kunst ein Weg zur Auseinandersetzung,

und zwar zur unmittelbaren

Auseinandersetzung mit geistigen

Problemen.

Wenn also das Schöne beitragen
kann, die Empfänglichkeit für das
Geistige überhaupt zu fördern, so ist
dies von grundlegender erzieheri¬

scher Bedeutung. Denn die
vornehmste Aufgabe aller Erziehung
und Bildung besteht darin, im Zögling

die persönliche Beziehung zu
den geistigen Werten und das
Verantwortungsbewusstsein diesen
Werten gegenüber zu wecken, die
Wertgesinnung zu vertiefen.

Aus «Bildungsfragen unserer Zeit»
Seite 88-91

Kraftbildung - Kunstbildung

Aus dem kürzlieh erschienenen Taschenbuch

von C. Buoi «Heinrich Pestalozzi,
ausgewählte Texte für die Lehrerbildung,
Erziehungspraxis und Sozialarbeit» Birkhäuser-
Verlag, Basel, 1976, Seite 70, 71

Aus «Bericht' an die Eltern und an
das Publikum über den Zustand und
die Einrichtungen der Pestalozzischen

Anstalt», 1807,
...Die Entfaltung der Anlagen ist in
allem das erste, wonach wir streben;

wir trachten überall, die Fächer
der Kenntnisse, in denen wir Unterricht

geben, mehr als Mittel der
Geistesbildung als wie Mittel der
Ausdehnung der Kenntnisse zu benutzen.

Wenn die Ausdehnung der
Kenntnisse in irgend einem Fache
von Nutzen sein soll, so" muss vorher

die Geisteskraft des Kindes auf
den Punkt gebracht werden, der
erforderlich ist, diese Kenntnis in
ihrem Wesen und Umfang zu fassen
und zu verdauen. Wir glauben
überhaupt, der Jugendunterricht müsse
in seinem ganzen Umfang mehr
kraftbildend als wissenbereichernd
sein, ohne Festhaltung dieses
Grundsatzes sei keine Harmonie in
den Anlagen des Kindes zu erzielen,
und ohne diese werde unser Ge-

283



schlecht im Gange seiner Ausbildung

nicht menschlich kraftvoll,
sondern bei der höchsten Anmas-
sung schwach und erbärmlich und
anmasslich bei der höchsten
Schwäche und Erbärmlichkeit.
Selbst das Wissen des Guten und
Besten, wenn es nicht mit dem Wollen

und Können des Guten und
Besten verhältnismässig ist, kann
nicht anders, es ist in seinen diesfäl-
ligen Folgen der Veredlung der
Menschennatur wesentlich mehr
hinderlich als förderlich. Alles Lernen

der Jugend soll Selbsttätigkeit,
freies Erzeugen aus sich selbst,
lebendige Schöpfung sein; und das ist
es bei uns in seltenem Grad...
Der Lehrer darf freilich dabei kein
blosses Werkzeug sein, um das Tote
tot wiederzugeben, so wie es da ist,
sondern er muss sich ganz in den
Anschauungs- und Begriffskreis des
Kindes versetzen und sich ganz in
der Sache selbst bewegen,
gemeinschaftlich mit dem Kinde von einer
Wahrheit zur andern, von einer
Entdeckung zur andern schreiten. Dies
ist, ich gesteh es, schwerer, als mit
dem ersten besten Handbuch aufs
Katheder zu treten und den jungen
Leuten das, was sich darin findet,
durch Diktieren, Dozieren und
Demonstrieren einzutrichtern...
Was wir für die wissenschaftliche
Bildung unsererZöglinge tun und zu
tun suchen, das tun und suchen wir
auch nach den nämlichen Gesichtspunkten

für ihre Kunstbildung zu
tun. Ehe Regeln, Lehren und Räson-
nement darüber stattfinden, werden

sie in Übungen und Fertigkeiten
hineingeführt, die sie mit der
eigentümlichen Beschaffenheit der
Kunstwelt vielseitig bekannt
machen und ihnen eine Menge von An¬

schauungen verschaffen, eine Menge

von Erfahrungen geben, durch
welche sie imstande sind, die
Regeln und Lehren lebendig aufzufassen,

wirklich zu verstehen und bei
wahrem Talent im Notfalle auch
selbst zu finden. So wenig ein auf
dem Wege der Methode gebildeter
Zögling ein Schwätzer über Wissenschaft

werden kann ohne Wissenschaft,

so wenig kann er ein
Kunstschwätzer werden ohne Kunst.
Allenthalben geht aus ihren Grundsätzen

und Mitteln die Basis aller
Kunstbildung, Harmonie und
Vollendung hervor. Die Erfahrung
bestätigt, was psychologisch zum voraus

als richtig angenommen werden

kann. DerZögling der Methode,
der Genie für die Kunst hat, entfaltet
sich in ihrer Hand schnell zur Kunstkraft;

der andere, der keine
Kunstanlagen besitzt und bei dem selbst,
kein höherer Kunstschwung denkbar

ist, bildet sich am Faden ihrer
Mittel dennoch mit Sicherheit zu
einem vorzüglichen Kunsttakt, zu
einzelnen Kunstfertigkeiten und zur
menschlichen Kraft der Kunstnachahmung.

Die Würde als Mittel und
Ziel der Menschenbildung

Seite 74 - 78

Aus «Aber wozu ein Blatt für
Menschenbildung», 1807.
So viel ist gewiss: Der Mensch, das
Meisterstück der Schöpfung, sollte
auch das Meisterstück seiner
selbst, das Meisterstück seiner
Kunst sein.

284



Aber ist er' s, nachdem er Jahrtausende

gelebt hat, ist er's? Kann er
jetzt auf seinen Lorbeeren ruhen
und es aussprechen: Ich bin, was
ich sein soll?
Er ist es nicht. Es ist für den
Menschen kein Geringes, zu sein, was er
sein soll. Es ist kein Geringes für ihn,
gebildet zu sein, wie er gebildet sein
soll.
Er soll zu vielem tüchtig, er soll in
vielem gewandt, er soll in allem
kraftvoll erscheinen, er soll sich zu
innerer Würde erheben und darf
ausserlich alles ansprechen, was er
in Harmonie mit seiner Würde
durch seine Kraft und sein
Wohlwollen sich eigen machen kann.
Aber er soll auch in der grössten Tiefe

seines äusserlichen Daseins die
innere Würde seiner Natur nicht
verlieren. Er ist durch diese Würde
allein Mensch, ohne sie hört er auf,
es zu sein. Sie, diese Würde, ist das
einzige Ziel der Menschenbildung
und zugleich das erste Mittel für sie.

Ihre Anerkennung in jedem Kinde,
von welchem Stand und Berufe, in
welcher bürgerlichen Lage es auch
immer sei, ist der erste, wesentliche
Anfangspunkt aller Menschenbildung.

Ein Zeitalter, das sie nicht
anerkennt und in seinen
Erziehungsgrundsätzen nicht auf sie baut, ist
so wie der Erzieher, der in seinem
Erziehungsverfahren nicht von ihr
ausgeht, ohne Fundament...
Es ist im Innern unserer Natur ein
heiliges göttliches Wesen, durch
dessen Bildung und Pflege der
Mensch sich allein zu der innern
Würde seiner Natur zu erheben,
durch das er allein Mensch zu werden

vermag...

Die Natur ist Gottes, und das Ewige
und Göttliche in der Menschennatur
ist höher und göttlicher als die ganze

übrige Schöpfung. Das Göttliche
in der Menschennatur ist ewig wie
Gott selber. Ob die Wolken am Himmel

sich verdunkeln, was macht
das den ewigen Sternen? Es bläst
ein Wind, die Wolken gehen vorbei,
oder sie fallen in nichtigen Tropfen
auf den Staub der Erde hinunter,
und der Himmel ist wieder, wie er
vorher war und ewig sein wird. Mag
ein böser Zeitpunkt das Göttliche in
der Menschennatur mit den Wolken
des Vergänglichen und Zufälligen
überziehen, mag der Sturm des
Windes am ganzen Horizont unsers
Gesichtskreises, eine Weile
siegend, alle Meere der Erde bewegen,
mag er ihre Wolkenhimmel antreiben,

mag er die Menschenwerke
mächtiger Flotten umherjagen wie
den Sand eines Abgrunds, mag er
sie an die Ufer der Weltteile werfen
wie nichtiges Schilfrohr, mag er in
der Wut seines schrecklichen
Rasens Inseln und Länder bedecken
und was darauf lebet und atmet in
einem Augenblick verschwinden
und sterben machen, wie ein
Frostschauer Heere von Sommermücken
verschwinden macht, — der Sturm
legt sich doch wieder, das Meer
wird wieder ruhig und steht den
Morgen im Prachtglanz in der Stille
da, wie wenn es nie bewegt worden
wäre.

Erhebung zur Menschlichkeit

durch Liebe

Aus «Rede am Neujahrstag, 1809».
...Ich wende mich an euch, innig
geliebte Jünglinge und Mädchen, ich

285



wende mich in dieser feierlichen
Stunde des angetretenen neuen
Jahrs an euch...
Es ist ferne von uns, aus euch
Menschen zu machen, wie wir sind. Es

ist ferne von uns, aus euch
Menschen zu machen, wie die Mehrheit
unsrer Zeitmenschen sind. Ihr sollt
an unsrer Hand Menschen werden,
wie eure Natur will, wie das Göttliche,

das Heilige, das in euerer Natur
ist, will, dass ihr Menschen werdet.

Die Menschen um uns her erkennen,

dass wir uns bei unserm Tun
nicht euern Verstand, nicht euere
Kunst, sondern euere Menschlichkeit

zum letzten Ziel unsrer
Bemühungen setzen...
Ich suche durch mein Tun Erhebung
der Menschennatur zum Höchsten,
zum Edelsten — ich suche seine
Erhebung durch Liebe und erkenne
nur in ihrer heiligen Kraft das Fundament

der Bildung meines
Geschlechts zu allem Göttlichen, zu
allem Ewigen, das in seiner Natur
liegt. Ich achte alle Anlagen des Geistes

und der Kunst und der Einsicht,
die in meiner Natur liegen, nur für
Mittel des Herzens und seiner göttlichen

Erhebung zur Liebe. Ich erkenne

nur in der Erhebung des
Menschen die Möglichkeit der Ausbildung

unsers Geschlechts selber zur
Menschlichkeit. Liebe ist das einzige,

das ewige Fundament der
Bildung unsrer Natur zur Menschlichkeit.

Der Irrtum war gross und die
Täuschung unermesslich, dass man
glaubte, ich suche die Ausbildung
der Menschennatur durch einseitige

Kopfbildung, ich suche sie durch
die Einseitigkeit des Rechnens und
der Mathematik; nein, ich suche sie
durch die Allseitigkeit der Liebe...

Euer Leben, euer ganzes Leben,
meine Kinder, zeige, dass das ganze
Ziel meines Tuns nur Liebe und
Erhebung zur Menschlichkeit durch
Liebe ist. Es wird es zeigen. Der
Irrtum, dass ich etwas anderes als
Menschlichkeit, der Irrtum, dass ich

nur mit meiner Methode bessere
Brotmittel für den armen, für den
hungrigen Mann im Land suche,
dieser Irrtum wird verschwinden.
Innig geliebte Kinder, ihr werdet ihn
verschwinden machen. Man hat
diesen Irrtum nicht aus mir selber,
man hat ihn nicht aus meinem Tun,
man hat ihn nicht aus meiner
Führung von euch, man hat ihn nur aus
den Augenblicks-Ansichten meiner
Bücher, aus den speziellen Mitteln
der Entfaltung einzelner Anlagen
und Kräfte geschöpft.
Euer Dasein ist ein Widerspruch
gegen diese Meinung, der mein Herz
erhebt. Ich habe euch seit euerm
Examen nur gestern einen Augenblick

gesehen, wenig mit euch geredet;

noch ist mein Herz voll von
Rührung. Die Elendigkeiten mechanischer

Fertigkeiten, die wir mitnahmen,

wie wenig waren sie im Ganzen

euers Seins. Freiheit, Mut,
erhebendes Streben zum Höhern, zum
Edlern, das ist, was ich auf eurer
Stime, was ich in euerm Auge, was
ich in euern Blicken, in euerm ganzen

Sein las.
Die Talente, die ihr selber habet,
erschienen in ihrer Eigenheit, wie ihr
sie habet, und nicht, gar nicht, wie
wir sie euch geben...
Der Unterricht als solcher und an
sich bildet keine Liebe, so wenig er
als solcher und an sich Hass bildet.
Darum aber ist er auch nicht das
Wesen der Erziehung. Die Liebe ist
ihr Wesen. Sie allein ist dieser ewi-

286



ge Ausfluss der Gottheit, die in uns
thronet, sie ist der Mittelpunkt, von
dem alles Wesentliche in der Erziehung

ausgeht. Alle Bemühungen,
euch verständig, alle Bemühungen,
euch geschickt zu machen, welche
Ausdehnung diese Bemühungen
immer haben und mit welcher
Kunst und mit welcher Kraft sie
auch sonst betrieben worden, sie
sind alle umsonst, wenn sie nicht
auf die göttliche Kraft der Liebe
gegründet sind...
Die Elementarbildung der
Menschennatur ist die Bildung unsers
Geschlechts zur Liebe, aber freilich
nicht Bildung zu einerblinden, nein,
das nicht, sie ist eine Bildung der
Menschennatur zur sehenden Liebe.

Sie bringt die sittlichen, die intellektuellen

und die Kunstkräfte unsrer
Natur in Übereinstimmung und
macht uns durch diese
Übereinstimmung zu Menschen; ohne sie
kann es der Mensch nie sein. Nein,
er kann ohne auf Liebe gebaute und
von ihr ausgehende Bildung seines
Geistes und seiner Kunst nie im
hohen, würdigen Sinn des Worts
Mensch werden...

Joh. H. Pestalozzi,
1746 - 1827
Einige Abschnitte aus C. Buols Kurzbiographie

in seiner Pestalozzischrift.

Wer war Pestalozzi, dessen Name
heute weitherum bekannt ist, um
dessen Bedeutung aber nur wenige
wissen? Wer war dieser häufig
belachte und bekämpfte, aber
dennoch berühmteste Schweizer seiner
Zeit? Wilhelm Flitner nennt ihn in
seinem Quellenband «Die Erzie-

hung»«den umfassendsten pädagogischen

Denker und leidenschaftlichen,

genial seinem Entdeckerwerk
hingegebenen Volkserzieher
Schon zu Lebzeiten weltberühmt,
ist er bis auf den heutigen Tag
lebendig geblieben dank seiner
schlichten, ergreifenden
Menschlichkeit in inbrünstiger Hingabe
an die Erziehungsarbeit.»
Mit einzelnen Stichworten, wie
Begründer der Volksschule, Helfer der
Armen, wird man diesem ausserge-
wöhnlichen Menschen nicht
gerecht. Er war Erzieher, Schriftsteller,
Philosoph und Staatsdenker; er
befasste sich mit den verschiedenen
Bereichen des menschlichen
Lebens und Seins, mit politischen,
wirtschaftlichen, sozialen, kulturellen

und religiösen Fragen. Er vereinigte

in sich das Temperament, die
Glut und Herzhaftigkeit seiner
frühern südlichen Vorfahren mit dem
Ernst und denkerischen Bemühen
des Kulturraums nördlich der Alpen.
Pestalozzis Ahnen waren schon um
die Mitte des 1 6. Jahrhunderts aus
der norditalienischen Grenzstadt
Chiavenna, die damals zum grau-
bündnerischen Untertanengebiet
gehörte, nach Zürich ausgewandert,

um dort zunächst im Seidenhandel

tätig zu sein.

Lehrer und Lehrerbildner in
Burgdorf
Unterdessen stellte die helvetische
Regierung das Schloss Burgdorf zur
Errichtung einer Schulanstalt zur
Verfügung, die in kurzer Zeit tüchtige

Lehrer fand, von 1 800 an unter
Pestalozzis Leitung stand und bald

gegen 1 50 Schüler zählte. Sie wurde

auch im Ausland bekannt und

287



häufig besucht. Johann Friedrich
Herbart, der als Hauslehrer in Bern
weilte, gehörte ebenfalls zu den
Besuchern des Instituts, das drei
Abteilungen umfasste: eine für Schüler

aus dem Mittelstand, eine
Armenanstalt und ein Lehrerseminar.

In Burgdorf entstand die Schrift
«Wie Gertrud ihre Kinder lehrt».
Weiterhin erstrebte Pestalozzi
soziale Erneuerungen, wie die
Steuergerechtigkeit und die Abschaffung
des Zehnten. Er schrieb einen
Entwurf für eine neue Verfassung, und
als Napoleon 1802 die helvetische
Regierung einlud, eine Konsuita
nach Paris zu entsenden, zählte
Pestalozzi zu den Abgeordneten
Zürichs. Seine dort mit Eifer unterbreiteten

Vorschläge für die Verbesserung

der Schulbildung soll Napoleon

erwidert haben mit der Bemerkung,

er könne sich nicht um das
ABC kümmern. Der General hatte
höher gesteckte Ziele. Pestalozzi
reiste früher als vorgesehen heim.
In spätem Jahren nahm der
Ehrenbürger Frankreichs mutig und
entschieden wie wenige andere gegen
den Machtmenschen Napoleon
Stellung.
Aufgrund der napoleonischen
Mediationsverfassung mit wieder
grösserer Souveränität der Kantone
konnte Bern seine Ansprüche auf
das Schloss Burgdorf, das die helvetische

Regierung zur Verfügung
gestellt hatte, wieder geltend machen.
«Der Teufel ist los, wie er noch nie
los war», schrieb Pestalozzi, bevor
er 1804 einem bernischen
Oberamtsmann (Landvogt) das Schloss
überlassen musste und die Anstalt
vorübergehend nach Münchenbuchsee

verlegte.

288

Institutsleiter in Yverdon

Dagegen standen jetzt Schlösser im
Kanton Waadt frei, die die
bernischen Landvögte hatten verlassen
müssen. Sie wurden dem berühmt
gewordenen Pestalozzi angetragen.
Auch das graubündnerische Schloss
Reichenau soll zur Diskussion
gestanden haben. Einer Anfrage aus
Russland, dort am Aufbau der Schulen

mitzuwirken, leistete Pestalozzi
nicht Folge. Er entschied sich für
das Schloss Yverdon, das zuerst als
eine Zweigniederlassung der Schule

in Münchenbuchsee geplant war.
Das Institut in Yverdon, 1 804 eröffnet

und 1806 durch ein Töchterinstitut

erweitert, wurde zum pädagogischen

Wallfahrtsort von
Besuchern aus aller Welt. Man kam als
Schüler oder um die Methode für
die eigene Lehrtätigkeit kennen zu
lernen oder auch nur, weil Yverdon
jetzt zum Programm einer Schweizerreise

gehörte. Der spätere
Geograph Georg Ritter schrieb 1809:
« Die Anstalt ist zu einem Koloss
geworden.. ..sie zählt über 150 Zöglinge,

und die Zahl der Pädagogen,
welche als Seminaristen oder als
Erwachsene, zum Teil in Ämter
stehende Männer die Methode dort
studieren, beträgt gegen vierzig.
Ausserdem gehören hiezu eine
Töchteranstalt und zwei Privatanstalten

und mehrere Privaterzieher,
welche mit ihren Eleven ausserhalb
der Anstalt wohnen, aber in derselben

mit diesen Unterricht nehmen
und geben.»
Die Methode oder Elementarbildung,

wie sich Pestalozzi jetzt
ausdrückte, die er zusammen mit
seinen Lehrern zu verbreiten sich
bemühte, bezweckte «das Auffinden



und Festhalten wesentlicher
Elemente, d.h. unveränderlicher
Anfangs- und Fortleitungspunkte allen
Unterrichts und aller Erziehung». Es

ging um die Grundlagen der
sittlichen, intellektuellen und der
Kunstbildung, wobei die Veredlung unserer

«Natur in ganzem Umfang»
erstrebt wurde. Sein Lehrer Schmid
half ihm als praktischer Methodiker.
Niederer bei der Verbreitung und
häufig auch Überarbeitung der
Schriften.
Zur Bildung des ganzen Menschen
gehörten in Yverdon auch Spiel und
Sport, wie Fechten, Schlittschuhlaufen,

Tanzen, auf elterlichen
Wunsch auch Reiten. Es gab ein
bewaffnetes Kadettencorps mit Musik
und Trommeln. In Musik und Zeichnen

konnten sich die hierfür Begabten

besonders üben: «Musik, eines
der wirksamsten Hilfsmittel der
sittlichen Erziehung Sie bereitet die
Seele für die edelsten Eindrücke vor
und bringt sie gleichsam mit ihnen
in Einklang.»
Die zahlreichen Besucher konnten
damals einen frohen Geist der
Schüler und Lehrer feststellen.
Pestalozzi notierte: «So atmet alles frei
um mich her.... JederMensch, der in
meinem Hause ist, ist was er ganz
ist, und ich will von keinem, dass er
um meinetwillen oder um der
Anstalt willen irgendetwas sei oder
werde, wozu nicht das ganze seiner
Anlage ihn von selbst hintreibt.» Der
Institutleiter schrieb ausführliche
Berichte an die Eltern, in welchen er
über Begabung, Verhalten und
Fortschritte der Kinder orientierte. Auch
seine Frau Anna, die vor 1807
vorwiegend in Birr, Zürich und Hallwil
geblieben war, hatte jetzt in Yverdon

ihren Haushalt eingerichtet und

nahm sich einzelner Schüler des
Institutes an. Sie erfreute in ihrer
Unbefangenheit Schüler und Lehrer.
Pestalozzi liebte Feste. Gerne
scherzte er mit den Schülern oder
trieb schelmisch lächelnd mit den
Mädchen des Töchterinstitutes
neckische Wortspiele. Man schätzte
die spontane Herzlichkeit des Mannes,

der von sich selber sagte: «Ich
bin, was ich bin, durch mein Herz.»
Freunden gegenüber mass er sich
nach Vulliemin gern «in Witz und
heiterm Humor».
Für die schriftstellerische Tätigkeit
blieben Pestalozzi neben der
Leitung des Institutes, dem Empfang
der Besucher, der Korrespondenz
mit den Eltern und vielen ausländischen

Schulfreunden, vor allem die
frühen Morgenstunden, zeitweise
regelmässig von 2 Uhr an. Wehe,
wenn sein Vertrauter und Helfer,
der Appenzeller Ramsauer, zu dieser

frühen Stunde nicht in Pestalozzis

Zimmer erschien. Er wurde
unsanft geweckt und hatte dann die
nicht leichte Aufgabe zu schreiben,
was Pestalozzi, oft vom Bett aus
und oft in langen Sätzen, diktierte.
Bis 6 Uhr konnte ungestört gearbeitet

werden, dann begann das emsige

Treiben im Internat mit der
ersten Lektion.
Lebhaft verfolgte Pestalozzi die
Ausstrahlung seiner Ideen in Europa,

Amerika, Kuba und weitern
Ländern. (Vergleiche Brief an Stapfer im
Anhang). Das Institut zählte Schüler
oder Lehrer aus fast allen Staaten
Europas, welche die Anliegen der
Elementarbildung hinaustrugen in

die Welt. Von den 1 66 Zöglingen im
November 1809 waren mehr als
die Hälfte Ausländer. Unter den Lehrern

des Institutes war auch Frie-

289



drich Fröbel, der später zum
Begründer der Kindergärten wurde.
Pestalozzi empfing in Yverdon den
König von Holland. Goethes Freund
Villemer, die Gräfin Maria Theresia
Brunswik, die Schriftstellerin Mme.
de Stael, die ihm ihren Sohn
anvertraute, den Engländer Greaves; in
Basel traf er 1814 mit dem
russischen Zaren Alexander I. zusammen,

der ihm noch im gleichen Jahr
den Wladimirorden 4. Klasse über¬

reichen liess. Preussen hatte, durch
Staatsrat Nicolovius angeregt,
gegen 20 Lehrer und Eleven nach
Yverdon gesandt.

Wenn hoher Besuch angemeldet
war, schlüpfte der sonst recht
nachlässig gekleidete Pestalozzi auch
etwa in einen Frack, der ihm jedoch
nicht sonderlich stand und daher
zur Belustigung der Schüler und
Mitarbeiter beitrug.

Ein Werkbuch für die Oster-
zeit

Johanna Luciow / Ann Kmit / Loretta Lucio

w: Zauberhafte Eier

Ukrainische Ostereier und wie man sie
verziert. Fr. 29.-
(Verlag Paul Haupt Bern)

Jahrhundertelang sind Legenden
über Eier mündlich von einer Generation

zur nächsten überliefert worden.

Hier sind nun einige davon aus
verschiedenen Quellen heidnischen
und christlichen Glaubensgutes
aufgezeichnet, bezaubernd in ihrem
naiven Naturglauben und ihrem
Glauben an eine höhere Macht.
Darüber hinaus bietet das Buch Einblick
in Ostersitten und vielfältige Symbole

und Muster des reichen ukrai¬

nischen Erbes.
Aber das Buch bietet mehr; Schritt
für Schritt wird mit der Arbeitstechnik

vertraut gemacht. Es handelt
sich dabei um eine Wachsreservation,

eine Technik ähnlich dem
Batikfärben von Stoffen. Die einzelnen
Abschnitte behandeln dasVorberei-
ten des Materials, das Anbringen
des Musters, das Abschmelzen des
Wachses, das Lackieren,
Mustervorschläge in grosser Zahl schliessen

sich an, dann andere
ungewöhnliche Möglichkeiten, Eier zu
verzieren. Auch Hinweise über das
Aufbewahren der Eier fehlen nicht.
Das Buch zeichnet sich durch das
ausserordentlich reichhaltige
Bildmaterial aus: den 1 2 Farbtafeln sind
mehr als 300 Zeichnungen als
Vorlagen beigegeben.

290


	Aus Schriften von Conrad Buol

