
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 34 (1974-1975)

Heft: 4

Artikel: Der Waltensburger Meister

Autor: Würgler, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-356467

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-356467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Waltensburger Meister
Gerhard Würgler, Schiers

Übersicht

1. Einleitung
2. Lernziele
3. Durchführung
4. Waltensburg und Jörgenberg
5. Die übrigen Werke des Waltensburger

Meisters
6. Der Waltensburger Meister und

seine Zeit — wer war er?
7. Hinweise auf die Literatur

1. Einleitung

1975 ist nicht nur das Jahr der
Frau, sondern auch ein «Europäisches

Jahr für Denkmalpflege und
Heimatschutz», und es ist sicher
nicht überflüssig, in möglichst breiten

Kreisen, und vor allem in der
Schule, auf Wert und Bedeutung
unserer Kunst- und Kulturdenkmäler

hinzuweisen, besonders in
einem Jahrhundert, in dem durch
menschliche Gewalt oder durch die
schädlichen Einflüsse der Zivilisation

mehr verdorben und zerstört
worden ist, als Generationen von
Künstlern und Handwerkern vorher
geschaffen haben. Ein Sonderheft
der Zeitschrift «Heimatschutz»
orientiert vielseitig über Idee und
Durchführung und gibt auch dem
Lehrer allerlei Anregungen und viel
Information.

2. Lernziele

2.1. Die Schüler sollen einen kleinen,

aber bedeutenden und cha¬

rakteristischen Teil des künstlerischen

Erbes der engeren Heimat
kennen lernen. Kennen lernen
heisst dabei nicht oberflächliches
Besichtigen — im Sinne des
Massentourismus — sondern Schauen
und Vertiefen. Exemplarisch kann
so in den Kindern eine echte
Beziehung geschaffen werden zum
künstlerischen und kulturellen
Erbe, und es kann die Überzeugung
geweckt werden, dass es sich
lohnt, für seine Erhaltung Anstrengungen

zu machen.
2.2. Das Zeitalter des Bildes (Plakat,

Illustrierte, Fernsehen) ist zu
einem Zeitalter verkümmernder
Sehfähigkeit geworden. Eine
Wanderung zu einer der Stätten des
Waltensburger Meisters könnte zu
einer kleinen Schule des Schauens
werden. Wir begnügen uns nicht
mit einem recht «allgemeinen»,
dann auch meist oberflächlichen
«Gesamteindruck», sondern schauen

uns die Sache im ganzen und im
einzelnen an; wir «lesen» die Bilder
— mehr darüber unter 4.4.
2.3. So gewinnen wir einen Einblick
in die Bild- und Vorstellungswelt
der Menschen von damals: ihren
Glauben, ihren Alltag, die ritterliche
und kirchliche Kultur des
Spätmittelalters, und auch dem Schüler
dürfte aufgehen: im Fremden
erkennen wir das Eigene, es ist
Fleisch von unserm Fleisch.
Geschichte, gerade auch Kunst- und
Kulturgeschichte, hat es mit der
Gegenwart zu tun.
2.4. Schüler hören recht gerne
etwas über die Maltechnik: wie ist
das gemacht worden? Wer im
Handwerklichen nicht völlig
ahnungslos ist, hat einen weitern
konkreten Bezugspunkt zur Welt der
Kunst.



2.5. Auf Probleme der Erhaltung
der Kunstdenkmäler kann an
verschiedenen Orten hingewiesen
werden: guter oder schlechter
Erhaltungszustand, Restaurierung
oder Entrestaurierung. Dass hier
manche Fragen offen bleiben und
die Antworten oft kontrovers sind,
darf auch der Schüler erfahren.

3. Die Durchführung

Das Werk des Waltensburger
Meisters ist heute in einem grossen
Teil das Kantons Graubünden
belegt, von Maienfeld und der Luziensteig

bis Waltensburg und ins
Schams. Die Übersichtskarte, die
als Arbeitsblatt gestaltet werden
kann, gibt darüber Auskunft. Ein
Besuch auch nur der wichtigsten
Orte an einem Tag ist für eine
Sekundarklasse ausgeschlossen
und auch nicht sinnvoll. Der Lehrer
wird sich von vornherein auf einen,
höchstens zwei Orte konzentrieren
und dabei erst noch bestimmte
Schwerpunkte setzen. In diesem
Sinne sind die folgenden Vorschläge

zu verstehen. Jeder Ort bietet
etwas andere Möglichkeiten der
Durchführung. In der Nacharbeit
mag der Lehrer durch Bild und
Erklärung die gewonnenen
Eindrücke vervollständigen und abrunden.

Eine Dia-Serie, die demnächst
im Lehrmittelverlag leihweise zur
Verfügung steht, kann nützliche
Dienste leisten. Aus diesem Grund
konnte hier auf die Beigabe von
Bildern verzichtet werden.
Es ist nicht meine Absicht, die
Wanderungen zu den Stätten des
Waltensburger Meisters im einzelnen

zu planen und zu beschreiben.
206 Dass dabei auch das Landschaftli¬

che einbezogen werden sollte, ist
ja selbstverständlich. Folgende
Tips könnten immerhin hilfreich
sein:

— Kopf, Herz und Hand der Kinder
müssen frisch und aufnahmefähig
sein für die Welt der mittelalterlichen

Wandmalereien; also nicht
eine «Besichtigung» nach einem
Wandertag, als «Abschluss», oder
nach wilden, ausgelassenen Spielen

im Wald!

— An einem schönen, hellen
Sonnentag wirken die Bilder in der
kühlen, eher dämmerigen Kirche
am reinsten.

— Sich rechtzeitig erkundigen, wo
die Schlüssel zu holen sind; nicht
alle Kirchen stehen ohne weiteres
offen.
—¦ Die Kinder dürfen die Malereien
nicht berühren, auch nicht im Eifer
ihrer «Forschungen».
— Eine starke Taschenlampe, besser

noch ein Scheinwerfer haben
sich als nützlich erwiesen, um
ungünstige Beleuchtung wettzumachen

und um die Augen der Kinder
zu lenken.

— Für Einzelmotive in grösserer
Höhe ein Feldstecher.

— Zeichenpapier, Blei- und Farbstifte

(kein Gummi!); eine solide
Unterlage, die in der Hand gehalten
werden kann (zur Not genügt ein
starker Karton mit Büroklammern
zum Befestigen des Zeichenpapiers).

— Nicht zuletzt: die Bibel, um den
Kindern an Ort vor dem Bild
passende, sorgfältig ausgelesene, kurze

Bibelstellen vorzulesen. (Die
Bilder des Waltensburger Meisters
könnten Anlass und Stoff für manche

Religionsstunde geben!)



Als Halb- oder Ganztageswanderungen

auf den Spuren des
Waltensburger Meisters bieten sich
folgende Möglichkeiten an:

1. Lüen im Schanfigg, evtl. verbunden

mit einem Besuch der Kathedrale

Chur;
2. Churwalden und Lenz:

Wo der Waltensburger
Meister gearbeitet hat

3. St. Georg bei Rhäzüns und St.
Magdalena in Dusch bei Paspels;
4. Clugin und Casti im Schams in
Verbindung mit Andeer oder Zillis;

5. Waltensburg, sozusagen die
«Patenstation», nach der Erwin
Poeschel den unbekannten Meister
benannt hat, mit einem Abstecher

Herrschaftsgebiet der Freiherren von Vaz z. Z. Donats (t 1337)
Herrschaftsgebiet der Freiherren von Rhäzüns
Andere politische Grenzen

Malereien des Waltensburger Meisters:

1. Schloss Brandis in Maienfeld
2, St. Luzius auf der Steig
3. Kathedrale Chur
4. St. Zeno in Lüen
5. Churwalden
6. St. Maria in Lenz
7, St. Georg in Rhäzüns

8. St. Paul in Rhäzüns
9. St. Magdalena in Dusch

10. Casti
11. Clugin
12. St. Martin in llanz
13. St. Leodegar in Waltensburg

207



auf den Jörgenberg oder einem verweilen. Nach einstündiger Fahrt
Besuch in llanz. Diese Exkursion langen wir mit einbrechender Dunwird

im folgenden genauer be- kelheit wieder in Schiers an.
schrieben und dargestellt, während
die andern nur skizziert werden.

4. St. Leodegar in Waltensburg

Mit der 1. Seminarklasse, der man
natürlich etwas mehr zumuten darf,
habe ich mehrmals das folgende,
umfangreichere Programm
durchgeführt: Mit dem Autocar fuhren
wir in Schiers 06.15 ab, über Chur
nach Castiel (an 07.30). Zu Fuss
nach Lüen hinunter, Studium der
Malereien (eine gute Stunde) und
wieder zurück nach Castiel (ab
09.15). In IV2 Stunden fuhren wir
nach Waltensburg (über Flims) und
widmeten der Kirche wiederum
eine gute Stunde (was eher knapp
ist!). Je nach Wetter eine Suppe
und mitgebrachten Proviant in
einem Café in Waltensburg oder
Mittagspause auf dem Jörgenberg.
Zur Steigerung des Appetits stiegen

wir jedesmal auf den Galgenhügel

hinauf. Am Punkt 880 wartete
das Auto, das uns nach llanz führte:

kurze, bloss orientierende
Besichtigung des Städtchens und der
Kirche St. Margrethen mit ihren
originellen Renaissance-Malereien.
Abfahrt in llanz 14.00 über Versam
nach Rothenbrunnen - Paspeis -
Dusch. Der kurze Aufstieg zur Mag-
dalenen-Kirche beschert einen
wunderbaren Überblick über das
ganze Domleschg, beherrscht von
der fernen Pyramide des Beverin.
Für die Malereien genügen hier
allenfalls 30 Minuten. In einer
halben Stunde bringt uns das Auto
anschliessend nach dem Bahnhof
Rhäzüns (Schlüssel!), von wo wir
nach einem kurzen Marsch das
Kirchlein St. Georg erreichen. 1 bis

208 2 Stunden muss man hier schon

4.1. Der Weg

Mit der RhB nach Waltensburg,
dem Strässchen entlang zum Dorf
(ob das steile Fussweglein über
Fueina da Spral und am Wasserreservoir

vorbei für eine Schulklasse
noch gangbar ist, habe ich in den
letzten Jahren nicht ausprobiert).
Natürlich bringt einen auch das
Postauto hinauf! Nach getaner
Arbeit in der Kirche ostwärts zum
Munt San Gieri — nicht bei der 1.

Abzweigung nach der Kirche,
sondern erst bei der 2.! Ein etwas
kümmerlicher Wegweiser weist,
bevor man in den eigentlichen Hochwald

kommt, den Weg zum Galgenhügel.

Die beiden gemauerten
Galgenpfosten sind erst sichtbar,
wenn man oben ist, dann aber
unübersehbar. Betrachtung über
die Vergänglichkeit des menschlichen

Lebens, Weite des Ausblicks
in eine herrliche Landschaft. Steil
hinunter zum Waldweg, den wir
verlassen haben, ostwärts, an
wunderbaren Fichten- und Lärchenbeständen

vorbei, noch den Halsgraben

überqueren, und schon sind
wir dort: ein eindrückliches, gut
restauriertes mittelalterliches
Gemäuer, eine sehr weiträumige
Burganlage, in der sich zu tummeln
jeder Klasse Freude machen muss.
Immerhin ist etwas Vorsicht geboten:

gegen die Flemschlucht sehr
abschüssig, auch das Fluchtweglein

nordwärts um den Palas herum
darf nicht beim Versteckspiel
begangen werden! Der Fantasie von



Buben und Mädchen, um die Burg
mit mittelalterlichem Leben zu
füllen, sind (fast) keine Grenzen
gesetzt. Für den Rückweg zweigen
wir im Halsgraben der Burg nach
links (südwärts) ab und stossen
nach kurzem, schönem Weg bei
Punkt 880 aufs Strässchen. Von
dort zur Station Waltensburg oder
gleichsam rechtsumkehrt den
Waldweg hinunter zur Station
Rueun.

4.2. Aus der Geschichte der Kirche

Erste urkundliche Erwähnung des
Dorfes im Tello-Testament 765 ais
Vorce, eine Namensform, die das
romanische Vuorz sehr genau
bewahrt hat. Bedeutung: Gabelung.
Damals war das Gotteshaus des
Dorfes sicher die Kirche St. Georg,
die in spätmerowingischer und ka-
rolingischer Zeit Mittelpunkt einer

Kirchenburg gewesen ist
(hervorgegangen aus einer noch älteren
Fluchtburg). Vielleicht stammt von
der heutigen Ruine die Apsis noch
aus dieser Zeit. Wann das Dorf
seine eigene Kirche erhielt, ist
nicht mehr sicher auszumachen.
Die ältesten Teile des heutigen
Baues (zwei romanische Fenster
sowie der Glockenturm, ehemals
ein Wehrturm!) weisen auf die Zeit
um 1100, Diesen romanischen
Baubestand hat das Gotteshaus nur mit
Mühe bewahrt; die Gotik und spätere

Zeiten haben recht rücksichtslos
eingegriffen: durch Ausbrechen

von gotischen Spitzbogenfenstern,
von Gerätenischen im Chor, durch
Einziehen einer gewölbten Decke
im Chor (ursprünglich sicher eine
flache Holzdecke), durch
Neukonstruktion der Decke im Schiff, die
tiefer liegt als die ursprüngliche
usw.



Um 1320/40 muss der Waltensburger
Meister die Ausmalung des

Schiffes ausgeführt haben. Dass
auch die Aussenwände von seiner
Hand bemalt worden sind, hat erst
die jüngste Restaurierung 1974/75
gezeigt. Wie muss das Gotteshaus
in den frischen Farben der
grosszügig-ernsten Komposition
gestrahlt haben, etwa im Schein eines
klarblauen Herbsttages! Mit
welcher Eindringlichkeit verkündete
die Sprache der Bilder an den
Wänden, was der Priester am Altar
den Gläubigen in der Messe bot:
Versöhnung mit Gott im Opfertod
Jesu Christi!
Etwa hundert Jahre später arbeitete

ein Maler von völlig anderer
Wesensart und mit anderer Technik

an der Ausschmückung des
Chors; auch Teile der Bemalung
des Schiffs sind damals, weil dem
Geschmack schon nicht mehr
entsprechend, übermalt worden.
Erst kurz vor der Reformation werden

uns die beiden Kirchenpatrone,
St. Desiderius und St. Leode-

gar, genannt. Der eine der beiden
ist noch zu sehen rechts von
Gottvater auf der Gnadenstuhldarstel-
lung auf der Südwand des spätgotischen

Malers um 1450/51.
Dann kam die Reformation, und mit
ihr das Ende der ganzen
Bilderherrlichkeit. Als einzige Gemeinde
der beiden obersten Hochgerichte
im Grauen Bund trat Waltensburg
wahrscheinlich kurz nach dem
Religionsgespräch in llanz (7. Januar
1526) zum neuen Glauben über;
Andiast trennte sich bei dieser
Gelegenheit von Waltensburg und
blieb dem alten Glauben treu.
Damals oder wenig später muss es zu
einem kleinen Bildersturm in
Waltensburg wie anderswo gekommen

sein, auch wenn keine Chronik im
einzelnen davon erzählt.
Rücksichtslos wurden mit der Spitzhak-
ke an der Aussenmauer Löcher in
die Malereien geschlagen, damit
eine neue Verputzschicht besser
hafte, und im Innern wurden die
Malereien unter einer dicken
Tüncheschicht begraben. Darunter
ruhten sie, verborgene Zeugen
aller wirren Weltläufte, bis eine Zeit,
die von der Bilderfeindlichkeit der
Reformation Abstand genommen
hatte, dem Schönen zu bresthafter
Auferstehung verhalf, weniger aus
religiösem als aus künstlerischem
Interesse (Restauration 1932/33).
1937 erschien der erste Band von
Erwin Poeschels monumentalem
Kunstdenkmälerwerk, in dem er
dem Waltensburger Meister auf
S. 72 bis 80 eine erste zusammenfassende

Darstellung widmete.
1974/75 neue Restaurierung.

4.3. Die Malereien

Wir betreten die Kirche und wenden

uns, nachdem wir uns etwas
umgesehen haben, der Nordwand
zu, deren Malereien, abgesehen
von schadhaften Stellen, als ganzes

erhalten geblieben sind. Die
Kinder vermögen bald einzelne
Szenen zu deuten: das Abendmahl,
die Kreuzigung, die Dornenkrö-
nung, die Geisselung, vielleicht die
Gefangennahme Jesu. Wir erkennen,

dass es sich um die
Leidensgeschichte Jesu handelt, und als
Geschichte will das Gemälde gelesen

werden. Wie gelesen?
Zunächst einmal in der richtigen
Abfolge seiner Szenen. Wo beginnt
die Erzählung? Links oben (man
muss auf die Empore steigen!) mit
der Darstellung der Stadt Jerusa-



lem, dem Schauplatz der Handlung
(Dia). (Damit wird auf die Dia-
Serie, die im Lehrmittelverlag
erhältlich sein wird, hingewiesen.) Es
schliesst sich das Abendmahl an
(Dia), wobei leider ausgerechnet
der Kopf Jesu zerstört ist. An der
Gestalt des Judas (Dia) lässt sich
eine weitere Art zu lesen zeigen:
nicht nur der Bildinhalt ist wichtig,
sondern auch die Sinnbildhaftig-
keit. Abgesondert von der
Tischgemeinschaft, in verdrehter Haltung,
ohne Heiligenschein (man sollte
vielleicht eher das wertneutrale
Fachwort Nimbus verwenden!),
empfängt er von Jesus den Bissen
Brot, er, dessen dunkles Geschäft
sich in der Hässlichkeit seiner
Gesichtszüge spiegelt (das gleiche
Gesicht wird bei dem einen Peiniger

bei der Geisselung wieder
vorkommen). Der Maler hat, wie es bei
Abendmahlsbildern üblich ist, den
Wortlaut des Johannes-Evangeliums

dargestellt: «Der ist es, dem
ich den Bissen eintauchen und
geben werde» (Joh. 13,26; vgl. Mk.
14,20 und Luk. 22,21). So lernen wir
eine dritte Seite dieser Bildersprache

kennen: sie will im genauesten
Sinne Verkündigung des Evangeliums

sein, bildgewordenes Wort
Gottes. Was weitaus den meisten
Menschen des Mittelalters nicht
zugänglich war: Schrift und Buch,
das wird ihnen im häufigen Besuch
ihres Gotteshauses zur lebendigen
Anschauung. Oder anders gesagt:
Lesen konnten sie nicht, aber die
Bildsprache verstanden sie und
wüssten um ihren Sinn. Originell ist
an unserer Darstellung die Verbindung

des Abendmahls mit der
Fusswaschung (Dia): hier ist der
Kopf Christi erhalten geblieben und
gut erkennbar der Kreuznimbus.

Mit der rechten Hand rafft Petrus
seine Kleider. Was bedeutet die
Gebärde seiner linken Hand?
«Nimmermehr sollst du mir die Füs-
se waschen» (Joh. 13,8). Abendmahl

und Fusswaschung sind
durch zwei senkrechte Leisten vom
übrigen Bilderzyklus als etwas
Besonderes abgehoben.

Es folgen figurenreich die komplizierten

Kompositionen Gethsemane
mit den schlafenden Jüngern (Dia)
— studiere die Haltung der Jünger,
wie sie den Kopf stützen! Kein
einziger tut es gleich wie der andere.

Nicht die Gesichtszüge sind
individualisiert, darauf kam es dem
mittelalterlichen Maler nicht an,
sondern «das Schlafen» wird in
vielgestaltiger Gebärde gezeigt —
und die Gefangennahme mit der
Malchus-Szene (Dia; Joh. 18,10 und
Parallelen). Mit dem gefesselten
Jesus vor dem König Herodes, der
auf einem Thron ohne Baldachin
sitzt, seine Würdenträger hinter
ihm, endet der obere Bildstreifen
mit einer deutlichen Kadenz (Dia).

Der untere Bildstreifen wir von
rechts nach links gelesen. Mit zwei
realistischen Szenen nimmt die
eigentliche Leidensgeschichte
ihren notvollen Anfang: die Geisselung

(Dia) und die Dornenkrönung
(Dia). Beide sind ein Meisterstück
dramatischer Gestaltung. Kreuztra-
gung (Dia) und Kreuzigung (Dia)
schliessen an, gewichtig gerahmt
durch Maria und Johannes. Das
erste Mal als Repräsentanten der
«grossen Menge Volkes und der
vielen Frauen, die ihn betrauerten
und beklagten» (Dia; Luk. 23,27),
das andere Mal unter dem Kreuz
(Dia): «Als Jesus die Mutter sah



und neben ihr den Jünger stehen,
den er lieb hatte, sagt er zur Mutter:

Weib, siehe, dein Sohn! Hierauf
sagt er zum Jünger: Siehe, deine
Mutter!» (Joh. 19,26.27). Kann man
die Gebrochenheit des mütterlichen

Herzens eindrücklicher
darstellen als im schlaff herabhängenden

rechten Arm, im in sich
zusammensinkenden Körper, im geneigten

Kopf und dem hoffnungsleeren
Blick? «Und Simeon segnete sie
(gemeint sind die Eltern Jesu
anlässlich seiner Darstellung im Tempel)

und sprach zu Maria, seiner
Mutter: Siehe, dieser ist gesetzt
zum Fall und zum Aufstehen vieler
in Israel, dem widersprochen wird
— aber auch dir selbst wird ein
Schwert durch die Seele dringen»
(Luk. 2, 34.35). Diese Prophezeiung
des alten Simeon, die die Mutter
jetzt in ihrer ganzen Wahrheit
erfährt und erlebt, hat der Maler ganz
konkret ins Bild gesetzt (Dia).
Männlich fest hält Johannes die
Mutter Jesu mit der rechten Hand,
und tröstend greift er um ihren
Nacken an die linke Schulter. «Und
von jener Stunde an nahm sie der
Jünger in sein Haus» (Joh. 19,27).
Unter dem Kreuz stehen der Mann
mit dem Essigschwamm und der
Kriegsknecht — hier freilich als
vornehmer Mann in ziviler Kleidung
gezeigt — der mit seinem Speer
Jesu Seite durchbohrt (Joh. 19,34).
Die spätere, nachevangelische
Überlieferung hat ihm den Namen
Longinus gegeben und erzählt, wie
er durch das Blut Christi, das er mit
seiner linken Hand an sein Auge
führt, sehend geworden sei (Dia).
Der Speer, die Seitenwunde und
das herausströmende Blut und
Wasser: diese Longinus-Szene ist
eine der Quellen für die grossartig¬

ste mittelalterliche Rittersage: Par-
zival und der Gral. Damit sind wir
im Betrachten der Bilder des
Waltensburger Meisters bei der Legende

angelangt. Wir sollten in
puritanischer Strenge nicht Anstoss
nehmen, dass die mittelalterliche
Frömmigkeit die Evangelienberichte

nicht als die einzigen Träger der
Heilsbotschaft genommen, sondern
der Legende eine ergänzende,
ausschmückende Funktion zugebilligt
hat. Dass dies dann allerdings im
Laufe der Zeit wild ins Kraut
schoss und den stillen Kern
überwucherte, ist einer der Gründe für
das Reinigungsfeuer der Reformation

und ihre Bilderfeindlichkeit.
Die Legendenfeindlichkeit hingegen

ist viel eher ein Kind des
Rationalismus und Kritizismus des
17. und 18. Jahrhunderts.

Der Zyklus wird durch Kreuzabnahme
und Grablegung (Dia) beschlossen.

Ob auf der gegenüberliegenden
Seite des Schiffes ursprünglich

eine Kindheit Jesu-Folge oder eine
Auferstehungs-Folge oder beides
gemalt worden ist, wissen wir
leider nicht mehr. Das östliche Fünftel

der Nordwand und die
anschliessende schiffseitige Wand
des Chorbogens nehmen grosse
Einzelfiguren ein. Die Anordnung
ist nicht leicht durchschaubar, und
vielleicht hat für diesen Teil auch
gar nicht von Anfang an ein
vollständiges ikonographisches
Programm bestanden. Jedenfalls sind
die beiden Bildstreifen nicht gleich
hoch wie beim Passionszyklus.

Auf dem obern Streifen sind es an
der Nordwand vier Heilige (Dia),
jeder in etwas anderer Haltung und
Gebärde, sodass eine rhythmische



Bewegung die Strenge der Reihe
lockert. Jede Gestalt hält ihr
charakteristisches Attribut, einen
wesentlichen Gegenstand ihrer
Legende, häufig ihres Martyriums. An
ihnen erkennt man sie auch ohne
Namen, — solche kommen beim
Waltensburger Meister vor — und
durch sie war der mittelalterliche
Betrachter sicher sofort an die
Legende erinnert. Dabei ist jede
Legende in ihrem theologischen Kern
ein Zeichen auf die Urgestalt hin:
die Wundertaten der Heiligen sind
Ausfluss seiner Christusähnlichkeit:

«Wer an mich glaubt, der wird
die Werke, die ich tue, auch tun
und wird grössere als diese tun»
(Joh. 14,12), und sein Leiden macht
ihn Christus vollends gleich (vgl.
etwa 2. Kor. 1,5 oder Phil. 3,10
«Gemeinschaft mit seinen
Leiden»). Etwas von diesen
Zusammenhängen müsste auch den
Kindern erlebbar und einsichtig werden

und kann es auch; entscheidend

ist nämlich die Haltung des
Lehrers.

Es sind adlige Gestalten an den
Kirchenwänden der schlichten
Dorfkirche, in denen nicht nur der
einfache Mann des Volkes vorbildliches

Christenleben erfuhr,
sondern denen nachzueifern dem
christlichen Ritter des Mittelalters
hohe Standesverpflichtung war.
Und so weht ein Hauch der Blütezeit

des staufischen Rittertums, wie
es uns in der Dichtung der Zeit, in
einem Walter von der Vogelweide,
einem Wolfram von Eschenbach
oder Hartmann von Aue und in der
bildenden Kunst des Bamberger
Reiters oder der Naumburger
Stifterfiguren entgegentritt, bis in
unsere rauhere Bergwelt. Zuerst St.

Lucius, mit Krone und Szepter, den
man hoffentlich den Kindern nicht
lange vorstellen muss, neben ihm
St. Florinus als Priester mit Tonsur
und Casel, mit dem Kelch als
Hinweis auf sein Weinwunder anlässlich

einer Messfeier in Remüs (ein
Kelch von ganz ähnlicher Form aus
der Zeit des Waltensburger
Meisters bewahrt die Kirche Schiers
und hat ihn heute noch an
Abendmalsfeiern in Gebrauch). Daneben
Jakobus der Ältere, kenntlich an
seinem Wanderstab und an seinem
mit Muscheln bedeckten Mantel,
Schutzherr aller Wallfahrer und
Pilger, und ein weiterer Apostel, beide

durch ihr Buch im rechten Arm
als Zeichen der Verkündigung
charakterisiert. An der Chorwand
schliesst der heilige Sebastian an
mit seinem Attribut, dem Pfeil, von
frühchristlicher Zeit bis in den
Barock hinein eine der populärsten
Heiligengestalten.

Die untere Reihe zeigt das Martyrium

des Sebastian (Dia): an einen
Pfahl gebunden, wird er von den
«feurigen Pfeilen des Bösen» (Eph.
6,16) durchbohrt. Und wieder
erscheint das hässliche Gesicht des
Übeltäters. Von links oben streckt
ihm eine Hand aus den Wolken den
Kreuznimbus, Zeichen seiner
Christusähnlichkeit, entgegen. Neben
ihm eine Episode des heiligen
Nikolaus, wobei es vielleicht nicht
schadet, wenn die Kinder einmal
erfahren, wer eigentlich das Urbild
des Samichlaus ist.

Weitere Heilige, teilweise Apostel,
ebenfalls in zwei übereinander
angeordneten Reihen, sind auf der
rechten Seite des Chorbogens
sichtbar: oben St. Johannes, St.



Thomas (Dia) und andere, unten St,
Conradus und St. Ambrosius. Ihnen
ist, zum Teil noch gut lesbar, der
Name in schöner gotischer Majuskel

beigeschrieben.

Wie weit man auf die Bilder der
jüngeren Hand, etwa hundert Jahre
nach dem Waltensburger Meister
entstanden, eingehen will, ist eine
Ermessensfrage. Sicher erkennen
auch Kinder das völlig Andere in
Stil und Technik. Aber es ist
bedeutend schwieriger, diese Bilder
zu lesen, teils wegen ihres schlechten

Erhaltungszustandes, teils
wegen ihrer Lage (die Orgel verstellt
das Chor). Immerhin könnte man
auf die Darstellung des jüngsten
Gerichtes an der Chorbogenwand
hinweisen mit dem thronenden
Weltenrichter in der Mandorla, mit
dem schaurig geöffneten Höllenrachen

und mit Petrus, der den Seligen

die Pforte des himmlischen
Jerusalems öffnet. Zu unterst ist
auf der «guten» Seite (rechts von
Christus aus gesehen) der freigebige

Wohltäter, links, d. h. auf der
«schlechten» Seite, der Geizhals
mit seinem Geldsack. Die Gnaden-
stuhldarstellung an der Südwand
wurde schon kurz erwähnt. Jedenfalls

darf der Haupteindruck des
Passionszyklus und der
Heiligendarstellungen nicht durch zusätzliche

und schwierige Eindrücke
verwischt werden. An den Aussenwän-
den sind, neben andern, weniger
bedeutenden Resten, durch die
Restaurierung 1974 eine Kreuzigungsgruppe

(3 Dias) und eine Darstellung

der heiligen drei Könige (Dia)
zum Vorschein gekommen. Die
Malereien gehören, abgesehen von
den traurigen Spuren der Spitzhak-

214 ke, zu den schönsten des Waltens¬

burger Meisters und bestechen
durch die unversehrte Frische des
Farbauftrages. Ist es nicht ein kleines

Wunder, dass diese feinen
Gebilde trotz der Unbill der Zeiten
nun durch alle die Jahrhunderte
hindurch sich erhalten haben?

Ebenfalls von der Hand des jüngeren

Malers um 1450 ist das «Gebot
der Feiertagsheiligung», der
Feiertags-Christus. Das Bild ist
allerdings im einzelnen nicht leicht
entzifferbar, und der Kunstführer
«Waltensburg» dürfte hier
unentbehrlich sein. Wer sich die Mühe
nimmt, die einzelnen Gegenstände
zu identifizieren und nachzuzeichnen,

bekommt Einblick in den Alltag

der Bauern des 15. Jahrhunderts.

Interessant ist auch ein
Vergleich dieser Darstellung mit dem
Feiertags-Christus in St. Georg in
Rhäzüns.

4.4. Arbeitsaufgaben

Wie kann man nun die Schüler zu
einem aktiven Erleben hinführen?
Die Arbeitsaufgaben sollten vor
Beginn der Exkursion verteilt und
erklärt sein, damit an Ort und Stelle
nicht zuviel Zeit mit Organisatorischem

verloren geht. Zeichnerische

Aufgaben und sprachliche
Formulierung sollen einander
ergänzen. Die Aufgaben müssen
einfach und klar definiert sein; auch
so sind die Schwierigkeiten noch
gross genug — wie sich auch bei
der Arbeit der 1. Seminarklasse
immer wieder zeigt! Einzelne
Aufgaben können gruppenweise gelöst
werden.

1. Beobachte und skizziere die
Kopfform: die Linie der Augen-



brauen und des Nasenrückens, den
Mund, die Augen. Wie sind die
Ohren gezeichnet?

2. Stelle zusammen:
Schöne, edle, ruhig gefasste
Gesichter;

Schmerzerfüllte, trauernde Gesichter;

Schlafende;
boshafte, hässliche Gesichter.
In welchen Szenen findest du
welche?

3. Studiere die Frisuren: Haar- und
Barttracht. Manchmal sagt sogar
die Frisur etwas aus über den
Menschen (wie heute): Schau dir das
gesträubte Haar des einen Peinigers

bei der Dornenkrönung an!
Versuche, vom Waltensburger Meister

zu lernen, wie man einzelne
Haarbüschel zeichnet.

4. Eine menschliche Hand zu zeichnen,

ist ebenso schwierig wie
schön. Versuche es nach der Vorlage

des Waltensburger Meisters!
Leichter sind die Zehen, sie gucken
meist wie Fünflinge unter dem
Gewandsaum hervor.

5. Dass Hände sprechen, weisst du
vielleicht. Stelle zusammen, was
die Menschen auf den Bildern mit
ihren Händen sagen, ihre
Gebärdensprache.

6. Mädchen werden sich vielleicht
gern mit den Gewändern beschäftigen.

Studiere einzelne Gewandfalten,

z. B. am untern Saum oder am
Ärmel. Zum Anfangen verhältnismässig

leicht: die häufig
wiederkehrende, typische Falte am
Halsausschnitt.

7. Was für Arten von Kleidung gibt
es überhaupt? Versuche zu
beschreiben oder zu zeichnen.

8. Und dazu gehört auch die
Kopfbedeckung: den Helm der Krieger,
die Krone des Königs, den Fürstenhut

der vornehmen Personen, den
Spitzhut der Juden

9. Zeichne und benenne möglichst
viele verschiedene Gegenstände
(ohne Abendmahlstisch): die
Marterwerkzeuge, Waffen, Attribute der
Heiligen
10. Schaue dir den gedeckten
Abendmahlstisch an! Die Speisen,
das Geschirr, Besteck, Auch die
Speisen sind nicht zufällig, sie
«bedeuten». Der Fisch ist ein altchristliches

Symbol; denn in seinem
griechischen Namenwort ICHTHYS
haben die Christen eine Abkürzung
für «Jesus Christus, Gottes Sohn,
Erlöser» gesehen.
11. Welche Farben verwendet der
Waltensburger Meister für seine
Darstellung? Über die Sinnbildhaf-
tigkeit der Farben findet man
Aufschluss in den beiden Büchern im
Literaturverzeichnis. Für welche
Gegenstände oder Kleider werden
welche Farben verwendet?

12. Ein grosses Problem für den
mittelalterlichen Maler war die
Darstellung der Landschaft.
Glücklicherweise musste er es hier nur in
der Gethsemane-Szene tun. Wie
geht er vor? (Weitere Motive in
Dusch und Rhäzüns.)

13. Die beiden Bildstreifen werden
oben und unten durch die
sogenannten Teppichmuster (Dia) eingerahmt.

Stelle die Motive der einzelnen

Quadrate vereinfacht dar und
versuche dort, wo sie durch Holz
heute verdeckt sind (Brusttäfer,
Decke), behutsam Ergänzungen.

14. Welche weitern Ornamente
entdeckst du? Zeichne vor allem das



Holzdecke

lìÜffiL,.,3S SS S 5 Ksi E53 EXETeppichmuster

Jerusalem

Abendmahl

Fusswaschung"'I^JIL à

Gethsemane Gefangennahme

Grablegung

Kreuzabnahme

Kreuz-
tragung

Kreuzigung

Dornenkrönung

Akgnthus-Borte

Teppichmuster

einzelne Motiv der Akanthus-Borte
(vgl. dazu das Lexikon der
Weltarchitektur).

15. Studiere die Bauformen der
Jerusalem-Darstellung! Welche
Gebäude entdeckst du (weitere Motive
in Dusch und Rhäzüns)?

Diese Hinweise erschöpfen keineswegs

alle Möglichkeiten; vor allem
bieten andere Werke des Waltensburger

Meisters Anlass zu weitern
Aufgaben: Tracht der Geistlichen,
Darstellung des Kindes, Pflanzen
und Tiere, Wappen, weitere
Ornamentformen. Wer einmal in die
stilistisch so geschlossene, unendlich
vielgestaltige Welt der mittelalterlichen

Freskenmalerei eingedrungen
ist, wird nicht verlegen sein.

Unter Umständen könnte man
einen Aufrlss der Nordwand vorbereiten,

in den die Schüler als
Erinnerungshilfe ihre Beobachtungen,
z. B. bei den Aufgaben 2, 5, 7, 9,

eintragen.

Meine erste Seminarklasse hatte
jeweils einen Grundriss bei sich,
gegenüber Poeschel dreimal vergrös-
sert, in den wir als farbige Linien
an den betreffenden Wandseiten
die wichtigsten Bildthemen be-

216 zeichneten: Passionszyklus, die

Apostel- und Heiligenreihe, die
Malereien des Chors, den Gnadenstuhl,

den Feiertags-Christus u. a.
Aber vielleicht ist das für eine
Sekundarklasse zu abstrakt.
Die folgende Seite zeigt, nach
Schülerzeichnungen von meinem
Kollegen Hans Hitz ausgeführt,
einige zeichnerische Details im
Sinne der obigen Aufgaben.

4.5 Restaurierung
und Entrestaurierung

Ohne dass wir aus unsern Buben
und Mädchen Kunstsachverständige

machen wollen, darf man
ihnen, wenn sich Gelegenheit bietet,

ein weniges von der Problematik
und den Schwierigkeiten der

Denkmalpflege erzählen. Dass sich
die Auffassungen der Kenner und
Verantwortlichen im Laufe der Jahre

ändern, ist eigentlich selbstverständlich.

Wer sich für dieses
Gebiet interessiert, sei mit Nachdruck
auf Albert Knoepflis «Schweizerische

Denkmalpflege» hingewiesen,
mit dem vielsagenden Untertitel
«Geschichte und Doktrinen».
Bei unserem ersten Besuch in
Waltensburg 1967 trafen wir die Malereien

im Zustand der Restauration





von 1932/33 an: die ganze Nordwand

bot zunächst ein ziemlich
einheitliches Bild, und nur dem
schärfer blickenden Auge zeigten
sich ergänzte und übermalte Stellen.

Heute sind die Flicke
entrestauriert worden, und der Betrachter

steht zunächst betroffen vor
einem Gemälde mit mehreren, sehr
in die Augen springenden grauen
Flecken. Es ist, wie wenn in einen
kostbaren Krönungsmantel die
Motten einige zünftige Löcher
gefressen hätten, die man aus
Ehrfurcht vor dem Original nicht
kunstzustopfen wagt. Nur sehr zurückhaltend

sind an einigen Stellen die
Konturen der Köpfe angedeutet.
Ob freilich der Grauton definitiv
sei, war anlässlich unseres letzten
Besuches im Mai 1974 noch nicht
entschieden. Vielleicht noch schok-
kierender war es in Churwalden,
wo einige interessante Reste von
Bemalung am Lettner aus dem spätem

15. Jahrhundert, sehr sorgfältig
restauriert, sich in einer fast

weissen Fläche wie Tuchfetzen vor
einer Museumswand ausnehmen.
Anderseits muss man den modernen

Restauratoren auch dankbar
sein für die Geduld und Sorgfalt,
die Hingabe und Zurückhaltung,
mit der der originale Bestand
bewahrt wird. Technisch hat das Mi-
krosandstrahlverfahren und die
Verleimung der Malschicht mit dem
Untergrund durch Kaseininjektionen

neue Möglichkeiten geschaffen.

Es gehört zu den nachhaltigsten,
freilich unwiederholbaren Erlebnissen

meiner Exkursionen zum
Waltensburger Meister, dass ich zweimal

mit einer Klasse Restauratoren
bei der Arbeit beobachten konnte:

218 in Churwalden bei der Freilegung

der wunderbaren Marienkrönung
und in Waltensburg bei der Arbeit
an der Innen- und Aussenseite der
Südmauer. Besonders in Churwalden

ergab sich 1972 ein höchst
erfreuliches Gespräch, dessen
wichtigste Ergebnisse wir, nach
Schiers zurückgekehrt, in einem
Bericht festhielten. Ein Schüler
schreibt:

«Er erzählte uns, wie seine Ausbildung

aussah: Nach der Schule
lernte er Flachmaler und legte
später das Flachmalermeisterdiplom

ab. Danach lockte ihn der
Kunstmalerberuf. Er war jedoch
nicht lange Kunstmaler, er schloss
bald einen Kompromiss und wurde
Restaurator, da ihn Kunst und
Wissenschaft des Malens interessierten.

Wir sahen auch, dass es für diesen
Beruf neben der Ausbildung noch
Charaktereigenschaften braucht,
die nicht jeder hat, nämlich viel
Geduld, Ausdauer und Konzentration.

Zuerst gilt es, die Malereien zu
sichern. Danach müssen sie freigelegt

werden, das heisst, es muss
Verputz oder Gemäuer weggeschafft

werden. Material, das direkt
auf den Malereien liegt, wird mittels

Sandstrahler entfernt, der etwa
die gleiche Wirkung hat wie feines
Sandpapier. Ist das Wandgemälde
erst einmal freigelegt, muss der
Verputz, auf dem die Malerei ist,
gesichert werden, damit er nicht
plötzlich abbröckelt. Der Restaurator

bohrt feine Löchlein bei den
Rissen der Malerei in die Wand und
spritzt dort Kasein (eine leimähnliche

Masse) hinein.»

So haben meine Schüler aus erster
Hand von einem Fachmann erfah-



ren, wie seine mühevolle Arbeit
verläuft — er lag auf einer schrägen,

nur mässig gepolsterten
Pritsche, arbeitete in dem ziemlich
kühlen, wenn auch geheizten
Raum, mit dem Sandstrahler und
der Injektionsspritze tage- und
wochenlang — wie er zu seinem Beruf
gekommen ist und warum alle
Restaurierungen so teuer sind.

4.6. Zur Technik der Fresko-Malerei

Die folgenden Ausführungen zur
Fresko-Technik verdanke ich zur
Hauptsache meinem Kollegen Hans
Hitz. Die Schüler interessieren sich
dafür, wie es gemacht wird. Nicht
nur beobachten und zeichnen,
auch das Wissen um das
Handwerkliche schafft Nähe zum Kunstwerk.

Das Arbeiten auf frischem Kalkmörtelputz

nimmt unter allen Maltechniken

eine Sonderstellung ein; denn
hier wird nicht im üblichen Sinn
Farbstoff mit irgendeinem Bindemittel

auf dem Malgrund befestigt,
sondern ein physikalisch-chemischer

Kreislauf zur Bindung der
Farbteilchen auf der Mauer
benutzt. Kalkstein (=kohlensaurer
Kalk) wird gebrannt zu Branntkalk
(Calciumoxyd) und mit Wasser zu
Löschkalk Calciumhydroxyd)
gelöscht, und zwar bis zur breiigen
Masse: Breikalk. Im Mörtel geht der
Löschkalk, während das ungebundene

Wasser langsam verdunstet,
durch Kohlensäureaufnahme aus
der Luft wieder in seine chemische
Ursprungsform (kohlensaurer Kalk)
über. Vermalt man kalkechte
Farbstoffe nur mit Wasser auf frisch
aufgezogenen Putzmörtel, so werden
sie während des natürlichen Karbo-

nisierungsvorgangs wetterfest
gebunden. Dabei sind verschiedene
handwerkliche Regeln zu beachten:
Als Material muss guter Weisskalk,
der entweder mit Holz oder
elektrisch gebrannt wurde, benutzt werden.

Dazu gut gewaschenen Quarzsand

ohne erdige Bestandteile, der
ganz trocken sein muss. Drittens
gutes Mauerwerk, ganz durchgetrocknet,

mit tiefen, rauhen Fugen,
damit der Mörtel eine gute Verzahnung

bilden kann. Am besten ist
eine Kalksteinmauer, Tuffsteine
oder weich gebrannte Backsteine.
Als Farben sind besonders geeignet:

die Erdfarben Ocker, Terra di
Siena, grüne Erden und die roten
Eisenoxyde. Als Schwarz dient
Mangan, als Weiss der gebrannte
Kalk selber. Lapislazuli und Azurit
sind teure, sparsam gebrauchte
Blautöne. Ebenso wurde Malachit
als feuriger Grünton verwendet.
Diese Halbedelsteine mussten
zuerst mühevoll von Hand im Mörser
zu Staub verrieben werden.

Der Arbeitsvorgang
beim Freskomalen:

Zuerst sind die verschiedenen
Putzschichten auf die Mauer
aufzutragen. Dann wird der gut vorbereitete

Entwurf auf die nasse
Kalkmörtelschicht übertragen. (Entwurf
und Ausführung sind an der Malerei

in der Taufkapelle der Kathedrale

Chur gut zu beobachten.) Mit
einem weichen Pinsel wird die
Kontur mit grüner oder roter
Erdfarbe nachgezogen, bis das eigentliche

Tagewerk deutlich zu erkennen

ist. Der Freskomaler muss
genau wissen, wieviel er in einem Tag
zu verrichten vermag; nachher wird 219



A Mit tiefen Fugen versehenes
Mauerwerk, damit der erste Bewurf
möglichst tief eindringen kann und
sich gut verzahnt.

B Dann folgt der Spritzbewurf
auf die gut durchnässte Wand. In
den meisten Fällen kann man diesen

richtig trocknen lassen und so

für mehr als ein Tagewerk vorbereiten.

C Dann folgt eine steifer gehaltene

Ausgleichsschicht, die mit der
Kelle gleichmässig aufgetragen
und mit dem Richtscheit abgezogen

wird.

D Zuletzt die feine Malschicht.

220

der Mörtel fest und kann nicht
mehr in dieser Technik bemalt werden.

Was zuviel an Mörtel aufgetragen

ist, muss mühselig wieder
abgekratzt werden. (Die einzelnen
Tagewerke sind in Dusch zu erkennen.)

Nun beginnt der eigentliche Mal-
prozess. Zuerst werden die hellen
Farbtöne, wie Weiss, Ocker, Gelb
mit breiten Pinseln aufgetragen,
anschliessend die mittelhellen, wie
Grün und Rot. Zum Schluss setzt
der Freskomaler die möglichst
wenigen Dunkelheiten ein, denn das
Wandbild soll ja nicht unbedingt
eine räumliche Wirkung erzielen.

4.7. Der Jörgenberg

Wer die Kirche Waltensburg
besucht, wird ganz bestimmt auch
den Weg auf den Jörgenberg unter

die Füsse nehmen, umso mehr als
man ja die Kinder nicht beliebig
lange in der Kirche und mit den
Malereien beschäftigen kann. Bei
schönem Wetter ist der Burghügel
zudem ein idealer Rast- und Spielplatz.

Was die Burganlage und ihre
Geschichte heimatkundlich für
Möglichkeiten bietet, dies
darzustellen ist nicht mehr meine Aufgabe.

Im Jahrgang 1971/72 ist zudem
im Rahmen eines Heftes über das
Oberland (Nr. 5) eine Arbeit über
den Munt Sogn Gieri erschienen,
mit dem Grundriss nach Poeschel
als Arbeitsblatt (Seite 281 bis 284).
Wer vom Waltensburger Meister
herkommt, wird allerdings die
Darstellung der Burg nicht vorwiegend
unter dem Gesichtspunkt des
Raubrittertums, der Bauernunterdrückung

und Ausbeutung, der
Willkürherrschaft vornehmen und
in der Vermittlung von Sagen, die
den Burgenbruch à la Landenberg



und Weiber von Weinsberg darstellen,

etwas zurückhaltend sein. Die
Geschichtsbilder des fortschrittsgläubigen

Liberalismus wie des
Marxismus haben die Vorstellung
mittelalterlicher Feudalverhältnisse
gleichermassen verfälscht. Nur:
wer kennt diese wirklich? Ein
einigermassen zutreffendes Bild von
den Menschen im Mittelalter und
ihrem Alltag, von den sozialen,
rechtlichen und wirtschaftlichen
Verhältnissen zu vermitteln, gehört
zu den allerschwierigsten Aufgaben

des Unterrichts aller Stufen.
Wie soll der Lehrer sie lösen? Ein
Weg, und nicht der schlechteste,
führt über den Waltensburger Meister.

5. Die übrigen Werke
des Waltensburger Meisters

Von den übrigen nachgewiesenen
Werken des Waltensburger
Meisters kommen nicht alle für eine
Besichtigung in Frage; in einigen
Fällen sind die Reste zu dürftig und
für die Kinder nichtssagend. Im
Folgenden sollen einige Möglichkeiten

skizziert werden.

5.1. St. Zeno in Lüen
im Schanfigg

Von Castiel zu Fuss nach Lüen. Die
schlichte Einfachheit der Darstellung

in dem bescheidenen, fast
etwas verschämten Gotteshaus
lässt empfindende Kinder und
Erwachsene immer wieder überrascht
sein. Die Bilder sind überschaubar,
ohne komplizierte Kompositionen,
man kommt nahe an sie heran (weil

die Kirche nicht hoch ist). Allgemein

nimmt man an, es handle sich
um eines der frühen Werke des
Meisters, also um 1320 zu datieren.

Wie in Waltensburg sind es zwei
Bildstreifen, der obere von links
nach rechts, der untere gegenläufig

zu lesen. Ähnliche Randborten
wie in Waltensburg (Akanthus).
Die einzelnen Szenen sind stärker
abgegrenzt durch senkrechte
Leisten. Leider sind die Figuren der
obern Reihe durch die Einwölbung
des Schiffs (im 17. Jh.) bis auf die
Schultern zerstört.
An der Südwand oben Geburt Christi,

Anbetung der Könige, unten der
Bethlehemitische Kindermord in
der Gegenwart des Königs Herodes

(Thron mit Baldachin), die Ra-
helklage (nach Matth. 2, 17,18 und
Jer. 31,15). Eine dichterische
Parallele der Rahelklage findet sich in
dem etwa gleichzeitig entstandenen

St. Galler Spiel von der Kindheit

Jesu (schön übersetzt von
Albrecht Goes. Frankfurt, Fischer,
1959); vor dem Wandbild vorgelesen,

verfehlt der Text seine
Wirkung nicht. Den Schluss macht hier
die Taufe Jesu — nicht im Jordan,
sondern indem er mit Wasser
Übergossen wird. Problem der Darstellung

des nackten Körpers in der
mittelalterlichen Kunst!
Die Nordwand zeigt den Passionszyklus;

als letzte Szene die
Auferstehung: Jesus entsteigt seinem
Kastensarg mit Siegesfahne, neben
ihm zwei Engel.
An der Ostwand eine Apostelreihe,
zwei durch den Ausbruch eines
Fensters zerstört. Nur drei sind
identifizierbar an ihren Attributen.
Durch die sogenannte Lüener
Stiftungsurkunde wissen wir genau,



wann die kleine Kirche gebaut worden

ist: 1084, und vor allem, dass
die Bauern der Nachbarschaft Lüen
aus ihrem eigenen Besitz die Pfründe

gestiftet und damit für den
Unterhalt des Pfarrers gesorgt haben.
An Abgaben zu seinen Gunsten
werden erwähnt: Heu, Butter, Holz,
Getreide, sodann Acker-, Wiesund

Weideland, auch ein Ochse
und eine Kuh. So wird abermals
lebendig, was wirkliches Mittelalter
ist. Die Urkunde ist am besten
zugänglich bei Andrea Schorta,
Namenkundliches zur Lüener
Stiftungsurkunde vom Jahre 1084, im
Bündner Monatsblatt 1949, Heft 4,
Seite 97 bis 112.

Vielleicht lässt sich der Ausflug
nach Lüen mit einem Besuch der
Kathedrale Chur verbinden. Gleich
links vom Portal findet sich ein
Hauptwerk des Waltensburger
Meisters in der Taufkapelle, das
allerdings wegen der ungünstigen
Beleuchtung und des ziemlich schadhaften

Zustandes auf die Kinder
nicht eindrücklich wirkt. Für den
Kunstgeschichtler und für den
Historiker aber bietet gerade dieses
Gemälde viel Interessantes, auch
für den Symbolforscher (Pelikan zu
Häupten, Löwe zu Füssen des
Gekreuzigten). Simonett entwickelt
eine scharfsinnige, recht überzeugende

Hypothese betr.
Entstehungszeit und Auftraggeber des
Gemäldes.

5.2. Churwalden und Lenz

Die Reste des ehemals so bedeutenden

Klosters Churwalden bieten
an kunst- und kulturgeschichtii-

222 ehern Anschauungsmaterial so viel,

dass sich ein Besuch schon immer
gelohnt hat; jetzt noch viel mehr,
seit die Renovation dem Gotteshaus

eine würdige Form zurückgegeben

hat und die Marienkrönung
des Waltensburger Meisters in
einer Altarnische des nördlichen
Seitenschiffes der Laienkirche
zutage getreten ist. Dieses Werk
gehört sicher zu seinen schönsten
Schöpfungen und wird mit Recht in
seine Spätzeit datiert. Dass in
Churwalden Malereien des Wal-
tensburgers vorhanden gewesen
sein müssen, war eigentlich zu
vermuten und zu erwarten, seit man
die Freiherren von Vaz als
Hauptauftraggeber erkannt hat. Denn
Churwalden war ihr traditioneller
Begräbnisplatz.
Mit dem Besuch von Churwalden
lässt sich leicht derjenige von St.
Maria, der heutigen Begräbniskirche

von Lenz verbinden (also nicht
die Dorfkirche!). Dort erwarten uns
zwar schwerlich eigenhändige Werke

des Meisters, sondern höchstens

solche aus seiner Werkstatt
oder aus seinem Umkreis: ein
teilweise zerstörter Bildstreifen auf
der Westwand des Schiffes (über
der Türe) mit der Anbetung der
heiligen drei Könige und gut erhaltenen

weiteren Figuren: Johannes
der Täufer, Jakobus der Ältere
und Petrus mit einem riesigen
Schlüssel. Für die Kinder leichter
fassbar ist der überlebensgrosse
Christophorus an der gleichen
Wand, der biblische Zyklus an der
Südwand in der Art des Rhäzünser
Meisters und vor allem die einmalige

Sammlung von schmiedeisernen
Grabkreuzen auf dem Friedhof. Der
Pfarrer des Dorfes gibt als Kenner
darüber gerne Auskunft (wiederum
stark symbolträchtig!).



5.3. St. Georg in Rhäzüns
und Dusch

Über Geschichte und Ausmalung
des Kirchleins mit seinen grossartigen

Kunstschätzen gibt der Kunstführer

alle wünschbare Auskunft.
Für die Deutung der Bilder sind
daneben Poeschel und Helga Reichel

beizuziehen. Nur einige kurze
Hinweise: die nirgends so gut
erhaltenen, aber typische illusionistische

Bemalung des Chorbogens,
die Schutzmantelmadonna, die
monumentale Darstellung des
Drachenkampfes (das vielleicht
berühmteste Einzelbild des Waltensburger

Meisters — es erinnert
besonders stark an Malereien der
Manessischen Bilderhandschrift),
die Ausmalung des Chorgewölbes
mit den Evangelisten-Medaillons
(es ist die einzige Gewölbemalerei
des Meisters), die Bildstreifen mit
der Georgslegende (hier vor allem
Reichel beiziehen).
In den Malereien der 2. Hand, etwa
100 Jahre später, die man etwa
den Rhäzünser Meister nennt, bietet

die Kirche weiteres, unendlich
reiches Anschauungsmaterial an.
Ein Scheinwerfer und ein Feldstecher

sind für genaueres Studium
hier unentbehrlich.

In St. Magdalena in Dusch sind
gegenwärtig dringende Sanie-
rungs- und Restaurationsmassnah-
men im Gang. Ein Besuch mit einer
Schulklasse kommt weniger in Frage,

solange der Verputz teilweise in
Stücken am Boden liegt. Dargestellt

sind Szenen aus der Legende
der Maria Magdalene (Einzelheiten
siehe Poeschel und Reichel). Das
Wechselspiel von biblischem
Bericht (Joh. 11,44: Auferweckung

des Lazarus; Lk. 7,36 ff.: Jesus im
Hause des Pharisäers Simon beim
Gastmahl, eine Sünderin, die früh
mit Maria Magdalene identifiziert
worden ist, salbt Jesu die Füsse)
und Legendenerzählung kann
schön gezeigt werden. Anderseits
lassen sich mannigfache Vergleiche

zu andern Werken des
Waltensburger Meisters ziehen: der
gedeckte Tisch hier und der
Abendmahlstisch in Waltensburg,
Landschaften, Darstellung von
Bauwerken. Sichtbar sind, durch
leichte Verfärbungen, die einzelnen
Tagewerke des Künstlers.
An der Aussenwand Reste eines
Christophorus (von der Hand des
Waltensburger Meisters?). Wer das
Bild dieses volkstümlichen Heiligen
am frühen Morgen erblickte, blieb
nach dem Volksglauben vor jähem,
unbussfertigem Tod den Tag über
bewahrt (Poeschel). Deshalb finden
sich Land auf, Land ab so viele
Christophorus-Darstellungen an
Kirchenmauern (vgl. dazu Birgit
Hahn-Woernle: Christophorus in
der Schweiz. Basel 1972. 204
Seiten).

Dusch kann natürlich auch ohne
Rhäzüns besucht werden — an
Wandermöglichkeiten in dieser
gesegneten Landschaft ist kein Mangel!

Reizvoll wäre ein Gang zur
uralten Talkirche des vordem
Domleschg auf ihrem Felsensporn,
hoch über den Niederungen, St.
Lorenz, mit seiner Altarplatte aus
karolingischer Zeit.

5.4. Clugin und Casti

Die beiden bescheidenen
Bergkirchlein am Schamserberg bewahren

Malereien, die seinerzeit stark



verrestauriert worden sind, spater
aber eine heilsame Entrestaurie-
rung erfahren haben. Ein Besuch
lohnt sich wegen der Malereien
vielleicht weniger als wegen des
Bauwerks: Geist der Romanik in
der herben Bergwelt, und wer von
Zillis her kommt, erlebt zwei ganz
verschiedene Ausprägungen der
gleichen Kunstepoche.

In Clugin sind die umfangreicheren
Reste. Eine Schülerin schreibt:

«Clugin ist ein kleines Bauerndorf
und liegt auf der linken Talseite
des Schams. Heute wohnen dort
nur noch etwa fünf Familien. Auch
hat das Dorf keinen eigenen Pfarrer.

Doch früher war das anders.
Sicher war die Gemeinde damals
viel bedeutender als sie heute ist,
dies beweisen uns ihre grossen,
stattlichen Häuser. Leider sind jetzt
viele am Verfallen. Schon von weitem

fällt einem die kleine romanische

Kirche auf. Sie liegt auf einem
etwas vorstehenden Hügel. Die
Malereien des Waltensburger Meisters
sind in der runden Apsis. Sie stellen

nur elf Apostel dar. Der Maler
wird absichtlich den Judas weggelassen

haben. Gut zu erkennen ist
Jacobus der Ältere (Stab), Bartholomäus

(Messer), Paulus (Schwert),
Petrus (Schlüssel) und Andreas
(Kreuzstab). In der Halbkuppel ist
der sitzende Christus in einer
Mandorla. Die rechte Hand hält er
segnend auf. Rechts von ihm ist ein
Stier und ein Engel, links ein Adler
und ein Löwe, die vier Zeichen der
Evangelisten. Auch diese Tiere
haben einen Nimbus und Flügel.
Ganz schwach kann man noch den
illusionistischen Chorbogen aus
Quadern sehen. Früher wird er wie
der von Rhäzüns ausgesehen ha¬

ben. Auch der mit Sternchen übersäte

Hintergrund zeigt ganz deutlich

eine Verwandtschaft mit
Rhäzüns.

Links von der Apsis sind noch
Spuren vom Engel Gabriel bei der
Verkündigung zu sehen. An dieser
Wand ist auch eine Zeichnung von
Christophorus, die nicht bemalt ist.
Sie ist auf der Innenseite, nicht,
wie man es meistens sieht, auf der
Aussenwand der Kirche.»

6. Der Waltensburger Meister
und seine Zeit — wer war er?

Den Namen kennen wir nicht und
werden ihn wohl nie kennen
lernen. Der mittelalterliche Künstler
verewigt sich nicht im Namen,
sondern in seinem Werk.
Trotzdem können wir aus der
genauen Betrachtung seiner Werke
und im Vergleich mit der Kunst
seiner Zeit sowie durch Studium
der historischen Quellen einige
Aussagen machen. Simonett hat
dargelegt, dass die meisten
Kirchen, die der Waltensburger Meister

ausmalte, im Einflussbereich
der Freiherren von Vaz lagen (siehe

Übersichtskarte) und «dass er
in erster Linie eigentlicher Hofmaler

der Vaz war». Seine Malereien
sind deshalb «höfisch beeinflusste
und hohe Kunst», und schon Rahn
hat gleich nach der Entdeckung
der Malereien im Turm zu Maienfeld

auf die Verwandtschaft mit der
Kunst der Manessischen
Liederhandschrift hingewiesen. Dies
leuchtet auch dem Laien sofort ein,
wenn er die Drachenkampfdarstellung

von Rhäzüns mit Turnierdarstellungen

dieser Handschrift
vergleicht. Das Schulwandbild zu die-



sem Thema hat ja eine solche frei
nachgestaltet.
Aber noch mit einer andern
Kunstgattung der gleichen Zeit spinnen
sich beziehungsreiche Fäden: mit
den Glasmalereien der Klosterkirche

Königsfelden, einer Stiftung
anlässlich der Ermordung König
Albrechts 1308, entstanden im
Jahrzehnt 1320 bis 1330. Wer
Körperhaltung, Kopfform und
Haartracht, auch die Gewandung hier
und dort vergleicht, die Architekturen

oder Landschaftsdarstellungen
studiert, die Wahl der Farben
beachtet, wird Trennendes und
Verbindendes gleichermassen entdek-
ken. Dabei ist sicher und
offensichtlich, dass der Waltensburger
Meister der altertümlichere ist.
Während im weiten Land und in
der Nähe der grossen Machtzentren

die Gotik schon in ihre hohe
Blüte eingetreten ist, wird er, im

gleichen Jahrzehnt, im Bergland zu
ihrem Wegbereiter. Er bringt die
Gotik nach Graubünden.
Woher? Poeschel hat noch
angenommen, er sei ein einheimischer
Künstler, und hat auf die Tradition
einer Malschule in Chur hingewiesen.

Diese Annahme hat sich nicht
halten lassen. Der Waltensburger
Meister ist sicher zugezogen, von
den Vaz von einer der höfischen
Kunstschulen auswärts hergeholt.
Ob aus dem Osten, aus der Steiermark

oder gar aus Böhmen, wie
vermutet worden ist — in diesem
Fall wären irgendwie die Habsburger

als Vermittler im Spiel — lässt
sich nicht sagen. Ebenso
wahrscheinlich ist etwas Näherliegendes:

aus dem Bodenseeraum, wo
schliesslich in Konstanz, in
Landschlacht bei Münsterlingen, in
Oberstammheim und Oberwinter-

thur verwandte Malereien erhalten
sind. Vielleicht bringen die
Teppichmuster eines Tages weitere
Klärung in die Herkunftsfrage. In
einem freilich ist der Waltensburger

Meister fast einzigartig: in dem
dichten, fast emailartigen Farbauftrag,

einer Malweise, die noch der
technischen Analyse harrt.
So wird den Kenner und Liebhaber
das Werk dieses ausserordentlichen

Künstlers noch lange
beschäftigen — und alle grossen
Forscher sind einmal auch Schulkinder

gewesen! Sicher richtig ist,
was der Kunstführer (Seite 221)
schreibt: «Die Wandmalereien des
sogenannten Waltensburger
Meisters zählen zu den besten Werken
frühgotischer Malerei in der
Schweiz.»

7. Hinweise auf Literatur und
Hilfsmittel

A. Zum Waltensburger Meister

Grundlegend ist immer noch Erwin
Poeschel: Die Kunstdenkmäler des
Kantons Graubünden. Basel 1937 ff. (7
Bände).

In Band I (1937) die im Text erwähnte
Übersicht.
In Band II (1937) Maienfeld, Lüen, Lenz,
Churwalden (ohne die Marienkrönung!).
In Band III (1940) Rhäzüns.
In Band IV (1942) Waltensburg, llanz.
In Band V (1943) Clugin, Casti.
In Band VII (1948) Chur und Nachträge
(Luziensteig, Dusch).

Ferner:

Erwin Poeschel: Die frühgotischen
Fresken in der Kapelle von Dusch. NZZ
13. 12. 1944 und in:
Erwin Poeschel: Zur Kunst- und
Kulturgeschichte Graubündens. Ausgewählte
Aufsätze. Zürich 1967, S. 83 bis 86.

Eine gute Übersicht über das Werk
des Meisters, besonders vom histori- 225



sehen Standpunkt bietet der Vortrag
von Christoph Simonett: Der Meister
von Waltensburg [zusammenfassend
gedruckt in:] Unsere Kunstdenkmäler
14 (1963) Nr. 4, S. 103 bis 112; mit
gutem Bildermaterial, zum Teil aus
Poeschel.

Unentbehrlich, knapp und umfassend
informierend:

Alfred Wyss: Kirche St. Georg von
Rhäzüns. 1963. 12 S.

Christoph Simonett: Kirche Waltensburg.

1965. 8 S.
(beide Broschüren sind «Schweizerische

Kunstführer» und am Ort käuflich)

Helga Reichel: Der Meister von
Waltensburg. Ein Beitrag zur Geschichte
der Wandmalerei des 14. Jahrhunderts
in der Schweiz. Dissertation Basel 1954
(gedruckt 1959). Ausführliche Beschreibungen

und Deutungen, keinerlei
Bilder, reichhaltiges Literaturverzeichnis.

Hans Rutishauser: Die Marienkrönung
des Waltensburger Meisters in
Churwalden

in: Unsere Kunstdenkmäler 24 (1973)
Heft 2, S. 119 bis 125 Bericht über die
Restauration, Bilder, Literatur. Kopf der
Maria farbig auf der Titelseite des
Heftes.

Willy Zeller: Fragen um den «Waltensburger

Meister»
In: Neue Bündner Zeitung 19. Juni 1974.

B. Allgemeine Hinweise

Europäisches Jahr für Denkmalpflege
und Heimatschutz 1975. Sonderheft der
Zeitschrift «Heimatschutz» 1974.

Kunstführer durch die Schweiz, begründet
von Hans Jenny. 5.* Auflage,

Wabern-Bern 1971. Band I.

Reichhaltiges, sehr dichtes Nachschlagewerk.

Mit Hilfe des Registers findet
man leicht alle örtlichkeiten des
Waltensburger Meisters. Und eine Unmenge

anderer Informationen!

Karte der Kulturgüter, 1:300 000 und
100 Detailkarten von Aarau bis Zuoz.
Eidgenössische Landestopographie,

Wabern-Bern 1970. Erstaunlich preiswert,

gehört in die Handbibliothek
jedes Lehrers.

Lexikon der Heiligen und der
biblischen Gestalten. Legende und Darstellung

in der bildenden Kunst, von Hilt-
gart L. Keller. 2. Auflage Stuttgart, Leipzig,

1970. Wer sich mit kirchlicher
Kunst befasst, kann auch dieses Werk
kaum entbehren. Die Hinwelse auf
Kunstgüter in der Schweiz sind etwas
spärlich. 571 S.

Lexikon der Weltarchitektur, herausgegeben

von Nikolaus Pevsner und John
Fleming und Hugh Honour.
Aus dem Englischen übersetzt und für
deutsche Leser bearbeitet.
München, Prestel, 1971 und Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
1971. 639 S.
Hunderte von Abbildungen, knappe
oder weit ausholende Artikel (z. B. über
Akanthus) über Architekten, Architekturen

in den verschiedenen Ländern und
— was bestimmt nützlich — über
architektonische Begriffe.

Albert Knoepfll: Schweizerische
Denkmalpflege. Geschichte und Doktrinen.
Zürich, Schweizerisches Institut für
Kunstwissenschaft, 1972. Das Standardwerk

über die Frage.

Die Legenda aurea. (Goldene Legende)
des Jacobus de Voragine, aus

dem Lateinischen übersetzt von
Richard Benz.
Heidelberg, L. Schneider, etwa 1960
(erstmals 1917/21). Die Goldene Legende

ist das umfassendste Legendenwerk
des Mittelalters. Wer mittelalterliche
Wandbilder mit der Bibel und der
Goldenen Legende liest als Textgrundlage,
wird nicht mehr viele Fragen unbeantwortet

lassen müssen.

Über die Symbolhaftigkeit orientieren:

Dorothea Forstner OSB: Die Welt der
Symbole. 2.* Auflage Innsbruck, Tyro-
lia, 1967. 504 S.

Klementine Lipffert: Symbol-Fibel. Eine
Hilfe zum Betrachten und Deuten
mittelalterlicher Bildwerke. 3.* Auflage
Kassel, Stauda, 1961. 160 S.


	Der Waltensburger Meister

