
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 29 (1969-1970)

Heft: 2

Artikel: Einige Gedanken zum Erzählen biblischer Geschichten

Autor: Eggenberger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-356339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-356339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Religionsunterricht muss die
Fragehaltung des Kindes wecken

Wer zum Glauben kommen will, muss
fragen können und zu hörbereiter
Offenheit erzogen sein. Denn entscheidend

ist, dass ein Kind unter den vielen

Stimmen, die es vernimmt, den
Anruf Gottes herauszuhören vermag,
Wenn der Mensch durch den
Religionsunterricht hörfähig geworden ist,
dann ist das Vorfeld des Glaubens
bestellt. Die Hörbereitschaft einspielen -
so dürfte das Ziel des Religionsunterrichtes

auch formuliert werden.
Besonders anhand der Bibel soll gezeigt
werden, wie im Leben einzelner
Menschen und eines ganzen Volkes die
Wirklichkeit Gottes sich zu Wort
gemeldet hat. Diese Berichte vom Wirken

Gottes werden vom Kind jeweils
mit grosser Bereitschaft aufgenommen

und bewirken nun selbst wieder
Offenheit, Das Kind darf erkennen
lernen, wie Gott sich auch in seinem
eigenen Leben kundtut. Es soll jene
inneren Organe entwickeln, die es
befähigen, vertrauensvoll einem Ruf zu

folgen. Diese Entwicklung wäre aber
gefährdet, wenn zwischen profanem
Leben und Leben vor Gottes Angesicht

sich eine Kluft auftäte, wie dies
bei blosser Information der Fall wäre.

Auf den Einwand, das Kerygma richte
sich naturgemäss nur an den Erwachsenen,

der entscheidungsfähig sei
und es zu begreifen und zu verwirklichen

vermöge, ist zu antworten, dass
die Botschaft von elementarer
Einfachheit ist. Es sind Urworte und Ur-
vorgänge, elementare Zeichen,
urkräftige Symbolbilder und geschichtliche

Vollzüge, in denen sich der
lebendige Gott und Vater offenbart.
Gott spricht in einer so eindeutigen,
in der Tiefe des Menschen anklingenden

Sprache, dass sie auch und vor

allem gerade vom Kind im schlichten
Hören und Schauen vernommen werden

kann.

Zusammenfassung
Die Katechese muss Existenzerhellung

und Hilfe zur Lebens- und
Weltgestaltung werden. Andernfalls würden

Glauben und Leben in einen
unheilvollen Widerspruch geraten. Der
Mensch könnte dadurch sich selbst
entfremden, lebensuntüchtig und
schizophren werden.
Katechese ist weder Vorlage eines
Systems von Lehren noch lebhafte
Schilderung des Menschen Jesus, sondern
Deutung einer gegenwärtigen
Wirklichkeit, in die der Mensch sich
einüben soll.
Gebildet ist ein Mensch nicht schon
dann, wenn er viel weiss, über vieles
informiert ist, sondern erst, wenn er
das Wissen lebt.

Einige Gedanken zum Erzählen

biblischer Geschichten
Hans Eggenberger, Chur

Sinn und Bedeutung des Erzählens

Erzählen ist eine der Grundmöglichkeiten

und Grundtätigkeiten des
Menschen. Wer reden kann, wird immer
und immer wieder Geschichten erzählen.

Die Welt und das Leben kommen
so zur Sprache. Und zwar nicht als
distanzierte Beschreibung oder als
blosse Aufzählung von Fakten,
sondern als Deutung von Ereigniszusammenhängen

und als Aufweis von
Lebenserfahrung. Rechtes Erzählen lässt
die Hintergründigkeit der Phänomene
und den tieferen Sinn und letzten



Grund eines Lebens in einer Art
Existenzmodell sichtbar und hörbar werden.

In einem Aufsatz des italienischen

Schriftstellers Ignazio Sifone
findet sich eine sehr aufschlussreiche
Stelle: «Was tun deiner Meinung nach
die Flüchtlinge von früh bis spät? Sie
verbringen den grössten Teil ihrer
Zeit damit, sich gegenseitig ihre
Lebensgeschichte zu erzählen. Die
Geschichten sind alles andere als
unterhaltsam, aber die Flüchtlinge erzählen
sie sich gegenseitig in dem Bestreben,
sich verständlich zu machen.» Was
Silone hier von den Flüchtlingen sagt,
darf man verallgemeinern: es gilt von
den Menschen überhaupt. Beim
Erzählen von Geschichten, eigener oder
anderer Geschichten, können wir uns
selber verstehen lernen und können
wir uns anderen verständlich machen.
Dabei wird Lebenswahrheit eröffnet.
Weil Geschichten ein wichtiges
Medium In der Überlieferung von
Existenzmodellen sind, Ist das Erzählen
vor allem auch im Umgang mit
Kindern im Elternhaus und in der Schule
so unendlich wichtig. Die Existenzmodelle

zeigen Ernstsituationen, die
das Kind selbst vielfach noch nicht
bewältigen könnte. Die Möglichkeit der
Identifikation aber lässt das Kind
derartige Ernstsituationen im Rollenspiel
nacherleben oder vorwegnehmen,
Lebensgeschichten werden ausprobiert,
und dabei werden Werte gesetzt oder
vertieft, wird das Selbstverständnis
und die Gefühlwelt weiter ausgebildet,
wird der Lebenshorizont geweitet, wird
Verantwortung geweckt. Um nur zwei
kleine Beispiele zu nennen : Liebesgeschichten

ermöglichen Erotik; Helden-
geschichten ermöglichen Weltbe-
mächtigung und Weltverwandlung.
übrigens behalten Geschichten auch
dann ihren Wert, wenn die dargestellten

Persönlichkeiten nicht gelebt ha¬

ben oder wenn sie nicht im wörtlichen
Sinn passiert sind. Das bestätigt ein
kurzer Hinweis etwa auf die Teil-Sagen,

auf Fabeln und Legenden. Für
das Erzählen gilt in besonderem Masse,

was Rosenstock-Huessy einmal
viel allgemeiner so formuliert hat;
«Lehrer geben uns in unserer eigenen
Zeit Kunde von den vergangenen
Anfängen der Zukunft.»

Das Erzählen biblischer
Geschichten

Glaubensgeschichten ermöglichen
Glauben oder helfen den Glauben zu
artikulieren und zu verstehen, Die
Christen erzählen darum immer wieder

biblische Geschichten oder
Geschichten aus dem Wirkungsbereich
der Bibel, weil darin Existenzmodelle
zur Sprache kommen, die für ihr
Leben wesentlich sind. Beim Erzählen
biblischer Geschichten handelt es
sich nicht - wie man das leider häufig
missversteht - um Informationen aus
der Vergangenheit, um Fakten, um
Tatsachenberichte über das, was
damals war, sondern um Lebenswahrheit,

die uns auch heute betrifft. Wenn
in der Schule biblische Geschichten
erzählt werden, so einmal darum, weil
wir diese Existenzmodelle als sehr
wesentlich erachten, weil wir davon
Lebenshilfe und Sinngebung erwarten
und anderseits darum, weil sie uns
helfen, die religiöse Sprache und
Erfahrung, beispielsweise auch die
Vokabel «Gott», besser zu verstehen.
Die Bibel ist über weite Strecken der
Erlebniswelt des Kindes zunächst einmal

sehr fremd. Es gibt aber doch
manche biblische Gestalten, mit
denen sich die Kinder gerne identifizieren.

Es sind Existenzmodelle, die
zeigen, wie Menschen Gottes Ruf gehört
haben, und wie Ihr Leben zu einer Antwort

auf diesen Ruf wurde. Man könn-



te hier etwa an die Abrahams- oder
Mosegeschichten denken. Aber auch
in den Evangelien begegnet uns keine
abstrakte Theologie: der Leser oder
Hörer der Jesusgeschichten wird
aufgerufen, die Rolle eines Jüngers
anzunehmen. Die Kinder können nun im

Religionsunterricht die Rolle eines
glaubenden Menschen ausprobieren.
Ob ein Kind sich auf das jeweilige
Existenzmodell einlässt, ob es - auch für
spätere Zeiten - die Rolle, die ihm
angeboten wird, annimmt, das kann
durch das Erzählen der Geschichten
nicht erzwungen werden. Wir müssen
ehrlicherweise damit rechnen, dass
ein Teil der Kinder in ihrem Leben
nicht zu einer bewusst christlichen
Existenz kommen. Für sie bleiben die
biblischen Geschichten, die sie während

ihrer Schulzeit hören, aber
immerhin in der Weise wirksam, dass
sie wissen, an welchen Existenzmodellen

die Christen sich orientieren, woher

sie ihre Massstäbe und Werte
empfangen.
Die Bibel ist alles andere als ein naives
Buch ; alle biblischen Texte - nicht nur
die lehrhaften Stücke, sondern auch
die Geschichten - haben ihre
Schwierigkeiten. Weil seit der Entstehung der
Bibel nicht nur Jahrhunderte, sondern
Jahrtausende vergangen sind, weil
unser heutiges Denken in vielen Dingen

vom Denken zur biblischen Zeit
abweicht, müssen wir das Gemeinte
oftmals hinter dem Gesagten
suchen. Man kann im Religionsunterricht

die biblischen Geschichten nicht
einfach draufloserzählen; es braucht
immer wieder mannigfaltige
Überlegungen und sorgfältige Vorbereitung.
Wie in anderen Unterrichtsfächern ist
man auch hier auf die Hilfen und
Erklärungen von Fachleuten angewiesen:

man braucht also gelegentlich
weiterführende Literatur.

Zwei Arbeitsgänge sind bei der
Vorbereitung einer Erzählung dringend zu

empfehlen: Das Denken vom Bibeltext
her und das Denken vom Schüler her.
Was heisst das? Bei den theologischen

Überlegungen versuchen wirzu
ergründen, wo die Akzente eines Textes

liegen, welches seine Glaubensaussage

ist, worauf die ganze Sache
hinaus will. Häufig lohnt sich der
Versuch, der Absicht des Erzählers etwas
nachzuspüren und die Situation zu
suchen, in welcher der Text erzählt
wurde oder zumindest hätte erzählt
werden können. Wenn wir uns an das
theologisch Wichtige halten, können
wir beurteilen, welche Stellen im Text
und bei der unterrichtlichen
Ausgestaltung wichtig sind. Anderseits
erkennen wir die Nebensächlichkeiten,
so dass es unmöglich wird, die
wesentlichen Punkte durch allzu
eindrückliche Nebensächlichkeiten zu
verdecken. Wir gewinnen hierbei auch
einige Anhaltspunkte für die Art und
Weise, wie wir das ganze Unterrichtsvorhaben

planen sollen und sind
wahrscheinlich doch gewarnt vor dem
leider noch sehr häufigen Abgleiten in

eine pseudokindliche Moral. Die unter-
richts-psychologi sehen Überlegungen

lassen uns nach dem Stufenge-
mässen und Spannenden suchen.
Durch das Erzählen werden die
emotionalen Schichten beim Hörer weit
mehr angesprochen als die intellektuellen.

Darum ist es wichtig, dass
eine Geschichte spannend ist. So
weckt sie Freude am Unterricht und
damit an der Sache, die der Unterricht

vermitteln möchte. Spannung ist
eine innere Erregung, die durch eine
Reihe zielgerichteter Mitteilungen
erzeugt wird. Eine Ereignisfolge muss
somit einen eindeutigen Höhepunkt
aufweisen oder ein Gefälle zum
Schluss hin haben. Damit das Kind



eine Rolle spielen und ausprobieren
kann, müssen ihm aber
Identifikationsmöglichkeiten geboten werden.
Wir schenken dem daher grosse
Beachtung und überlegen immer wieder,
wo die spannenden Momente einer
Geschichte sind, wie man - ohne die
Geschichte zu verfälschen - die Spannung

steigern kann und wie die
Blickpunktperson möglichst in den Vordergrund

gestellt werden kann, damit die
Identifikation leicht möglich wird.
Beiden Unterrichts - psychologischen
Überlegungen suchen wir immer auch
nach den Ausdrücken und Begriffen,
die das Kind voraussichtlich nicht
oder vielleicht falsch verstehen wird.
Der sorgfältige Aufbau und die
Bildung von Begriffen ist sehr wesentlich,

allerdings nicht immer einfach.
Das Denken vom Bibeltext her und
das Denken vom Schüler her stellt das
Material für die Erzählung bereit. Im

Folgenden geben wir einige kurze
Hinweise für den Bau der Erzählung.

Einige Hinweise zur Erzähltechnik
und zum Erzählstil

Hier werden Dinge gesagt, die nicht
neu sind ; sie müssen aber immer wieder

von neuem gesagt werden. Auch
der gute Praktiker wird seine Praxis ab
und zu überdenken. Es wäre übrigens
sehr hilfreich, gelegentlich ein
Tonbandgerät in die Schulstube zu stellen,

um die «Anatomie einer Erzählung»

hinterher zu untersuchen und -
wenn das notwendig wird - selber oder
im Kreise von Kollegen die Diagnose
zu stellen und die Therapie zu
überdenken.

a) Grundschema der Erlebnisphasen
Es lohnt sich, die folgenden fünf
Punkte als mögliches Grundmuster
für eine Erzählung immer wieder
beizuziehen :

1. Die Geschichte hat eine Einleitung,

die den Helden vorstellt. Die
Identifizierung muss ermöglicht werden.

Das Thema oder Problem wird
kurz angedeutet oder angegeben.
2. Es werden Ereignisse erzählt, die
das Thema oder Problem verdeutlichen.

Die Unausweichlichkeit der
Zielereignisse wird herausgestellt;
ebenso die Schwierigkeiten, die sich
ergeben könnten,
3. Gefahren tauchen auf. Der Ablauf
der Ereignisse wird durch Komplikationen

gestört. Der Ausgang der
Geschichte ist ungewiss.
4. Klimax: Die entscheidende Tat
oder eine Wendung von aussen bringt
die Lösung der Aufgabe und des
Problèmes oder aber das Scheitern des
Helden.
5. Ausklang der Geschichte mit
Zusammenfassung oder Befestigung
des Resultates. Der Hörer wird
«entlassen».

b) Einleitung und Abschluss einer
Geschichte

Die Einleitung darf das Ziel nicht
vorwegnehmen. Man darf nicht vage,
sondern muss entschieden einsetzen. In

schwierigen Lagen muss schon der
erste Satz ein Blickfang sein. In der
Einleitung müssen genügend Ansätze
zur Identifikation geboten werden,
damit man die Zuhörer auf den rechten
Weg bekommt. Der Abschluss der
Geschichte dient der Entspannung
des Hörers. Fragen oder gar eine
Besprechung sollten nie unmittelbar
angeschlossen werden, damit die Kinder

auch zu innerer Ruhe kommen
können (stille Beschäftigung!). Weil
Start und Landung immer sehr wichtig

sind, empfiehlt es sich, die Einleitung

und den Abschluss der
Geschichte wörtlich zu präparieren und
sich gut einzuprägen.



c) Anschaulichkeit
Die Vorarbeit ergibt jeweils, welche
Elemente der Anschaulichkeit in einer
Geschichte enthalten sind. Die Phantasie

nützt zunächst alle Ansätze aus.
Andere Einzelheiten kennt der Lehrer
aus der intensiven Beschäftigung mit
den biblischen Realien, vor allem auch
vom meditativen Umgang mit
Photobüchern über die biblische Welt. Dazu
kommen gelegentlich verantwortbare
hypothetische Ergänzungen. Die
Erzählung darf dann aber nicht alle
möglichen Einzelheiten bringen. Anschaulichkeit

meint ja nicht einfach Buntheit
und Auffälligkeit. Die Beschränkung
auf das Wesentliche ist notwendig.
Und wesentlich ist, was das Verständnis

der Geschichte fördert. Einzelne
Situationen sind im Sinne von
Nahaufnahmen zu intensivieren. Die
Zuhörer müssen sich den Schauplatz der
Geschichte vorstellen können.
Zustände werden in Handlung verwandelt

(z, B. Baalskult; Aussatz; soziale
Ungerechtigkeit); sie lassen sich
dramatisieren oder im Erleben einer Person

schildern. Personen müssen zu

lebendigen Gestalten werden; dazu
braucht es Einzelheiten der Gestalt,
der Gebärde, des Charakters. Zu
vermeiden sind alle Einzelheiten, die dem
latenten Sadismus der Kinder stark
entgegenkommen. Das massiv Schok-
kierende wirkt auf die Dauer ohnehin
lächerlich und unglaubwürdig. Sehr
wesentlich ist die Darstellung der
inneren Motivation, am besten als
Selbstgespräch oder als Gedanken
der betreffenden Person. Aber nicht
alles kann begründet und motiviert
werden ; es gibt auch so etwas wie das
Geheimnis einer Person.

d) Zurückblenden und erklären
Der Gang einer Erzählung sollte vor
allem bei Kindern nicht unterbrochen

werden, weil der Spannungsbogen
sonst reisst. Das bedingt oftmals
einen Umbau der Geschichte oder
eine Art Vorspann, wo die zum
Verständnis unbedingt notwendigen
Erklärungen ihren Platz finden. Ganz
kurze Randbemerkungen und sehr
knappe Einzelerklärungen sind jedoch
erlaubt, sofern sie geschickt eingefügt

werden,

e) Ausschmücken, wiederholen und
variieren

Nach einem arabischen Sprichwort
vermag der gute Erzähler die Ohren
der Zuhörer in Augen zu verwandeln.
Die Worte und vor allem Begriffe sollten

sich in Bilderübersetzen lassen, so
dass Vorgänge und Geschehnisse
Sichtbarwerden und mitvollzogen werden

können. Statt: «Er hat sich
geschämt» heisst es dann: «Er wurde
rot, getraute sich nicht, ihm in die

Augen zu schauen, sondern er richtete

seinen Blick beschämt auf den
Boden.» Damit der Schüler sich mit
einem anonymen Glied des Volksganzen

identifizieren kann, muss die Person

herausgehoben werden. Das
geschieht am besten nicht durch
Kennzeichnung mit erfundenen Namen,
sondern durch Ausstattung mit
stereotypen Kennzeichen («der Bettler
mit den dünnen, dunkelbraunen
Beinen» oder «der reiche, dicke Mann!).
Die Bibel - vor allem das Alte
Testament- braucht selber recht häufig das
Stilmittel der Wiederholung. Es
empfiehlt sich darum, besonders bei eher
knappen Erzählungen, Einzelnes zu
wiederholen, sprachlich zu entfalten,
zu variieren und zu umkreisen. Ein
Beispiel: «Und da erhob sich ein Wind.
Ganz plötzlich kam er mit wilder
Gewalt, ein Sturm, ein Wirbelwind. Der
wirbelte, tobte und fasste die Wellen.»
Ist der biblische Text sprunghaft er-



zählt worden, müssen die übersprungenen

Schritte ausgeschritten werden.

Das Kind braucht nämlich eine
möglichst gradlinige Erzählung, wo es
Schritt für Schritt vorangeht.

f) Sprachliches
Die sprachliche Grundform der Erzählung

ist der kurze Satz. Es empfiehlt
sich der Gebrauch von Hauptsätzen
und der Verzicht auf Nebensätze, die
den Erzählfluss oft empfindlich stören.
Intensive Adjektive sollten sehr sparsam

werden, da sie stark emotional
wirken und immer irgendwie die
Stellungnahme des Sprechers ausdrük-
ken. Sie sind übrigens sehr schnell
«verbraucht» und machen darum bald
keinen grossen Eindruck mehr. Der
Dialog spielt in der Erzählung eine

wichtige Rolle. Indirekte Rede sollte
man daher immer in direkte Rede
verwandeln.

g) Sprachformen
In der Bibel finden sich verschiedene
Sprachformen: Berichte, Legenden,
Wundergeschichten, Gleichnisse,
Reden, Sprüche, Beispielgeschichten
In der Bibel finden sich verschiedene
Sprachformen :

Berichte, Legenden,
Wundergeschichten,
Beispielgeschichten,
Gleichnisse, Sprüche, Reden usw.
Bei unserem Erzählen muss dem
Charakter dieser einzelnen Sprachformen
Rechnung getragen werden, weil sie
eine unterschiedliche sprachliche
Bewegung mit sich bringen. Ganz grob
kann man auf zwei Grundformen des
Erzählens reduzieren. Einerseits:
Berichte, Legenden und vor allem
Beispielgeschichten können meistens
möglichst bibelgetreu erzählt,
ausgeschmückt, in Einzelheiten variiert und
- wo nötig - ergänzt werden. Man kann

das etwa aufzeigen an der Geschichte
von David und Goliath oder am
Beispiel vom barmherzigen Samariter.
Anderseits: Viele Wundergeschichten,

Gleichnisse und vor allem Sprüche

werden nicht verständlicher, wenn
man reich ausschmückt, variiert oder
ergänzt. Ganz einfach darum, weil
man vom Gesangten auf das Gemeinte

schliessen muss oder weil zum
Verständnis die Situation mit dazugehört,
in der ein solcher Text ursprünglich
entstanden ist.
Am Beispiel der Gleichnisse möchte
ich das im folgenden Abschnitt in einigen

Punkten darlegen.

Zum Erzählen von Gleichnissen
Jesu

a) Die Gleichnisse Jesu erzählen ein
übliches Geschehen des Alltags oder
schildern Begebenheiten, wie sie in
den Tagen Jesu vorkamen, vorkommen

konnten oder doch vorstellbar
waren. Für das Verständnis der
Gleichnisse ist darum zunächst die
Kenntnis der damaligen
Lebensgewohnheiten hilfreich, oft sogar
notwendig (z. B. Sämann, der vor dem
Pflügen sät).

b) Die Gleichnisse Jesu gehören
ursprünglich in eine bestimmte, vom
Leben gestellte Situation. Ausgangspunkt

ist eine Begegnung Jesu mit
Menschen seiner Zeit. Die Gesprächssituation

ist dadurch bestimmt, dass
in der Person Jesu und seines Gegenübers

zwei Standpunkte, Denkweisen
und Lebenshaltungen aufeinander-
stossen. Auf der einen Seite steht
Jesus in der ganzen Eigenart seines
Redens und Handelns; ihm gegenüber
die Menschen des damaligen Israel.
Sie erwarten etwas von ihm; sie wundern

sich über sein Reden und Tun;
sie empören sich darüber und finden



es skandalös, in anderen Fällen lächerlich

und absolut nichtssagend. Je
nachdem.

c) Diese Gesprächssituation mit den

Fragen, Herausforderungen und
Anfeindungen bildet die Voraussetzung
für die Gleichnisse. Jesus erzählt die

Gleichnisse, um seine Zuhörer über
die bezogenen Standpunkte
hinauszuführen. Er bringt sie in die Lage, in

einer bestimmten Blickrichtung mitzusehen

mit ihm, einen bestimmten Weg
mitzugehen, von dem aus das Reden
und Verhalten Jesu von einer neuen
Seite erscheint. So will er das
Einverständnis seiner Zuhörer gewinnen.

d) Meistens ist die Gesprächssituation
mit den Fragen, Herausforderungen
und Anfeindungen nicht deutlich

überliefert worden, nur die Antworten
Jesu darauf: die Gleichnisse. Darum
müssen wir auf die mögliche
Gespräch ssituation zu rücksch liessen ;

wir müssen die Fragen, Herausforderungen

und Anfeindungen suchen,
auf die Jesus Antwort gegeben hat.
Dazu ist eine genaue Auslegung der
Gleichnisse nötig. Bei dem Gleichnis
vom grossmütigen König und seinem
unbarmherzigen Knecht (Mt. 18, 21-35)
finden wir übrigens in den ersten beiden

Versen so etwas wie eine
Situationsschilderung.

e) Die Gleichnisse Jesu können heute

- wenn man von einigen Ausnahmen

einmal absieht - von den Schülern

kaum direkt verstanden werden.
Es genügt nicht, die in den Gleichnissen

berichteten Begebenheiten
einfach möglichst anschaulich und farbig

zu erzählen, weil der Schluss vom
Gesagten Bildhälfte) auf das
Gemeinte Sachhälfte) das Denken der
Schüler überfordert (Beispiel: Gleichnis

vom Schatz im Acker und von der
Perle).

f) Wir müssen für die Behandlung
der Gleichnisse im Unterricht uns
jeweils eine Rahmengeschichte oder
eine möglichst anschauliche Anekdote

ausdenken (analog der ursprünglichen

Gesprächssituation), in der die
Frage, auf die das Gleichnis Antwort
geben will, sehr deutlich gestellt wird,
am besten von einer Gestalt, mit der
sich der Schüler identifizieren kann.

g) Erst wenn unsere Schüler sich für
diese Frage zu interessieren beginnen,

sind sie reif für das Hören des
Gleichnisses, und ihr Interesse an der
Frage bewegt sie dazu, den schwierigen

Denkakt zu vollziehen.

h) Regel
Anschaulichkeit und breites Erzählen
bei der Rahmengeschichte, bei der
einleitenden Anekdote, die etwa fol-
gendermassen beginnen könnte: «Ich
stelle mir vor, dass Petrus einmal
folgendes erlebt hat. .» oder «Was ich
euch jetzt erzähle, das habe ich nicht
in der Bibel gelesen, aber so etwas
Ähnliches muss wahrscheinlich einmal

passiert sein ...» - Zurückhaltung
und Beschränkung auf das Notwendige

beim Gleichnis, das als Antwort
Jesu entweder vorgelesen oder kurz
erzählt wird. - Anschliessend dann
Gespräch mit den Schülern.

Schlusswort
Das Erzählen, vor allem das Erzählen
biblischer Geschichten muss gelernt
und eingeübt werden. Weil es um
eine Grundmöglichkeit und
Grundtätigkeit des Menschen geht, lohnt es
sich, etliche Mühe darauf zu verwenden.

Meister, die direkt vom Himmel
gefallen sind, sind gar selten, Wie soll
man Geschichten erzählen? Dazu ein
wundervolles Beispiel, das Martin Buber

im Vorwort zu seinem Buch «Die
Erzählungen der Chassidim» berichtet:



Man bat einen Rabbi, dessen Grossvater

ein Schüler des Baalschem
gewesen war, eine Geschichte zu erzählen.

«Eine Geschichte», sagte er, «soll
man so erzählen, dass sie selber Hilfe
sei.» Und er erzählte: «Mein Grossvater

war lahm. Einmal bat man ihn,
eine Geschichte von seinem Lehrer zu

erzählen. Da erzählte er, wie der heilige

Baalschem beim Beten zu hüpfen
und zu tanzen pflegte. Mein Grossvater

stand und erzählte, und die
Erzählung riss ihn so hin, dass er hüpfend

und tanzend zeigen musste, wie
der Meister es gemacht hatte. Von der

Stunde an war er geheilt. So soll man
Geschichten erzählen.»

Schwierigkeiten im
katholischen Religionsunterricht
Willi Glükler, Katechet, Chur

Keineswegs bin ich der Religionsjeh-
rer, der keine Unzulänglichkeiten in

seinem Unterrichten kennen würde.
Und so soll diese kleine Anregung
nicht ein Gericht, sondern eine
brüderliche Aussprache mit all jenen
sein, die mit mir um unseren
Religionsunterricht ringen.
Woher kommen Schwierigkeiten?
Wer macht sie uns?

Das Kind

Allzugerne ist man zur Stelle mit dem
Schlagwort des «Ganz-Anders-Sein»
der heutigen Jugend, um unsere
Hilflosigkeit gegenüber einer sich
veränderten Welt zu verdecken. Ist denn
die Jugend so anders? Wollen unsere

Jugendlichen in dieser Welt leben,
müssen sie sich da nicht anders
bewegen, als unsere Eltern es taten?

Man höre sich einmal die Schlagertexte

und Melodien an, denen unsere
Jugend mit Andacht und Hingebung
lauscht. Man sehe sich einmal die
platte Lektüre an, die ihnen (von
Erwachsenen I) angeboten wird, und man
wird sich nicht mehr wundern, wenn
siean höheren, erstrechtan religiösen
Werten, keinen Geschmack mehr
findet. Auch haben wir Erwachsenen in

unserer Betriebsamkeit um das rein
äussere Image der Kirche übersehen,
dass für Gott gar keinen Platz mehr
bleibt. Sicher ist, dass der Jugendliche

hinter den Schlagertexten noch
etwas anderes sucht, als bloss das
Austoben seiner Halbwüchsigkeit und
Erotik. Er will irgendwo der
herzloserwachsenen Welt unseres technischen

und konsumpropagandierten
Lebens entfliehen, irgendwo träumen
und Blumen pflücken können, wo kein
Erwachsener, kein Geldprofitler ihn
stört. Er sucht Hilfe, diesem absurden
Dasein doch noch einen Sinn zu
geben. Die Anhänger östlicher Religionen

hätten bei den Blumenkindern
nicht solche Erfolge, wenn wir Christen

unseren jungen Zeitgenossen
nicht etwas Wesentliches schuldig
geblieben wären; Nicht das statische
Gedankensystem vollkomener
Wahrheiten, sondern das beständige Leben
der immer noch zu vervollkomnenden
Wahrheiten. Oft glaubt man, in unserer

Unterweisung wolle Gott die von
uns so beklagte geistige Primitivität,
denn das wirklich gemeinte Anliegen
der Heilsbotschaft wurde doch in
unseren Schulen zu einem intellektuellen.

Nicht alles, was einmal überlegt
wurde, ist heute noch wirksam und
lebenswichtig für den Glauben. Aber
leider nicht alles, was uns heute
lebenswichtig und aktuell fordert,
geradezu herausfordert, wurde schon
genügend durchdacht. Es geht um


	Einige Gedanken zum Erzählen biblischer Geschichten

