
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 28 (1968-1969)

Heft: 1

Artikel: Gedanken zu den Menschenrechten

Autor: Corti, Walter Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-356299

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-356299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedanken zu den Menschenrechten

Von Wal/er Robert Corti

Die Kosmonauten sehen unsere Erde auf der Sonnenseite als eine blaue Kugel, die

majestätisch-still im Räume schwebt. Sie wird zu mehr als zwei Dritteln von Wasser

bedeckt, den Meeren steht knapp ein Drittel Land gegenüber. Das Leben hat sich

im Wasser gebildet und von dort das Land erobert, auf dem sich die vielgestaltigen
Reiche der Pflanzen, Tiere und schließlich unserer eigenen Menschenwelt entfalteten.
In der Geschichte des Lebens erscheint der Mensch spät, etwa vor einer Million
Jahren. Aber im Laufe dieser Zeit hat er sich zum unbestrittenen Herrn über die

Natur erhoben. Alle seine älteren Mitgeschöpfe sind ihm auf Gedeih und Verderb

ausgeliefert. Er schützt und züchtet sie, wo sie ihm nützen oder ihn erfreuen. Als Herr
über die Atomenergien vermag er heute das gesamte Leben mindestens auf den Kontinenten

zu vernichten. Eine solche Macht hat er kaum je seinen Göttern zugeschrieben.

Der Vermassimg entgegen

Der Mensch ist ein Januswesen. Er betreibt den Krieg und sinnt dem Frieden nach.

Er tut das Böse und will das Gute. Er ist Herr über die Natur, aber nicht Herr über

sich selbst. Die Natur vermochte er in seinen Dienst zu zwingen, indem er ihre Gesetze

erkannte, aber sich selbst, das Gewaltendunkel der eigenen Seelentiefe weiß er weder

zu erhellen noch zu zähmen. Vielleicht braucht das noch viel Zeit. Aber die sich immer
bedrohlicher zuspitzende Selbstgefährdung treibt ihn in einen Wettlauf um die Sicherung

auch seines Lebens. Pascal sprach von der «grandeur et misère de l'homme»,

- vom Menschen ist immer auch groß zu denken. Er lotet die Tiefen des Weltalls aus

und entschleiert das Innere der Atome. Er sieht das Herz des Kranken am Röntgenschirme

schlagen und verpflanzt es von einem Menschen in den andern. Was die

Märchen fabelten, ist oft genug wahr geworden, und vieles wirklich, was nie ein

Märchen ersann.

Martin Buber und Ernst Bloch haben das utopische Sinnen des Menschen zu deuten

gesucht: Er war immer ein Utopien entwerfendes Wesen. Er denkt sich eine reichere,

schönere, glücklichere, bessere Welt aus, als die es ist, die er vorfindet. Er fügt die

Kunst, die Technik, die Wissenschaft der vorgefundenen Natur hinzu. Wo ihre
Heilkräfte versagen, setzt seine Heilkunst ein. Er überbaut sie mit einer erfinderischen
Fülle von Bequemlichkeiten. Dies kann er nur in der Arbeitsteilung seiner Gemeinschaften

vollbringen. Er braucht seinesgleichen als freiwilliges oder gezwungenes
Werkzeug für seine vielfältigen Zwecke. Darum wirft sich sein eifriges Planen ganz
besonders auf die Gesellschaft. Sie muß anders, besser, brauchbarer werden. In seinen

Gesellschaftsutopien malt er sich selbst, so wie er seiner Meinung nach sein soll.

Dabei werden erschaute Ideen zu wirkenden Idealen. Die älteren Utopien schildern
zumeist Idealreiche des Friedens, der Gerechtigkeit und der Freiheit. So konnten sie

als Ansporn wirken.
Es fällt auf, daß die modernen Utopien überwiegend pessimistisch gestimmt sind,

man denke etwa an Aldous Huxley oder George Orwell. Der Werthimmel hat sich

verdunkelt. Die Zukunft verliert die Bürgschaft, daß sich der Mensch aus seiner Not
herausarbeiten kann. Die technischen Visionen Jules Vernes', das Entzücken noch

unserer Großväter und Väter, wirken heute schon hoffnungslos veraltet. Die Fahrt



auf den Mond steht vor der Tür. Sie könnte der Menschheit ein Fest ohnegleichen
bedeuten, ein Zeichen der Reife für den homo ludens, aber sie fällt in eine Epoche,
die einen Abgrund menschlicher Unreife bezeugt. Die ethisch-soziale Entwicklung
hält mit der technisch-politischen nicht Sehritt. Der technische Optimismus hat sich

in graue Zweifel aufgelöst. Der zum Kampf für die Freiheit berufene Maschinendiener
wächst zum zerstörenden, versklavenden Golem aus. Er verdankt sein Dasein einer
entfesselten wissenschaftlichen Forschung, und die Frage bedrängt, warum diese für
den ethisch-sozialen Bereich so wenig Fruchtbares aufzuweisen vermag. Wo liegen
die Gründe, warum wurde und wird die ethische Forschung nicht intensiver gefördert
Viele Entwicklungen unseres Jahrhunderts verlaufen explosionsartig, in erschreckender

Eskalation. So die atomare Waffentechnik, Automation und das Computerwesen,
die verwirrende und entleerende Kraft des Wohlstandes, das Unvermögen vor der
Freiheit der Freizeit, die Entmythologisierung der Religion, die Entschleierung und
Inflation der Sexualität, die Bannkräfte und Enthemmungen im Leben der Vermassung
und vieles andere mehr. Dazu gehört vor allem auch die beklemmende Zunahme der

Erdbevölkerung und das Unverständnis, dieser klar zu erkennenden Gefahrenflut
gegenüber.
Wenn heute zwei Drittel der gegen drei Milliarden Menschen täglich nicht satt werden,

mag sich ihre Zahl, treiben die Dinge so weiter, schon in vierzig Jahren verdoppeln.
Auf dem Papier lassen sich apokalyptische Ziffern berechnen; In dreihundert Jahren
sind alle Kontinente eine Stadt geworden, in achthundert weiteren erhält jeder Mensch

gerade noch einen Stehplatz. Dazu wird es sicher nicht kommen. Und doch, heute

werden je Sekunde sieben Menschen geboren, im Tage gegen 70 000. Wie lassen sie

sich ernähren Vor allem aber, was werden sie denken und tun? Je mehr der Mensch
als Masse aufwächst, desto mehr vermasst er. Er glaubt zu treiben und wird doch

nur getrieben. Und diese Problemflut steigt Tag und Nacht an, ob wir sie sehen wollen

oder nicht, ob wir sie wünschen oder nicht. An Katastrophen glaubt der Mensch erst

dann, wenn sie über ihn hereinbrechen. Auch unser an Katastrophen überreiches

Jahrhundert hat hier keinen nennenswerten Wandel geschaffen. Eine Hoffnung läßt
sich indessen wohl darin erblicken, daß wenigstens das «Unbehagen in der Kultur»,
von dem Sigmund Freud 1930 sprach, über den ganzen Planeten hin zunimmt. Es

kann der notwendenden Besinnung einmal radikalen Auftrieb geben.

Der Mensch im Zwiespalt mit der Natur

Es fällt dem Heutigen nicht mehr leicht, im Menschen die Krone der Schöpfung zu
sehen. Wie jede Aussage, blieb selbstverständlich auch diese nicht unangefochten.
Skeptische oder pessimistische Denker verglichen unser Geschlecht vielmehr mit
einem Schimmelpilz, einer Hautkrankheit der Erde, gleich der Krätze. Der Mensch
ist kaum ein Ebenbild Gottes, allenfalls ein mühsames Gemisch göttlicher und teuflischer

Mächte. Noch vor dem Ersten Weltkrieg läßt Jakob Wassermann eine seiner

Romangestalten sagen: «Die Erde ist von einem heillosen Gezücht bevölkert und in
unermeßlicher Geistesfinsternis begraben.» In Goethes «Faust» meint Mephisto zu
Gott-Vater:
«Ein wenig besser würd' er leben,

Hättst du ihm nicht den Schein des Himmelslichts gegeben;
Er nennt's Vernunft und braucht's allein,
Nur tierischer als jedes Tier zu sein.»



Der Mensch erscheint als ein Wesen der Vernunft; er kann sich ihrer nicht entledigen,

um in die wirkliche oder vermeintliche Unschuld des Tieres heimzukehren. Aber was
ist das Wesen der Vernunft Muß denn, wer in ihr lebt, unweigerlich ins Unheil
geraten? Oder bildet nicht sie, trotz allem, die alleinige Hoffnung des Menschen auf
eine heilsame Ordnung seiner Welt?

Wir lernten es an vielen Schulen, daß die Lebensordnungen der Tiere durch ihre
Instinkte geregelt werden. Das hat die gütige «Mutter Natur» so eingerichtet. Darum
stellen die Tiere keine beunruhigenden Fragen, quälen sich nicht ab, eine Antwort
darauf zu finden. Genau dies aber charakterisiert den Menschen. Ihm wird alles zum
Problem, er forscht nach seinem Woher und Wohin, nach Gut und Böse, nach Wahr
und Falsch. Er ist immer in die Entscheidung gedrängt und muß sich entscheiden.

Hat ihn nun die «Natur» eben dazu freigegeben, daß er seine Angelegenheiten selber

regle? Oder ist er ihr etwa mutwillig in die gefährliche Freiheit des Geistes entlaufen?
Wie immer es sei, darin schuf er Sprachen und Kulturen, Künste und Technik,
Wissenschaft und Wirtschaft, Religionen und Philosophien, Er gestaltete sein persönliches

und soziales Dasein auf Grund von Selbsterdachtem, von Einsichten, Plänen
und Idealen. Was dabei herauskam, ist genau die bunte, faszinierende, liebende und

hassende, schöne und grauenhafte Babelwelt, in der wir alle leben müssen.

Dabei hat der Mensch in seinem Schaffen stets bewundernd auf die Natur hingesehen,

aus der er selbst hervorstieg, hat sie sich auf vielen Ebenen zum Vorbild genommen.
So kam es zu den Gestalten des Naturalismus in Leben und Kunst, zur natürlichen

Ethik, zum Naturrecht, zur natürlichen Religion. Er wollte damit die ihm geheimnisvolle

Freiheit nicht nur eigenmächtig auswerten, sondern mit der Nautr in Fühlung
bleiben, ja ihrer Führung gehorchen. Der radikale Rousseau-Ruf «retour à la nature»
brachte keine vollen Lösungen. Einmal schien die Pforte dieses einstigen Paradieses

für immer geschlossen. Zum andern machte sich die viel bitterere Einsicht bemerkbar,
daß die Natur selbst kein Paradies ist. Ihre Geschöpfe werden zwar nicht in wilden
Gewissensqualen hin- und hergeworfen, aber das «Böse» ist offensichtlich auch unter
ihnen am Werk. Nicht erst Kain brachte den Mord in die Welt. Religiös gesprochen,
nicht allein der Mensch bedarf der Erlösung, auch die Natur und ihre Kreaturen
harren darauf. Damit vertieft sich die Sicht. Die schaffende Natur war nicht nur bis

zum Menschen hin schöpferisch und sagte sich mit seiner Entlassung in die Sphäre
des Geistes, der Vernunft, jeglicher Verantwortung ihm gegenüber los. Sie selbst ging
mit ihrem ganzen Wesen und Herzen in den Menschen ein und wurde im Menschen
frei. Seine Geschichte ist nach wie vor Naturgeschichte, seine Geschicke sind die

Geschicke der Natur. Es ist noch nie überzeugend gelungen, Geist und Natur klar
zu trennen, den naturlosen Geist der geistlosen Natur gegenüberzustellen. Solche

Scheidungen sind Entscheidungen des Menschen, und die Gründe, die ihn dazu

bewegen, kaum solche der Wahrheit.

Das Natürliche, was immer es sein mag, öffnet sich im Menschen und entfaltet
Wesenszüge, die vordem verdeckt und verborgen lagen. Um von den vielen hier
aufbrechenden Rätseln nur eines zu nennen: Bis zum Menschen hin unterstellt sich alles

Individuelle dem Gesetz, dem Allgemeinen: Nie wird Kochsalz anders als regulär
kristallisieren, nie wird ein Enzian, eine Forelle, eine Amsel aus der Reihe tanzen.
Sie tun, «was ihnen das Gesetz befiehlt». Gewiß beginnt im Organischen ein höchst

eigentümliches Spiel mit der Freiheit. Aber erst im Menschen vermag sich das

Individuelle über oder gegen das gewohnte Naturgesetz zu stellen. Der Mensch ist aus



dem Gängelband der Instinkte entlassen, auch wenn sie ihn nach wie vor noch
mitbestimmen, er gestaltet sein Dasein nach eigener, freier Planung. Er entwirft und
sucht die Mittel zusammen, um das Entworfene zu verwirklichen. So entsteht Neues.
Daß dies möglich ist, kann einer geheimen Absicht der Natur entsprechen, einer
vormenschlichen «List der Idee», erst einmal in das Tummelfeld des individuellen
Experimentierens vorzustoßen, um darin zu neuen Gesetzen zu gelangen.

Solche Gedanken haben den genialen Immanuel Kant beschäftigt. «Die Natur», sagt

er, «gab dem Menschen Vernunft und darauf sich gründende Freiheit des Willens...

er sollte nämlich nicht durch Instinkte geleitet oder durch anerschaffenc Kenntnis
versorgt und unterrichtet sein; er sollte vielmehr alles aus sich selbst hervorbringen.
Und nun will die Natur keineswegs sein träges Wohlleben, im Gegenteil, sie stört und
stachelt ihn auf.» - «Der Mensch», so heißt es 1784, «will Eintracht; aber die Natur
weiß es besser, was für eine Gattung gut ist: sie will Zwietracht. Er will gemächlich
und vergnügt leben; die Natur will aber, er soll aus der Lässigkeit und untätigen
Genügsamkeit hinaus, sich in Arbeit und Mühseligkeiten stürzen, um dagegen auch

Mittel auszufinden, sich klüglich wieder aus letzteren herauszuziehen». Das gilt auch

von den Kriegen. Und so kommt Kant zu dem visionären Schluß: «Man kann die
Geschichte der Menschengattung im großen als die Vollziehung eines verborgenen
Planes der Natur ansehen, um eine innerlich - und zu diesem Zweck auch äußerlich

- vollkommene Staatsverfassung zustande zu bringen, als den einzigen Zustand, in
welchem sie alle ihre Anlagen in der Menschheit völlig entwickeln kann.»

Freiheit der Entscheidung

Die Natur hat sich im Menschen einen freien Mitarbeiter geschaffen, und sie muß
das Risiko tragen, daß er ihr, eben als ein Freier, in seine eigene Freiheit entläuft*.
Aber wo er sich zum Naturplan entscheidet, wo er ihren Auftrag zustimmend
annimmt, wird er nun zum Weiterbauer, zum schaffenden Könner und Künstler. Alles
ist Kunst: Wegtechnik und Medizin, Architektur und Naturwissenschaft, zuletzt der

Staat als das große Kunstwerk. 1786 gibt Kant noch einmal einen genialen Hinweis,
wo er nämlich das Werden der Menschheit in dem Satze zu erleuchten sucht, daß

dereinst «vollkommene Kunst wieder Natur» wird. So schließt dann das anarchische
Intermezzo des Menschen, dieses größten Experimentes der Natur: alle Verbrechen,
alles Leiden war Tribut, jene «Kunst» zu erreichen, welche die Menschengeschichte
wieder in den Gleichklang der Naturgeschichte bringt. Und so ist ja bis in unsere
Zeit oft genug die Geschichte als der Fortschritt im Bewußtsein der Freiheit ausgelegt
worden und ein Gedankenmodell von zündender Kraft geblieben.

Es gehört zum Wesen dieser menschlichen Freiheit, daß darin die Stimme des

Gewissens hörbar wird, ein feinstes Instrument ständigen Prüfens, Erwägens, Wählens
und der Stellungnahme zu den Werten. Wir fragen uns bei allen Haltungen, jedem
Vorhaben, ob sie gut oder böse sind, nützlich oder schädlich, schön oder häßlich,
wahr oder falsch. Dadurch wird das Feld unserer sittlichen Existenz bestimmt. In ihm
stehen wir dauernd mit dem Wertreich in Fühlung, als Politiker, Künstler oder
Wissenschafter, als Bauer, Arbeiter oder Soldat. Werte verwirklichen sich nicht von selbst,

so sehr sie einen geheimen Druck auszuüben scheinen, wir müssen sie in eigener

Entscheidung verwirklichen. Es gibt eine reiche und eine unbegabte Wertsicht, einen

*) Vergleiche des Verfassers Schrift «Vom kleinen und vom grossen Ich», Winterthur 1968



derben und empfindsamen Umgang mit den Werten, eine wache und laue Stellungnahme

ihnen gegenüber. Aber die Werte stehen unabweisbar in unserem Leben. Sie

nun besitzen in ihrer Weise wieder den Charakter des Allgemeinen, ähnlich den

Naturgesetzen und melden so ihre Verbindlichkeit für alle Menschen an.

Wieder erhebt sich die Frage, ob die Werte der «Natur» angehören, schon vor dem

Menschen in ihr vorhanden und vielleicht gar wirksam wären. Erblicken wir im
Menschen ein rein natürliches Wesen, dann sind auch Vernunft, Geist und Werte

Natur, dann gehören auch Kunst und Recht zu ihren Schöpfungen, sollten sie sich

auch erst im Menschen verwirklichen können. Sonst müßte eine Trennung gelten:
Der Mensch gehörte dann zwei Bereichen an, dem der Natur und dem des nicht
natürlichen Geistes. Danach wäre die Freiheit etwa dem Geiste allein zugehörig und

nur ihm eigentümlich. Und nur er fügte Neues zur Natur hinzu, was sie aus ihren
Kräften im Menschen nicht zu schaffen vermöchte. Wir sehen sie gern im Bann un-
durchbrechbarer Gesetze, alles ist in ihr vorausbestimmt. Ein losgelassener Stein muß

zu Boden fallen, ein Star muß im Herbst nach dem Süden ziehen. Mit dem Menschen

verhält es sich anders, er ist frei, nach seiner eigenen, überlegten Wahl in eine der

vier Richtungen der Windrose zu reisen. Nichts hindert uns, der «Natur» die Anlage

der Freiheit zuzuschreiben, die sich erstmals im Menschen voll verwirklicht.

Im traumlosen Schlaf werden wir wieder ganz und gar Wesen der Natur. Sie lebt uns.

Mit dem Erwachen beginnt unser eigenes bewußtes aktives Verhalten im Raum der

vorgefundenen Sitte und des Rechtes, des Wissens und des Glaubens. Das alles kann

allein nur die stammesgeschichtlich jüngste Phase des Naturwerdens sein. Es ist völlig
unnötig, eine solche Sicht etwa auf den vielverrufenen «Materialismus» hinauszuspielen.

Kein ehrlicher Forscher weiß, was «Materie» ist. Niemand kann sagen, was

für Mächte noch in ihr stecken. «Materie» wie «Natur» bilden lediglich Zeichen

für das eine Wunder des Seins. Aus ihm aber stammen wir, und was uns aus ihm
fügte und uns lebt, was aus ihm in uns als Sinnunruhe aufbricht, das sind wir selbst.

Gerade daß wir frei sein müssen, daß wir im Zwange existieren, frei zu sein, umschreibt
das Rätsel. 1929 nannte der Philosoph Theodor Lessing eines seiner Werke «Untergang

der Erde am Geist». Die darin vertretenen Thesen bestimmen auch das Hauptwerk

von Ludwig Klages mit der einprägsamen Formel: «Der Geist als Widersacher
der Seele». Hier wirkt noch immer die alte Rousseausche Diskussion nach. Rousseaus

«Emile» beginnt mit dem berühmten Satz: «Alles ist gut, wie es aus den Händen
des Urhebers aller Dinge hervorgeht, alles entartet unter den Händen des Menschen.»

Der Urheber, das ist auch für ihn vornehmlich die Natur, und sie gilt ihm schlechthin für
gut. Wo der Mensch sich ihr nicht fügte, wo er ihr in seine zweifelhafte Eigenwelt
entlief, da wucherte dann alles grausig Verkehrte in Staat und Kirche, in Politik und

Religion, Wissenschaft und Technik, Kunst und Sitte, Gesellschaft und Erziehung auf.

Daß wir heute in einer solch unermeßlichen Verwirrung stecken, das hat alles die

gleiche Ursache - es gefiel uns, die Natur und ihre weise, gütige Ordnung zu verlassen,

wir wurden ihr so entfremdet und haben sie verdorben, ihre Unschuld mit unserer
lasterhaften Kultur überbaut, und so mußte es unweigerlich, böse fortzeugend, zu all
den Kriegen und Katastrophen kommen. Der Mensch mißbraucht die ihm gegebene

Freiheit, und daß er das kann, sagen die Gegner des Geistes, stammt zudem wieder
nicht aus seiner freien Willkür, sondern er ist an der Vernunft erkrankt; der
lebensfeindliche Geist hat ihn wie ein Parasit befallen und richtet ihn nun unweigerlich

9 zugrunde.



Das ist eine schlechte Verteidigung des menschlichen Versagens, mit fragwürdigen
metaphysischen Mitteln. 1st es nicht vielleicht umgekehrt die natürliche Unter- und
Tiefenwclt in uns, die sich des schwachen und wehrlosen Geistes bemächtigt und ihm
Dienste abzwingt, die gar nicht in seinem Wesen liegen? 1st es nicht ein stufenälterer
persönlicher und allgemeiner Egoismus, die uralte Lust an Mord und Macht, die zu
den Kriegen treibt? Man bedenke etwa, daß Nation und Natur derselben Wortwurzel
entstammen, von nascor, nasci - geboren werden. Das Böse und die Sünde brauchen
nicht erst mit dem Menschen zu beginnen, und er mag auch der erste sein, sie zu
überwinden. Die Natur bleibt hintergründig, gleichgültig, ob wir sie nun in unseren
Theorien vergöttlichen oder verteufeln. Sie selbst stellt sich im Bewußtsein des
Menschen zur Diskussion, es sind ihre Anliegen, die in unserem Denken und Entscheiden
zur Reife kommen.

Die Menschenrechte

1961 hat die Vollversammlung der Vereinten Nationen beschlossen, das Jahr 1968

zum «Internationalen Jahr der Menschenrechte» zu erklären. Es soll damit an den
10. Dezember 1948 erinnert werden, als im Palais Chaillot zu Paris die «allgemeine
Erklärung der Menschenrechte» von 48 Nationen ohne Gegenstimme genehmigt
wurde. Sie hoffte damit, daß weltweit alle Menschen guten Willens diese Erklärung
neu überdenken möchten und daß jeder an seinem Orte prüfe, was er tun kann,
daß ihr nachgelebt und sie verwirklicht werde. Gemessen am menschlichen Elend
dieses Jahres und an dem titanischen Willen der Mächte, die Menschenrechte zu
mißachten, klingt dieser Ruf wie weltfremd^ohnmächtig in eine blutig verworrene Zeit.
Aber in ihm liegt die einzige Bürgschaft für unsere noch mögliche Zukunft,

An den Artikeln dieser Menschenrechte haben die Jahrtausende gearbeitet. Aus
neuerer Zeit wäre etwa an die englische «Bill of Rights» vom Jahr 1669 zu erinnern,
an die Formeln in den Verfassungen der nordamerikanischen Kolonien von 1776 und,
von diesen beeinflußt, an die bisher am meisten wie ein Fanal wirkende französische
«déclaration des droits de l'homme» vom 26. August 1789. Heute dringt dieses

mühsam geschaffene Gedankengut zu allen Menschen und entfesselt gewaltige Kräfte,
die politischen und sozialen Strukturen in allen Ländern nach diesen Richtlinien zu
ändern. Die Menschenrechte wirken im Hintergrund aller Unruhen dieser ernsten
und bedrohlichen Epoche.

Nach den Erklärungen des Jahres 1948 sind alle Menschen frei und gleich an Würde
und Rechten geboren. Es wird ihnen Vernunft und Gewissen zugestanden, was immer
das bedeuten mag, und sie sollen einander im Geiste der Brüderlichkeit begegnen.

Der Mensch wird als solcher, als natürlich-geistiges Wesen ernst genommen,
ungeachtet seiner Zugehörigkeit zu irgendeiner Rasse, Klasse, Kaste, Sprache, Nation,
Religion oder Weltanschauung, ungeachtet seines Geschlechtes, Alters, auch ob er

arm oder reich ist, gesund oder krank, gebildet oder nicht.

Er hat das Recht auf Leben, Freiheit und Sicherheit seiner Person, niemand darf ihn
versklaven, verkaufen, foltern, erniedrigen und entwürdigen. Er kann sich an die für
alle gleiche Gesetzgebung und ihre Träger wenden, jederzeit den Schutz der Gerichte
anrufen, falls ihm Unrecht geschieht. Werden seine in der Verfassung niedergelegten
Grundrechte verletzt, so hat er Anspruch auf volle Rechtshilfe. Kein Mensch darf



willkürlich ohne Haftbefehl festgenommen, in Haft gehalten oder aus seiner Heimat
vertrieben werden. Er hat stets Anspruch auf ein unparteiisches und unabhängiges
Gericht. Er bleibt so lange straflos, bis ihm seine Schuld durch ein öffentliches
Verfahren nachgewiesen ist. Ebenso darf niemend willkürlichen Eingriffen in sein Privatleben,

seine Familie, sein Heim oder seine Korrespondenz, noch Angriffen auf seine

Ehre und seinen Ruf ausgesetzt werden. Er kann den Wohnsitz in seinem Heimatland
nach freier Wahl selbst bestimmen, dieses ebenso verlassen als auch wieder dahin
heimkehren. Er hat vollen Anspruch auf die Staatszugehörigkeit, und er kann sie

nicht durch Willkür anderer verlieren.

Er hat das Recht auf persönliches Eigentum und solches in Gemeinschaft mit anderen.

Niemand darf ihm dieses rauben.

Jeder Mensch hat das Recht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit. Er
darf überall und soll frei seine Meinung sagen können. Es ist erwünscht, daß er die

Stimme seines Gewissens in der Gemeinschaft zu Gehör bringt, sich gemäß seinem

Können und Wissen an den Aufgaben des Gemeinwesens beteiligt. Es steht ihm frei,
sich jeder Vereinigung anzuschließen, sofern sich deren Zwecke nicht selbst gegen die

Grundfreiheiten richten. Dagegen darf niemand gezwungen werden, einer Vereinigung
anzugehören.

Jeder kann sich in die Leitung der öffentlichen Angelegenheiten wählen lassen oder
Vertreter in diese wählen. Die öffentlichen Ämter stehen jedem offen, der sich für sie

genügend ausweist. Diese selbst werden allein nur durch den wählenden Willen des

Volkes bestimmt und periodisch in neuen Wahlverfahren überprüft.

Die soziale Sicherheit des Einzelnen muß gewährleistet sein. So hat jeder Anspruch
auf Arbeit, desgleichen auf freie Berufswahl mit angemessenen, befriedigenden
Arbeitsbedingungen ebenso auf Schutz im Falle der Arbeitslosigkeit. Es gilt das Recht

auf gleichen Lohn für gleiche Arbeit, und zwar ohne Unterschied für alle. Jeder

Mensch hat das Recht, zum Schutz seiner Interessen Berufsvereinigungen beizutreten

oder neue zu bilden.

Jeder hat Anspruch auf Erholung und Freizeit, eine vernünftige Begrenzung seiner

Arbeitsstunden und auf regelmäßig bezahlten Urlaub. Ebenso auf eine Lebenshaltung,
die seine oder seiner Familie Gesundheit und Wohlbefinden, einschließlich Nahrung,
Kleider, Wohnung, ärztlicher Betreuung und der notwendigen Leistungen der sozialen

Fürsorge gewährleistet. Er hat das Recht auf Sicherheit im Falle von Arbeitslosigkeit,
Krankheit, Invalidität, Verwitwung, Alter oder anderweitigem Verlust seiner

Unterhaltsmittel durch unverschuldete Umstände. Mutter und Kind erhalten besondere

Hilfe und Unterstützung.

Jeder Mensch hat das Recht auf Bildung. Der Unterricht muß wenigstens in der

Grundschule unentgeltlich sein. Die höheren Studien sollen allen nach Maßgabe ihrer

Fähigkeiten und Leistungen in gleicher Weise offenstehen. In erster Linie haben die

Eltern die Art der ihren Kindern zuteil werdenden Bildung zu bestimmen. Jeder

Mensch hat das Recht, am kulturellen Leben der Gemeinschaft frei teilzunehmen,
sich der Künste zu erfreuen und am wissenschaftlichen Fortschritt und dessen Wohltaten

teilzuhaben.

Jeder Mensch hat Pflichten gegenüber der Gemeinschaft, in der allein die freie und
1 1 volle Entwicklung seiner Persönlichkeit möglich ist.



Naturrecht - positives Recht

Wer in diesen Artikeln nur eine dürre Aufzählung der Rechte seines ihm
selbstverständlichen Alltags findet, ahnt selten, was es an Kämpfen gekostet hat, daß sie doch

für ihn Wirklichkeit wurden und daß noch Millionen sehnsüchtig in ihnen die größte

Hoffnung ihres gequälten Lebens erblicken. Ihm erscheinen sie als natürliche, damit
zugleich aber auch als vernünftige, der persönlichen und sozialen «Natur» des

Menschen entsprechende Regeln des Verhaltens.

Tatsächlich enthalten die Artikel vom Palais Chaillot ein ganzes, längst wohlbekanntes

Arsenal naturrechtlicher Thesen. Dem alten ius naturale, die deutsche Übersetzung

stammt von Leibniz, lag die Vorstellung zugrunde, es ließen sich der Natur auch die

unbestreitbar notwendigen Ordnungsregeln für das Verhalten des Menschen entnehmen.

Die Natur selbst erschien als von großen, vernünftigen Gesetzen durchwaltet,
das Naturrecht konnte vom Vernunftrecht nicht verschieden sein. Die in uns wirkende
und bewußtwerdende Vernunft ist die nämliche wie die große Naturvernunft. Wenn
wir erkennend an der Weltvernunft teilnehmen, finden wir auch die Regeln, vernünftig
zu handeln. Dem Naturrecht wurde dann das sogenannte positive Recht gegenübergestellt.

Es ist eine wenig glückliche Namensgebung, sie darf vor allem nicht dazu

verführen, etwa im Naturrecht ein negatives Recht zu vermuten. Eher das Gegenteil
wäre richtig.

Auch das positive Recht beruht weitgehend auf dem Naturrecht und wird sich wohl
einmal ganz in diesem wieder auflösen. Es bedeutet die jeweilige konkrete Ordnung,
die sich der Mensch zu einer bestimmten Zeit und an einem bestimmten Ort selbst

gibt und mit der nötigen Autorität durchsetzt. Die uferlose theoretische Forschung
nach dem wahren, ewiggültigen Recht gilt es, praktischer Erfordernisse wegen zu

unterbrechen, auch wenn dabei nur Vorläufiges, aber Brauchbares zur Norm erhoben

wird. Dieses ist zeitgebunden und zeitverfalien, ist das Rechtsbewußtsein einer Epoche,
durchaus im Bann der weltanschaulichen und religiösen Vorurteile, desgleichen der

Sitte und des Aberglaubens, in gesetzliche Vorschriften gefaßt. Darum läßt sich das

positive Recht, als geschichtlich geworden, auch nur geschichtlich verstehen. Darum

vermag es sich immer und überall zu widersprechen. «Gesetze» auch dieser Art aber

werden nun einmal gern auf kostbare Marmortafeln geschrieben. Sie haben eine böse

Beharrungstendenz, bauen einen Wall von Ehrfurcht um sich auf und sind so schwer

zu ändern. Erst wenn die Überholung im Wandel des Neues erfassenden Bewußtseins

mächtig wird, kann der Kampf für die Änderung beginnen. Großartig faßt Mephisto
die Zusammenhänge :

«Es erben sich Gesetze und Rechte

Wie eine ew'ge Krankheit fort,
Sie schleppen von Geschlecht sich zum Geschlechte
Und rücken sacht von Ort zu Ort.
Vernunft wird Unsinn, Wohltat Plage;
Weh dir, daß du ein Enkel bist!
Vom Rechte, das mit uns geboren ist,
Von dem ist leider! nie die Frage.»

Im Naturrecht glaubt der Mensch Normen zu erkennen, die nichts mit den

Sonderbedingungen irgendeiner geschichtlichen Situation zu tun haben, sondern so gültig
sind wie die Gesetze der Mathematik, der Astronomie, die Kepler und Newton der



Natur selbst ablesen - er tastet nach objektiven Rechtsstrukturen. Das Zeitgebundene
ist gebrochene, individuelle, vergängliche Schöpfung, im Falle der Naturrechte
erscheint der Mensch als Finder, nicht Erfinder, als Empfänger, nicht als Schöpfer der

Normen. Der entscheidende Akzent liegt dabei auf dem Allgemeinen, dem
Unabhängigsein von jeder zufälligen, individuellen geschichtlichen Verbindlichkeit. Positives

Recht gilt nur hier und jetzt, Naturrecht immer und überall.

Menschenrechte sind die Rechte, die jedem Menschen, wer er auch sei, wo er auch

sei, wann er auch sei, zukommen. «Es ist nur ein Streit in der Welt», sagt Hölderlin
einmal, «was nämlich mehr sei in der Welt, das Ganze oder der Einzelne.» Er läßt
sich wohl nur so schlichten, daß der Einzelne das Ganze lebt mit aller Wahrheit,
allem Recht und Sinn des Ganzen. Die Naturrechtslehre sieht in ihrem Forschen stets

auch auf das Ganze und seinen vielleicht erst werdenden Sinn. Der Mensch ist nicht
allein aus sich selbst zu erklären, er kommt aus dem Sein zu sich selbst, es ist das Sein,
das in ihm zu sich selbst kommt. Es hat nicht an Versuchen gefehlt, den Menschen

von seinen metaphysischen Wurzeln abzuschneiden, wie dies der Positivismus
allgemein, der Rechtspositivismus im besonderen anstrebte. Aber die Ursprünge haben
sich immer wieder mit überraschender Kraft bemerkbar gemacht. Hier, wie auf allen
verwendeten Feldern gilt der Satz des Horaz: «naturam expellas furca, tarnen usque
recurret - treibst du die Natur auch mit der Gabel aus, sie kehrt doch stets wieder
zurück». Es fällt dabei auch wenig ins Gewicht, ob der mit Inhalten überreich
befrachtete Begriff «Natur» noch beibehalten wird oder nicht, genug, wenn im
Menschen stets seine Verbundenheit mit dem Sein, das Herkommen aus ihm, seine Seins-

begründetheit, mitbedacht wird. Ob im Kern der Natur schon eine aktive Vernunft
arbeitet, ob diese Gott genannt wird, ob sie sich erst auf dem Wege zum Vernunftwerden

befindet und Gott erst am Ende steht, statt, wie es mächtige Traditionen
sehen, am Anfang, das alles sind Fragen, mit denen der Mensch sein innerstes Leben

verbringt. Menschsein heißt, die Arbeit an diesen Fragen auf sich nehmen und sich

in die Mühe ihrer Lösung stellen.

Der Einzelne im Verhältnis zum Volk

Wenn wir also in der Natur das Ganze sehen, das auch den Menschen schafft,
bestimmt und trägt, in ihm frei wird und darin, mit ihm als dem Freiwilligen den eigenen

Weg verfolgt, dann kann sich die Überlegung Hölderlins aber auch noch auf andere,

engere «Ganzheiten» beziehen, nämlich auf die Spannung zwischen dem Einzelnen
und der Gemeinschaft, dem Individuum und dem Staat.

Es ist dem Menschen möglich, sich ganz nur als ein Organ des Weltwerdcns zu
verhalten - nicht mein Wille, der Wcltwille geschehe -, er vermag auch Wesen und

Belange der Gemeinschaft und des Staates derart zu erhöhen, daß er sich ihnen völlig
ergeben unterstellt. So mißversteht er primär metaphysisch Volk und Staat als

primärmetaphysische Gestalten. Nicht mein Leben ist dann wichtig und im letzten sinnvoll,
sondern das Leben der Nation, nicht meine Existenz und Individualität zählt, sondern

die des Staates. In diesem Verhältnis das Richtige und Falsche zu trennen, ist bis

heute nicht überzeugend gelungen. Im Sinne des Naturrechts bilden Volk und Staat

notwendige Gegebenheiten, aber sie werden, von einer bestimmten Linie an, zur
Gefahr für den Menschen. Für beide gilt das Wort Jesu, daß der Sabbat für den Men-

13 sehen da ist und nicht der Mensch für den Sabbat. Jedenfalls sehen die Menschen-



rCChtC StCtS eillselìeidend tien Einzelnen, sie schützen ihn gerade vor den Übergriffen,
Machenschaften des selbstherrlich gewordenen Staates, des mystisch erhöhten Volkes.
Wo diese mächtig, gewalttätig werden, wo sie sich selbst vergötzen und sich als
metaphysische Popanzen aufspielen, werden sie zum schlimmsten Feind des Menschen
überhaupt. Thomas Jefferson hat den Staat lediglich als ein Menschenwerk bezeichnet,
das man nie zum Moloch hochzüchten soll. Freiheit bedeutet ebenso die Möglichkeit
zum Irrtum wie zur Berichtigung des Irrtums. Darum war Jefferson gegen jede
Verhärtung, Heiligung, Verewigung, Konservation des positiven Rechtes. Sobald es sich
als störend, drückend, unbrauchbar erweist, sobald es mit den überholenden neuen
Erkenntnissen nicht mehr übereinstimmt, sowenig wie mit dem wachen, reiferen
Gewissen, soll man es abschaffen und Besseres an seine Stelle setzen. «Gott möge
verhüten», schreibt er 1787 an einen Freund, «daß wir je einmal zwanzig Jahre ohne
Rebellion wären». Scheinrecht ist Unrecht; wo es nicht friedlich weicht, muß die
Rebellion es zerbrechen. Es kann auch eine Scheinrebellion geben, aber die Rebellion
gegen das Unrecht wird die Menschen solange erschüttern, bis das Recht verwirklicht
ist.

Für Jefferson bildet die Sicherung von Glück und Freiheit des Einzelnen die einzige
Aufgabe des legitimen Staates. Das schafft den Raum für die sinnerfüllende Bestimmung

des Menschen. Leidenschaftlich bestreitet er jeden Anspruch einer Generation,
auch die nachfolgende verpflichtend zu prägen und zu bestimmen. Sie soll es aus ihren
Gegebenheiten neu stets wieder selber tun. Er kämpft gegen jeden unfruchtbaren
Konservatismus, das sture Bewahren des Verstaubten, Überholten, des längst unwahr
Gewordenen. Und er fürchtet dabei keine Anarchie. Was ihn sichert, ist der Glaube,
daß es einen Fortschritt in der immer besseren Erkenntnis der Naturordnungen und
der aus ihnen abzuleitenden Rechtsnormen gibt.

Für die Großkollektive, die Völker, die handeln, als wären sie eine Person, hat der

Holländer Hugo de Groot seit 1635 das ius gentium, das Völkerrecht, auszubauen

begonnen. Es muß in seiner Weise mit der Antinomie «Einzelner oder Volksganzes»
kämpfen. Die Menschenrechte entscheiden sich für den Einzelnen, und von ihnen
her läßt sich das Völkerrecht am überzeugendsten darstellen. Der Mensch steht in

notwendigen Einschränkungen, aber er bildet letztlich das allein Entscheidende.

Menschenrechte - eine Botschaft des Mutes

Die Wirklichkeit des Rechtes besteht in den Gesetzen als einer lebendigen Institution,
vom Anwalt bis zu den Gerichten und allen Organen der ihm dienenden Autoritäten;
es lebt aber zutiefst im Bewußtsein jedes Einzelnen als ein natürliches Rechtsbewußtsein,

als Rechtserkenntnis und als Wille zum Recht. Es deckt sich weitgehend mit der

Sittlichkeit, gibt dieser den Rückhalt, den sie braucht. Ansprüche und Rechte besitzen

ihr Gegenstück in den Pflichten. Jeder von uns ist aufgerufen, die Menschenrechte zu
erkennen, ihnen nachzuleben, sie zu verwirklichen, ihnen Achtung zu verschaffen, im
engsten Kreise und über den ganzen Planeten hin. Jeder soll mitkämpfen und
mithelfen, die Mächte zu besiegen, die ihre Verwirklichung verhindern. Er soll die
Forschung fördern, die uns verstehen hilft, warum es überhaupt solche Gegenmächte
gibt. Die Menschenrechte bilden eine gewaltige revolutionäre Kraft, sie bedeuten

Helle, Wärme, Glück, Vernunft und Sinn, sie gehören zum Prinzip Hoffnung. Sie

bedeuten eine Botschaft des Mutes, der Zuversicht, ein gesundes Ziel für jeden guten
Kämpfer. Sollten sie einmal ganz verwirklicht sein, bleibt die eigentliche Aufgabe



des Menschen immer noch bestehen : die Sinndurchdringung seiner eigenen Existenz.
Kein Tier ersinnt oder richtet sich nach Ideen oder Idealen. Das ist ganz und gar dem

Menschen eigentümlich. Er braucht sie, er sucht und schafft sie, um gleichsam die

Wunde seiner Offenheit im Geiste zu heilen. Seine Not besteht weitgehend darin, daß

er sich vermessene Ideale entwirft. Er hat sie nur zu oft zu hoch gestellt, zu

großgeartet, ihn selbst überfordernd, überspannend und vergewaltigend. Man sagt gerne,
wenn Idealen nicht nachgelebt wird, so sei an ihnen nichts zu tadeln, es liege allein

am Menschen, seinem Mangel an gutem Willen, daß er sie nicht verwirkliche. Warum
sollte es in vielen Fällen nicht umgekehrt sein? Es gibt eine zerstörende, zerrüttende
Verehrung von Fehlidealen, die sich gegen den Menschen richten. Vor Idealen für
Übermenschen muß der Mensch, wie er ist, versagen. Wer die Geschichte einmal

unter diesem Aspekt schreibt, wie sich «das Tier Mensch», von dem auch Kant
spricht, immer wieder vor zu hochgestellten Idealen wund abmüht und darüber jene
Normen verfehlt, die ihm heilsam sind, der wird den Weg unseres Geschlechtes durch
das lange Tal der Tränen ergreifend erhellen.

Das Denken macht unser eigentliches Wesen aus, insbesondere das Wertdenken.
Darin suchen wir das Wesen der Gerechtigkeit, der Würde, des Sinnes unserer
Existenz zu ergründen. Wir suchen dieses Wissen, weil wir es nicht haben. Der Mensch
ist unfertig, im Menschen ist das unfertige Sein an der Arbeit. Was er dann im Denken

findet, das erobert Kopf um Kopf, entzündet und erhellt die Mitmenschen, läßt ihr
Wertauge reifen, ihre Wertschicht verfeinern, wird vom Willen aufgenommen, in die

Diskussion, den Kampf und schließlich in die Wirklichkeit getragen. Es gab und gibt
viele sich völlig widersprechende ethische, rechtliche Leitbilder, «Normen», Gesetze,
Thesen und Ideale; sie bekämpfen sich, sie führen ihren Darwinschen Kampf ums

Dasein, um Macht und Überleben. Manche Betrachter ziehen daraus den mutlosen
Schluß, daß eben dieser Relativismus in der Natur der Dinge liege, daß sich die Natur
im Menschen selber und hoffnungslos widerspricht. Es kann aber auch so sein, daß

sich der Mensch im Naturwerden erst auf dem Wege befindet, unter den vielen
Idealen jene herauszuarbeiten, die dem Grund seines Gewissens wirklich entsprechen.
Die Normen erinnern an mathematische Grundsätze, und sie mögen ihnen auch

irgendwie verwandt sein. Aber vielleicht bilden sie die jüngste Schicht des werdenden
Seins und werden selbst erst im menschlichen Suchen und Leiden. Man kann sie

vorschnell fixieren, feststellen wollen, und sie sind dann richtig, wenn sich das kritische
Gewissen mit ihnen verständigt. Daß wir mit so vielen, verwirrenden Idealen uns
auseinandersetzen müssen, im Gegensatz zu den schlicht von den Instinkten geleiteten
Tieren, das ist unsere geheimnisvolle Besonderheit im Abgrund der Freiheit. Wir sind
Wesen des noch Unfertigen, des noch nicht Festgestellten. Darum ist uns das Planen,
Erfinden, Erproben und Experimentieren natürlich. Alles Unsrige muß so in den Streit
und den Widerspruch geraten, in die Anfechtung durch Gegenthesen. Prüfet alles

und behaltet das Beste, heißt es auch hier.

Aus «Schweizerisches Rotes Kreuz», 77. Jahrgang, Heft 8, 15. November 1968.

15


	Gedanken zu den Menschenrechten

