Zeitschrift: Bundner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic

grischun
Herausgeber: Lehrpersonen Graublinden
Band: 22 (1962-1963)
Heft: 1
Artikel: Wege der verstehenden Erfassung schwieriger Schiuler
Autor: Moor, Paul
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-356123

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-356123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

13

Wege der verstehenden Erfassung schwieriger Schiiler
Prof. Dr. Paul Moor

Kine der wichtigsten padagogischen Grundregeln lautel: der erzieherischen
Behandlung hat die Erfassung der Persodnlichkeit voranzugehen. Das Ziel
solcher Erfassung ist, den zu Behandelnden erst einmal zu verstehen, Auf
dem Grunde des gewonnenen Verstindnisses baut die Erziehung auf.
Solche Erfassung der Personlichkeit vollzieht sich in zwei Schritten: Dem
Sammeln von Tatsachenmaterial als dem ersten Schritt folgt die Deutung
dieses Tatsachenmaterals als zweiter ; erst das Interpretieren der Tatsachen
fithrt zum Ziel des Erfassens, zum Verstehen.

Beim Feststellen der Tatsachen handelt es sich aber nicht einfach um das,
was man unter einer Tatbestandesaufnahme versteht. Auch sie gehort dazu,
ist aber fiir die Erziehung nicht das Wesentliche. Es geht um die Per-
sonlichkeit als Ganzes und nicht nur um ein einzelnes Verhalten; nicht nur
um ihr Versagen oder Vergehen sondern um ihr ganzes Sein und Wesen.
Dieses aber erkennen wir gerade in dem, was erzieherisch wichtig ist, viel
besser aus den alltiglich wiederkehrenden Verhaltensweisen, als aus dem
einmaligen Versagen. Grundsitzlich ist es schon richtig, dal} in jedem ein-
zelnen Verhalten, ja schon in jeder kleinsten und unbedeutenden Regung
der ganze Mensch darin steckt mit allen seinen Kigenschaften und also
auch daraus zu erkennen wire fiir denjenigen, der die durchdringende
und umfassende Kraft und Fihigkeit des Verstehens besifie. Da aber kein
Mensch iiber diese grofle Begabung verfiigt, sind wir darauf angewiesen,
das Tatsachenmaterial erst zu suchen, zusammenzutragen, zu sammeln, aus
dem heraus wir dann das Verstandnis gewinnen kénnen.

Ks gibt drei Wege, auf welchen man das Tatsachenmaterial zum Zwecke
der spiteren Deutung gewinnen kann. Wir bezeichnen sie als Priifung,
Untersuchung und Beobachtung. Jedes dieser Worte bezeichnet eine ganze
Gruppe von Arten des Vorgehens. Inshesondere gibt es heute eine uniiber-
sehbar gewordene Anzahl von Methoden, einen Menschen psychologisch zu
priifen, und ebenso nimmt die Zahl der Untersuchungsmethoden noch be-
stindig zu. Es gibt aber auch verschiedene Arten des Beobachtens, und
wir werden diejenige, welche piddagogisch bedeutsam ist, von den andern
unterscheiden miissen.

Die Methoden der Priifung sind allgemein heute bekannt unter dem Namen
der Tests. Wir verstchen unter einem Test im strengen Sinne des Wortes
eine Aufgabe, welche eine bestimmte und zum voraus bekannte Ldsung
besitzt. Die Priifung besteht einfach in der Feststellung, ob diese Ldésung
gefunden wird oder nicht. — Aus solchen Tests sind inshesondere alle
Arten von Intelligenzpriiffungen zusammengesetzt, ebenso alle sogenannten
Eignungsprifungen.

Betrachtet man einen solchen Test genauer, so siecht man, daf3 er immer nur
einen einzelnen Zug erfafBt, nie die Intelligenz als ganze und erst recht
nicht die ganze Persdnlichkeit. Je exakter ein Test ist, desto enger ist der
Ausschnitt der Wirklichkeit, den er erfaf3t. Aber auch eine Hiaufung von
Testuntersuchungen fiihrt nur zu einer Ansammlung von Einzeltatsachen.



Diese Tatsachen stehen nicht nur unverbunden nebeneinander, sondern sie
fiihren auch als solche nie zu einer Erfassung der Personlichkeit; dazu
bedarf es erst noch ihrer Deutung. Diese aber liefert der Test nicht; um
sie mul) sich der Testende selber bemithen. Der Test verecinfacht das Ver-
stehen nicht, sondern er kompliziert es, indem er in die Vielfdltigkeit der
wirklichen Bedingungen hineinfithrt und einem die ganze Schwierigkeit
eines angemessenen Verstdndnisses vor Augen fiihrt; und der Test nimmt
einem die Verantwortung fiir die Beurteilung eines Menschen nicht ab,
sondern fiihrt einen tiefer in diese Verantwortung hinein, 1it sie in ihren
Einzelheiten klar erkennen. «Le plus imporant du test, c’est le testeur»,
hat man gesagt.

Nun sind wir aber in der Praxis auf die von der Psychologie ausgebildeten
Testmethoden gar nicht angewiesen. Wir konnen namlich aus jeder kleinen,
aber alltaglich wiederkehrenden Einzelsituation einen Test machen. Wir
brauchen dazu nur auf sie zu achten und uns aus unseren Erfahrungen
mit der Zeit einen Malstab abzuleiten, wie sich unsere Schiuler oder Zog-
linge in der Regel in dieser Situation verhalten. Noch weiter kommen wir,
wenn wir dazu auch wissen, wie sich intelligente, gliicklich veranlagte und
wohlerzogene Menschen in den gleichen Situationen benehmen. Wie einer
im Heim auf das Wecken oder auf das Lichterloschen reagiert, wie er die
Arbeit beginnt und wie er sie verlil3t, wie er sich verhilt, wenn sein Neben-
mann sich gut hiilt, und wie, wenn er versagt, wie einer in der Schule auf
auf einen unruhigen Nachbar, auf das Pausenzeichen antwortet, wie er in
die Pause geht und wie aus ihr zuriickkommt, diese und hundert andere
Dinge konnen zu eigentlichen Tests werden. Es gibt darin so viele Mog-
lichkeiten, dal jeder, der sie auswerten will, sich bald dazu gezwungen
fiihlt, einige wenige auszuwihlen, auf die er besonders achtet, weil er sonst
Gefahr lduft, im Allzuvielen sich zu verlieren. Auch hier gilt, dald einem
ein Test umsomehr eintragt, je linger man ihn anwendet, je mehr man
durch Erfahrung in seiner Situation sehen gelernt hat. Aber auch hier ist
daran zu erinnern, da man damit nur Tatsachen sammelt, aber den betref-
fenden Menschen noch nicht versteht. Wenn zwei dasselbe tun, so sind sie
deswegen noch nicht gleich. Die Aufgabe der Deutung ist in jedem Fall
erst noch zu losen; und nur die Zuverlassigkeit der Feststellungen wird
gewdhrleistet dadurch, dafl ich so aus alltiglichen Situationen Tests zu
machen versuche.

Dies aber erkennen wir schon hier: Solches Priifen ist nicht etwas, was
besonderer Veranstaltungen bedarf — jetzt mache ich einmal das, um zu
sehen, was er dann macht — solcher besonderer Vorkehrungen bedarf es
gar nicht. Der Alltag bietet genug Gelegenheiten. Ich stelle den, den ich
«testen» will, nicht auf die Probe, und ich lasse ihn auch nicht einfach
machen. Sondern wihrend ich ernsthaft mit ihm zusammenlebe und ar-
beite, schaut etwas in mir gleichzeitig zu und registriert in der Stille, was
es an den ausgewihlten Orten festgestellt hat. Dall es so bei der KErfas-
sung der Personlichkeit von allem Anfang an einer inneren Haltung be-
darf, die sich mitten im Gang des alltiglich Notwendigen zu distanzieren
und ruhig und klar Feststellungen zu machen vermag, das will gelernt sein,

14



15

Es ist eine Anderung dieser inneren Haltung, was uns von der Priifung zur
Untersuchung fihrt. Wo ich einen Menschen priife, da tue ich es aus iiber-
legener Haltung; ich weild, wie man sich richtigerweise in einer Situation
zu verhalten hitte, ich weill, wie man die vorgegebene Aufgabe 10st; und
ich stelle einfach fest, ob der andere das Richtige einhilt oder ob er es
nicht einhilt. Was aber tue ich dann, wenn er es nicht einhalt? Sage ich
dann einfach, mit ihm sei nichts anzufangen, und einen, der sich so auf-
fiithre, konne ich nicht brauchen? Das hiel3e, alle erzieherische Absicht auf-
geben. Wo ich bereit bin, die erzieherische Aufgabe auf mich zu nehmen,
da werde ich fragen: Wie meint er es denn eigentlich? Wie denkt er, was
fiihlt, und was will er eigentlich ? Ich werde versuchen, ihn ernst zu nehmen,
so wie er ist, nicht weil ich seine Art fiir die richtige halte, sondern ein-
fach, weil sie wirklich so ist. Denn von dieser Wirklichkeit muld ich ja
ausgehen, mit ihr muf) ich bestindig rechnen, wenn ich ithn erziehen will.
Die Erziehung sucht nach einem Weg, der von dem ausgeht, was ist, und
zu etwas hinfithrt, was besser ist. Dazu mul} sie erst einmal kennen, was
da ist; und darum geniigt ihr die Priifung, die Feststellung aus der iiber-
legenen Haltung dessen, der weild, was recht ist, nicht, sondern sie bedarf
dazu einer weiteren Art von Feststellung, der Feststellung aus der Hal-
tung dessen, der dem andern auf gleicher Ebene begegnet, der es wagt,
ihn ebenso ernst zu nehmen, wie sich selber, weil es ihm als Erzicher ja
doch um die Erfiillung des Lebens des anderen geht, und weil er weil, dal
der andere in seinem Leben Dinge erfahren hat, die ihm selber nicht be-
gegnet sind und die er darum durch ihn erst noch kennen zu lernen hat.
Jeden Versuch, dem andern in solcher Haltung zu begegnen und aus sol-
cher Haltung heraus Feststellungen iiber ihn zu machen, nennen wir im
Unterschied zur Priifung eine Unfersuchung.

Untersuchend in diesem Sinne begegnet der Arzt seinem Patienten im Ex-
plorationsgesprich. Er kann uns gerade dort, wo wir selber in der Unter-
suchung allzu sehr nur eine Tatbestandesaufnahme zu sehen gewohnt sind,
als korrigierendes Vorbild dienen. Es gibt aber auch eine bhestiindig noch
wachsende Zahl von psychologischen Untersuchungsmethoden, welche die
geschilderte Haltung der Untersuchung verlangen. Man nennt sie heute ge-
wohnlich auch Tests, trotzdem sie wesentlich mehr sind als blofe Priifungs-
aufgaben; wir meinen die sogenannten «Projektions-Tests», also allen
anderen voran der Formdeutversuch von Hermann Rorschach, und in sei-
nem Gefolge Sceno-Test, TAT, Farbpyramiden-Test, Baum-Test, Szondi-
Test und andere. Sie alle erwarten nicht eine bestimmte Losung, sondern
lassen der Wahl und Gestaltung des Untersuchten einen freien Spielraum
offen und verlangen vom Untersucher, dall er das, was zutage tritt, als
etwas aus sich selber zu Begreifendes auffasse und annehme,

Aber auch hier wieder sind wir nicht auf diese psychologischen Methoden
angewiesen, sondern haben in alltiglich sich bietenden Situationen Gele-
genheit zu solcher untersuchenden Art der Erfassung. Ja, man darf wohl
sagen, daf diese alltdgliche Auslibung die rechte Handhabung der Projek-
tions-Tests vorbereitet und vorbereiten muf; denn in ihr ubt sich das
Wichtigste, eben die entsprechende innere Haltung. — Erziehung besteht



doch immer darin, dald Hrzieher und Zigling einen Weg gemeinsam gehen;
und wo das gelegentlich einmal nicht recht geraten will, da pflegt man zu
sagen: «Me mueld halt rede mitenand!» Dieses «Reden-miteinander» ist
eben die Situation, in welcher wir innerlich die Haltung einnehmen, aus
welcher alles untersuchende Erfassen hervorgeht. Da also, wo wir uns ein-
fach unterhalten iiber irgend etwas, da ferner, wo wir miteinander disku-
tieren iiber eine Sache und gemeinsam uns iiber sie klar zu werden ver-
suchen, da, wo wir uns gemeinsam iiberlegen, wie wir eine Arbeit am
besten anpacken — und wenn es nur aus ein paar kurzen Bemerkungen
bestiinde, in welchen wir uns aber gegenseitig ernst nehmen — da, wo wir
verschiedener Meinung sind und ernsthaft nach einer Verstandigung su-
chen, aber auch noch da, wo ich vom anderen etwas verlange, zu dem er
nicht bereit ist, wo ich es ihm zu erklaren und mundgerecht zu machen ver-
suche, indem ich aus allen seinen Einwinden, ja noch aus seiner Ableh-
nung nichts anderes heraushore und niehts anderes beriicksichtige, als die
noch notwendige Art der Erkldrung, die er braucht . ... iiberall da begegne
ich dem anderen nicht blof3 als der Uberlegene, nicht blof3 als der, der es
weil} und der es kann, sondern nehme seine Art ernst, wie der Bildhauer
die Sprodigkeit seines Materials ernst nehmen mufl, ja noch viel ernster:
So ernst, wie eben nur der Erzieher seinen Zogling ernst nehmen kann, von
dem er weild, dalb er seinen Weg ja selber gehen mul}, da dies nur Schritt
vor Schritt geschehen kann, und dal3 sich nichts so sehr richt, wie wenn
ich ihn dazu verleite, intellektuell oder moralisch iiber seine Verhiltnisse
zu leben, das Richtige und das Gute schon zu tun, wenn er innerlich noch
nicht reif ist dafir.

Gehen wir nun zur Beobachtung iber, so taucht vielleicht die Frage auf,
ob denn das, was wir Untersuchung und Prifung genannt haben, nicht an
manchen Stellen, besonders aber dort, wo es in alltiglichen Situationen
seine Feststellungen macht, auch schon Beobachtung sei oder doch in sie
iibergehe. In der Tat werden diese Dinge oft auch schon Beobachtung ge-
nannt. Wenn wir hier mit dem Wort «Beobachtung» noch etwas anderes
bezeichnen wollen, so geschieht dies darum, weil wir dort, wo wir in der
Praxis «Beobachtung» fiir notwendig erachten, eben tatsdchlich auch
etwas anderes erwarten als nur Priifung und Untersuchung, ohne uns frei-
lich immer klar zu machen, was dies nun eigentlich sei. Von dieser Aullen-
seite her gesehen unterscheidet sich aber Beobachtung bereits sehr stark
von den beiden bisher behandelten Methoden des Erfassens dadurch, daf
sie gerade da helfen soll, wo die beiden andern versagen oder zum minde-
sten nicht ausreichen. Priifung und Untersuchung sind in der Sprech-
stunde moglich. Wo aber ein Fall in der Sprechstunde unklar bleibt, da
ordnen wir Beobachtung an, der nun also die schwierigsten Erfassungs-
aufgaben zugemutet werden. Das, was sie befdhigen soll, diese schwierig-
sten Aufgaben zu l6sen, ist zunidchst einmal die lingere Zeit, die fiir sie
zur Verfiigung gestellt wird. Dies also wire das Erste: Unter Beobachtung
verstehen wir ein Erfassen, das ein grélieres Ganzes ist, kein einzelnes Tun,
wie Priifung und Untersuchung es sind, sondern eine Kette von Gescheh-
nissen, die sich iiber einen lingeren Zeitabschnitt hinzieht. Damit verbindet

16



sich sofort ein Zweites. Dauert Beobachtung langere Zeit, so diirfen wah-
rend dieser Zeit die Arbeit, das geordnete Lieben und die erzieherische Be-
einflussung nicht aufhoren. Beobachtung 16st diese Dinge nicht ab und
unterbricht sie nicht, sondern muf} sich in ihnen drin vollziehen. Nun
konnte freilich erst nach Abschlull der Beobachtung gesagt werden, wie
das Leben des Beobachteten geordnet werden muld, wie er arbelten kann,
auf welche Weise und auf welches Ziel hin er zu erziehen ist, Alle diese
Dinge bleiben darum im Stadium des blollen Versuches, solange die Be-
obachtung noch andauert. Pidagogische Beobachtung vollzieht sich darum
im Erziehungsversuch, im Versuch, ein rechtes und geordnetes Leben zu
fithren, im Versuch, Arbeit zu leisten. Das ist aber nicht so zu verstehen,
daB} in der Beobachtungszeit der Zogling selber alles probieren darf, was
ihm einfillt, und entsprechend alles auch wieder liegen lassen, wenn es ihm
nicht mehr pal3t. Nur wenn wir es wagen, ihm erzieherisch etwas zuzu-
muten, bekommen wir auch etwas zu sehen, was erzieherisch von Bedeu-
tung ist. Wohl aber wissen wir fiir uns selber, dall wir ja eigentlich noch
nichts wissen. Darum bleiben wir selber ganz im Stillen uns bewuf3t, daf
alles, was wir verlangen, und jeder unserer Eingriffe erst etwas Vor-
laufiges sein kann. Unsere Fithrung ist darum wéhrend der Beobachtungs-
zeit eine besonders behutsame, nachdenkliche, besinnliche. Und weil unser
Zogling diese Zuriickhaltung nicht spiiren darf, weil er sich in bestimmter
Weise gefiithrt fithlen mul3, darum ist diese Behutsamkeit im Beobachtenden
etwas Innerliches, etwas in seiner Tiefe sich Abspielendes. Beobachten ist
nicht moglich, ohne dall der Erzieher sich in seinem KErziehen auf eine
tiefere und intensivere Weise in Anspruch genommen fiihlt. In der Be-
obachtung ist der Erzieher nicht weniger, sondern mehr engagiert, stirker
beteiligt. Nur dadurch kann sie uns dasjenige Tatsachenmaterial liefern,
das zum Verstehen fiihrt auch noch dort, wo das Verstehen am schwie-
rigsten ist; dazu miissen wir uns in den andern Menschen hinein versetzen,
miissen verspiiren, wie es ihm in seiner Haut zumute ist, miissen in uns
noch einmal erleben, vor was fiir Schwierigkeiten er steht und wie er vor
seinen Schwierigkeiten steht. Dann erst, wenn wir das kdnnen, vermogen
wir wirklich zu helfen. Erst dann kann unser Eingreifen mehr sein als nur
ein Aulleres Bearbeiten und unser Erziehungsplan mehr als eine fremde
Zumutung. Wenn das Beobachten unseren erzieherischen Absichten dienen
soll, dann mul} es ein Teilnehmen sein am Leben des andern, so wie wenn

es um unser eigenes Leben ginge,

Ks ist eine ganz duBerliche und pidagogisch falsche, zum mindesten aber
ihren Zweck nicht erfiillende Auffassung von Beobachten, die da meint,
wir miidten, um heobachten zu konnen, den andern sich selber iiherlassen
und uns ausschalten. Dies tut die naturwissenschaftliche Beobachtung: und
sie gewinnt damit das, was in ihrem Bereiche zu gewinnen ist. Aber pida-
gogische Beobachtung sucht etwas anderes und mull darum auch etwas
Andersartiges sein. Sie kommt zu ihrem Ziele nur dort, wo ich mit meinem
Innersten am lL.eben des andern teilnehme, wo ich es mit meinem Herzen
spiire, um was es dem andern in seinem Leben geht. Das fiihrt freilich die
grofle Gefahr mit sich, dal} die Feststellungen, die ich aus meinem teil-



nehmenden Erleben schipfe, leicht unsachlich werden, umso unsachlicher,
je unreifer mein teilnehmendes Herz ist. Aber diese Gefahr der Unsach-
lichkeit kann nicht dadurch bestanden werden, dafl ich mich in distan-
zierende, sachliche Methoden fliichte. Durch sie bekdme ich zwar sachliche
Ergebnisse, aber erfallte nicht mehr das, was nur dem teilnehmenden
Herzen sich erschlieldt. Zur Sachlichkeit in der padagogischen Beobachtung
komme ich*nur dadurch, dal ich es nie aufgebe, mich selber zu einem sach-
lichen Menschen zu erziehen.

Als Letztes ist schlieBlich noch beizufiigen, dall in der Beobachtung nicht
mein Urtell tiber den zu Erfassenden wichtig ist, sondern allein dasg sich
wirklich ereignende Vorkommnis als solches. In der Beobachtung erst recht
geht es darum, festzustellen, wie ein Mensch ist, und nicht sofort wieder
abzuschitzen, wie weit er von dem entfernt ist, was er nach meiner Mei-
nung eigentlich sein sollte. Kis geht nur um Tatsachen und nicht um Wert-
urteile. Daher gilt als Regel fiir alles Beobachten, dald wirkliche Begeben-
heiten zu schildern sind.

Priifung, Untersuchung und Beobachtung liefern uns das Tatsachen-
material, dessen Interpretation dann zum Verstehen fiihrt. Dieser Inter-
pretation haben wir uns nun zuzuwenden, Dabei begegnen wir zuniachst
verschiedenen Arten des Verstehens. Die einfachste Art ist das beurteilende
Verstehen: Ich dringe verstehend ein in den Sinn all der festgestellten Tat-
sachen, vermag ihren Zusammenhang zu begreifen und kann mir ein Bild
von der Innerlichkeit des andern Menschen machen; ich vermag ihn richtig
zu beurteilen, ich vermag ihm gerecht zu werden. Die Kehrseite solchen
beurteilenden Verstehens aber ist, dal¥ es mir auch dazu dienen kann, die
schwachen Stellen meines Gegeniibers aufzuspiiren und sie auszuniitzen. —
Wesentlich tiefer greift dasjenige Verstehen, das dort gemeint ist, wo
gesagt wird, verstehen heifde verzeihen. In solchem verzeihenden Verstehen
versetze ich mich gleichsam in die Lage des andern, spiire die Verantwor-
tung, die er tragt, spiire zugleich, was diese Verantwortung von mir ver-
langt hatte, und weild etwas davon, dall Versagen menschlich ist. Ver-
zeihendes Verstehen befiahigt mich, Riicksicht zu nehmen und taktvoll zu
sein. Seine Kehrseite aber ist, dald es ebenso gut zur Indifferenz fiihren
kann, zum achselzuckenden Resignieren. — Das tiefste Verstehen aber
entspringt aus derjenigen Liebe, die nicht blofies Begehren und auch nicht
nur sittliche Selbstuberwindung ist, sondern Ergriffenheit des Herzens
durch das Wunder der Begegnung mit dem andern Menschen. Solches lie-
bende Verstehen vermag anzunehmen, was ihm begegnet, so wie es ist,
wie immer es sei. Seine Kehrseite und Gefahr aber ist, dal es absinken
kann in blolRe Verliebtheit und Vernarrtheit. Das tiefste Verstehen ist ein
Lieben unter gleichzeitiger Anerkennung des Negativen:oder: Das liebende
Verstehen sieht das Positive noch dureh das Negative hindurch. Verliebt-
heit aber sieht das Negative so, als ob es selber etwas Positives wiire.
«Liebe macht blind», wenn sie blolb Verliebtheit ist; aber gerade die tiefste
Liebe macht erst wirklich sehend.

Das liebende Verstehen, das den andern anzunehmen vermag, so wie er ist,
mit dem, was ihm gegeben, und mit dem, was ihm aufgegeben und ver-

18



19

heilen ist, das streben wir an. Erst wo es erreicht ist, kann das verzei-
hende Verstehen nicht mehr gleichgiiltig werden und das heurteilende nicht
mehr zum Mittel der Ausniitzung. Klare Beurteilung und moralische Mit-
verantwortung gehoren aber zur verstehenden Liecbe immer mit dazu; sie
bewahren sie davor, verschwommen und kraftlos zu werden. — Dies mulbte
vorausgesagt werden, wenn wir uns noch den Methoden des Verstehens
zuwenden wollen. Denn sie sind fiir sich allein nicht wichtig und haben
ithre ganze Bedeutung nur daher, dall sie Wege darstellen, auf welchen
jenes eigentliche Verstehen wachsen und reifen kann. Wir stellen im Fol-
genden diese Methode des Verstehens nicht systematisch und grundsiitzlich
dar, sondern begniigen uns damit, sie in konkreter und anschaulicher Weise
vor Augen zu fiihren und zwar am Beispiel der Faulheit,

Wie konnen wir Faulheit, Tragheit, Arbeitsscheu verstehen? Auf welche
Weisen lassen die gesammelten Tatsachen iiber faules, triges, arbeits-
scheues Verhalten sich interpretieren ? —Wir tun bei solchen Fragen immer
gut, gleichzeitig nach dem Positiven zu fragen, hier also: Wie kommt es,
dal} ein Mensch fleiBig ist, riihrig und arbeitsam? Wie bauen sich die
Eigenschaften des Fleiles und der Arbeitsamkeit auf ? Wenn wir dies ver-
stehen konnten, dann wiillten wir, was dem Faulen und Arbeitsscheuen
fehlt, und was wir ihm also durch unsere Erziehung geben miissen.

Da finden wir denn zundchst einmal als einfachste Tatsache, dal> diejenigen
Menschen faul sind, die es nicht gewohnt sind, titig zu sein., Flr sie ist
jede Arbeit eine viel grélere Zumutung und Anstrengung als fiir die-
jenigen, die in einer Umgebung aufgewachsen sind, in welcher immer etwas
getan wurde. Man kann an Miibigang gewohnt sein. Aber noch schlimmer
als schlechte Gewohnheiten ist das Fehlen von guten Gewohnheiten. Und
darum wird das eine der wichtigsten Fragen sein, die wir mit Hilfe des
gesammelten Tatsachenmaterials zu beantworten versuchen: Wo iiberall
fehlt es an den notigen guten Gewohnheiten?

Gewohnheiten aber sind das Aulerlichste, was wir vorfinden konnen. Meist
ist Arbeitsscheu nicht etwas so Einfaches daf} sie aus dem Fehlen von
Arbeitsgewohnung allein schon vollstandig verstanden werden koénnte.
Meist verbindet sich damit ein Zweites, aus dem sich bereits mehr ver-
stehen 1aBt. Die natirlichen Antriebe eines Menschen, seine Wiinsche und
Interessen, sein Begehren und sein Geliisten haben es nicht gelernt, sich
einer Anforderung zu unterziehen. Wo sich ein Bediirfnis meldet, da will
es auch gleich befriedigt sein; und darum kann man bei der Arbeit, die
etwas anderes verlangt und die das Bediirfnis, das andere Interesse, den
auftauchenden Wunsch warten heifst, nicht bleiben, sondern wird bestindig
wieder abgelenkt und bringt es zu keiner Leistung. Nur dort kénnen wir
fiir eine Arbeit da sein und bei ihr aushalten, bis sie fertig ist, wo unsere
natiirlichen Antriebe gelernt haben, auf ihre Befriedigung zu warten, bis
sie wieder an der Reihe sind, wo ihnen solches Warten oder gar Verzichten
zu etwas Selbstverstindlichem geworden ist, das gar nicht mehr als so
quilend empfunden wird, wir sagen kurz: wo die natiirlichen Antricbe
befriedet sind. — Darum ist dies der zweite Weg, der zum Verstehen fiih-
ren kann, dal} wir unser Tatsachenmaterial daraufhin untersuchen, obh es



uns etwas dariiber auszusagen vermoge, wie weit die natiirlichen Antriebe
befriedet worden oder unbefriedet geblieben sind, wie weit das Kind gelernt
hat, auf die Befriedigung seines Wiinschens und Begehrens zu warten.
Abermals einen Schritt weiter gelangen wir, wenn wir daran denken, dalf’
jede Arbeit von uns verlangt, dall wir uns einer Aufgabe, einer sachlichen
Forderung unterziechen. Arbeitsscheu und Faulheit kann daher rithren, dafl}
es einem Menschen iiberhaupt noch nicht aufgegangen ist, wie gerade da-
durch etwas zu gewinnen ist und wie das Leben dadurch reicher werden
kann, dald man fiir etwas da ist, auf seine Bediirfnisbefriedigung verzichtet
und im Dienste einer Aufgabe Opfer bringt. Diese Mdglichkeit geht nur dem
auf, der es wagt, sich fur eine Aufgabe einzusetzen; und erst nachdem er
es gewagt hat, kann er spiiren, dafl er einen neuen Bereich des Lebens be-
treten hat, den Bereich des Sittlichen, des Moralischen, des Geistigen.
Arbeitsscheu in einem entsprechenden tieferen Sinn sind alle diejenigen,
denen dieses Tor nie aufgegangen ist, beispielsweise weil ihre Umgebung
kein freudiges sondern hichstens ein seufzendes Arbeitsleben gefithrt hat.
Sie miissen durch unsere eigene echte Aufgabefreudigkeit erst neugierig
und Tat-begierig gemacht werden, in unser Arbeitsleben hineingezogen und
auf diese Weise der Erfahrung teilhaftig werden, dafl man da etwas ge-
winnen kann, wo man Opfer bringt.

Aber selbst wo Arbeitsgewohnung, befriedete Antriebe und Aufgabewillig-
keit vorhanden sind, kann es noch fehlen. Denn erst wo man oft und immer
von neuem wieder sich fiir eine Aufgabe eingesetzt hat, erwichst in einem
die standfeste innere Haltung, die in den Stérungen und Anfechtungen
durchzuhalten vermag. Diese innere Haltung, die Arbeitsgesinnung, kann
nur langsam durch die in Gang gekommene Arbeit selbst erwachsen. Auch
nach ihr miissen wir die gesammelten Tatsachen befragen,

Mit ihr aber schliel3t sich eine erste Reihe von Moglichkeiten des Ver-
stehens ab, auf die wir durch die bisher erwihnten Versuche, zu verstehen,
gefithrt werden. In fehlenden guten Gewohnheiten, unbefriedeten Antrie-
ben, ungereiftem Arbeitswillen, wankender Arbeitsgesinnung zeigl sich,
dald der Arbeitsscheue nicht geriistet ist fiir die Lebensaufgabe. Von den
besonderen Komplikationen, welche im Bereich dieser Erscheinungen auf-
treten konnen, ist hier nicht zu sprechen; wir erwdhnen als Wichtigste nur
die Gehemmtheit und die Neurose, um damit anzudeuten, dall der Aufbau
des Arbeitswillens unter Umstidnden nicht nur eine pddagogische Aufgabe
ist, sondern dald gleichzeitig oder vorangehend auch noch eine psycho-
therapeutische Aufgabe sich stellen kann,

Fleil und Arbeitsamkeit aber beruhen nicht nur auf dem Arbeitswillen,
auf dem Geriistetsein fiir die Lebensaufgabe, sondern auch auf dem Vor-
handensein eines Lebensinhaltes. Zum Lebensinhalt wird uns aber nur das,
was uns innerlich zu ergreifen und zu verwandeln vermag. Ein Mensch,
dessen Gefiihl verschlossen oder abgestumpft ist, dessen Herz und Gemiit
nichts bewahrt und sich durch nichts gebunden weif3, oder der am ober-
flachlichen Genul} hdngen bleibt, so daf} sein Lebensinhalt keine Tiefe ge-
winnen kann, den weder Freude noch Staunen, weder Liebe noch Glaube
zu beschwingen vermag, dessen Herz wird auch nie iiberflielen und iiber-

20



stromen, Darum aber wird seine Arbeit im besten Fall nur etwas sein, das
er sich abgerungen hat, das darum leicht stérbar ist und immer in Gefahr,
zu zerbrechen. Auch hier konnen sich Komplikationen einstellen, haupt-
sdchlich dadurch, dal3 ein Ersatz fiir den fehlenden Lebensinhalt gesucht
werden mull, der dann doch nicht zu halten vermag, was er halten sollte,
darum bestindig gesteigert werden mull und schlielich mafRlos wird; die
Suchtigkeit ist die wichtigste seelische Stérung, die hier erst hehoben
werden mul3, bevor der Aufbau eines Lebensinhaltes moglich wird.

Damit sind die wichtigsten Richtungen, in welchen nach einer Moéglichkeit
des Verstehens gesucht werden kann, wenigstens angedeutet. Zum Schlufl
aber mdochten wir noch einmal hervorheben, wie sehr es bei all dem nicht
auf Methoden und Mittel ankommt, sondern auf den, der sie handhabt, auf
den Erfassenden selbst.

Erfassung kann zu einem richtigen Bilde nur fiihren bei unvoreingenom-
mener Haltung. Die notwendige Unvoreingenommenheit ist aber damit
nicht gewihrleistet, dafl der Beobachtende sich frei hilt von allen fertigen
Meinungen iiber das Kind, die er in dessen Umgebung vorfindet, dald er
sich nichts sagen 14t von seinen bisherigen Erziehern und nichts wissen
will von all dem, was dem Kinde etwa zu Last gelegt wird. Denn die ge-
fahrlichste Quelle von Vorurteilen iiber das Kind liegt gar nicht in dem,
was dem Erzieher an fremden Urteilen begegnet, sondern in dem, was er an
eigenen festen Mallstdben an das Kind herantrigt. Dall er in seinem eige-
nen Leben zu generellen Werturteilen gekommen ist, dall er die meisten
dieser erworbenen Werturteile nicht ablegen kann, weil sie ihm gar nicht
bewul}t sind, dall er sie als selbstverstandliche Malistabe an alles heran-
tragt, blo weil er selber nichts anderes kennt, das ist schuld daran, dal
jede Feststellung, die er macht, schon eine Beurteilung ist; und das ist
schuld daran, dald er nur feststellt, iiberhaupt nur hemerkt, was auf seine
eigenen Werturteile Bezug hat, vor allem aber, was seinen eigenen Wert-
urteilen widerspricht und ihm eben darum auffillt, und dall er an allem
nicht nur verstindnislos, sondern iliberhaupt achtlos voriibergeht, was in
seinem eigenen Leben keine Rolle gespielt hat oder nie wichtig wurde., Wir
Erzieher weisen zwel Eigenschaften auf, die uns im Wege stehen, wenn wir
beobachten sollen: Unsere Beobachtung wird unsachlich durch das, was
wir sind und sein miissen, wenn wir gute Krzieher sein wollen; und unsere
Beobachtung wird unsachlich durch das, was wir wollen und wollen miissen,
wenn wir gute Krzieher sein wollen. Das klingt zunachst paradox. Be-
denken wir aber, wieviel uns unsere gliickliche Veranlagung erspart, wie-
viel uns unsere gute Begabung erleichtert und vor wievielem uns unsere
geordnete Umgebung behiitet hat, dann wird es uns deutlich, wie wenig
wir eigentlich von dem Leben wissen, das wir beobachten wollen, wievieles
wir iiberhaupt nicht sehen, weil wir es gar nicht vermuten, und fiir wie
vieles wir sofort ein fertiges Urteil bereit haben, weil wir keine Ahnung
von den Schwierigkeiten und Problemen haben, die sich dahinter verbergen,
Nicht dadurch kommt man zur Unvoreingenommenheit, dafl man sich vor
allem fremden Wissen iiber das Kind verschliel3t. Dieses Wissen wird bei
einem selber ja nur dann zum Vorurteil, wenn man die in ihm enthaltenen



Urteile ohne weiteres mitmacht, statt auch das einfach als Tatsache zu
registrieren, daf} von diesem Erzieher das Kind so beurteilt wird und dal
in jener Situation das Kind zu jenem Versagen oder Vergehen kommen
konnte. «Ich hore, dall das Kind gestohlen oder sich sexuell vergangen
habe. Ich hiitte das lieher nicht gewuft, dann wéire ich unvoreingenom-
men.» So wird etwa argumentiert. — Aber muf ich denn voreingenommen
sein, wenn ich weifs, was geschehen ist? Muld ich denn sofort das Kind
innerlich verurteilen, wenn ich um seine Verfehlungen weild ? Bin ich selber
denn ein Heiliger ? Bin ich liberhaupt befugt zu richten? Ist mein piddago-
gischer Glaube so gering, dald er gleichk wankend wird, wenn er von einem
fritheren Versagen des Kindes hort? Kann es denn nicht einfach ein Un-
gliick sein, das dem Kinde passiert ist. — Dal} der Beobachter sich selber
kenne, dalb der Erfassende auch sich selber erfasse, dalh derjenige, der ver-
stehen maochte, sich selber verstehe, das erst verbiirgte wirkliche Unvor-
voreingenommenheit. So wie der Erziehung des Kindes seine Erfassung
vorausgehen mul}, so geht der Selbsterziehung des Erziehers seine Selbst-
erfassung, seine Selbsterkenntnis voraus.
Nun heilit es aber:
«Willst du dich selber erkennen, so sich, wie die andern es treiben;

Willst du die andern verstehn, blick in dein eigenes Herzs.
An diesem Wort ist das Eine besonders wichtig, daf3 die gesuchte Selbst-
erkenntnis nur maoglich ist zusammen mit der Fremderkenntnis, dal3 erst
die Wechselwirkung von Fremd-Verstehen und Selbst-Verstehen beide mog-
lich macht. Das heil3t fiir uns: Um uns dazu tiichtig zu machen, wirklich
erfassen und verstehen zu konnen, miissen wir uns nicht erst einmal vom
Beobachten zurilickziehen, die Aufgabe des Beobachtens aufschieben und
vorerst allein um Selbsterkenntnis bemiiht sein; sondern gerade gleich-
zeitig mit dem Beobachten des andern miissen wir auch uns selbst zu er-
fassen versuchen, gleichzeitig mit der Erfassung des Kindes miissen wir
uns und unser Erziehen beobachten. Gerade in der Begegnung mit dem
Kinde haben wir Gelegenheit, uns selber besser kennen zu lernen. Wir
diirfen es nur nicht vergessen, dafl wir dies immer erst noch nitig haben,
ja dalb es gerade fiir das Erfassen von ausschlaggebender Wichtigkeit ist,
dafl wir uns dabei immer Kklar sind, aus was fiir einer Haltung heraus wir
etwas festgestellt haben.
Erfassung eines Menschen, dem man helfen will, und wire es nur ein
schwieriger Schiiler, bedarf nicht in erster Linie besonderer Methoden,
sondern einer inneren Haltung, die immer neu wieder zu erwerben ist.
Wichtigste Voraussetzung beim Erzieher ist die, dald er sich nicht fiir einen
besseren und {iiberlegenen Menschen halte, sondern wisse, dall auch er
immer nur auf dem Wege ist und nur darum befihigt ist, Erzieher zu sein,
weil er seinen Schiilern auf dem gemeinsamen Wege ein paar Schritte vor-
aus ist.

Referat, gehalten an der Kantonalen Lehrerkonferenz in Klosters, 17. Nov. 1962,

22



	Wege der verstehenden Erfassung schwieriger Schüler

