
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 22 (1962-1963)

Heft: 1

Artikel: Wege der verstehenden Erfassung schwieriger Schüler

Autor: Moor, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-356123

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-356123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wege der verstehenden Erfassung schwieriger Schüler

Prof. Dr. Paul Moor

Eine der wichtigsten pädagogischen Grundregeln lautet : der erzieherischen
Behandlung hat die Erfassung der Persönlichkeit voranzugehen. Das Ziel
solcher Erfassung ist, den zu Behandelnden erst einmal zu verstehen. Auf
dem Grunde des gewonnenen Verständnisses baut die Erziehung auf.
Solche Erfassung der Persönlichkeit vollzieht sich in zwei Schritten: Dem
Sammeln von Tatsachenmaterial als dem ersten Schritt folgt die Deutung
dieses Tatsachenmaterals als zweiter ; erst das Interpretieren der Tatsachen
führt zum Ziel des Erfassens, zum Verstehen.
Beim Feststellen der Tatsachen handelt es sich aber nicht einfach um das,
was man unter einer Tatbestandesaufnahme versteht. Auch sie gehört dazu,
ist aber für die Erziehung nicht das Wesentliche. Es geht um die
Persönlichkeit als Ganzes und nicht nur um ein einzelnes Verhalten; nicht nur
um ihr Versagen oder Vergehen sondern um ihr ganzes Sein und Wesen.
Dieses aber erkennen wir gerade in dem, was erzieherisch wichtig ist, viel
besser aus den alltäglich wiederkehrenden Verhaltensweisen, als aus dem

einmaligen Versagen. Grundsätzlich ist es schon richtig, daß in jedem
einzelnen Verhalten, ja schon in jeder kleinsten und unbedeutenden Regung
der ganze Mensch darin steckt mit allen seinen Eigenschaften und also
auch daraus zu erkennen wäre für denjenigen, der die durchdringende
und umfassende Kraft und Fähigkeit des Verstehens besäße. Da aber kein
Mensch über diese große Begabung verfügt, sind wir darauf angewiesen,
das Tatsachenmaterial erst zu suchen, zusammenzutragen, zu sammeln, aus
dem heraus wir dann das Verständnis gewinnen können.
Es gibt drei Wege, auf welchen man das Tatsachenmaterial zum Zwecke
der späteren Deutung gewinnen kann. Wir bezeichnen sie als Prüfung,
Untersuchung und Beobachtung. Jedes dieser Worte bezeichnet eine ganze
Gruppe von Arten des Vorgehens. Insbesondere gibt es heute eine unübersehbar

gewordene Anzahl von Methoden, einen Menschen psychologisch zu
prüfen, und ebenso nimmt die Zahl der Untersuchungsmethoden noch
beständig zu. Es gibt aber auch verschiedene Arten des Beobachtens, und
wir werden diejenige, welche pädagogisch bedeutsam ist, von den andern
unterscheiden müssen.
Die Methoden der Prüfung sind allgemein heute bekannt unter dem Namen
der Tests. Wir verstehen unter einem Test im strengen Sinne des Wortes
eine Aufgabe, welche eine bestimmte und zum voraus bekannte Lösung
besitzt. Die Prüfung besteht einfach in der Feststellung, ob diese Lösung
gefunden wird oder nicht. — Aus solchen Tests sind insbesondere alle
Arten von Intelligenzprüfungen zusammengesetzt, ebenso alle sogenannten
Eignungsprüfungen.
Betrachtet man einen solchen Test genauer, so sieht man, daß er immer nur
einen einzelnen Zug erfaßt, nie die Intelligenz als ganze und erst recht
nicht die ganze Persönlichkeit. Je exakter ein Test ist, desto enger ist der
Ausschnitt der Wirklichkeit, den er erfaßt. Aber auch eine Häufung von
Testuntersuchungen führt nur zu einer Ansammlung von Einzeltatsachen.



Diese Tatsachen stehen nicht nur unverbunden nebeneinander, sondern sie

führen auch als solche nie zu einer Erfassung der Persönlichkeit; dazu

bedarf es erst noch ihrer Deutung. Diese aber liefert der Test nicht ; um
sie muß sich der Testende selber bemühen. Der Test vereinfacht das
Verstehen nicht, sondern er kompliziert es, indem er in die Vielfältigkeit der
wirklichen Bedingungen hineinführt und einem die ganze Schwierigkeit
eines angemessenen Verständnisses vor Augen führt; und der Test nimmt
einem die Verantwortung für die Beurteilung eines Menschen nicht ab,
sondern führt einen tiefer in diese Verantwortung hinein, läßt sie in ihren
Einzelheiten klar erkennen. «Le plus imporant du test, c'est le testeur»,
hat man gesagt.

Nun sind wir aber in der Praxis auf die von der Psychologie ausgebildeten
Testmethoden gar nicht angewiesen. Wir können nämlich aus jeder kleinen,
aber alltäglich wiederkehrenden Einzelsituation einen Test machen. Wir
brauchen dazu nur auf sie zu achten und uns aus unseren Erfahrungen
mit der Zeit einen Maßstab abzuleiten, wie sich unsere Schüler oder
Zöglinge in der Regel in dieser Situation verhalten. Noch weiter kommen wir,
wenn wir dazu auch wissen, wie sich intelligente, glücklich veranlagte und
wohlerzogene Menschen in den gleichen Situationen benehmen. Wie einer
im Heim auf das Wecken oder auf das Lichterlöschen reagiert, wie er die
Arbeit beginnt und wie er sie verläßt, wie er sich verhält, wenn sein Nebenmann

sich gut hält, und wie, wenn er versagt, wie einer in der Schule auf
auf einen unruhigen Nachbar, auf das Pausenzeichen antwortet, wie er in
die Pause geht und wie aus ihr zurückkommt, diese und hundert andere
Dinge können zu eigentlichen Tests werden. Es gibt darin so viele
Möglichkeiten, daß jeder, der sie auswerten will, sich bald dazu gezwungen
fühlt, einige wenige auszuwählen, auf die er besonders achtet, weil er sonst
Gefahr läuft, im Allzuvielen sich zu verlieren. Auch hier gilt, daß einem
ein Test umsomehr einträgt, je länger man ihn anwendet, je mehr man
durch Erfahrung in seiner Situation sehen gelernt hat. Aber auch hier ist
daran zu erinnern, da man damit nur Tatsachen sammelt, aber den
betreffenden Menschen noch nicht versteht. Wenn zwei dasselbe tun, so sind sie

deswegen noch nicht gleich. Die Aufgabe der Deutung ist in jedem Fall
erst noch zu lösen ; und nur die Zuverlässigkeit der Feststellungen wird
gewährleistet dadurch, daß ich so aus alltäglichen Situationen Tests zu
machen versuche.

Dies aber erkennen wir schon hier : Solches Prüfen ist nicht etwas, was
besonderer Veranstaltungen bedarf — jetzt mache ich einmal das, um zu
sehen, was er dann macht — solcher besonderer Vorkehrungen bedarf es

gar nicht. Der Alltag bietet genug Gelegenheiten. Ich stelle den, den ich
«testen» will, nicht auf die Probe, und ich lasse ihn auch nicht einfach
machen. Sondern während ich ernsthaft mit ihm zusammenlebe und
arbeite, schaut etwas in mir gleichzeitig zu und registriert in der Stille, was
es an den ausgewählten Orten festgestellt hat. Daß es so bei der Erfassung

der Persönlichkeit von allem Anfang an einer inneren Haltung
bedarf, die sich mitten im Gang des alltäglich Notwendigen zu distanzieren
und ruhig und klar Feststellungen zu machen vermag, das will gelernt sein.



Es ist eine Änderung dieser inneren Haltung, was uns von der Prüfung zur
Untersuchung führt. Wo ich einen Menschen prüfe, da tue ich es aus
überlegener Haltung; ich weiß, wie man sich richtigerweise in einer Situation
zu verhalten hätte, ich weiß, wie man die vorgegebene Aufgabe löst; und
ich stelle einfach fest, ob der andere das Richtige einhält oder ob er es

nicht einhält. Was aber tue ich dann, wenn er es nicht einhält? Sage ich
dann einfach, mit ihm sei nichts anzufangen, und einen, der sich so

aufführe, könne ich nicht brauchen? Das hieße, alle erzieherische Absicht
aufgeben. Wo ich bereit bin, die erzieherische Aufgabe auf mich zu nehmen,
da werde ich fragen: Wie meint er es denn eigentlich? Wie denkt er, was
fühlt, und was will er eigentlich Ich werde versuchen, ihn ernst zu nehmen,
so wie er ist, nicht weil ich seine Art für die richtige halte, sondern
einfach, weil sie wirklich so ist. Denn von dieser Wirklichkeit muß ich ja
ausgehen, mit ihr muß ich beständig rechnen, wenn ich ihn erziehen will.
Die Erziehung sucht nach einem Weg, der von dem ausgeht, was ist, und
zu etwas hinführt, was besser ist. Dazu muß sie erst einmal kennen, was
da ist; und darum genügt ihr die Prüfung, die Feststellung aus der
überlegenen Haltung dessen, der weiß, was recht ist, nicht, sondern sie bedarf
dazu einer weiteren Art von Feststellung, der Feststellung aus der
Haltung dessen, der dem andern auf gleicher Ebene begegnet, der es wagt,
ihn ebenso ernst zu nehmen, wie sich selber, weil es ihm als Erzieher ja
doch um die Erfüllung des Lebens des anderen geht, und weil er weiß, daß
der andere in seinem Leben Dinge erfahren hat, die ihm selber nicht
begegnet sind und die er darum durch ihn erst noch kennen zu lernen hat.
Jeden Versuch, dem andern in solcher Haltung zu begegnen und aus
solcher Haltung heraus Feststellungen über ihn zu machen, nennen wir im
Unterschied zur Prüfung eine Untersuchung.

Untersuchend in diesem Sinne begegnet der Arzt seinem Patienten im Ex-
plorationsgespräch. Er kann uns gerade dort, wo wir selber in der
Untersuchung allzu sehr nur eine Tatbestandesaufnahme zu sehen gewohnt sind,
als korrigierendes Vorbild dienen. Es gibt aber auch eine beständig noch
wachsende Zahl von psychologischen Untersuchungsmethoden, welche die

geschilderte Haltung der Untersuchung verlangen. Man nennt sie heute
gewöhnlich auch Tests, trotzdem sie wesentlich mehr sind als bloße Prüfungsaufgaben;

wir meinen die sogenannten «Projektions-Tests», also allen
anderen voran der Formdeutversuch von Hermann Rorschach, und in
seinem Gefolge Sceno-Test, TAT, Farbpyramiden-Test, Baum-Test, Szondi-
Test und andere. Sie alle erwarten nicht eine bestimmte Lösung, sondern
lassen der Wahl und Gestaltung des Untersuchten einen freien Spielraum
offen und verlangen vom Untersucher, daß er das, was zutage tritt, als
etwas aus sich selber zu Begreifendes auffasse und annehme.

Aber auch hier wieder sind wir nicht auf diese psychologischen Methoden
angewiesen, sondern haben in alltäglich sich bietenden Situationen
Gelegenheit zu solcher untersuchenden Art der Erfassung. Ja, man darf wohl
sagen, daß diese alltägliche Ausübung die rechte Handhabung der
Projektions-Tests vorbereitet und vorbereiten muß; denn in ihr übt sich das

Wichtigste, eben die entsprechende innere Haltung. — Erziehung besteht



doch immer darin, dai.i iJrzieher und Zögling einen Weg gemeinsam gehen ;

und wo das gelegentlich einmal nicht recht geraten will, da pflegt man zu

sagen: «Me mueß halt rede mitenand!» Dieses «Reden-miteinander» ist
eben die Situation, in welcher wir innerlich die Haltung einnehmen, aus
welcher alles untersuchende Erfassen hervorgeht. Da also, wo wir uns
einfach unterhalten über irgend etwas, da ferner, wo wir miteinander diskutieren

über eine Sache und gemeinsam uns über sie klar zu werden
versuchen, da, wo wir uns gemeinsam überlegen, wie wir eine Arbeit am
besten anpacken — und wenn es nur aus ein paar kurzen Bemerkungen
bestünde, in welchen wir uns aber gegenseitig ernst nehmen — da, wo wir
verschiedener Meinung sind und ernsthaft nach einer Verständigung
suchen, aber auch noch da, wo ich vom anderen etwas verlange, zu dem er
nicht bereit ist, wo ich es ihm zu erklären und mundgerecht zu machen
versuche, indem ich aus allen seinen Einwänden, ja noch aus seiner Ablehnung

nichts anderes heraushöre und nichts anderes berücksichtige, als die
noch notwendige Art der Erklärung, die er braucht überall da begegne
ich dem anderen nicht bloß als der Überlegene, nicht bloß als der, der es

weiß und der es kann, sondern nehme seine Art ernst, wie der Bildhauer
die Sprödigkeit seines Materials ernst nehmen muß, ja noch viel ernster:
So ernst, wie eben nur der Erzieher seinen Zögling ernst nehmen kann, von
dem er weiß, daß er seinen Weg ja selber gehen muß, da dies nur Schritt
vor Schritt geschehen kann, und daß sich nichts so sehr rächt, wie wenn
ich ihn dazu verleite, intellektuell oder moralisch über seine Verhältnisse
zu leben, das Richtige und das Gute schon zu tun, wenn er innerlich noch
nicht reif ist dafür.

Gehen wir nun zur Beobachtung über, so taucht vielleicht die Frage auf,
ob denn das, was wir Untersuchung und Prüfung genannt haben, nicht an
manchen Stellen, besonders aber dort, wo es in alltäglichen Situationen
seine Feststellungen macht, auch schon Beobachtung sei oder doch in sie
übergehe. In der Tat werden diese Dinge oft auch schon Beobachtung
genannt. Wenn wir hier mit dem Wort «Beobachtung» noch etwas anderes
bezeichnen wollen, so geschieht dies darum, weil wir dort, wo wir in der
Praxis «Beobachtung» für notwendig erachten, eben tatsächlich auch
etwas anderes erwarten als nur Prüfung und Untersuchung, ohne uns freilich

immer klar zu machen, was dies nun eigentlich sei. Von dieser Außenseite

her gesehen unterscheidet sich aber Beobachtung bereits sehr stark
von den beiden bisher behandelten Methoden des Erfassens dadurch, daß
sie gerade da helfen soll, wo die beiden andern versagen oder zum mindesten

nicht ausreichen. Prüfung und Untersuchung sind in der Sprechstunde

möglich. Wo aber ein Fall in der Sprechstunde unklar bleibt, da
ordnen wir Beobachtung an, der nun also die schwierigsten Erfassungsaufgaben

zugemutet werden. Das, was sie befähigen soll, diese schwierigsten

Aufgaben zu lösen, ist zunächst einmal die längere Zeit, die für sie
zur Verfügung gestellt wird. Dies also wäre das Erste : Unter Beobachtung
verstehen wir ein Erfassen, das ein größeres Ganzes ist, kein einzelnes Tun,
wie Prüfung und Untersuchung es sind, sondern eine Kette von Geschehnissen,

die sich über einen längeren Zeitabschnitt hinzieht. Damit verbindet



sich sofort ein Zweites. Dauert Beobachtung längere Zeit, so dürfen während

dieser Zeit die Arbeit, das geordnete Leben und die erzieherische
Beeinflussung nicht aufhören. Beobachtung löst diese Dinge nicht ab und
unterbricht sie nicht, sondern muß sich in ihnen drin vollziehen. Nun
könnte freilich erst nach Abschluß der Beobachtung gesagt werden, wie
das Leben des Beobachteten geordnet werden muß, wie er arbeiten kann,
auf welche Weise und auf welches Ziel hin er zu erziehen isL, Alle diese

Dinge bleiben darum im Stadium des bloßen Versuches, solange die
Beobachtung noch andauert. Pädagogische Beobachtung vollzieht sich darum
im Erziehungsversuch, im Versuch, ein rechtes und geordnetes Leben zu
führen, im Versuch, Arbeit zu leisten. Das ist aber nicht so zu verstehen,
daß in der Beobachtungszeit der Zögling selber alles probieren darf, was
ihm einfällt, und entsprechend alles auch wieder liegen lassen, wenn es ihm
nicht mehr paßt. Nur wenn wir es wagen, ihm erzieherisch etwas
zuzumuten, bekommen wir auch etwas zu sehen, was erzieherisch von Bedeutung

ist. Wohl aber wissen wir für uns selber, daß wir ja eigentlich noch
nichts wissen. Darum bleiben wir selber ganz im Stillen uns bewußt, daß
alles, was wir verlangen, und jeder unserer Eingriffe erst etwas
Vorläufiges sein kann. Unsere Führung ist darum während der Beobachtungszeit

eine besonders behutsame, nachdenkliche, besinnliche. Und weil unser
Zögling diese Zurückhaltung nicht spüren darf, weil er sich in bestimmter
Weise geführt fühlen muß, darum ist diese Behutsamkeit im Beobachtenden
etwas Innerliches, etwas in seiner Tiefe sich Abspielendes. Beobachten ist
nicht möglich, ohne daß der Erzieher sich in seinem Erziehen auf eine
tiefere und intensivere Weise in Anspruch genommen fühlt. In der
Beobachtung ist der Erzieher nicht weniger, sondern mehr engagiert, stärker
beteiligt. Nur dadurch kann sie uns dasjenige Tatsachenmaterial liefern,
das zum Verstehen führt auch noch dort, wo das Verstehen am schwierigsten

ist; dazu müssen wir uns in den andern Menschen hinein versetzen,
müssen verspüren, wie es ihm in seiner Haut zumute ist, müssen in uns
noch einmal erleben, vor was für Schwierigkeiten er steht und wie er vor
seinen Schwierigkeiten steht. Dann erst, wenn wir das können, vermögen
wir wirklich zu helfen. Erst dann kann unser Eingreifen mehr sein als nur
ein äußeres Bearbeiten und unser Erziehungsplan mehr als eine fremde
Zumutung. Wenn das Beobachten unseren erzieherischen Absichten dienen
soll, dann muß es ein Teilnehmen sein am Leben des andern, so wie wenn
es um unser eigenes Leben ginge.

Es ist eine ganz äußerliche und pädagogisch falsche, zum mindesten aber
ihren Zweck nicht erfüllende Auffassung von Beobachten, die da meint,
wir müßten, um beobachten zu können, den andern sich selber überlassen
und uns ausschalten. Dies tut die naturwissenschaftliche Beobachtung; und
sie gewinnt damit das, was in ihrem Bereiche zu gewinnen ist. Aber
pädagogische Beobachtung sucht etwas anderes und muß darum auch etwas
Andersartiges sein. Sie kommt zu ihrem Ziele nur dort, wo ich mit meinem
Innersten am Leben des andern teilnehme, wo ich es mit meinem Herzen
spüre, um was es dem andern in seinem Leben geht. Das führt freilich die
große Gefahr mit sich, daß die Feststellungen, die ich aus meinem teil-



nehmenden Erleben schöpfe, leicht unsachlich werden, umso unsachlicher,
je unreifer mein teilnehmendes Herz ist. Aber diese Gefahr der Unsach-
lichkeit kann nicht dadurch bestanden werden, daß ich mich in
distanzierende, sachliche Methoden flüchte. Durch sie bekäme ich zwar sachliche
Ergebnisse, aber erfaßte nicht mehr das, was nur dem teilnehmenden
Herzen sich erschließt. Zur Sachlichkeit in der pädagogischen Beobachtung
komme iclfnur dadurch, daß ich es nie aufgebe, mich selber zu einem
sachlichen Menschen zu erziehen.

Als Letztes ist schließlich noch beizufügen, daß in der Beobachtung nicht
mein Urteil über den zu Erfassenden wichtig ist, sondern allein das sich
wirklich ereignende Vorkommnis als solches. In der Beobachtung erst recht
geht es darum, festzustellen, wie ein Mensch ist, und nicht sofort wieder
abzuschätzen, wie weit er von dem entfernt ist, was er nach meiner
Meinung eigentlich sein sollte. Es geht nur um Tatsachen und nicht um
Werturteile. Daher gilt als Regel für alles Beobachten, daß wirkliche Begebenheiten

zu schildern sind.

Prüfung, Untersuchung und Beobachtung liefern uns das Tatsachenmaterial,

dessen Interpretation dann zum Verstehen führt. Dieser
Interpretation haben wir uns nun zuzuwenden. Dabei begegnen wir zunächst
verschiedenen Arten des Verstehens. Die einfachste Art ist das beurteilende
Verstehen: Ich dringe verstehend ein in den Sinn all der festgestellten
Tatsachen, vermag ihren Zusammenhang zu begreifen und kann mir ein Bild
von der Innerlichkeit des andern Menschen machen; ich vermag ihn richtig
zu beurteilen, ich vermag ihm gerecht zu werden. Die Kehrseite solchen
beurteilenden Verstehens aber ist, daß es mir auch dazu dienen kann, die
schwachen Stellen meines Gegenübers aufzuspüren und sie auszunützen, -
Wesentlich tiefer greift dasjenige Verstehen, das dort gemeint ist, wo
gesagt wird, verstehen heiße verzeihen. In solchem verzeihenden Verstehen
versetze ich mich gleichsam in die Lage des andern, spüre die Verantwortung,

die er trägt, spüre zugleich, was diese Verantwortung von mir
verlangt hätte, und weiß etwas davon, daß Versagen menschlich ist.
Verzeihendes Verstehen befähigt mich, Rücksicht zu nehmen und taktvoll zu
sein. Seine Kehrseite aber ist, daß es ebenso gut zur Indifferenz führen
kann, zum achselzuckenden Resignieren. — Das tiefste Verstehen aber
entspringt aus derjenigen Liebe, die nicht bloßes Begehren und auch nicht
nur sittliche Selbstüberwindung ist, sondern Ergriffenheit des Herzens
durch das Wunder der Begegnung mit dem andern Menschen. Solches
liebende Verstehen vermag anzunehmen, was ihm begegnet, so wie es ist,
wie immer es sei. Seine Kehrseite und Gefahr aber ist, daß es absinken
kann in bloße Verliebtheit und Vernarrtheit. Das tiefste Verstehen ist ein
Lieben unter gleichzeitiger Anerkennung des Negativen ; oder : Das liebende
Verstehen sieht das Positive noch durch das Negative hindurch. Verliebtheit

aber sieht das Negative so, als ob es selber etwas Positives wäre.
«Liebe macht blind», wenn sie bloß Verliebtheit ist; aber gerade die tiefste
Liebe macht erst wirklich sehend.

Das liebende Verstehen, das den andern anzunehmen vermag, so wie er ist,
mit dem, was ihm gegeben, und mit dem, was ihm aufgegeben und ver-



heißen ist, das streben wir an. Erst wo es erreicht ist, kann das verzeihende

Verstehen nicht mehr gleichgültig werden und das beurteilende nicht
mehr zum Mittel der Ausnützung. Klare Beurteilung und moralische
Mitverantwortung gehören aber zur verstehenden Liebe immer mit dazu; sie
bewahren sie davor, verschwommen und kraftlos zu werden, — Dies mußte
vorausgesagt werden, wenn wir uns noch den Methoden des Verstehens
zuwenden wollen. Denn sie sind für sich allein nicht wichtig und haben
ihre ganze Bedeutung nur daher, daß sie Wege darstellen, auf welchen
jenes eigentliche Verstehen wachsen und reifen kann. Wir stellen im
Folgenden diese Methode des Verstehens nicht systematisch und grundsätzlich
dar, sondern begnügen uns damit, sie in konkreter und anschaulicher Weise

vor Augen zu führen und zwar am Beispiel der Faulheit.

Wie können wir Faulheit, Trägheit, Arbeitsscheu verstehen? Auf welche
Weisen lassen die gesammelten Tatsachen über faules, träges, arbeitsscheues

Verhalten sich interpretieren? —Wir tun bei solchen Fragen immer
gut, gleichzeitig nach dem Positiven zu fragen, hier also: Wie kommt es,
daß ein Mensch fleißig ist, rührig und arbeitsam? Wie bauen sich die
Eigenschaften des Fleißes und der Arbeitsamkeit auf? Wenn wir dies
verstehen könnten, dann wüßten wir, was dem Faulen und Arbeitsscheuen
fehlt, und was wir ihm also durch unsere Erziehung geben müssen.
Da finden wir denn zunächst einmal als einfachste Tatsache, daß diejenigen
Menschen faul sind, die es nicht gewohnt sind, tätig zu sein. Für sie ist
jede Arbeit eine viel größere Zumutung und Anstrengung als für
diejenigen, die in einer Umgebung aufgewachsen sind, in welcher immer etwas
getan wurde. Man kann an Müßigang gewöhnt sein. Aber noch schlimmer
als schlechte Gewohnheiten ist das Fehlen von guten Gewohnheiten. Und
darum wird das eine der wichtigsten Fragen sein, die wir mit Hilfe des

gesammelten Tatsachenmaterials zu beantworten versuchen : Wo überall
fehlt es an den nötigen guten Gewohnheiten?

Gewohnheiten aber sind das Äußerlichste, was wir vorfinden können. Meist
ist Arbeitsscheu nicht etwas so Einfaches, daß sie aus dem Fehlen von
Arbeitsgewöhnung allein schon vollständig verstanden werden könnte.
Meist verbindet sich damit ein Zweites, aus dem sich bereits mehr
verstehen läßt. Die natürlichen Antriebe eines Menschen, seine Wünsche und
Interessen, sein Begehren und sein Gelüsten haben es nicht gelernt, sich
einer Anforderung zu unterziehen. Wo sich ein Bedürfnis meldet, da will
es auch gleich befriedigt sein; und darum kann man bei der Arbeit, die
etwas anderes verlangt und die das Bedürfnis, das andere Interesse, den
auftauchenden Wunsch warten heißt, nicht bleiben, sondern wird beständig
wieder abgelenkt und bringt es zu keiner Leistung. Nur dort können wir
für eine Arbeit da sein und bei ihr aushalten, bis sie fertig ist, wo unsere
natürlichen Antriebe gelernt haben, auf ihre Befriedigung zu warten, bis
sie wieder an der Reihe sind, wo ihnen solches Warten oder gar Verzichten
zu etwas Selbstverständlichem geworden ist, das gar nicht mehr als so

quälend empfunden wird, wir sagen kurz: wo die natürlichen Antriebe
befriedet sind. — Darum ist dies der zweite Weg, cler zum Verstehen führen

kann, daß wir unser Tatsachenmaterial daraufhin untersuchen, ob es



uns etwas darüber auszusagen vermöge, wie weit die natürlichen Antriebe
befriedet worden oder unbefriedet geblieben sind, wie weit das Kind gelernt
hat, auf die Befriedigung seines Wünschens und Begehrens zu warten.
Abermals einen Schritt weiter gelangen wir, wenn wir daran denken, daß

jede Arbeit von uns verlangt, daß wir uns einer Aufgabe, einer sachlichen
Forderung unterziehen. Arbeitsscheu und Faulheit kann daher rühren, daß

es einem Menschen überhaupt noch nicht aufgegangen ist, wie gerade
dadurch etwas zu gewinnen ist und wie das Leben dadurch reicher werden
kann, daß man für etwas da ist, auf seine Bedürfnisbefriedigung verzichtet
und im Dienste einer Aufgabe Opfer bringt. Diese Möglichkeit geht nur dem
auf, der es wagt, sich für eine Aufgabe einzusetzen; und erst nachdem er
es gewagt hat, kann er spüren, daß er einen neuen Bereich des Lebens
betreten hat, den Bereich des Sittlichen, des Moralischen, des Geistigen.
Arbeitsscheu in einem entsprechenden tieferen Sinn sind alle diejenigen,
denen dieses Tor nie aufgegangen ist, beispielsweise weil ihre Umgebung
kein freudiges sondern höchstens ein seufzendes Arbeitsleben geführt hat.
Sie müssen durch unsere eigene echte Aufgabefreudigkeit erst neugierig
und Tat-begierig gemacht werden, in unser Arbeitsleben hineingezogen und
auf diese Weise der Erfahrung teilhaftig werden, daß man da etwas
gewinnen kann, wo man Opfer bringt.
Aber selbst wo Arbeitsgewöhnung, befriedete Antriebe und Aufgabewilligkeit

vorhanden sind, kann es noch fehlen. Denn erst wo man oft und immer
von neuem wieder sich für eine Aufgabe eingesetzt hat, erwächst in einem
die standfeste innere Haltung, die in den Störungen und Anfechtungen
durchzuhalten vermag. Diese innere Haltung, die Avbeitsgesinnung kann
nur langsam durch die in Gang gekommene Arbeit selbst erwachsen. Auch
nach ihr müssen wir die gesammelten Tatsachen befragen.

Mit ihr aber schließt sich eine erste Reihe von Möglichkeiten des
Verstehens ab, auf die wir durch die bisher erwähnten Versuche, zu verstehen,
geführt werden. In fehlenden guten Gewohnheiten, unbefriedeten Antrieben,

ungereiftem Arbeitswillen, wankender Arbeitsgesinnung zeigt sich,
daß der Arbeitsscheue nicht gerüstet ist für die Lebensaw/grabe. Von den
besonderen Komplikationen, welche im Bereich dieser Erscheinungen
auftreten können, ist hier nicht zu sprechen ; wir erwähnen als Wichtigste nur
die Gehemmtheit und die Neurose, um damit anzudeuten, daß der Aufbau
des Arbeitswillens unter Umständen nicht nur eine pädagogische Aufgabe
ist, sondern daß gleichzeitig oder vorangehend auch noch eine
psychotherapeutische Aufgabe sich stellen kann.

Fleiß und Arbeitsamkeit aber beruhen nicht nur auf dem Arbeitswillen,
auf dem Gerüstetsein für die Lebensaufgabe, sondern auch auf dem
Vorhandensein eines Lebensinhaltes. Zum Lebensinhalt wird uns aber nur das,
was uns innerlich zu ergreifen und zu verwandeln vermag. Ein Mensch,
dessen Gefühl verschlossen oder abgestumpft ist, dessen Herz und Gemüt
nichts bewahrt und sich durch nichts gebunden weiß, oder der am
oberflächlichen Genuß hängen bleibt, so daß sein Lebensinhalt keine Tiefe
gewinnen kann, den weder Freude noch Staunen, weder Liebe noch Glaube
zu beschwingen vermag, dessen Herz wird auch nie überfließen und über-



strömen. Darum aber wird seine Arbeit im besten Fall nur etwas sein, das

er sich atagerungen hat, das darum leicht störbar ist und immer in Gefahr,
zu zerbrechen. Auch hier können sich Komplikationen einstellen,
hauptsächlich dadurch, daß ein Ersatz für den fehlenden Lebensinhalt gesucht
werden muß, der dann doch nicht zu halten vermag, was er halten sollte,
darum beständig gesteigert werden muß und schließlich maßlos wird; die
Süchtigkeit ist die wichtigste seelische Störung, die hier erst behoben
werden muß, bevor der Aufbau eines Lebensinhaltes möglich wird.

Damit sind die wichtigsten Richtungen, in welchen nach einer Möglichkeit
des Verstehens gesucht werden kann, wenigstens angedeutet. Zum Schluß
aber möchten wir noch einmal hervorheben, wie sehr es bei all dem nicht
auf Methoden und Mittel ankommt, sondern auf den, der sie handhabt, auf
den Erfassenden selbst.

Erfassung kann zu einem richtigen Bilde nur führen bei unvoreingenommener

Haltung. Die notwendige Unvoreingenommenheit ist aber damit
nicht gewährleistet, daß der Beobachtende sich frei hält von allen fertigen
Meinungen über das Kind, die er in dessen Umgebung vorfindet, daß er
sich nichts sagen läßt von seinen bisherigen Erziehern und nichts wissen
will von all dem, was dem Kinde etwa zu Last gelegt wird. Denn die
gefährlichste Quelle von Vorurteilen über das Kind liegt gar nicht in dem,

was dem Erzieher an fremden Urteilen begegnet, sondern in dem, was er an
eigenen festen Maßstäben an das Kind heranträgt. Daß er in seinem eigenen

Leben zu generellen Werturteilen gekommen ist, daß er die meisten
dieser erworbenen Werturteile nicht ablegen kann, weil sie ihm gar nicht
bewußt sind, daß er sie als selbstverständliche Maßstäbe an alles heranträgt,

bloß weil er selber nichts anderes kennt, das ist schuld daran, daß

jede Feststellung, die er macht, schon eine Beurteilung ist; und das ist
schuld daran, daß er nur feststellt, überhaupt nur bemerkt, was auf seine
eigenen Werturteile Bezug hat, vor allem aber, was seinen eigenen
Werturteilen widerspricht und ihm eben darum auffällt, und daß er an allem
nicht nur verständnislos, sondern Uberhaupt achtlos vorübergeht, was in
seinem eigenen Leben keine Rolle gespielt hat oder nie wichtig wurde. Wir
Erzieher weisen zwei Eigenschaften auf, die uns im Wege stehen, wenn wir
beobachten sollen: Unsere Beobachtung wird unsachlich durch das, was
wir sind und sein müssen, wenn wir gute Erzieher sein wollen ; und unsere
Beobachtung wird unsachlich durch das, was wir wollen und wollen müssen,
wenn wir gute Erzieher sein wollen. Das klingt zunächst paradox.
Bedenken wir aber, wieviel uns unsere glückliche Veranlagung erspart, wieviel

uns unsere gute Begabung erleichtert und vor wievielem uns unsere
geordnete Umgebung behütet hat, dann wird es uns deutlich, wie wenig
wir eigentlich von dem Leben wissen, das wir beobachten wollen, wicvicles
wir überhaupt nicht sehen, weil wir es gar nicht vermuten, und für wie
vieles wir sofort ein fertiges Urteil bereit haben, weil wir keine Ahnung
von den Schwierigkeiten und Problemen haben, die sich dahinter verbergen.
Nicht dadurch kommt man zur Unvoreingenommenheit, daß man sich vor
allem fremden Wissen über das Kind verschließt. Dieses Wissen wird bei
einem selber ia nur dann zum Vorurteil, wenn man die in ihm enthaltenen



Urteile ohne weiteres mitmacht, statt auch das einfach als Tatsache zu

registrieren, daß von diesem Erzieher das Kind so beurteilt wird und daß

in jener Situation das Kind zu jenem Versagen oder Vergehen kommen
konnte. «Ich höre, daß das Kind gestohlen oder sich sexuell vergangen
habe. Ich hätte das lieber nicht gewußt, dann wäre ich unvoreingenommen.»

So wird etwa argumentiert. — Aber muß ich denn voreingenommen
sein, wenn ich weiß, was geschehen ist'.' Muß ich denn sofort das Kind
innerlich verurteilen, wenn ich um seine Verfehlungen weiß Bin ich selber
denn ein Heiliger? Bin ich überhaupt befugt zu richten? Ist mein pädagogischer

Glaube so gering, daß er gleich wankend wird, wenn er von einem
früheren Versagen des Kindes hört? Kann es denn nicht einfach ein
Unglück sein, das dem Kinde passiert ist. — Daß der Beobachter sich selber
kenne, daß der Erfassende auch sich selber erfasse, daß derjenige, der
verstehen möchte, sich selber verstehe, das erst verbürgte wirkliche Unvor-
voreingenommenheit. So wie der Erziehung des Kindes seine Erfassung
vorausgehen muß, so geht der Selbsterziehung des Erziehers seine
Selbsterfassung, seine Selbsterkenntnis voraus.
Nun heißt es aber:
«Willst du dich selber erkennen, so sieh, wie die andern es treiben;

Willst du die andern verstehn, blick in dein eigenes Herz».
An diesem Wort ist das Eine besonders wichtig, daß die gesuchte
Selbsterkenntnis nur möglich ist zusammen mit der Fremderkenntnis, daß erst
die Wechselwirkung von Frcmd-Verstehen und Selbst-Verstehen beide möglich

macht. Das heißt für uns : Um uns dazu tüchtig zu machen, wirklich
erfassen und verstehen zu können, müssen wir uns nicht erst einmal vom
Beobachten zurückziehen, die Aufgabe des Beobachtens aufschieben und
vorerst allein um Selbsterkenntnis bemüht sein; sondern gerade gleichzeitig

mit dem Beobachten des andern müssen wir auch uns selbst zu
erfassen versuchen, gleichzeitig mit der Erfassung des Kindes müssen wir
uns und unser Erziehen beobachten. Gerade in der Begegnung mit dem
Kinde haben wir Gelegenheit, uns selber besser kennen zu lernen. Wir
dürfen es nur nicht vergessen, daß wir dies immer erst noch nötig haben,
ja daß es gerade für das Erfassen von ausschlaggebender Wichtigkeit ist,
daß wir uns dabei immer klar sind, aus was für einer Haltung heraus wir
etwas festgestellt haben.

Erfassung eines Menschen, dem man helfen will, und wäre es nur ein
schwieriger Schüler, bedarf nicht in erster Linie besonderer Methoden,
sondern einer inneren Haltung, die immer neu wieder zu erwerben ist.
Wichtigste Voraussetzung beim Erzieher ist die, daß er sich nicht für einen
besseren und überlegenen Menschen halte, sondern wisse, daß auch er
immer nur auf dem Wege ist und nur darum befähigt ist, Erzieher zu sein,
weil er seinen Schülern auf dem gemeinsamen Wege ein paar Schritte voraus

ist.

Referat, gehalten an der Kantonalen Lchrerkonferenz in Klosters, 17. Nov. 1962,


	Wege der verstehenden Erfassung schwieriger Schüler

