
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 22 (1962-1963)

Heft: 4

Artikel: Erziehung zum Erleben und Gestalten des Schönen

Autor: Buol, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-356137

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-356137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erziehung zum Erleben und Gestalten des Schönen

von Dr. C. Buoi

a) Wesen des Schönen

Die Dichterin Ricarda Huch sieht die Welt erfüllt von Schönheit:

«Wie du von Schönheit schäumst,
Herrlicher Becher der Welt!
Noch den Rand, der die Fülle kaum hält,
Golden umsäumst

Meine Lippen trinken beglückt,
Was der feurige Tag mir mischt,
Wenn die Sonne erlischt,
Von Sternen die Nacht noch durchzückt.

Rausche fort, rausche fort, edle Flut,
Schenk mir voll ein, schaffendes Licht
Bis der Becher zerbricht,
Und gesättigt die Seele ruht.»

In der Tat begegnet uns das Schöne in mannigfacher Weise: im Wachsen,
Blühen, ja Verwelken der Pflanzen, in den Farben, Bewegungen und Rufen
der Tiere, in den Stimmungen der Landschaft, im Erwachen und Grünen
des Frühlings, in der Fülle des Sommers, in der verschwenderischen Farbenpracht

des Herbstes, im makellosen Glanz eines kristallbesäten Schneefeldes,

im leisen Murmeln eines Bächleins wie in den rauschenden Wogen
eines Stromes oder des Meeres, im bescheidenen Gras am Wegesrand wie in
der Erhabenheit der Bergwelt. In so vielen Erscheinungen der Natur erlebt
der empfängliche Geist Schönheit.
Aber auch in jenem Bereich, den der Mensch mit seiner schöpferischen
Kraft zwischen sich und der Natur errichtet, im Bereich der Kultur und
besonders der Kunst, begegnet uns das Schöne. Es offenbart sich in Formen

und Farben, in Klängen und Melodien, in Bewegungen und Rhythmen,
127 in Proportionen und Harmonien. Indem der Mensch zwischen schön und



nichtschön unterscheidet, bezeugt er seinen Glauben an den Sinn des Schönen.

Ja das Schöne entspricht einer inneren Sehnsucht des Menschen nach

Zusammenklang, Einheit und Harmonie ; es ist in gewissem Sinne Gleichnis
und Verheißung einer Harmonie, die alles hält und trägt, Gleichnis und
Verheißung des Absoluten und Ewigen. Für Paul Häberlin bedeutet die
ästhetische Kultur die Pflege des Glaubens an die ewige Vollendung und an
den Grund aller Vollendung, an Gott.
Die Fragen, unter welchen Bedingungen Schönheit erlebt werde und ob es

überhaupt objektive Schönheit gäbe, haben die Menschen immer wieder
beschäftigt. Mit Recht wurde zunächst betont, daß das Schönheitserlebnis
stark von der Aufgeschlossenheit und Haltung des einzelnen Individuums
abhängt. Ja, die subjektive Bedingung für das Erlebnis des Schönen ist die

Sammlung und Hingabe des Menschen. Wer seine Seele der ihm begegnenden

Schönheit nicht Öffnet und hingibt, erlebt sie nicht. Wo uns das
Bedrängende des Alltags zu sehr erfüllt, stellt sich das gesammelte Schauen
und Staunen nicht ein. Ob uns das Schöne Geschenk und Gnade werde,
hängt also immer wesentlich von uns selber ab.

Doch Piaton und andere haben nicht nur subjektive Bedingungen, sondern
auch einen objektiven Grund der Schönheit zu erläutern versucht. Der
Mensch kann nach Planton den Blick von der Erscheinung des schönen Körpers

zur Erscheinung der schönen Seele und zur Verwandtschaft der
schönen Einzelwesen erheben, um schließlich das Urschöne, die ewige Idee
des Schönen als eigentlichen, objektiven Grund aller schönen Einzelwesen
zu erleben, Marcel Müller schreibt in seiner «Syngeneia» : Der objektive
Grund des Schönen ist «das ahnende Bewußtsein um urtümliche Verbundenheit,

um das Hineinsinken in das Umfassende und Tragende, das in uns
selber ist und uns zugleich von außen' anruft und in sich aufnimmt». Das
ahnende Bewußtsein um etwas Umfassendes und Tragendes wäre also
Grundlage für das Schönheitserlebnis. Häberlin spricht von einem «Grundgefühl

der Einheit». Tatsache ist, daß der Mensch sich nach Einheit und
Harmonie sehnt und daß er die Einheit in der Mannigfaltigkeit, das
Zusammenwirken von Linien, Tönen, Farben und Bewegungen als schön
erlebt. Das Schönheitserlebnis ist also etwas Allgemeines und in diesem Sinne
Objektives; der Schönheitssinn ist eine Grundkraft des Menschen.

Wie sich der Mensch durch sein planendes, folgerichtiges und auch tiefere
Zusammenhänge erfassendes Denken gegenüber den übrigen Geschöpfen
auszeichnet, so auch durch das Erfassen und Gestalten des Schönen. Die
Bienen, Vögel und weitere Tiere bauen ihre Behausungen, sofern sie solche
benötigen, auf Grund ihrer angeborenen Instinkte stets in gleicher Weise.
Dem Menschen aber ist es gegeben, stets Neues zu schaffen und zu
gestalten. Schon aus Felsbildern, die vor 6 000 Jahren entstanden sind, wie
aus den Funden der ältesten Kulturen überhaupt, spricht der Sinn für das
Schöne. Wo die frühesten Menschen Gegenstände oder Werkzeuge nicht
nur rein zweckmäßig gestalteten, sondern auch mit allereinfachsten
Verzierungen versahen, da waren Schönheitssinn und Schöpfergeist am Werk.
Welch vielfältige Äußerungen des Schönheitssinnes finden wir auch in der
Volkskunst der letzten Jahrhunderte!



Das ästhetische Erleben und Schaffen nennt Adolf Portmann eine
Urfunktion des Menschen, der die gleiche Bedeutung und gleiche Berechtigung
zukommt wie der theoretischen, denkenden Funktion. Eine Vernachlässigung

der ästhetischen Funktion, ein Verkümmern des Schönheitssinnes, des

Empf indungs- und Gefühlslebens ist nach ihm einer der ärgsten Schäden
unserer Zeit. Die Wissenschaft und die Technik beanspruchen vorwiegend das
messende, vergleichende und planende Denken, die theoretische Funktion
des Menschen. Im Bereich der Technik gelten vor allem das Zähl- und Meßbare,

das Nützliche und Zweckmäßige. Das aber, was über die bare Sicherung

des scheinbar Lebensnotwendigen hinausgeht, das schöne Lied und
Bild, die Harmonie der Farben und Formen, entspricht nicht dem eigentlichen

Wesen der Technik und findet schon deshalb häufig wenig Beachtung.

Dazu kommen die Unrast und Hast unserer Tage, die oft übermäßige
Betriebsamkeit und berufliche Beanspruchung, die dem stillen, gesammelten
Schauen, Lauschen und Gestalten wenig Zeit und Raum lassen.

b) Die Kunsterziehungsbewegung

Aus der Einsicht in die grundlegende Bedeutung der ästhetischen Funktion
ist denn auch aus einzelnen Lehrerkreisen schon um die letzte Jahrhundertwende

besonders vernehmlich eine zielbewußtere Pflege des Schönheitssinnes

gefordert worden. Die Ziele dieser Reformbestrebung werden noch
deutlicher, wenn wir sie zunächst im Zusammenhang mit einigen weiteren
pädagogischen Strömungen, die zur gleichen Zeit aufkamen, betrachten.
Die Arbeitsschule, die Georg Kerschensteiner und Hugo Gaudig der
einseitigen Buchschule oder Hörschule gegenüberstellten, will durch geeignete
Arbeitsweisen, wie selbständige Beobachtungsaufgaben, Schülerversuche
und Gruppenunterricht, den Schüler innerlich aktivieren, indem dieser auf
Grund von Anleitungen und Anregungen des Lehrers selber beobachten,
planen, vergleichen, urteilen und darstellen muß. Durch die
möglichst aktive Auseinandersetzung mit dem Bildungsgut, auch durch
Handarbeiten, werden die Initiative und die produktiven Kräfte gebildet, die

Arbeitstugenden, wie Zuverlässigkeit, Genauigkeit, Wille und Ausdauer,
gefördert. Die Arbeitsschule ist Charakterschule. Gaudig ging es vor allem
um geistige Selbständigkeit, indem er durch Denkantriebe die intensive
geistige Arbeit fördern wollte. Seine Schüler sollten in erster Linie das

Lernen lernen, in die Arbeitstechniken eingeführt werden. Kerschensteiner
und Gaudig erstrebten Aktivität des Zöglings statt passives Aufnehmen
von Stoffen, Produktivität statt bloße Rezeptivität ; beide betonten die

Erfassung und Gestaltung des ganzen Menschen. Denn die rechte Arbeit
und Leistung fördern nicht nur das Denken und Wollen, sondern auch die

innere Befriedigung und Genugtuung und somil die Gemüt.skräfte.
Auch die staatsbürgerliche Erziehung, die Kerschensteiner so sehr betonte
und die ebenfalls zu einer Reformbestrebung wurde, erzielt den ganzen
Menschen und Bürger, den aktiven, initiativen und der Gemeinschaft wie
der Kultur gegenüber verantwortlichen Menschen.
Um ähnliche Grundanliegen ging es einer dritten Bewegung, die mit der

Bezeichnung «Die Erziehung vom Kinde aus» in die Geschichte der Pada-



gogik einging. Ellen Key, Gustav Wyneken und andere sprachen dem
möglichst freien, natürlichen und individuellen Seelenwachstum des Kindes das
Wort und waren der hergebrachten Erzieherautorität gegenüber kritisch,
weil oft gerade durch sie die freie und volle Entfaltung des Einzelmenschen
gehemmt werde. Auch wenn wir zwar heute die Notwendigkeit einer
zielbewußten Führung deutlicher einsehen, so muß diesen entschiedenen
Schulreformen doch zugute gehalten werden, daß es ihnen um die möglichste
Entfaltung freier, ganzer Menschen ging.

Und dies wieder ist das Hauptanliegen der Kunsterziehungsbewegung Sie

ging vor allem von Alfred Lichtwark und der Hamburger Lehrervereinigung

aus. 1887 hielt Lichtwark vor Hamburger Lehrern einen grundlegenden

Vortrag über ästhetische Bildung. Er sprach über den Zeichenunterricht,

über die Kunstbetrachtung, über das öffnen des Blickes für das
Schöne auch in der Natur. «Wir müssen», so führte er aus, «dem Schüler
Unverlierbares mitgeben, das in ihm weiterarbeitet. Dazu gehört zu allererst

die Fähigkeit, anzuschauen, die Freude an dem Einfachen, Gediegenen,

Sachgemäßen. Durch die aufmerksame Betrachtung einer Anzahl von
Kunstwerken, die der Schüler ganz in sich aufnehmen muß, ist sein Interesse

zu wecken. Mit dieser bloßen Anregung, anschauend zu genießen, ist
schon unendlich viel gewonnen. Wer hat nicht an sich erlebt, welche Kraft
in dem Wort eines anregenden Lehrers liegt!» «Daraus erwächst für
Sie (für die Lehrer) der Kunst gegenüber die Verpflichtung, Ihre eigene
Empfindung zu reinigen und zu stärken.»

Wenige Jahre später, 1896, wurde in Hamburg die «Lehrervereinigung zur
Pflege der künstlerischen Bildung in der Schule» gegründet. Lichtwark
selbst gab eine Schrift heraus mit dem Titel «Übungen in der Betrachtung
von Kunstwerken». Die Hamburger Lehrervereinigung entwickelte eine
überaus reiche Tätigkeit: für den Zeichenunterricht wurde das unter
Hinweisen und Anregungen der Lehrer freie Gestalten gefordert; Ausstellungen

von Kinderzeichnungen wurden durchgeführt, eine solche mit dem
Thema: «Das Kind als Künstler»; es wurden Konzerte und Theater für
Schulen mit vorausgehender Einführung veranstaltet, der künstlerische
Wandschmuck in Schulen wurde gefordert (wie manches bleibt in dieser
Richtung in unsern Schulen heute noch zu tun!); auch die Jugendschrift
müßte künftig ein Kunstwerk sein, kunsterzieherischer Geist sollte in die
Lesebücher einziehen und erstarrte, veraltete Stücke durch quellende
Lebendigkeit und Phantasie ersetzen. An Stelle verzopfter Sprachmethoden
und eines öden grammatischen Formalismus hatten die Lebendigkeit und
Echtheit des Ausdrucks und das freie Wachstum der kindlichen Kräfte zu
treten. Die Schriftsprache sollte auch aus dem frisch fließenden Born des
Dialekts genährt und bereichert werden. Dann wurden im Hamburger Kreis
neue Wege des Aufsatzunterrichts und der Gedichtbehandlung besprochen;
ja, auch die Körperbildung wurde neu überdacht, indem die dem Militärturnen

entnommenen eckigen Formen durch natürliche Bewegungen und
Rhythmik und durch freies Kräftemessen ersetzt werden sollten, (Vgl. auch
L. Praehauser : Erfassen und Gestalten, Salzburg.) 130



Wir aehen, üie Erzieùung zum öcüönen wurde im weitesten Sinn aufgetaut,
Als Ziel galt die Pflege des anschauenden Erfassens und des eigenpersönlichen,

ursprünglichen Ausdrucks, die Förderung der Genußfähigkeit für
edle Lebensfreuden wie die Weekung der formenden Kräfte. Für die
Kunstbetrachtung im Besondern nannte Lichtwark als Ziel «die Erweckung und
Stärkung der Beobachtungskraft und des Empfindungsvermögens als
Grundlage der Geschmacksbildung und der Empfindung für Werte».
Solcher Zielbestimmung wie auch den hier nur angedeuteten Wegen können
wir noch heute im wesentlichen zustimmen. Es erhellt überdies der
Zusammenhang mit den erwähnten Reformbestrebungen der Arbeitsschule, der
staatsbürgerlichen Erziehung und der Pädagogik vom Kinde aus. Das
Gemeinsame all dieser Bestrebungen - auch wenn die Akzente verschieden
gelegt werden — liegt darin, daß es um die Aktivierung und Gestaltung
des ganzen Menschen geht. Die Vermittlung von Unterrichtsstoff steht
nicht mehr im Vordergrund, sondern der Stoff gilt in erster Linie als
Mittel zur Entfaltung der Kräfte, zur Kraftbildung, wie sie schon Pestalozzi
gefordert hatte. Die Kraftbildung freilich sah jede der genannten Reformen
auf ihre Weise, während wir heute das Zusammenwirken der verschiedenen
Seiten und Wege erstreben.
Nach diesem kurzen geschichtlichen Exkurs möchten wir die große Bedeutung

der ästhetischen Erziehung noch etwas weiter begründen.

c) Die Bedeutung der ästhetischen Erziehung :

Einmal und zunächst will das Schöne nichts als erfreuen. Schon diese
Freude an sich, die sich uns durch das Schauen und Staunen, durch die

geübte Genußfähigkeit erschließt, bedeutet eine entscheidende Bereicherung
des Seelenlebens. Dann sind auch die schon erwähnte Stärkung der
Beobachtungsfähigkeit und der schöpferischen und gestaltenden Kräfte im
Rahmen der Gesamterziehung hoch zu werten.
Darüber hinaus aber kommt dem Erleben des Schönen, dem ästhetischen
Zustand, noch besondere Bedeutung zu. Wir sprechen vom ästhetischen
Zustand dann, wenn der Mensch sich ganz dem schönen Gegenstand
zuwendet. Durch das Wohlgefallen am Objekt, an der Natur, an der
Landschaft oder am Kunstwerk, entsteht ein Zustand der Offenheit und
Aufmerksamkeit, der bedingungslosen Bereitschaft, der reinen Hingabe. Das

Objekt wird so nicht mehr als Gegen-Stand, als entgegenstehendes Sein,
sondern als ein verwandtes Sein empfunden. M. Müller spricht vom ahnenden

Bewußtsein der Verwandtschaft, Philipp Lorsch gai' von der Einheit
zwischen dem betrachtenden Subjekt und dem Objekt. Der Mensch ist
aufgenommen in den Gegenstand und von dessen Ruhe, Bewegung und
Harmonie erfüllt. «Er erhebt sich über sein individuelles Selbstsein zum be-

gehrungs- und individualitätslosen Einswerden vom Subjekt und Objekt»
(Lorsch). Der Mensch, dieses widerspruchsreiche Wesen, wird für begnadete
Augenblicke der Unruhe, des Suchens und der Sorge enthoben ; er hat teil
an etwas Großem und Harmonischem, an einem als überzeitlich erlebten
Absoluten. Ein tiefes Naturerlebnis, das Betrachten eines uns völlig
ergreifenden Gemäldes oder die ganze Hingabe etwa an die kraftvolle und einzig-



artige Klangwelt einer Symphonie Beethovens kann in uns in offensichtlicher

Weise die Verbundenheit mit dem Gegenstand bewirken. Alle
subjektiven Begehren und Interessen schweigen, so daß Kant von «interessenlosem

Wohlgefallen» spricht.
Otto Müller hat auf Grund verschiedener Aussagen dargelegt, wie vom
Kunstwerk, das uns ganz ergreift, eine reinigende, erfrischende und
belebende Wirkung ausgeht. Der Lehrer-Dichter Simon Gfeller notiert nach
einem Besuch einer Kunstausstellung: «Das Gemüt hat sich erhoben und
aufgeschlossen, unendliche Bereicherung und Beseeligung erfahren».

Eine direkte Belebung und Bereicherung in solch ausgeprägtem Maße ist
wohl selten die unmittelbare Folge des ästhetischen Erlebens. Erzieherisch
bedeutsam aber ist immer schon der erwähnte Zustand der vollen
Aufgeschlossenheit und Bereitschaft dem schönen Gegenstand gegenüber. Denn
in diesem Zustand der Aufgeschlossenheit ist die Seele nicht nur empfänglich

für das Schöne, sondern auch in erhöhtem Maße bereit für das Geistige
überhaupt. Indem alles Fragen und Verlangen nach Zweck und Nutzen,
nach dem Materiell-Brauchbaren verstummt, öffnet sich die Seele den
geistigen Werten. Im Bereiche des Geistigen unterscheiden wir neben dem
Schönen vor allem das Gute, das Wahre und das Religiöse, ln allen diesen
Werten geht es um etwas Überzeitliches. Der Mensch, der zum stillen
Schauen und Staunen, zum gesammelten Hören und Lauschen fähig ist, hat
damit günstige Voraussetzungen für die Empfänglichkeit nicht nur dem

Schönen, sondern auch den übrigen geistigen Werten gegenüber. Wer sich
auf einem Gebiet für etwas, das über das Materielle, das Brauchbare und
Nützliche hinausgeht, wirklich erwärmt, wer auf einem Gebiet durch das

Geistige ergriffen wird, ist auch eher aufgeschlossen und bereit andern
geistigen Werten gegenüber. Im Zustand der Gehobenheit und innern
Beglückung ist die Seele besonders beeinflußbar.
Wenn aber das Schöne beitragen kann, die Empfänglichkeit für das
Geistige überhaupt zu fördern, so ist dies von grundlegender erzieherischer
Bedeutung. Denn die vornehmste Aufgabe aller Erziehung und Bildung
besteht darin, im Zögling die persönliche Beziehung zu den geistigen Werten

und das Verantwortungsbewußtsein diesen Werten gegenüber zu wek-
ken, die Wertgesinnung zu vertiefen. Wollte man das Ästhetische allein
fördern und zum höchsten Gut stempein, so hätten wir einen Ästhetizismus,
wie ihn zeitweise Nietzsche vertrat und wie ihm auch Thomas Mann nicht
ganz fern stand. Ist die ästhetische Erziehung aber ein Weg zum Geistigen
und wird sie durch die Erziehung zur Ehrfurcht vor dem Wahren, Guten
und Göttlichen ergänzt und gekrönt, so leistet sie einen entscheidenden
Beitrag zur Bildung des ganzen Menschen.

Und gerade heute, da der Mensch, wie Portmann sagt, Gefahr läuft, «zum
Gefangenen seiner selbstgemachten Verstandeswelt» zu werden, bedarf die
Pflege des Ästhetischen unserer ganzen Aufmerksamkeit.
Die ganzheitliche Bildung war das Hauptanliegen Pestalozzis: «Ich erkenne
im Menschen Anlagen des Herzens, die zu sittlichen, und Anlagen des'

Geistes, die zu logischen Kräften, und physische Anlagen, die zu Kunstfertigkeiten

ausgebildet werden können und sollen Der Mensch wird nur



durch die übereinstimmende Ausbildung aller seiner Kräfte seiner Vollendung

näher gebracht.» Wo das Musische vernachlässigt wird, kann nicht
von wahrer Menschenbildung gesprochen werden.

d) Wege der ästhetischen Erziehung

Der Erziehung zum Schönen bieten sich zwei Hauptwege, stellen sich zwei
Hauptaufgaben :

die Übung im Erfassen und Erleben des Schönen und
die Übung im Gestalten des Schönen.

aa) Das Erfassen und Erleben des Schönen bedarf der sorgfältigen Pflege
schon im vorschulpflichtigen Alter. Kaum hat das Kleinkind das Gehen
erlernt, so steckt es seine Händchen nach den leuchtenden Farben der
Blumen und der Bilderbücher. Etwas später lauscht es den Märchen, Verschen

und Liedchen. Welch schöne Aufgabe haben hier schon die Eltern und
Geschwister den Kleinen gegenüber. Ja, Gotthelf hat mit Recht die große
Bedeutung auch der Großeltern, besonders der Großmütter, dargelegt, die
auf dem Bänklein am warmen Ofen oder vor dem Haus in aller Ruhe und
Muße den Kleinen Geschichten erzählen. Die alten Leute haben mehr
Abstand gegenüber den Geschehnissen des Alltags und stehen in ihrer etwas
verklärten und entrückten Art dem Erleben des Kindes besonders nahe.
Aus der Fülle der Erinnerungen und Erfahrungen wissen sie vieles zu
berichten und so das Vorstellungs- und Gefühlsleben des Kindes zu
bereichern. In «Uli der Pächter» schreibt Gotthelf: «Es haben gar unendlich
viele Kinder ihrer Großmutter viel mehr zu verdanken als den gelehrtesten
Herren Professoren, welche oft nichts anderes sind als vertrocknete
Haarseckel.» Die Großeltern haben noch Zeit und sind besonders geeignet,
Erzählungen, Sitten und Bräuche von früher weiterzugeben und so Tradition
zu bewahren. In kommunistischen Staaten ist man gerade den Großeltern
gegenüber skeptisch, weil diese die Kinder zu sehr an das Frühere binden;
man entzieht die Kinder möglichst früh dem Einfluß der Großeltern Und

auch der Eltern, indem man sie den staatlichen Abrichtungsanstalten
zuweist. Bei uns liegt der Grund, warum die Großeltern immer seltener mit
der Familie zusammen oder in nächster Nähe wohnen, vor allem im Rückgang

des Bauernstandes und in den modernen kleinen Stadtwohnungen.
Und doch ist das gesammelte Hören von Liedchen, Märchen, Versen Und

Gebeten schon für die Entwicklung des Kleinkindes sehr wichtig. Die
Gedanken und Gefühle, auch die sittlich-religiösen Urgefühle, wie Vertrauen,
Dankbarkeit, Liebe, werden dabei bereichert, die Aufmerksamkeit und
Konzentrationsfähigkeit gefördert. Der Hauptgrund übermäßiger
Konzentrationsschwäche mancher Schulanfänger liegt häufig darin, daß solche Kinder
sich daheim zu wenig üben konnten im andauernden Schauen und Hören.
Die Lehrer können an Elternabenden auf solche Zusammenhänge aufmerksam

machen.
In der Schule nun bieten sich reiche Möglichkeiten für die Übung im
Erfassen und Erleben des Schönen. Da sind wieder die herrlichen Märchen
und Erzählungen, die Lieder und Bilder für die Unterstufenschüler. Da gibt



sieh auch auf der Mittel- und Oberstufe in den verschiedenen Fächern
Gelegenheit für die Pflege der Schaufähigkeit. Das vorurteilslose und zweckfreie

Schauen aber' ist als elementares Grundcrlebnis die Voraussetzung für
das verweilende Sichvertiefen in das Schöne. In der Heimatkunde, in den

Realien und im Aufsatzunterricht kommt der Schüler immer wieder zum
Schauen und Beobachten, zum echten und tiefen Erleben, wird der Sinn für
das Schöne vieler Bauten und Gegenstände, der Natur und der Landschaft
geweckt. Die Naturkunde gibt nicht nur Kunde vom Warum und Wo der
Pflanzen und Tiere, sondern sie öffnet auch die Augen für das Schöne, für
die Wunder der Schöpfung. Gerade sie kann auch zum Staunen und zur
Ehrfurcht führen. «Zum Erstaunen bin ich da», schließt ein Gedicht Goethes,
und in seiner pädagogischen Provinz ist die Ehrfurcht das oberste
Erziehungsziel. Neben dem Sichvertiefen in Schönheiten der Natur und Gegenstände

der Volkskunst ist das Betrachten von bedeutenden Gemälden und
guten Reproduktionen zu pflegen. Eine Bildbetrachtung kann gegliedert
werden nach Inhalt, Farben, Formen, Bewegungen und Stimmung des
beobachteten Kunstwerkes. Mit geschickten Hinweisen werden die Schüler
selbst die Hauptmerkmale erkennen, ob nun der Lehrer den entwickelnden
Unterricht oder das freie Schülergespräch, das sich für manche
Bildbetrachtung besonders eignet, wählt. Auch hier geht es in erster Linie um die
Freude am Zusammenklingen und Zusammenwirken der dargestellten
Gegenstände, Farben und Bewegungen, um das Erleben von Kontrastwirkungen,

um das Erfassen des Kunstwerkes in seiner Eigenart und seinem
besonderen Stimmungsgehalt. Wenn wenigstens einige Grunderkenntnisse
und Grunderlebnisse lebendig werden, so ist der Weg für das zweckfreie
Betrachten und für die weitere Entfaltung des Schönheitssinnes geebnet.

Der Sprachunterricht weist hin auf die Gestaltungskraft der Dichter, auf
schöne Wendungen und Bilder, auf den Rhythmus und Klang guter Prosa
und Poesie. Auch kurze Abschnitte klarer und beispielhafter Prosa können
gelegentlich auswendig gelernt werden. Daß für Lesebücher nur einwandfreie

Sprache gut genug ist und daher als Erzählungen und Gedichte
vorwiegend oder ausschließlich Dichterwerke aufgenommen werden, ist eine

unerläßliche Forderung. Besonders deutlich wird die Schönheit bewußt
geformter und sorgfältig, auch nach Regeln, gestalteter Sprache im Gedicht.
Man freut sich gemeinsam an Formen und Lauten, am Rhythmus dieser
kleinen Kunstwerke. Oft sind einige einführende Begriffserläuterungen und
Erklärungen zweckmäßig. Die Darbietung des Gedichtes selbst als eines

geschlossenen Ganzen kann dann im Zusammenhang erfolgen, sei es durch
Vortrag des Lehrers oder durch das Lesen der fähigsten Schüler, die sich
durch stilles Durchgehen des Gedichtes darauf vorbereiten. Gedichte als
kleine in sich ruhende Kunstwerke sollten nicht zu sehr besprochen,
zerredet und zergliedert werden. Der besondere Stimmungsgehalt, das
Fließende, Feine und leicht Zerbrechliche eines lyrischen Gedichtes erschließt
sich nicht einem allzu forschen Zugreifen. Voraussetzung für das Erfassen
des Stimmungsgehaltes ist die rechte Stimmung der Aufnehmenden, die im
Unterricht in vielen Fällen durch eine der eigentlichen Darbietung
vorausgehende Einstimmung mit einigen Hinweisen erreicht werden kann. Frei-



lieh, die einzelnen Gedichte sind so verschieden, und maliche bedürfen
eingehender Erklärungen; der spannungs- und handlungsreichen Ballade etwa
entspricht eine andere Erarbeitung und Darbietung als jenem Gedicht, das
eine einmalige Stimmung des Dichters wiedergibt. Die Hauptsache aber ist,
daß am Schluß die sprachlichen Formen und Bilder, das Klingen und Fließen

der Laute und der Sinngehalt des Gedichtes zu einem abgerundeten
Ganzen werden.

Neben der Erarbeitung von Gedichten im Sprachunterricht empfiehlt es

sich auf der Volkssehulstufe auch, ab und zu die Schularbeit am Morgen
oder am Nachmittag mit dem Vorlesen eines der Stufe entsprechenden
Gedichtes, das dann gar nicht weiter «behandelt» wird, einzuleiten,
Gedichte, die besonders ansprechen und gefallen, können nach einiger Zeit
wieder vorgelesen werden, so daß die Schüler schließlich, wie einen Schatz
schöner Lieder, auch eine Reihe schöner Gedichte nicht nur kennen, sondern
dazu eine persönliche Beziehung haben. Im Gedicht und Lied sind auch

häufig Lebensweisheiten ausgedrückt, die das Innenleben bereichern und
für den Aufwachsenden über die Jugendzeit hinaus Sinn und Bedeutung
behalten.

Wie das Erleben von sprachlichen Kunstwerken, so soll die Schule auch das
Hören von Liedern und Musikstücken besonders pflegen. Einzelne
Schülergruppen oder Klassen können Mitschülern Lieder und Musikstücke
vortragen. Warum sollen kleine, kurze Konzerte nicht auch für Mitschüler,
statt nur für Erwachsene, veranstaltet werden Für die Weckung des

Verständnisses für Musik steht heute eine große Auswahl an
Schallplatten zur Verfügung. Die Musik der großen Meister gehört mit zum
wertvollsten Gut der abendländischen Kultur. Auch der Volksschüler soll
einen ersten Zugang zu solchem Kulturgut erhalten, damit ihm etwas Großes

und Schönes aus diesem Bereich nicht ganz vorenthalten bleibt. Denn
das Hören guter Musik muß ebenfalls geübt werden. Wo der Lehrer der
Oberstufe samstags vor dem Schluß des Unterrichts gelegentlich auch

morgens um acht Uhr oder zu besonderen Feierstunden ein Musikstück von
Mozart, Haydn, Beethoven oder einem andern Meister mittels einer Schallplatte,

nach wenigen Hinweisen und Erläuterungen, wiedergeben läßt, da

geht den Jugendlichen der Sinn auch für solche so beglückende und
bereichernde Formen des Schönen und Geistigen wenigstens in den Anfängen
allmählich auf.
Die planmäßige und andauernde Übung im Hören und Lauschen, i.n Sehen

und Schauen, im sinnenkräftigen Erleben fördert, wie ausgeführt, die
Empfänglichkeit der Seele nicht nur für den zweckfreien Bereich des Schönen,
sondern für die Einwirkungen des Geistigen überhaupt. Äußere Voraussetzung

für die reine Hingabe des Schauenden und Erlebenden ist die

disziplinierte Sammlung und Stille im Unterricht. Tiefe geistige Erlebnisse
erschließen sich nicht der hastenden Betriebsamkeit und der lärmenden
Unruhe. In der Stille kann der Mensch in sich hineinhören, sind Besinnung und

Vertiefung erst voll möglich. Die Kultur der Stille ist für das ästhetische
Erleben von grundlegender Bedeutung; sie ist Voraussetzung für alle
fruchtbare Bildungsarbeit. Dies darf neben der durch die Arbeitsschule mit



Recht geforderten Aktivierung der Schüler nicht vergessen werden. Das

durch die Stille begünstigte Verweilen, Schauen und Betrachten bedarf
heute um so größere Pflege, je mehr eine Fülle von einwirkenden Reizen

durch Radio, Reklame, Illustrierte und Film die Kinder oft mehr zerstreuen
als sammeln. Die Zerstreuung gefährdet, die Sammlung fördert gehaltvolles
Erleben. Pestalozzi nennt im Stanserbrief das Mittel der Stille «das erste
Geheimnis» seiner Erziehertätigkeit. Der Lehrer unserer lauten Gegenwart
wird mit aller Bestimmtheit die Stille fordern, um dadurch eine zentrale
Voraussetzung für ein vertieftes Erleben, für den Zugang zum Geistigen zu
schaffen.

bb) Das Erfassen und Erleben des Schönen muß nun ergänzt werden durch
ein zweites: durch das Gestalten des Schönen. Zur Hör- und Schaufähigkeit
im weitesten Sinne kommt die Pflege der Ausdrucksfähigkeit. Der lebendige
Eindruck drängt nach Ausdruck. Der Mensch soll, nach Fröbel, sowohl das

Äußerliche verinnerlichen, wie auch das Innere veräußerlichen. Damit der
dreifache Grundprozeß des gesunden Seelenlebens : Aufnehmen, Verarbeiten
und Ausgeben in einem ungestörten Rhythmus ablaufen kann, ist auch das

Ausgeben, der Ausdruck besonders zu üben.
Schon das Kleinkind zeichnet sich durch eine große Ausdrucksfreudigkeit
aus. Diese äußert sich in den langen Lallmonologen, im freudigen Berichten
und Erzählen, im Rollenspiel, im Zeichnen, Malen, Bauen und Gestalten mit
einfachsten Materialien; sie äußert sich im ungekünstelten und unmittelbaren

Spiel der Gebärden und Gesten, die das Erzählen und Darstellen aufs
Köstlichste begleiten. Die häusliche Erziehung und der Kindergarten können,

wie dem Erleben, auch dem Gestalien auf die verschiedenste Weise
wirklichen «Spielraum» geben.
Die Schule wird sich bemühen, die Ausdrucksfreudigkeit und die auch schon
beträchtliche Ausdrucksfähigkeit des Kindes zu erhalten und zu fördern.
Dies geschieht schon auf der Unterstufe im Zeichnen, Malen, Scheren,
Flechten, im Singen und Musizieren, im Dramatisieren von Märchen und
Erzählungen, im Turnen und in rhythmischen Übungen, in der Heftgcstaltung
und im Sprechen. Alles Sich-Äußern im Unterricht bedarf der aufmerksamen

Pflege. Das Sprechen, Schreiben und die äußern Formen des Lehrers
wirken nachhaltig auf die Schüler. Die Pflege des Ausdruckes in jeder
Form bedeutet Förderung der Ausdrucksfähigkeit.
Besonders reiche Möglichkeiten liegen schon auf der Unterstufe in den
Kunstfächern. H, Hanselmann erläutert in seinem Büchlein «Kind und
Musik», wie das Selber-Rhythmisieren, Singen und Musizieren der
Äußerungsfreude des Kindes im Reiche der Tonwelt entspricht und eine
wohltuende und ganz ursprüngliche Gefühlsentladung darstellt. Die Musik ist
ein Weg, «das eigene Ich zum schönen Ausdruck anzuleiten und zu ermutigen,

aus sich heraus zu gehen». Sie wirkt befreiend, aber auch verbindend
und gemeinschaftsfördernd ; sie wird zur Brücke vom Ich zum Du. Für die
Kleinen ist die Blockflöte ein ausgezeichnetes Mittel für die geordnete
Äußerung in Tönen, für die Einführung in die Notenskala und Notenwerte,
für ein tieferes und befreiendes Atmen, für die Weckung der Freude an der
Tonwelt.



Im Zeichnen und Malen sollten sich die Schüler gelegentlich auch auf
großen Blättern oder auf Packpapier großzügig ausdrücken dürfen, damit
sie wirklich aus sich herausgehen und ihre Vorstellungen frei äußern können.

Auf der Mittel- und Oberstufe der Volksschule kann die Gestaltung des
Schönen auch in der Handfertigkeit in bester Weise berücksichtigt werden.
Die Materialien Ton, Papier, Karton, Holz ermöglichen Bearbeitungen, die
der Vorstellungswelt und Gestaltungskraft des Kindes und des Jugendlichen
entsprechen. Das Modellieren hat den großen Vorteil, daß keine oder nur
sehr wenige Werkzeuge und Hilfsmittel benötigt werden, da schon die
Hand des Menschen dem Ton die erlebten und geplanten, dem Material
entsprechenden Formen zu geben vermag. Wie das Singen, das lediglich die
Stimme beansprucht, zu den unmittelbarsten und ursprünglichsten
Äußerungen in Tönen gehört, so das Modellieren zum ursprünglichsten Gestalten
mit der Hand. Im Modellieren, das in jeder, auch der abgelegenen
Landschule und zur Not ohne besondere Werkräume möglich ist, findet der
Formsinn des Kindes reiche Entfaltungsmöglichkeiten. Wenn die geformten
Gegenstände noch bemalt, vielleicht auch glasiert und gebrannt werden, so
fördern die Anwendung und Zusammenstellung der Farben ebenfalls den

Schönheitssinn.
Die Holzarbeiten auf der Oberstufe dürften weniger auf rein normierte
Zweckgegenstände bedacht sein, sondern sie müßten der persönlichen
Initiative, Phantasie und Gestaltungskraft des einzelnen Zöglings genügend
Freiheit und Raum lassen. Auch im Schnitzen kann sich der Schönheitssinn
entfalten und wird zugleich das Verständnis für Gegenstände der Volkskunst

geweckt.
Auf allen Stufen und auf mannigfache Weise ist auf der Volksschule die

Pflege der gestaltenden, schöpferischen Kräfte möglich. Immer geht es um
die persönliche, individuelle Verarbeitung der Erlebnisse, um das Schauen,
Vergleichen und Planen, um die freie Phantasietätigkeit und Gestaltungskraft.

Die Übung im Ausdruck erstreckt sich auf das sinngemäße Lesen
und Sprechen, auf das Schreiben und Darstellen. Auch das Schultheater,
das in den Schulen der Jesuiten sehr gepflegt wurde, ist ein hervorragendes
Bildungsmittel und eine vorzügliche Forderung des Ausdrucks. Es kann
beitragen, das Selbstvertrauen zu stärken, Hemmungen zu überwinden und
so wieder befreiend und lösend zu wirken. Dies gilt nicht nur vom Theaterspiel,

sondern vom Spiel überhaupt. Auch in der rhythmisch-musikalischen
Erziehung, deren hohen Wert die Heilpädagogik erkannt hat und die im
Schulturnen ganz allgemein und in der Mädchengymnastik im besonderen

vermehrte Berücksichtigung verdiente, darf das Kind ganz aus sich heraus
gehen und gleichzeitig seine Erlebnisse geordnet und schön ausdrücken.

e) Die Berücksichtigung der Entwicklungsstufe

Bei den Anforderungen, die nun im einzelnen in der Erziehung zum Schönen

gestellt werden dürfen, ist stets von der Erlebnisfähigkeit und von der

geistigen Reife der Schüler auszugehen. Martin Keilhacker hat in seiner
¦ Pädagogischen Psychologie- einige wesentliche entwicklungspsychologi-



sehe Einsichten, vor allem was das Erleben des Schönen betrifft, aufgezeigt.

Das Selbstbildnis des alten Rembrandt beispielsweise erlebt das
zehnjährige Kind noch als «das Bild eines häßlichen, alten Mannes, das es mehr
abstößt als innerlich gewinnt». Auch der Jugendliche ist noch nicht für
jede Äußerung des Schönen in gleichem Maße empfänglich. Was ihn
zunächst besonders anspricht, das ist das Grandiose und Gewaltige in der
Natur, etwa die mächtige Bergwelt mit wild aufragenden Gipfeln, die Weite
des Meeres, das Rauschen eines Wasserfalls. Es sind also vor allem Erlebnisse,

die der Sehnsucht des Aufwachsenden nach Größe und nach der
Unendlichkeit entsprechen. Auch in der Baukunst findet der Jugendliche am
unmittelbarsten den Zugang zum Großen und Monumentalen, etwa zu einem

gotischen Münster, einer Burg oder einem Palast. Der Sinn aber für das

Harmonische und Ausgewogene, das sich in kleinen und feinen Formen
offenbart, entfaltet sich erst allmählich.
Es ist daher zu beachten, daß Kinder und Jugendliche durch groß angelegte
Farben und Formen auch dann verhältnismäßig leicht in ihren Bann
gezogen werden, wenn diese ihnen in kitschiger Weise begegnen. Die Übung
im Erleben wirklicher Schönheit weckt das Unterscheidungsvermögen
zwischen echt und kitschig, zwischen schön und häßlich; sie fördert das
Verständnis für die Übereinstimmung von Inhalt, Material und Gestaltung. So

ist die Pflege des Ästhetischen immer auch Geschmacksbildung und Hebung
des Kunstgenusses, soweit dies die Entwicklungsstufe des Volksschülers
schon erlaubt.

f) Der Lehrer und die ästhetische Erziehung als Unterrichtsprinzip

Die Erziehung zum Erleben und Gestalten des Schönen hat als Grundprinzip

die gesamte Bildungsarbeit zu durchdringen. Sie ist nicht nur
Aufgabe einzelner Fächer, auch wenn die Kunstfächer dazu besonders geeignet
sind.
Ob das Musische in allem Unterricht genügend zur Geltung kommt, hängt
nun freilich davon ab, in welchem Maße der Lehrer selbst den Zugang zu
diesem Bereich des Geistigen findet. So schreibt Otto Anthes über den

Sprachunterricht: «Die Lektüre von Dichtungen in der Schule sollte nur
einem Manne übertragen werden, der das Erlebnis der Kunst für sich
durchgemacht hat.» Das Entsprechende gilt für alle Gebiete des Unterrichts.

Nur wer selber stillesteht und ergriffen staunt vor der Schönheit in
der Natur und in der Kunst, weckt und belebt auch im Zögling die
Schaufähigkeit, die Empfänglichkeit für das Schöne. Nur wer selber den
Ausdruck pflegt und womöglich auch — etwa in der Handarbeit gemeinsam
mit dem Zögling mitgestaltet, fördert dessen Gestaltungskraft aufs beste.
Ja, nach Heinrich Wolgast, einem andern Vertreter der Kunsterziehungsbewegung,

bedeutet in der künstlerischen Bildung die Methode wenig,
jedoch «der künstlerisch empfindende Lehrer als Persönlichkeit alles».
In den Lehrerbildungsanstalten ist daher der Pflege des Musischen in der
gesamten Ausbildung besondere Aufmerksamkeit zu schenken, nicht nur im
Hinblick auf die Entfaltung des ganzen Menschen, sondern auch auf die

künftige Berufstätigkeit der Seminaristen!



g) Das Gestalten als Gleichnis der Menschenbildung

Die Bedeutung des Musischen für den Lehrer und seine Bildungsarbeit
ergibt sich schließlich daraus, daß alles Gestalten dem Grundanliegen der
Menschenbildung entspricht. Denn Bilden heißt an sich schon gestalten,
formen. Die Menschenbildung ist «Emporbildung reiner Menschlichkeit aus
dem bloßen Rohstoff unseres Seins und Lebens» (Otto Müller). Oder wie
Goethe es nennt : «Alles außer uns ist nur Element, ja ich darf wohl sagen,
auch alles an uns. Aber tief in uns liegt diese schöpferische Kraft, die das

zu erschaffen vermag, was sein soll, und uns nicht ruhen läßt, bis wir es

außer uns oder an uns auf die eine oder andere Weise dargestellt haben.»
Der schöpferisch gestaltende Mensch formt und bildet aus einem Stück Ton
oder Holz oder gar aus einem rohen Stein sein Werk. In ähnlicher Weise ist
es Aufgabe der Menschenbildung und der persönlichen Selbstbildung, aus
dem Rohstoff der gegebenen Erbanlagen und der Umwelt reifes Menschsein
zur Entfaltung zu bringen. Beides ist ein Formen und Bilden, das nur bei

voller Hingabe dem Idealbild des Werkes oder des Menschen nahekommt.
Denn auch reife Menschlichkeit entfaltet sich nie von selbst. Mit Recht wird
in diesem Zusammenhang hervorgehoben, daß wir die Menschen stets auch
werten nach dem Maß ihres Willens und ihrer Kraft, sich über die
Gegebenheiten hinaus zur verantwortlichen Persönlichkeit emporzubilden und
auf die Umwelt entsprechend einzuwirken.
So ist uns das Schöne Gleichnis in einem doppelten Sinne : einmal sind
Harmonie und Einheit im Schau- und Hörbaren Gleichnis für eine sinnlich nicht
wahrnehmbare, höhere, alles umfassende und tragende Einheit; sodann ist
das Formen und Gestalten des Schönen Gleichnis für die Formung des

Menschen, für die hohe Aufgabe der Menschenbildung und Menschwerdung.

Die vorliegende Arbeit wurde als Vortrag gehalten an der Lehrerkonferenz
Imboden,


	Erziehung zum Erleben und Gestalten des Schönen

