
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 20 (1960-1961)

Heft: 5

Artikel: Worte von C. G. Jung

Autor: Buol, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-356079

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-356079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Worte von C. G. Jung
In Küsnacht am Zürichsee ist am 6. Juni der hervorragende Psychologe,
Psychiater und Psychotherapeut Carl Gustav Jung gestorben. Als
Wissenschafter von seltenem Format und als schöpferische, eigenständige Persönlichkeit

hat er wie wenig andere Schweizer unseres Jahrhunderts eine
weltweite Wirkung erreicht, indem seine Hauptwerke in alle bedeutenden
Kultursprachen übersetzt wurden. DieVertiefung in die unauslotbare Fülle undViel-
schichtigkeit der menschlichen Seele wurde zu seiner Lebensaufgabe, und er
hat zum Verständnis des Seelischen wesentlich beigetragen durch seine
Betrachtungen und Untersuchungen über das Bewußte und Unbewußte, über
die Urbilder der Seele als häufig wiederkehrende Erlebnisse und Verhaltensweisen,

über die verschiedenen Einstellungs- und Funktionstypen, über die
Individuation oder Selbstwerdung des Menschen, um nur einige seiner
Grundprobleme zu erwähnen. Es ging ihm nicht um ein abgerundetes,
folgerichtiges System, auch nicht um eine Vollkommenheit, sondern vor allem
um die Ganzheit des Menschen, um die «Verwirklichung der eingeborenen
Eigenart des besondern lebenden Wesens», auch um die Anerkennung des

Dunkeln und Hintergründigen, des sogenannten «Schattens» sowie um die

lebendige Anteünahme am Mitmenschen.
Wir möchten hier nicht, und wir fühlten uns dazu auch nicht befugt, seine

Auffassungen und Wandlungen im einzelnen erläutern. Wir wollen auch

darauf verzichten, seine Werke aufzuzählen. Es scheint uns jedoch
angezeigt, einige Gedanken dieses großen Geistes hier nachfolgen zu lassen.

Wer sich in das nicht leichte Werk C. G. Jungs etwas einarbeiten will,
findet eine gute Einführung im schlanken Büchlein von Frieda Fordham:
«Eine Einführung in die Psychologie C. G. Jungs». In den Werken von Jung
selber eröffnet sich der Zugang für den Erzieher etwa über die Bände
«Psychologie und Erziehung» und «Psychologische Betrachtungen», aus
welchen die folgenden Worte Jungs entnommen sind. C. B.

Bewußtes und Unbewußtes

Es ist eine merkwürdige Tatsache, auf die man immer wieder stößt, daß
absolut jeder, auch der unmaßgeblichste Laie, über Psychologie völlig
Bescheid zu wissen glaubt, wie wenn die Psyche ausgerechnet jenes Gebiet
wäre, welches sich der allgemeinsten Bekanntschaft erfreut. Jeder wirkliche
Kenner der Menschenseele wird mir aber beipflichten, wenn ich sage, daß
sie zum Dunkelsten und Geheimnisvollsten gehört, das unserer Erfahrung
begegnet. Man hat auf diesem Gebiete nie ausgelernt.

Ich kann nur in tiefster Bewunderung und Ehrfurcht anschauend stille
stehn vor den Abgründen und Höhen seelischer Natur, deren unräumliche
Welt eine unermeßliche Fülle von Bildern birgt, welche Jahrmillionen
lebendiger Entwicklung aufgehäuft und organisch verdichtet hat. Mein
Bewußtsein ist wie ein Auge, das fernste Räume in sich faßt, das psychische
Nicht-Ich aber ist das, was diesen Raum unräumlich erfüllt. Und diese
Bilder sind nicht blasse Schatten, sondern mächtig wirkende seelische
Bedingungen, die wir nur mißverstehen, aber niemals durch Leugnung ihrer



Macht berauben können. Neben diesem Eindruck vermöchte ich nur noch
den Anblick des gestirnten nächtlichen Himmels stellen; denn das Aequi-
valent der Welt innen ist nur die Welt außen, und wie ich diese Welt durch
das Medium des Körpers erreiche, so erreiche ich jene Welt durch das
Medium der Seele.

Wie der Staat das Individuum zu «erfassen» versucht, so bildet sich
auch der einzelne ein, er hätte seine Seele «erfaßt» ; ja er macht sogar eine
Wissenschaft aus ihr in der absurden Annahme, daß der Intellekt, der ja
nur Teil und Funktion der Psyche ist, genüge, das viel größere Ganze der
Seele zu erfassen. In Wirklichkeit ist die Psyche die Mutter, das Subjekt
und sogar die Möglichkeit des Bewußtseins selbst. Sie reicht so weit über
die Grenzen des Bewußtseins hinaus, daß dieses leicht mit einer Insel im
Ozean verglichen werden kann. Während die Insel klein und eng ist, ist der
Ozean unendlich weit und tief und enthält ein Leben, welches dasjenige
der Insel an Art und Umfang in jeglicher Hinsicht überragt. Man kann
dieser Auffassung zum Vorwurf machen, daß sie den Beweis dafür, daß
das Bewußtsein nicht mehr bedeute als eine kleine Insel im Ozean, nicht
erbracht hätte. Dieser Beweis ist an sich allerdings unmöglich, denn gegenüber

dem bekannten Umfang des Bewußtseins steht die unbekannte
«Ausdehnung» des Unbewußten, von dem wir eigentlich bloß wissen, daß es

existiert und vermöge seiner Existenz das Bewußtsein und dessen Freiheit
in einschränkendem Sinne beeinflußt.

Das Unbewußte ist kein dämonisches Ungeheuer, sondern ein moralisch,
ästhetisch und intellektuell indifferentes Naturwesen, das nur dann wirklich

gefährlich wird, wenn unsere bewußte Einstellung dazu hoffnungslos
unrichtig ist. In dem Maße, wie wir verdrängen, steigt die Gefährlichkeit
des Unbewußten.

Nicht zu Unrecht hat der biblische Schöpfungsbericht eine unzerteilte
Harmonie von Pflanze, Tier, Mensch und Gott im Symbol des Paradieses an
den Anfang alles seelischen Werdens gesetzt und jene erste Bewußtwer-
dung — «Ihr werdet sein wie Gott, und wissen was gut und böse ist» —
als fatale Sünde erklärt. Denn als Sünde muß es dem naiven Geiste
erscheinen, das Gesetz der heiligen urnächtlichen Einheit des Allbewußtseins
zu brechen. Es ist ein feindseliger Akt des Disharmonischen gegen das
Harmonische, es ist eine Geschiedenheit gegen die Allverbundenheit Und
doch war die Erringung des Bewußtseins die köstlichste Frucht am Lebensbaume,

die magische Waffe, welche dem Menschen den Sieg über die Erde
gab, und von der wir hoffen, daß sie ihm noch den größeren Sieg über sich
selber ermöglichen werde.

Wenn man die Geschichte des menschlichen Geistes studiert, so steht
man immer und immer wieder unter dem Eindruck der Tatsache, daß die
Entwicklung des Geistes die Erweiterung des Umfanges des Bewußtseins
ist, und daß jeder Schritt vorwärts eine äußerst schmerzhafte und mühe-



volle Errungenschaft ist. Man könnte beinahe sagen, daß nichts dem
Menschen mehr verhaßt sei, als selbst den kleinsten Teil seines Unbewußtseins
aufzugeben. Er hat eine tiefe Furcht vor dem Unbekannten. Man frage die
Leute, deren Aufgabe es ist, neue Ideen zu fördern.

Zum Werden der Persönlichkeit

Es besteht der Grundirrtum im Publikum, daß es bestimmte Antworten,
«Lösungen», oder Anschauungen gäbe, die einer nur sagen müsse, um das

nötige Licht zu verbreiten. Die schönste Wahrheit nützt aber nichts — wie
die Geschichte tausendfältig zeigt — wenn sie nicht zur ureigenen inneren
Erfahrung des Einzelnen geworden ist. Jede eindeutige, sogenannte «klare»
Antwort bleibt stets im Kopfe stecken und dringt nur in den allerseltensten
Fällen bis zum Herzen vor. Nicht die Wahrheit zu «wissen» tut uns not,
sondern sie zu erfahren. Nicht eine intellektuelle Anschauung zu haben,
sondern den Weg zur innern, vielleicht wortlosen, irrationalen Erfahrung
zu finden, das ist das große Problem. Nichts ist fruchtloser, als davon zu
reden, wie es sein müßte oder sollte, und nichts ist wichtiger, als den Weg
zu finden, der zu diesen fernen Zielen führt.

Die Aengstlichkeit in allen Ehren — aber ein ernsthaftes Wagnis,
welches den ganzen Menschen in die Schranken fordert, muß man unterstützen.
Bekämpft man es, so versucht man eigentlich, das Beste eines Menschen,
seinen Wagemut, sein höchstes Streben zu unterdrücken, und wenn es

gelingen sollte, so hätte man jene unendlich kostbare Erfahrung verhindert,
welche einzig dem Leben einen Sinn hätte verleihen können. Was wäre
geschehen, wenn sich Paulus durch irgendwelche Vernünftelei von seiner
Reise nach Damaskus hätte abhalten lassen

Die großen Lebensprobleme sind nie auf immer gelöst. Sind sie es
einmal anscheinend, so ist es immer ein Verlust. Ihr Sinn und Zweck scheint
nicht in ihrer Lösung zu liegen, sondern darin, daß wir unablässig an ihnen
arbeiten. Das allein bewahrt uns vor Verdummung und Versteinerung.

Annähernd vollständige Menschen sind Ausnahmen. Es ist eine
Tatsache, daß die große Mehrheit gebildeter Leute aus fragmentarischen
Persönlichkeiten besteht und daß eine Menge von Ersatzmitteln an Stelle der
wahren Güter gebraucht werden.

Niemand entwickelt seine Persönlichkeit, weil ihm jemand gesagt hat,
es wäre nützlich oder ratsam, es zu tun. Die Natur hat sich durch
wohlmeinende Ratschläge noch nie imponieren lassen. Nur kausal wirkender
Zwang bewegt die Natur, auch die menschliche. Ohne Not verändert sich
nichts, am wenigsten die menschliche Persönlichkeit. Sie ist ungeheuer
konservativ, um nicht zu sagen träge. Nur schärfste Not vermag sie
aufzujagen. So gehorcht auch die Entwicklung der Persönlichkeit keinem
Wunsch, keinem Befehl und keiner Einsicht, sondern nur der Not; sie be- 194



darf des motivierenden Zwanges innerer oder äußerer Schicksale. Jede
andere Entwicklung wäre eben Individualismus. Darum bedeutet auch der
Vorwurf des Individualismus eine gemeine Beschimpfung, wenn er gegenüber

einer natürlichen Persönlichkeitsentwicklung erhoben wird.

In jedem Erwachsenen steckt ein Kind, ein ewiges Kind, ein immer noch
Werdendes, nie Fertiges, das beständiger Pflege, Aufmerksamkeit und
Erziehung bedürfte. Das ist der Teil der menschlichen Persönlichkeit, der sich
zur Ganzheit entwickeln möchte. Von dieser Ganzheit aber ist der Mensch
unserer Zeit himmelweit entfernt.

Alles Gute ist kostbar, und die Entwicklung der Persönlichkeit gehört
zu den kostspieligsten Dingen. Es handelt sich um das Jasagen zu sich
selber — sich selbst als ernsthafteste Aufgabe sich vorsetzen, und sich
dessen, was man tut, stets bewußt bleiben und es in allen seinen zweifelhaften

Aspekten sich sets vor Augen halten — wahrlich eine Aufgabe, die
ans Mark geht.

Es gibt kein Licht ohne Schatten und keine seelische Ganzheit ohne
Unvollkommenheit. Das Leben bedarf zu seiner Vollendung nicht der
Vollkommenheit, sondern der Vollständigkeit. Dazu gehört der «Pfahl im
Fleisch», das Erleiden der Mangelhaftigkeit, ohne welche es kein Vorwärts
und kein Aufwärts gibt.

Persönlichkeit ist höchste Verwirklichung der eingeborenen Eigenart
des besondern lebenden Wesens. Persönlichkeit ist die Tat des höchsten
Lebensmutes, der absoluten Bejahung des individuell Seienden und der
erfolgreichsten Anpassung an das universal Gegebene bei größtmöglicher
Freiheit der eigenen Entscheidung.

Erziehung

Will der Arzt einem Menschen helfen, so muß er ihn in seinem So-sein
annehmen können. Er kann dies aber nur dann wirklich tun, wenn er zuvor
sich selber in seinem So-sein angenommen hat.

Unser Erziehungsproblem leidet allgemein am einseitigen Hinweis auf
das zu erziehende Kind und an der ebenso einseitigen Nichtbetonung der
Unerzogenheit der erwachsenen Erzieher.

Ein Kind läßt sich gewiß imponieren durch die großen Worte der Eltern.
Aber man scheint sogar zu glauben, daß das Kind damit erzogen werde.

In Wirklichkeit erzieht das, was die Eltern leben, das Kind; und was die

Eltern noch an Wortgesten dazufügen, verwirrt das Kind höchstens. Das
Gleiche gilt vom Lehrer. Aber man glaubt so sehr an die Methoden, daß,

wenn nur die Methode gut ist, auch der Lehrer, der sie ausübt, dadurch

geheiligt erscheint.

Man erinnert sich zwar mit Anerkennung der trefflichen Lehrer, aber

mit Dankbarkeit jener, die zum Menschen sprachen. Lehrstoff ist zwar das

unerläßliche Mineral, Wärme aber das Lebenselement der wachsenden

Pflanze sowohl wie der kindlichen Seele.



Gewiß ist es richtig, wenn wir der Jugend Augen und Ohren für die
Weite der Welt öffnen, aber daß wir meinen, die jungen Leute seien damit
fürs Leben wirklich erzogen, ist ein unerhörter Wahn. Diese Erzogenheit
reicht gerade so weit, um jungen Menschen eine äußere Anpassung an die

Weltwirklichkeit zu ermöglichen, aber an die Anpassung an das Selbst, an
die Mächte der Seele, die doch alles, was es an Großmächten in der Welt
gibt, um ein Vielfaches übersteigen, denkt kein Mensch.

Es kommt nicht darauf an, daß die Eltern keine Irrtümer begehen —
das wäre menschenunmöglich — sondern, daß sie dieselben als solche
erkennen. Nicht das Leben soll angehalten werden, sondern unsere Unbe-
wußtheit ; in erster Linie die des Erziehers, d. h. die eigene, denn jeder ist
Erzieher seines Mitmenschen zum Guten oder zum Bösen. Denn so sind die
Menschen miteinander moralisch verbunden, daß ein Führer Geführte führt,
und Geführte den Führer verführen.

Der Erzieher muß vor allem wissen, daß Reden und Befehlen wenig
nützt, um so mehr aber das Beispiel. Wenn sich die Erzieher selber
unbewußterweise allerhand Unarten, Lügen und schlechte Manieren gestatten,
so wirkt dies unvergleichlich stärker als die so billigen guten Absichten.
Der Arzt meint daher, daß die beste Erziehungsmethode wohl darin
bestehe, daß der Erzieher selber erzogen sei und daß er die psychologischen
Weisheiten, die ihm seine Schule mitgibt, zuerst einmal an sich selber
ausprobiere, um deren Tauglichkeit festzustellen. Solange diese Bemühungen
mit einiger Intelligenz und Geduld fortgesetzt werden, wird er wahrscheinlich

kein schlechter Erzieher sein.

Wie viele waren es im Schuljahr 1960/61?

Aus verschiedenen Gründen arg verspätet kommt sie diesmal, die üblich
gewordene Schul- und Lehrerstatistik, aber sie wird doch auch jetzt noch
einige Beachtung finden.

Ueber die Zahl der Lehrerstellen an den öffentlichen Volksschulen ergibt
sich auf Grund der freundlichen Berichte der Herren Inspektoren und der
nachträglichen Meldungen des Erziehungsdepartementes die folgende
Aufstellung :

Stellen am 1. Januar 1960 laut damaligem Etat 862
Für 1960/61 neu geschaffen:
a) an Primarschulen: Chur-Stadt 2, je eine in Passugg,

Flims, Landquart, Domat/Ems, Ilanz, Pontresina,
und St. Moritz 9

b) An Sekundärschulen: In Landquart 2, je eine in
Arosa, Tamins, Maienfeld, Andeer und Disentis 7 16

878 196


	Worte von C. G. Jung

