
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 19 (1959-1960)

Heft: 4

Artikel: Gibt es einen Fortschritt in der Geschichte?

Autor: Hilckman, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-356034

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-356034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gibt es einen Fortschritt in der Geschichte

Von Anton Hilckman

Fortschritt ist eines der Zauberwörter der Neuzeit; es ist eines der Wörter
die, zumal bei populärer Behandlung geschichtlicher Probleme, immer
wiederkehren. Doch kommt auch wissenschaftliche Reflexion über die
Geschichte nicht daran vorbei, nach dem Sinn dieses Wortes zu fragen und
sodann die weitere Frage aufzuwerfen, ob es denn etwas wie einen
Fortschritt gebe.

Alier ist dieser Begriff nicht vielleicht doch nur ein Scheinbegriff, etwas,
das sich überhaupt nicht definieren läßt, eines von den Irrlichtern, wie sie
in der Geistesgeschichte gelegentlich auftauchen? Diese Frage müssen wir
zuerst beantworten; erst, wenn wir den Begriff des Fortschrittes als berechtigt

und sinnvoll anerkennen, wird die andere Frage, ob es tatsächlich
einen Fortschritt gebe, überhaupt erst möglich. Vielleicht ist es so, daß wir
uns /.war einen Fortschritt denken können, gleichsam als ein Idealbild
des Menschheitsweges, daß dieser Weg in Wirklichkeit aber alles andere
wäre als eine, wenn auch nur allmähliche Verwirklichung dieses Bildes. Es
könnte aber fernerhin auch noch sein, daß unsere zweite Frage, falls wir
sie als sinnvoll erkennen, sich in eine Reihe von Teilfragen auflöst, auf die
durchaus nicht gleiche oder auch nur gleichläufige Antworten gegeben zu
werden brauchen.

Die erste Aufgabe erfordert zunächst eine Begriffsklärung. Versuchen
wir den Begriff des Fortschrittes abzugrenzen gegen andere Begriffe, die
ihm — wirklich oder scheinbar — benachbart sind.

Da ist zunächst der Begriff der Entwicklung! Die Geisteswissenschaften
haben ihn von den Naturwissenschaften übernommen; zumal im Denken
des 19. Jahrhunderts, das sich weitgehend an den Naturwissenschaften
orientierte, spielte er eine außerordentlich große Rolle.

Sind Entwicklung und Fortschritt dasselbe? Sie werden oft miteinander
verwechselt. Entwicklung ist Entfaltung von etwas bereits Angelegtem,
von etwas, das der Potenz (Möglichkeit) nach vorgegeben ist; und zwar
erfolgt diese Entfaltung nach einer in der Anlage selber mitgegebenen
Notwendigkeit. Der Begriff der Entwicklung, also verstanden, ist somit
eigentlich zu Hause in den Naturwissenschaften und wohl nur in diesen.
Es scheint, daß im geisteswissenschaftlichen Bereich, d. h. überall da, wo
es um den Menschen als ein geschichtliches Wesen geht, nur im uneigentlichen

Sinne von Entwicklung gesprochen werden kann. Und außerdem:
Meinen wir denn wirklich, wenn wir bei der Beurteilung geschichtlichen
Werdens und Geschehens, einerlei ob zu Recht oder zu Unrecht, von
Entwicklung sprechen, dasselbe, wie wenn wir von Fortschritt reden? Eine
Entwicklung oder das, was wir so nennen, braucht durchaus nicht unbedingt

ein Fortschritt zu sein; was geworden oder anders geworden ist, ist
durchaus nicht immer «fortgeschrittener» als das, was vor ihm da war und
woraus es sich vielleicht «entwickelt» hat. Entwicklung und Fortschritt
dürfen also wohl keineswegs in eins gesetzt werden; es ist wichtig, sie klar
zu unterscheiden. Suchen wir nach einem Oberbegriff, der sie beide um-



faßt, so finden wir den Begriff der Veränderung. Sowohl eine Entwicklung
wie ein Fortschritt sind Veränderungen. Aber wir können doch nicht sagen,
daß Veränderung der Gattungsbegriff sei, der Entwicklung und Fortschritt
als Artbegriffe übergreife; denn Entwicklung und Fortschritt schließen sich
anscheinend nicht aus; ihre Grenzen überschneiden sich. Kommen wir
vielleicht weiter, wenn wir eine Dreiteilung vornehmen? Sollen wir vielleicht
unterscheiden:
1. die Entwicklungen, die zugleich einen Fortschritt darstellen;
2. Entwicklungen schlechthin (d. h. Entwicklungen, die keinen Fortschritt

bedeuten oder jedenfalls gegenüber der Idee des Fortschrittes neutral
sind) und sodann

3. Fortschritte, die keine Entwicklungen wären?
Aber mit dieser Unterscheidung kämen wir doch in logische und sachliche

Schwierigkeiten.
Diese Schwierigkeiten rühren daher, daß in dem Begriff des Fortschrittes
ein Werturteil mitgedacht ist, während der Begriff der Entwicklung

wertneutral ist. Es ist immer sehr schwierig, ja geradezu unmöglich,
wertneutrale und wertbetonte Begriffe gemeinsam in ein Einteilungsschema
zu bringen. Die wertbetonten Begriffe sprengen immer wieder die Schemata.

Da scheint es fast das Beste zu sein, man läßt sie zunächst ganz heraus

und hilft sich hernach, wenn man will und Geschmack daran findet,
damit, sämtliche Unterteilungen eines wertneutral gehaltenen Einteilungsschemas

nochmals wieder nach dem Gesichtspunkte der Wertbetontheit
zu unterteilen. Doch wären wir mit dieser Unterteilung wirklich weiter
gekommen? Sehen wir zu!

Das Gegenteil der Veränderung ist die Beharrung; das Beharrende
verändert sich nicht. Aber neben ihr gibt es auch noch den Stillstand oder die
Stagnation. Sind Beharrung und Stillstand dasselbe? Offenbar klingt auch,
wenn wir von Stillstand oder Stagnation sprechen, ein Werturteil mit; und
solche Begriffe lassen wir zunächst einmal, das heißt bis Klarheit über die
wertneutralen Begriffe geschaffen ist, beiseite.

Also zunächst endgültig zurück zum Begriff der Entwicklung; im
Begriff der Entwicklung wird wohl immer mitgedacht, daß es sich um einen
allmählichen Prozeß handelt. Ihr Gegensatz wäre also die plötzliche
Veränderung; plötzliche Veränderungen sind der Sprung und der Bruch.

Wesentlich für den Begriff der Entwicklung scheint, daß das Spätere
im Früheren irgendwie angelegt sei, daß es nicht im Gegensatz zu ihm
stehe. Eine Entwicklung, die, wenn auch mit Zwischenstufen, zum Gegenteil

ihres Ausgangspunktes führte, wäre (falls dieser Gedanke überhaupt
vollziehbar ist) eben keine Entwicklung, sondern etwas Anderes, eine
Umkehrung, eine Verkehrung oder wie wir es auch nennen wollen. Eine
gegebene politische oder soziale Situation entwickelt sich weiter durch
Reformen, die aber den Grundbestand des Gegebenen unangetastet lassen;
sobald dieser Grundbestand angetastet wird, ist es eben keine Entwicklung

mehr, selbst wenn ursprünglich eine vorgelegen haben sollte; an die
Stelle der Entwicklung tritt jetzt der Sprung oder der Bruch.

Entwicklung wäre also Entfaltung von etwas Vorgegebenem, von elivas
Angelegtem, bereits Vorhandenem. Wo etwas völlig Neues auftaucht, —



und im politischen und sozialen Leben gibt es ja gelegentlich derartige
Phänomene — können wir nicht mehr von Entwicklung sprechen; hier ist
dieser aus den Naturwissenschaften entlehnte Begriff nicht mehr recht
anwendbar; die Plötzlichkeit oder doch zum mindesten die Neuheit und
Neuartigkeit des Phänomens läßt uns gar nicht darauf kommen zuzusehen, ob
nicht doch im Vorhergegangenen Anlagen und Ansatzpunkte für das Neue,
das da plötzlich in die Erscheinung trat, schon da gewesen seien.

Die Begriffsverbindung «sprunghafte Entwicklung» scheint bedenklich,
ja fast widerspruchsvoll; dagegen ist die Begriffsverbindung «rasche

Entwicklung» möglich und sinnvoll. Es widerspricht dem Begriff der Entwicklung

nicht, daß sie auch einmal ein rascheres Tempo annehmen kann.
Wesentlich ist — das muß nochmals nachdrücklichst betont werden —, daß

es sich um die Entfaltung von etwas Vorgegebenem handelt; von Entwicklung

kann also in der Geschichte nur gesprochen werden, wo das Spätere
durch Umwandlung oder durch Summationen von Umwandlungen aus
dem Früheren hervorgegangen ist. Die Versuchung, hier das Wort «organisch»

in die Definition selber hineinzubringen, liegt nahe; man glaubt
kaum daran vorbeikommen zu können zu sagen, Entwicklung läge da vor,
wo das Spätere organisch aus dem Früheren hervorgegangen ist. Wir
haben aber unsere Gründe, das Wort «organisch» zu vermeiden.

Als das Gegenteil der Entwicklung erschien uns der Sprung oder der
Bruch. Beide sind plötzliche Veränderungen. Sie sind nicht identisch. Beim
Sprung braucht nicht eine Umbiegung in etwas völlig Neues zu erfolgen;
beim Sprung werden lediglich mehrere Stufen übersprungen, die
normalerweise, bei der langsamen Entwicklung, vorhanden sein müßten;
dagegen werden doch die wesentlichen Elemente des Bisherigen beibehalten.

Beim Bruch reißt eine Entwicklung völlig ab oder wird in etwas völlig
Anderes umgebogen; etwas gänzlich Neues tritt an die Stelle des Bisherigen.

Für den populären Sprachgebrauch ist das Gegenteil der Entwicklung
die Revolution. Revolution im prägnanten Sinne ist als Bruch gemeint;
wenn wir von Revolution reden, so meinen wir, daß etwas völlig Neues
und Neuartiges, daß ein ganz anderes soziologisches oder juristisches Prinzip

eingeführt wird, eben etwas völlig Neues, das bis didixn noch nicht da

war. Der Ubergang vom Ancien Regime zur Ersten Republik in Frankreich

war keine Entwicklung, keine Evolution, sondern wie man ganz
bewußt empfand, — man hatte es ja selber so gewollt und auch ganz bewußt
den Namen dafür geschaffen — eine Revolution.

Wir dürfen somit Bruch und Revolution in eins setzen, dürfen aber dabei

nicht vergessen, daß in der historischen Wirklichkeit die Grenzen nicht
so scharf sind wie zwischen abstrakten Begriffen. Völlig unvorbereitete
Revolutionen hat es in der Geschichte wohl nie gegeben; und das Neue,
das an die Stelle des Bisherigen gesetzt wurde, war auch nur in den seltensten

Fällen etwas völlig Neues. Es war zum Mindesten aus der Kritik und
aus der Auseinandersetzung mit der bisherigen Wirklichkeit konzipiert.
Eine totale Revolution kann wohl nur in abstracto gedacht werden; in der
Wirklichkeit wird ja auch bei einer Revolution nicht alles geändert,
sondern auch sehr vieles beibehalten. Nur erscheint uns die Bedeutung und



Wichtigkeit dessen, was geändert wird, so groß, daß wir eben doch von
einer grundlegenden Umwälzung, von einer Revolution, sprechen.

Bei einer Revolution denken wir zwar immer an etwas Plötzliches und
Momentanes; doch ist hinzuzufügen, daß auch eine Revolution Zeit
gebraucht, nicht nur um sich vorzubereiten, sondern auch um sich durchzusetzen.

Ja, eine Revolution, d. h. die Einführung von etwas völlig Neuem,
wird, um sich völlig durchzusetzen, noch viel mehr Zeit gebrauchen, als
die normale, allmähliche Entwicklung, bei der ja nicht so viel auf einmal
anders wird.

Der Begriff des Fortschrittes ist uns nun aber bis jetzt überhaupt noch
nicht wieder vorgekommen. Er hat anscheinend in unserem Einteilungsschema

keinen Platz; aber vielleicht könnte man auch sagen, daß er überall

darin seinen Platz habe; genauer gesagt; er kann überall seinen Platz
haben, aber er braucht ihn nirgendwo zu haben. Sowohl eine langsame
wie eine plötzliche Veränderung kann ein Fortschritt sein; Entwicklung,
Sprung und Revolution können einen Fortschritt bedeuten; aber wir können

uns genau so Entwicklungen, Sprünge und Revolutionen denken, die

ganz und gar keinen Fortschritt bedeuten.
Aber wir haben den Begriff des Fortschrittes, den wir jetzt schon fast

unbedenklich gebrauchen, ja noch gar nicht eigentlich definiert. Wir wissen

nur, daß, im Gegensatz zu dem wertneutralen Begriff der Entwicklung,

bei ihm ein Werturteil mitspricht. Wenn wir von Fortschritt reden,
so denken wir an etwas wie eine aufsteigende Entwicklung, obwohl dies,
der reinen Wortbedeutung nach, doch nicht darin liegt; denn «Fortschritt»
bedeutet ja wörtlich das Fortschreiten in einer Ebene. Und doch denken
wir, wenn von Fortschritt gesprochen wird, gleichwohl immer an ein
Aufsteigen, ein Höhersteigen.

Ist der Begriff des Fortschrittes denn überhaupt definiei'bar? Oft wird
es bestritten; und man kann auch wirklich große Bedenken haben. — Und
doch meine ich, er sei definierbar, nur dürfen wir vielleich keine generelle
Definition des Fortschrittes, die alle Gebiete umgreift, erwarten; sondern
wir haben eine Reihe von Arten des Fortschrittes nach den einzelnen
Kulturgebieten zu unterscheiden; und eine jede dieser Formen des Fortschrittes

wäre auf ihrem Gebiete definierbar. Die Maßstäbe, die uns entscheiden

lassen, ob ein Unterschied vorliegt oder nicht, können nur dem
betreffenden Gebiete selber entnommen werden.

Erst wenn man mehrere Gebiete, ja alle Kulturgebiete, auf denen
überhaupt von Fortschritt gesprochen werden kann, überschaut, wenn man den
Menschen, unter allen Aspekten, unter denen er überhaupt betrachtet werden

kann, betrachtet hat, erst dann darf man die Frage aufwerfen, ob und
in wieweit von einem allgemeinen Forlschritt gesprochen werden könne.
Man muß von vorn herein mit der Möglichkeit, ja Wahrscheinlichkeit rechnen,

daß die Antwort nicht für alle Kulturgebiete gleich lauten wird.
Wir hätten also verschiedene Arten und Formen des Fortschrittes zu

unterscheiden. Zunächst darf man wohl einen inneren und einen äußeren
Fortschritt unterscheiden. Innerer Fortschritt wäre die Annäherung an ein
Vollkommenheitsideal in bezug auf das geistige und sittliche Sein des
Menschen, also Fortschritt im Erkennen und sittlichen Verhalten. Äußerer Fort-



schritt aber wäre eine Vervollkommnung der äußeren Lebensverhältnisse,
wobei für ein jedes Gebiet der Maßstab der Vervollkommnung, also des

Fortschrittes, gegeben ist durch die diesem Gebiete gestellte Aufgabe. Der
Fortschritt auf einem einzelnen Kulturgebiet wäre also zu beurteilen nach
den Stufen der Erreichung des Zieles des betreffenden Gebietes selber.

Innerer und äußerer Fortschritt hängen natürlich vielfältig zusammen
wie leicht einzusehen ist; z. B. führen Fortschritte der wissenschaftlichen,
insbesondere der naturwissenschaftlichen, Erkenntnis normalerweise auch
zu äußeren Fortschritten der Technik.

Der Gedanke, daß der Fortschritt auf einem bestimmten Kulturgebiete
gemessen werden könne an der Erreichung der diesem Gebiete gestellten
Aufgabe, läßt uns die Frage, ob es denn überhaupt eine objektive Erkenntnis

des Fortschrittes gebe, nicht von vornherein ablehnen; zum mindesten
für ein jedes Kulturgebiet ist der Fortschritt doch etwas Objektives,
vorausgesetzt, daß wir nicht als radikale Skeptiker die diesem Gebiete
gestellte Aufgabe ablehnen wollen.

Beginnen wir mit dem einfachsten Beispiel, das uns zugleich die erste
Art des Fortschrittes gibt! Die Aufgabe der Medizin ist es, Krankheiten
zu heilen, den kranken Menschen so rasch und so gründlich wie möglich
wieder gesund zu machen; die Aufgabe der Hygiene ist es, den gesunden
Menschen vor Krankheiten zu bewahren; ein Fortschritt in der Medizin
liegt doch zweifellos vor, wenn es der Medizin gelingt, in immer
weitergehendem Maße Krankheiten rasch und gründlich zu heilen; ein
Fortschritt in der Hygiene ist um so mehr gegeben, je mehr es gelingt, den
Krankheiten vorzubeugen, sie überhaupt nicht zum Ausbruch kommen zu
lassen. Dies wäre wohl das erste und einfachste Beispiel für den
Fortschritt. Es kann doch wohl gar kein Zweifel sein, daß es einen Fortschritt
in der Medizin und in der Hygiene tatsächlich gibt; denn die Aufgaben,
die diesem Kultursektor gestellt sind, sind im Laufe der Geschichte immer
vollkommener erreicht worden; wenn auch gelegentlich Irrwege, ja sogar
böse Irrwege eingeschlagen sein mögen. Und es ist auch noch nicht
abzusehen, daß dieses Fortschreiten der Medizin und der Hygiene bereits an
einem Endpunkt angelangt sei.

Natürlich hängen die Fortschritte der Medizin eng zusammen mit den
Fortschritten der naturwissenschaftlichen Erkenntnis. Und das gibt uns
schon einen ersten Anhaltspunkt zu einer Beantwortung der Frage, ob und
wann es auf theoretischem Gebiete einen Fortschritt gebe. — Von einem
Fortschritt auf dem Gebiete der Hygiene dürfen und müssen wir auch
dann sprechen, wenn die Segnungen der Hygiene immer mehr Menschen,
immer breiteren Volksschichten zugänglich gemacht werden, wenn also
nicht nur eine wirtschaftlich besonders privilegierte Schicht der Segnungen

des Fortschrittes der Hygiene teilhaft wird, sondern diese Möglichkeiten
der Allgemeinheit zugänglich werden; auch das ist ein Hinweis auf

eine andere sehr wesentliche Form des Fortschrittes.
Meines Erachtens ist auch die Frage, ob es einen Fortschritt der Technik

gebe, leicht zu entscheiden. Ich trage keine Bedenken, diese Frage
mit ja zu beantworten, einerlei, ob wir eine wertfreie oder eine wertgebundene

Betrachtungsweise anwenden. Bei wertgebundener Betrachtungsweise



komplizieren sich die Dinge natürlich durch das Hinzutreten des ethischen
Gesichtspunktes; man kann vom sittlichen Standpunkt aus im Zweifel sein,
ob es ein Fortschritt sei, wenn wir einander heute mit Atombomben
umbringen, statt, wie unsere Vorfahren, nur mit Schwertern und Hellebarden
aufeinander loszugehen oder nur mit primitiven Vorderladern aufeinander
zu schießen. Vom Standpunkt der Technik selber kannn jedoch gar kein
Zweifel sein, daß die modernen Waffen einen Fortschritt darstellen gegenüber

den primitiveren. Schon der Hinterlader war ein kriegstechnischer
Fortschritt gegenüber dem Vorderlader; und eben deswegen gewann Preußen

ja auch den Krieg von 1866 gegen Österreich und Süddeutschland,
weil Preußen unmittelbar vorher den Hinterlader eingeführt hatte, den die
anderen noch nicht besaßen. Und ebenso sind die modernen Vernichtungswaffen

zweifellos ein kriegstechnischer Fortschritt gegenüber den Waffen
früherer Zeiten. Ich sage ausdrücklich «ein kriegstechnischer Fortschritt»;
denn ob es unter anderen Gesichtspunkten einen Fortschritt bedeutet,
wenn es heute möglich ist, in wenigen Minuten Tausende von Menschenleben

zu vernichten, große Städte mit unersetzlichen Kunstdenkmälern, die
von Jahrhunderten ehrfürchtig gehütet wurden und die der ganzen
Menschheit heilig sind oder doch sein sollten, in Trümmer zu verwandeln,
— das ist freilich eine ganz andere Frage. Aber wenn wir die Stufen und
Errungenschaften der Technik nur mit den Maßstäben der Technik selber

messen, kommen wir nicht daran vorbei zu sagen, daß die moderne
Kriegstechnik eben tatsächlich, wie alle anderen Formen der Technik auch, sehr

fortgeschritten sei, fortgeschritten jedenfalls gegenüber den Techniken

vergangener Zeiten. Das Ziel der Kriegstechnik ist es ja, den militärischen
Gegner so schnell und so gründlich wie möglich zu vernichten; und je mehr
die Waffen, die man besitzt, dieses erreichen, um so fortgeschrittener sind
diese Waffen. Aber nochmals: ob es unter anderen Gesichtspunkten als

Fortschritt zu bezeichnen ist, wenn wir die Errungenschaften der Technik
in solchem Maße zur Vernichtung von Menschenleben und Kulturwerten
verwenden, wie es im zweiten Weltkriege geschah, diese Frage hat der
Techniker selber nicht zu beantworten. Wohl aber wird diese Frage in
allem Ernst und in aller Schwere vor uns stehen, sobald wir als

Geschichtsphilosophen am Ende unserer Betrachtung der einzelnen Formen des
Fortschrittes nach dem Fortschritt überhaupt in der Geschichte zu fragen
haben.

Wer Bedenken tragen sollte, hier, angesichts der modernen Kriegstechnik

die Frage, ob ein Fortschritt vorliege oder nicht, mit ja zu beantworten,

braucht ja nur daran zu denken, daß dieselben menschlichen
Errungenschaften, die im modernen Krieg zum Zerstören und Vernichten
benutzt werden, ebensogut dem friedlichen Aufbau dienstbar gemacht
werden können. Man denke ja nur an die Atomtechnik unserer Tage, die

ja bereits ungeahnte Zukunfts-Perspektiven eröffnet. Ob eine technische

Errungenschaft der Menschheit zum Fluche oder zum Segen dient, liegt
nicht an ihr selber, sondern liegt an den Menschen, die sie in die Hände
nehmen, die sich ihrer bedienen; in sich selber ist eine jede technische

Errungenschaft neutral; sie ist weder gut noch böse, sondern sie ist einfach
eine technische Errungenschaft, auf die als solche die Begriffe gut und



böse gar nicht anwendbar sind. Gut und böse sind lediglich die
Mensehen. Sittliche Begriffe können nur auf Wesen, die der Sittlichkeit fähig
sind, angewandt werden. Die Technik als solche ist niemals dämonisch.
wenn auch die Auswirkungen ihrer Anwendung noch so dämonisch zu
werden vermögen; nur dann kann die Technik dämonisch werden oder
dämonisch erscheinen, wenn nicht Menschen mit absolut reinen Händen
und reiner Gesinnung sich ihrer bedienen.

Ein Urteil über das Gesamtgebiet der Technik führt uns somit immer
bald an einen Funkt, wo wir nicht ungestraft die ethischen Gesichtspunkte
beiseite lassen dürfen. Einfacher scheint es bei der Betrachtung eines
Sondergebietes der Technik. — Denken wir etwa an die Verkehrs- und Trans-
porttëcknik! Die Erfindung des Bades und des Wagens in der
Vorgeschichte der Menschheit war eine gewaltige geistige Tat; sie bedeutete
einen ungeheuren technischen Fortschritt; und ebenso war die Erfindung
der Lokomotive und das Aufkommen der Eisenbahn selbstverständlich ein
Fortschritt gegenüber der alten Postkutsche; ebenso kann kein Zweifel
bestehen, daß die Eisenbahn selber sieh weiterentwickelt hat; denn das Ziel
der Verkehrstechnik ist ja die möglichst rasche Beförderung von Menschen
und Gütern, die schnelle Überwindung räumlicher Entfernungen. Je
vollkommener dies gelingt, um so fortgeschrittener ist die Technik. Also
betrachtet und gewertet, sind natürlich auch unsere Verkehrsmittel von heute
ein Fortschritt gegenüber denen des vorigen Jahrhunderts.

Vom technischen Standpunkt aus kann man die Revolutionierung der

gesamten äußeren Lebensverhältnisse des heutigen Menschen im Vergleich
zur Zeit unserer Großväter und unserer Urgroßväter nur bewundern. Die
äußere Lebensbeherrschung ist durch die Technik zweifellos leichter
geworden. Je weniger Zeit wir heute auf unsere äußeren Lebensbedingungen
zu verwenden haben, um so freier sind wir doch für unsere geistigen
Aufgaben. Goethe fand es noch sehr ärgerlich, daß er alle Augenblicke mitten
in seiner geistigen Arbeit aufhören mußte, um seine Lampe zu schneuzen.
Goethe würde ohne weiteres unsere modernen Beleuchtungskörper, die
nicht mehr geschneuzt zu werden brauchen, für einen Fortschritt halten
gegenüber denen seiner Zeit, die, was Beleuchtungstechnik anlangt, auf
derselben Stufe standen wie die zur Zeit von Piaton und Aristoteles.

Und das Gleiche gilt für alle Gebiete der Technik. Die Spanne der letzten

hundert Jahre, die wir mit dem Namen des technischen Zeitalters
bezeichnen, bedeutet, mit den Maßstäben der Technik selber gemessen, einen
ungeheuerlichen Fortschritt gegenüber allen früheren Zeiten, die, mit
unserer Zeit verglichen, tatsächlich nur jahrhunderte- und jahrtausendelange
Perioden des Stillstandes, der Stagnation, darstellen. Aber ob die
Menschen von heute besser und glücklicher sind als die Menschen zur Zeit
unserer Großväter, zur Zeit des Humanismus, der Renaissance, des
Hochmittelalters, des Frühchristentums? Das ist natürlich eine ganz andere
Frage, die die Geschichte der Technik nicht beantworten kann.

Die Fortsehritte in der Technik waren nur möglich, auf der Grundlage
von Fortschritten der naturwissenschaftlichen Erkenntnisse. Die Geschichte
der Naturwissenschaften in den Jahrhunderten der Neuzeit ist die einer
Ständigen Gewinnung weiterer und tieferer Erkenntnisse. Dabei verschlägt 194



es nichts, daß, wie oft gesagt wird, hinter jeder neuen Erkenntnis auch
wieder neue Probleme auftauchen und daß jede Lösung eines Problems
selber wieder neue Fragen aufgibt.

Für die Naturwissenschaften ist die Frage nach dem Fortschritt leicht
und eindeutig zu beantworten. — Anders ist es schon, wenn man nach dem
Fortschritt in den Geisteswissenschaften fragt. Wie steht es etwa mit der
Philosophie? Gibt es einen Fortschritt in der Erkenntnis der Wahrheit?
Hier geht es eigentlich um die letzte Frage nach dem Wert und dem Sinn
des geistigen Weges der Menschheit, — Die Antwort wird verschieden
sein, je nach dem philosophischen oder weltanschaulichen Standpunkt des
Betrachters. Wer der Überzeugung ist, daß das Denken der Vorzeit schon
einen großen Schatz an Wahrheiten entdeckt und gehoben habe, der wird
manche Richtungen des Denkens neuerer Zeit für Irrwege und Rück-
schritte zu halten geneigt sein. Aber die Vertreter aller weltanschaulichen
Standpunkte, mit der einzigen Ausnahme des radikalen Agnostizismus und
des Skeptizismus, werden doch darin übereinstimmen, daß der Fortschritt
in der Erkenntnis der Wahrheit eine ganz wesentliche Form des
Fortschrittes ist, einerlei was die Einen oder Anderen auch unter der Wahrheit
verstehen mögen. Wenn wir an eine objektive Wahrheit glauben, so können

wir nicht wohl zögern, auch für Philosophie und Geisteswissenschaften

an einen Fortschritt zu glauben und diese zu erblicken in einem
Vordringen zu immer weiteren und immer tieferen Bereichen der Wahrheit.

Doch wäre der Fortschritt in der Erkenntnis der Wahrheit unfruchtbar,
wenn er nicht zugleich auch den Menschen, der mehr an Wahrheit
erkennt und tiefer in sie eindringt, läuterte und emporhöbe. Mit anderen
Worten: ebenso wichtig und noch wichtiger als der Fortschritt des
theoretischen Erkennens ist der des sittlichen Verhaltens der Mensehen. Der
Fortschritt in der Erkenntnis der Wahrheit und der Fortschritt der
sittlichen Bewußtseinsbildung haben bland in Hand zu gehen.

Fragt man, was für eine Form des Fortschrittes die wesentlichste sei,
nach was für einem Gesichtspunkte wir eine Menschengruppe an
allererster Stelle beurteilen werden, fragen wir also, was für einer Seite des

menschlichen Wesens der Primat vor allen anderen zukomme, so kann die
Antwort u. E. nur lauten: dem sittlichen Verhalten.

Der sittliche Fortschritt besteht also darin, daß die Menschen besser
werden. — Aber, so möchte mancher zweifelnd fragen: gibt es denn wirklich

in der Geschichte so etwas wie einen Fortschritt der Sittlichkeit?
Und ebenso zweifelnd oder doch zurückhaltend fällt die Antwort aus

auf jene andere Frage: sind die Menschen durch ihre Fortschritte auf
anderen Gebieten, etwa durch die Vervollkommnung ihrer äußeren
Lebensverhältnisse, besser und glücklicher geworden?

Zum ersten Teil der Doppelfrage ist nun aber zu sagen, daß es (zum
Glück, möchte man gleich hinzufügen!) so ist, daß ein hohes sittliches
Niveau nicht, ganz und gar nicht, jedenfalls nicht notwendig an das
Vorhandensein eines hohen Standes der äußeren Kulturverhältnisse gebunden
ist. Auch eine schlichte, an äußerem Kulturbesitz arme Menschheit, kann
ethisch sehr hoch stehen; das ist eine Einsicht, die uns gerade die ver-

195 gleichende kulturhistorische Ethnologie erschlossen hat. Umgekehrt kann



eine Menschheit, die oiiie raffinierte äußere Kultur besitzt, sittlich sehr

fragwürdig sein. Das wußten schon die Einsichtigen unter den alten
Römern. Das wußte Tacitus, als er die an äußerem Kulturbesitz armen,
aber sittlich reinen Germanen den Römern als Idealbild vor Augen stellte.

Der sittliche Fortschritt besteht darin, daß die Menschen immer
weitergehende sittliche Forderungen an sich selber stellen und über deren

Erfüllung immer strenger wachen; er besteht darin, daß in stets weitergehendem

Maße die Sittlichkeit auf die Gesamtheit der Beziehungen der
Menschen zueinander angewandt wird. Der sittliche Fortschritt des einzelnen
Menschen ist ein Fortsehritt des Verantwortungsbewußtseins; und je größer

die Zahl der Menschen ist, die im Bewußtsein ihrer Verantwortung
immer strengere Maßstäbe an sieh selbst anlegen, um so besser ist es um
die Gesellschaft bestellt.

Mit dem sittlichen Fortsehritt eng zusammen hängen auch jene Formen
des Fortschrittes, die wir etwa den politischen und den sozialen
Fortschritt nennen dürfen. — Die Aufgabe der Politik ist die Verwirklichung
der Idee der Gerechtigkeit; der Fortschritt in der Politik besteht also darin,
daß, von den objektiven Gegebenheiten her gesehen, in immer
weitergehendem Maße die Idee der Gerechtigkeit verwirklicht wird und daß

ferner, vom Menschen her gesehen, immer mehr Menschen imstande sind,
in klarer Erkenntnis ihrer Verantwortung am politischen Leben
teilzunehmen.

Von einem sozialen Fortschritt dürfen wir dann sprechen, wenn immer
mehr Schichten in immer weiter gehendem Maße an dem Gemisse der
äußeren Segnungen der Kultur beteiligt sind. Eine Gesellschaft, in der

ganze Schichten von der Teilnahme an den Segnungen des äußeren
Kulturfortschrittes ausgeschlossen sind, erscheint uns als rückständig gegenüber

einer solchen, wo die materiellen Güter in gleichmäßigerem Verhältnisse

verteilt sind und wo jedenfalls das Extrem der äußersten Armut und
Not fehlt.

Kann man auch von einem Fortschritt in der Geschichte sprechen,
wenn man die Gesamtheit der Kulturgebiete überschaut, wenn man den
Menschen nach allen Seiten seines Wesens betrachtet? Auf einzelnen
Kulturgebieten gibt es zweifellos das Phänomen des Fortschrittes. Aber können

wir auch von einem Fortschritt der Menschheit im Allgemeinen
sprechen?

Nach Hegel besteht der Fortschritt in der Geschichte in der ständig
weitergehenden Realisierung der Idee der Freiheit. Können wir uns dieser
Ansicht anschließen? Von einem allgemeinen, die gesamte Menschheit
umfassenden Fortschritt, an dem alle Völker aller Zeiten in gleicher Weise
teilnehmen oder teil gehabt hätten, kann ganz gewiß gar nicht die Rede
sein. Neben Perioden des Fortsehreitens treten andere, oft lang dauernde
Perioden des Stillstandes, ja Zeiten des Rückschrittes, und sodann besteht
ja auch die Tatsache der Kulturzerstörungen kleineren und größeren
Maßes, die es immer wieder in der Geschichte gab! Ganze Kulturen sind
untergegangen, sind von außen her vernichtet worden oder aus inneren
Ursachen verfallen und abgesunken; und anderswo mußten andere
Menschen hernach auf ihre Weise dann wieder gleichsam von vorne beginnen; 196



ganze Menschheitswege waren verloren, vergessen; es war, als ob sie nicht
da gewesen wären.

Auch in den Fällen, wo der Fortschritt der äußeren Kultur nicht
bestritten werden kann, bleibt noch die Frage offen, ob die Menschen, ob
die Völker durch diesen Fortschritt besser und glücklicher geworden sind.
Man darf geradezu von Gefahren des äußeren Kulturfortschrittes sprechen.
Wenn auch der geistige Besitz einer Menschengruppc (Volk, Land, soziale
Schicht) noch so sehr anwachsen mag, so braucht deswegen doch keineswegs

auch bei dem einzelnen Menschen dieser Gruppe das Kulturverständnis

und die Fähigkeit zur Teilhabe an den geistigen Kulturgütern zu
wachsen.

Auch in einer Gesellschaft, die zahlreiche große Wissenschaftsspezialisten

besitzt, ja sogar in einer solchen, die einzelne große Genies hervorbringt,

kann doch der weitaus größte Teil der Menschen aus Barbaren
bestehen; und unter einem Barharen verstehen wir einen solchen Menschen,
dem das Verständnis für die rechte Ordnung unter den Werten fehlt.

Diese mit dem Fortschreiten der äußeren Kultur gegebene Gefahr liegt
schon darin, daß allzuviel Menschen in Versuchung geraten, die glänzende
äußere Kulturhülle für das Wesentliche zu halten und ihre Seele darüber
zu verlieren. Verfeinerung wirkt nur zu leicht erschlaffend auf Geist und
Wille. Und gerade hochverfeinerte Kulturen bringen in großer Fülle jene
Lehensdilettanten hervor, die nichts mehr ernst nehmen, für die das Leben
selber nur noch ein Spiel ist. Wenn das Leben durch den äußeren
Fortschritt leichter und immer leichter wird, so fehlen bei vielen Menschen die
Triebfedern zum Streben nach Erkenntnis und nach sittlicher
Vervollkommnung.

Es wird die Frage nach der Tatsächlichkeit des Fortschrittes in der
Geschichte also nur mit sehr großer Zurückhaltung beantwortet, nur mit den

allergrößten Einschränkungen und Vorbehalten bejaht werden dürfen.
Wir könnten diese Frage auch so formulieren: haben die Völker aus

der Geschichte gelernt? Auch diese Frage wird man mit ja und nein
zugleich beantworten müssen. Können wir überhaupt aus der Geschichte
lernen? D. h. können wir vor allem aus den Fehlern, die gemacht worden
sind, lernen? — Wir können es sicher.

Aber woran liegt es denn, daß wir es so wenig tun? Woran liegt es

denn, daß wir doch immer wieder ethisch gleichsam von vorne anfangen
müssen? Der Fortschritt besteht — so dürfen wir auch wohl sagen — darin,
daß die Menschen (die Einzelmenschen wie die Völker) aus der Geschichte
lernen, daß sie die Fehler (und Verbrechen) der Vergangenheit vermeiden.

Und zusammenfassend dürfen wir wohl sagen: Fortschritt liegt vor, je
mehr der Mensch zum Menschen wird: je mehr er sein eigenes Wesen
verwirklicht.

Und wenn er das tut, wenn viele es tun, wenn immer mehr es tun, so

geschieht auch jenes andere, das das Maß des Fortschrittes auf unserer
Erde ist. Denn von Fortschritt werden wir um so mehr sprechen, je mehr
das Zusammenleben der Menschen, der einzelnen Individuen, der sozialen
Schichten und — vor allem auch — der Völker von Gerechtigkeit und Liebe
beherrscht ist!


	Gibt es einen Fortschritt in der Geschichte?

