
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 18 (1958-1959)

Heft: 3

Artikel: Grundprobleme und Zeitfragen der heutigen Pädagogik

Autor: Weber, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-355985

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-355985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Grundprobleme und Zeitfragen
der heutigen Pädagogik * Von Professor Dr. L. Weber

Der Stand einer Geisteswissenschaft kann nicht mit Hilfe eines
Querschnittes durch die gegenwärtige Situation eindeutig fixiert werden. Eine
solche nur auf das Jetzt gerichtete Schau führte höchstens zu einer etwas
äußerlichen Aufzählung einzelner Bestrebungen, die aber in ihrem
Ursprung und in ihrer Absicht kaum begriffen würden. So kann auch das

pädagogische Bemühen der Gegenwart in seinen Motiven und in seinen
Zielen nur verstanden werden, wenn es in seinem innern Zusammenhang
mit den vorhergehenden Situationen und Anstrengungen verglichen wird.
Zudem pflegen geistige Strömungen und Gedankenbewegungen nicht, wie
noch Hegel glaubte, einander in sicherem Dreischritt zu folgen, sondern
erweisen sich als überaus zähe Gebilde, die koexistent nebeneinander
bestehen, aneinander vorbeiwirken, einander beeinflussen, sei es in
zusammenstimmendem oder gegnerischem Sinne. Es empfiehlt sich deshalb, in
einem gedrängten Überblick an das pädagogische Geschehen seit der
Jahrhundertwende zu erinnern.

Der Jahrhundertwechsel bedeutete für unser Kulturleben eine eigentliche

Wende; gerade in pädagogischer Hinsicht. Selbstverständlich ist das

nicht kalendermäßig gemeint. Schon in den letzten Jahrzehnten des zu
Ende gehenden Jahrhunderts zeichnete sich eine neue Entwicklung ab, die
aus einer eigentlichen Not heraus entstand und sich dieser Not gegenüber
sammelte. Wie ist das zu verstehen?

Das neunzehnte Jahrhundert brachte einen ungeheuren Entwicklungsaufschwung

in fast allen äußeren Dingen. Europa profitierte wirtschaftlich
von seinen Kolonien, die in einem mächtigen Ansturm immer noch
erweitert wurden. Der damit geförderte Export brachte einen bis anhin
unbekannten Reichtum in die europäischen Länder. Bis weit in das Bürgertum

hinein stellten sich Luxus und eine sorglose, lässige Lebensführung ein.
Der neue Reichtum wurde geistig nicht bewältigt und auch nicht fruchtbar
angelegt. Es entstand der Neureiche, der Dandy, mit seinen Parvenu-
manieren, mit seinem billigen Fortschrittsglauben, mit seiner instinktiven
Ablehnung jeglicher echt geistigen Haltung. Bildung wurde ein äußerer

Décor, eine «nutzbare Magd», wie sie Nietzsche in seiner Schrift «Über
die Zukunft unserer Bildungsanstalten» einmal nennt.

Die soziale und geistige Not entstand aber auch durch die Entwicklung
der Industrie, durch das plötzliche Anschwellen der Großstädte mit ihrer
unnatürlichen Zusammenballung von riesigem Bevölkerungsmassen und der
dadurch bedingten Verschlechterung der Arbeits- und Wohnverhältnisse.
Die unförmigen Großstädte trugen in ihren Geschäftsstraßen und vornehmen

Wohnvierteln einen üppigen, protzigen, aber kalten Prunk zur Schau —

Ausdruck eines selbstbewußten, selbstzufriedenen und etwas satten Bürgertums

— ; in den geistlos angelegten, karreeartigen Vorstädten mit ihren

* Vortrag, gehalten an der Kantonalkonferenz des Bündner Lehrervereins am 15.

November 1958 in Malans.



häßlichen Fabrikschloten und trostlosen Wohnblöcken hauste ein gedrücktes

und doch lebens- und vergnügungshungriges Proletariat, das sich in
allen menschlichen Rechten verkürzt und betrogen fühlte. Aber seine

geistige Einstellung war von der des Bürgertums und der der höheren Schichten

nicht wesentlich verschieden. Allüberall glaubte man blindlings an den
Fortschritt und die materielle Sicherung, gab sich einem doch recht seichten

Optimismus hin, blieb selbstzufrieden, satt und langweilig. Das geistige
Pendant zur Industrialisierung, Technisierung und Verstädterung bildete ein
trockener Intellektualismus ohne inneren geistigen Schwung, verbunden
mit dem Glauben an die Kraft der Organisation und mit der Meinung, daß
durch die verständige Mache alle Probleme des Lebens zu bewältigen
seien. Vergessen schien der Mensch, die Person, die Würde des Menschen.
Helene Lange, die bekannte Pädagogin und Führerin der deutschen

Frauenbewegung, hat in ihrem Buch «Kampfzeiten» die materialistische
Verzweckung des menschlichen Daseins angeprangert, wenn sie schrieb:

«. keine Zeit hat das Gegengewicht des Gedankens, daß der Mensch,
das Leben den Mittelpunkt aller Sozialpolitik zu bilden habe, nötiger gehabt
als die unsere. Keine ist so sehr in Gefahr gewesen, die objektiven Mächte:
den Staat, den Handel, die Technik, den Verkehr zum Selbstzweck zu
machen, dem die Menschen als Mittel und Werkzeuge untergeordnet
werden.»

Das Fassadenhafte, Stillose und Morsche dieser Kultur ist schon
beizeiten entdeckt und kritisiert worden. Schon im neunzehnten Jahrhundert
selbst erheben sich warnende Stimmen. Goethe, Niebuhr, Burckhardt und
andere schreiben auch in dunkleren Tönen von ihrem Jahrhundert und
seiner Entwicklungstendenz. Der radikalste unter ihnen ist allerdings
Kierkegaard, dessen Kritik auch für unser Jahrhundert noch durchaus
aktuell ist. In seinen Tagebüchern schreibt er: «Hast du ein Schiff gesehen
auf Grund im Schlamm, es ist nahezu unmöglich, es wieder flott zu bringen

So ist das ganze Geschlecht im Verstandesschlamm; und keine
Trauer darüber, nein, Selbstzufriedenheit und Einbildung .» Und später
bricht er in die Klage aus: «Oh, aber entsetzlich, sich vorzustellen, in
welchen Abgrund das Bestehende gesunken ist, welchen Abgrund von
Jämmerlichkeit und Spießbürgerlichkeit und Mittelmäßigkeit und Lüge.»
In ähnlicher Weise hat Nietzsche die Bodenlosigkeit und die Schwäche
einer tragfälligen Basis der Kultur in seinem Werk «Fröhliche Wissenschaft»

aufgedeckt: «Es ist alles glatt und gefährlich auf unserer Bahn, und
dabei ist das Eis, das uns noch trägt, so dünn geworden; wo wir noch
gehen, wird bald niemand mehr gehen können.» Und in seiner Vorrede zu der
Schrift «Der Wille zur Macht» prophezeit er seherisch die Katastrophe:
«Unsere ganze europäische Kultur bewegt sich seit langem schon mit einer
Tortur der Spannung, die von Jahrzehnt zu Jahrzehnt wächst, wie auf eine
Katastrophe los: unruhig, gewaltsam, überstürzt, wie ein Strom, der ans
Ende will, der sich nicht mehr besinnt, der Furcht davor hat, sich zu
besinnen.» Nietzsche wird so der zermalmende Kritiker all jener herrschenden
Mächte, die das ausgehende neunzehnte Jahrhundert trugen und bestimmten.

Er verneint die bürgerlich-kapitalistische wie auch die
sozialistischproletarische Gesinnung. Er überschüttet das erstarrte Staatschristentum
und seine engherzige Moral mit ätzender Kritik, er sieht in der vermateria-



lisierten Bildung nur einen unlebendigen, verzweckten Betrieb, der lediglich

den Vielwisser und Pflichtbanausen der Staatsbetriebe erzeugt, aber
die große Tiefe, die Begeisterung, die Leidenschaft des Denkens nicht
erreicht. Vor allem in seinen ersten Bildungsschriften hat er immer auf die
pädagogische Bedeutung des Heroischen, des Instinkthaften, der
Begeisterungsfähigkeit und der mythischen, aus der Tiefe des Unbewußten wirkenden

und gestaltenden Kräfte hingewiesen.
Nietzsche ist deshalb für unsere Betrachtung so bedeutsam, weil seine

fruchtbare Wirkung erst in unserem Jahrhundert liegt. Philosophisch sind
es einerseits die Existenzphilosophie, vor allem in der Jaspersschen Prägung,
anderseits die Lebensphilosophie, die wesentliche Anregungen bei Nietzsche
fanden, pädagogisch sind fast alle Kultur- und Bildungskritiker des
zwanzigsten Jahrhunderts durch seine Ideenwelt hindurchgegangen. Im Sinne
der bereits im neunzehnten Jahrhundert geäußerten Kritik entwickeln nun
verschiedene pädagogische Bewegungen und Strömungen eine reiche

Reformtätigkeit, die sich gegen die geschilderten Zustände im neunzehnten
Jahrhundert richtet. Genau um die Jahrhundertwende, 1900, erscheint das

Buch der Schwedin Ellen Key: «Das Jahrhundert des Kindes». Das Buch
ist nicht originell. Rousseau, Nietzsche und Darwin sind ihm zu Gevatter
gestanden. Aber der entschiedene Ton und die radikale und doch leicht
verständliche Sprache sicherten ihm einen mächtigen Erfolg. Gegenüber
der Verzweckung des Daseins betont sie das absolute Eigenrecht des Kindes.

Mit echt weiblichem Enthusiasmus schwärmt sie von einem neuen
Zeitalter, wo das Kind endlich — von den Erwachsenen unbelästigt — sein

gutes Wesen zur Rettung der Welt entfalten kann. Schuld an allem Bösen
sind die verderbten Erwachsenen. «Bevor nicht Vater und Mutter ihre
Stime vor der Hoheit des Kindes in den Staub beugen .», wird auf der
Welt keine Besserung zu erhoffen sein. Mit diesen Ansichten leitete Ellen
Key jene bekannte «Pädagogik vom Kinde aus» in die Wege, die in der

Folgezeit einen raschen Aufschwung nahm und von L. Gurlitt, H. Scharrelmann

und F. Gansberg fortgesetzt wurde. Sie alle und noch einige andere
kritisierten mit Schärfe und Heftigkeit das bestehende Schulwesen und

kämpften für eine völlige Befreiung des Kindes, für die Entbindung seiner

schöpferischen Gestaltungskraft. Kraß ausgedrückt könnte man sagen, daß
sie das Kind vor dem Erwachsenen, insbesondere vor dem Schulmeister,
schützen wollten. Im großen gesehen ist es einesteils eine totale
Konkurserklärung der Pädagogik, anderseits sind diese Männer und Frauen getragen

von einem ungebrochenen und berauschenden Vertrauen in die
schöpferischen Kräfte der kommenden Generation. Die ganze Hoffnung eines

angeschlagenen Zeitalters konzentriert sich hier auf die heranwachsende

Jugend.
Es ist nicht verwunderlich, daß diese Jugend sich denn auch ihres

Eigenwertes bewußt wird und zum Teil spontan, zum Teil unter Führung
reformerisch gesinnter Pädagogen, wie Wyneken und Blüher, eine eigene
Jugendkultur entwickeln will. Vieles ist unklar, verschwommen, und man
kann die gesamte Jugendbewegung einem eigentlichen Gärungsprozeß
vergleichen, in dem die Sehnsucht zum ursprünglichen und einfachen
Leben, zum natürlichen Lebensstil wohl das Hauptmotiv bildet. Es ist die
Flucht aus einer übertechnisierten und intellektualisierten Kultur in die



unverfälschte und unverbildete Natur, eine romantisierende Liebe zur
Heimat, zur bäuerlichen Welt auch, zur Volkskultur, wie sie sich in Volkstanz,
Volkslied und Volksbrauch manifestiert. Man ist der öden Asphaltkultur
müde, man langweilt sich in der voraussehbaren Regelhaftigkeit des
bürgerlichen Lebens und sucht das Abenteuer und die unvorhergesehene,
unmittelbare Begegnung von Mensch zu Mensch. Es lebt ein starker Zug zum
Individuellen in ihr, so sehr sie anderseits das gefühlsauslösende
Gemeinschaftsleben sucht und pflegt. Alte, romantisierende Schwärmerei mit Emte-
dankfeiern, Burgruinen und Johannisfeuern gibt allem einen echt jugendlichen

und etwas versonnenen und versponnenen Charakter.
Ähnliche Bahnen schlagen die Kunsterziehungsbewegung und die Gründer

der Landerziehungsheime ein, Konrad Lange, Karl Hillebrand, Julius
Langbehn im ausgehenden neunzehnten, Ferdinand Avenarius, Alfred
Lichtwark im zwanzigsten Jahrhundert glauben, durch eine bessere
Bildung und Pflege der ästhetischen Erlebnis- und Gestaltungskräfte das Kind
von der bisherigen intellektuellen Verkrampfung zu lösen und die
gemüthaft-schöpferischen Kräfte zur Entfaltung zu bringen. Hermann Lietz, der
Gründer der ersten Landerziehungsheime, will die Kinder aus der
überorganisierten, unnatürlichen und unkindlichen Atmosphäre der Großstadt
herausnehmen, sie aus ihrer individualistischen Isolierung befreien und
draußen in der freien Natur zu einem einfachen und natürlichen Leben in
der Gemeinschaft führen.

Während Jugendbewegung, Kunsterziehungsbewegung und die
Bestrebungen um die Landerziehungsheime vor allem den gemüthaften,
seelischen und schauenden Kräften der kindlichen Seele wieder zu ihrem
ursprünglichen Recht verhelfen und eine neue Kultur auf jenem schon von
Nietzsche anvisierten mythisch-schöpferischen Lebensgrund aufbauen wollten,

verkörpert die Arbeitsschulbewegung die aktiv-schaffende Seite des
menschlichen Daseins. Auch ihr geht es nicht nur um die Ausbildung und
Schulung des Intellekts, auch sie will den ganzen Menschen emporbilden.
Hugo Gaudig und Georg Kerschensteiner, diese beiden großen Wortführer
der Arbeitsschule, haben immer wieder und ganz unmißverständlich
betont, daß es ihnen um den Kern der Person, um das Zentrum des zu bildenden

Menschenkindes geht. Das pädagogische Verfahren muß «immer auf
die ganze jeweilige Gestalt des Zöglings gerichtet sein», fordert Kerschensteiner

in seiner «Theorie der Bildung». Als dieses Zentrum aber betrachten
sie weniger die gemüthaft-stimmungsmäßigen Erlebniskräfte des Kindes
als seinen Willen, seine spontane Aktivität, jene gestaltenden Kräfte, die
der Mensch zur sinnvollen Bemeisterung des Lebens benötigt. Deshalb
spielen die Begriffe Arbeit, Leistung, Charakter, Selbsttätigkeit,
Selbstbeherrschung, Interesse, Beruf u. a. m. eine so bedeutende Rolle im Denken

der Arbeitsschulreformer. Vor allem Kerschensteiner hat in seinen
früheren Werken das hohe Lied der Arbeit gesungen. In seiner Schrift über
die staatsbürgerliche Erziehung sagt er: «Denn aller wahrhaften, ernsten
Arbeit ist das eine eigentümlich, daß sie jene Willensbegabungen übt, welche
die Grundlagen der bürgerlichen Tugenden sind: Fleiß, Sorgfalt, Gewissenhaftigkeit,

Beharrlichkeit, Aufmerksamkeit, Ehrlichkeit, Geduld,
Selbstbeherrschung, Hingabe an ein festes, außer uns liegendes Ziel.»

So sehr die Arbeitsschule ihren methodischen Ausgang in der Unter-



richtsführung vom Kinde und seinen Interessen nimmt, so sehr betont sie
anderseits die Leistung, das Produkt der Arbeit. Mit ihrer Akzentuierung
des Arbeitsethos, der Arbeitshaltung und Arbeitstechnik, in der
Hochschätzung der werktätigen Leistung und in der Pflege der Handbetätigung
wie auch mit ihrer Erziehung des Schülers zur Arbeitswilligkeit und
Arbeitsfreude spiegelt sie getreulich den Geist unserer technischen Arbeitswelt.

Mitten in diesen pädagogischen Hochbetrieb fiel der erste Weltkrieg.
Er erzwang einen plötzlichen Unterbruch, und als er nach vier Jahren
unsäglichen Leides zu Ende ging, stand die Menschheit vor einer
zerstörten Welt und mit der Aufgabe belastet, das Leben neu anzufassen und
neu zu gestalten.

Im Hinblick auf das Vergangene und im Ausblick auf das, was in der
Zukunft neu getan werden sollte, schieden sich nun die Geister. Die einen
glaubten, in dem vergangenen Kriegsgeschehen die Katastrophe einer
vermaterialisierten und seelisch entleerten Zivilisationstechnik erkennen zu
dürfen. Für sie war dieser Zusammenbruch eine Rechtfertigung ihrer
eigenen Ansicht, daß die gesamte Erziehung irregegangen war, daß sie

einseitig nur den Verstand gepflegt und die objektiven Zwecke der Gesellschaft

verwirklicht habe, und daß dabei das Kind völlig unter die Räder
einer mechanisierten Welt gekommen sei. Jetzt, nach dem Kriege aber sei
die geistige Plattform gereinigt, jetzt könne die Pädagogik gleichsam ab

ovo, neu und von vorne beginnen. Eine mächtige Welle von Enthusiasmus
durchbrauste die gesamte pädagogische Welt, und mit einem Optimismus
ohnegleichen glaubte man, den Neubau beginnen zu können. Die Pädagogik

erlebte gleichsam ihre historische Sternstunde und vermeinte durch
eine radikale Pädagogisierung aller Lebenskreise und aller Kulturgebiete
die Menschheit zu einem besseren und friedvolleren Dasein führen zu
können. Ein begeisterter Überschwang des Hoffens und des Wagens
erfüllte die Herzen, und mit neuem Mut ging man daran, dem vernommenen
Ruf des Schicksals Folge zu leisten, wie es Hermann Nohl einmal nannte.

Eine zweite Bewegung, die uns als Kulturpädagogik bekannt ist, konnte
und wollte sich aber nicht allein auf die pädagogische Begeisterung und
Schwärmerei einlassen. Sie befürchtete von einer reinen Pädagogik des

Wachsenlassens eine allzu starke Subjektivierung, glaubte, daß das Kind,
den eigenen Wachstumsgesetzen allein überlassen, zum bloß subjektiven
Lebensgenuß erzogen würde. Sie betont deshalb die pädagogische Bedeutung

der geschichtlichen Wirklichkeit, in die hinein sie den Zögling
erziehen will und von deren Eigengesetzlichkeit sie ein heilsames
Gegengewicht gegen ein allzu naturhaftes Übersprudeln der individuellen Kräfte
erwartet. Erziehen heißt hier nicht mehr nur Behüten, Pflegen und
Wachsenlassen, was da wachsen will, sondern bedeutet Hinführen und wenn
möglich Hineinführen in die objektive Geistkultur. Der Jugendliche soll

zum Erlebnis der in den Kulturgütern enthaltenen Werte kommen, von
diesen Werten erfaßt und in den Tiefen seines Wesens erschüttert werden,
sie in seinem eigenen Tun und Leben verwirklichen und so zum zukünftigen

Kulturträger heranwachsen, um dereinst diese Kultur weiter und höher

zu führen und einer kommenden Generation zu übermitteln. So lehren und
erziehen die Vertreter der Kulturpädagogik, wie Spranger, Fischer, Nohl,



Flitner u. a., aus einem gläubigen Vertrauen auf die gestaltende und
prägende Kraft der Kulturgüter, auf die ihnen innewohnende geistige Energie
und Formkraft. Wer sich in den Geist der abendländischen Tradition
versenkt, sich den objektiven Werten hingibt, der schöpfe Kraft aus diesen

Quellen und vermöge das Leben geistig zu meistern und sich selbst zu
immer höheren Stadien des Menschseins emporzuläutern. Man spürt hier
noch deutlich das Nachwehen des Idealismus und seinen festen Glauben
an die Kraft und Eigenmächtigkeit des menschlichen Geistes.

Beide geistigen Bewegungen, die des freien Wachsenlassens wie die der

geistigen Führung, sind getragen von einem tiefen Vertrauen in die Selbst-

erneuerungskraft der menschlichen Natur. Während die einen auf die
schöpferischen und natürlichen Anlagen und Kräfte des Jugendlichen
bauen, sehen die Kulturpädagogen in den höchsten Werten des Wahren,
Guten und Schönen die hohen Leitsterne, die das menschliche Leben
normieren und ihm Sinn und Richtung geben. Beide vertrauen auch auf
die Kraft der Erziehung.

Ihnen tritt nun eine dritte Richtung entgegen, die aus der Tatsache des

ersten Weltkrieges eine ganz andere Erfahrung mitbrachte. Es sind jene
Pädagogen, die den philosophischen und theologischen Kritikern unserer
Zeit, wie Jaspers, Brunner, Gogarten u, a., nahestehen und die in diesem

Krieg einen völligen Zusammenbruch des gesamten menschlichen
Kulturaufbaus, ja der abendländischen Geistigkeit überhaupt erblicken. Nicht
eine bestimmte einzelne Erziehungsmethode habe versagt, nicht eine
einzelne Seite des menschlichen Lebens sei morsch, sondern der Mensch als

Ganzes; das Wesen des Menschen sei fragwürdig geworden. Die Krisis,
von der nun geprochen wird, ist eine Krisis des Menschen, und diese Krisis
ist dem Erzieher in ganz besonderem Maße spürbar. Die Fragwürdigkeit
seines Amtes wird ihm angesichts des Versagens aller menschlichen Stützen
immer stärker zum Bewußtsein gebracht. Hinter den technischen Debatten
über psychologische, methodische oder didaktische Fragen wartet die
entscheidende Frage: Kann sich der Mensch überhaupt aus eigener Kraft aus
dieser Krisis herausarbeiten? Gleicht diese Anstrengung nicht den
Bemühungen des in einen Sumpf gefallenen Mannes, der sich an seinen eigenen
Haaren herausziehen will? Wie man diese Frage auch beantworte, auf
jeden Fall sieht sich der Erzieher vor die schwerste und verantwortungsvollste

Aufgabe gestellt. Den eigentlichen Grund der Krise sehen diese

Pädagogen darin, daß der Mensch zu sehr auf seine eigenmächtige
Vernunft gebaut hat, wie die Aufklärung, die Idealisten und die Kulturpädagogen,

oder zu optimistisch auf die ursprüngliche Güte der menschlichen
Natur vertraute, wie Rousseau, Fröbel, die Jugendbewegung usf. In ihren
Augen gebärdete sich der Mensch so, als ob er selbständig und ohne
jegliche Hilfe von außen sein Dasein auf Erden in fortschrittlichem Sinne
meistern könne, d. h. daß er die Tatsache der Geschöpflichkeit und damit
den Sinn für die Gottesfrage verloren habe. So sieht etwa Peter Petersen
den tiefsten Grund «für die heutige Erschütterung aller Erziehungsmaßnahmen

unter den christlichen Völkern gerade darin, daß sie sich von der
Frage nach dem letzten Sinn zu weit entfernt haben» («Der Ursprung der
Pädagogik», 1931). Die bisherige Pädagogik habe den Menschen nicht
gesehen, wie er in Wirklichkeit ist, als ein endliches, beschränktes Wesen,



sondern sie habe in idealem Überschwang ein falsches, trügerisches
Menschenbild, eine ideale Illusion vom Menschen entworfen, Aus diesem
Grunde sei das pädagogische Bemühen in eine ungeordnete Mannigfaltigkeit,

in eine babylonische Verwirrung geraten, wo jeder ein anderes Ziel
verfolge, jeder andere Methoden handhabe. K. Jaspers schildert diese Situation

eindringlich in seiner 1931 erschienenen Schrift «Die geistige Situation
der Zeit»: «Der eine greift zurück und will, was ihm selbst schon nicht
mehr unbedingt ist, den Kindern als absolut vermitteln, der andere
verwirft diese geschichtliche Überlieferung und treibt Erziehung, als ob sie
zeitlos in der Schulung von technischem Können, im Erwerb realen Wissens
und in der Orientierung über die gegenwärtige Zeit beschlossen sei.» Die
Erziehung befinde sich in Auflösung «zugunsten eines endlosen pädagogischen

Probierens».
So betont die Pädagogik der Krise die Fragwürdigkeit der menschlichen

Existenz und damit auch die Fragwürdigkeit der Möglichkeit der Erziehung.

Sie vermag die menschliche Natur nicht als durchgehend gut zu
erkennen, sondern sieht im Menschen das verworfene, von seinem göttlichen
Ursprung abgefallene Wesen.

Und wie als Bestätigung dieser Auffassung von der verdorbenen
Menschennatur bricht dann der zweite Weltkrieg aus mit seiner absoluten
Vernichtungstendenz und läßt Europa als einen Haufen von Schutt und Trümmern

zurück. Nicht nur die Häuser und die Städte liegen zerbombt am
Boden, auch der geistige Aufbau, das geistige Werk des Abendlandes
scheint zerstört.

Wenn man nun diese Situation mit der nach dem ersten Weltkrieg
vergleicht, so bemerkt man wesentliche Unterschiede. Während damals eine
Welle von gläubiger Begeisterung durch die Pädagogenwelt brauste, ist
nach dem zweiten Weltkrieg nichts von einer solchen enthusiastischen
Schwärmerei mehr zu verspüren. Vielmehr greift eine allgemeine Ernüchterung

um sich. Die Pädagogen, die so laut und beharrlich die gute
Menschennatur verkündet hatten, sind verstummt angesichts der im Kriege
bekanntgewordenen Greueltaten, wie sie Menschen ihren Mitmenschen
angetan hatten. Man ist sich bewußt, daß eine Menge von Illusionen
zusammengestürzt und eine vertiefte Besinnung auf die Grundlagen der Pädagogik

und auf das Wesen des Menschen notwendig geworden ist. Selbst

jene Pädagogen, die vordem in ihrer Praxis und Theorie auf die kulturelle
Geistigkeit des Abendlandes bauten, sahen ein, daß auf dem bisherigen
Weg nicht weitergeschritten werden kann. Hermann Nohl, der seinerzeit
noch eifrig in den Reformbewegungen tätig war und eine offene, umfassende

Kulturpädagogik vertreten hatte, die ganz im Dienste der kindlichen
Entwicklung stand, drückt die Bestürzung dieser Kreise recht kraß in
seinem Aufsatz «Die Erziehung in der Kulturkrise» aus: «Die alten
Probleme der Bildung' sind angesichts der Not obsolet geworden Probleme,
die uns lange beschäftigt haben erscheinen uns heute wie alte Semmeln.»

Und W. Flitner, der Nohl geistig nahesteht, schreibt vier Jahre später: «Der

europäische Mensch ist in einer schweren Krise — daß er seine religiöse
Substanz aufgelöst, ohne sie zu ersetzen, Freiheiten erstrebt, ohne Ordnungen

verbürgen zu können -, und die Aufgabe, die er vom karolingischen
Impuls her vor sich gehabt hat, ist keineswegs gelöst.»



In dieser Situation gehen nun die Pädagogen daran, die Grundfragen
der Erziehung neu zu besinnen. Das Resultat, zu dem sie gelangen, darf
etwa so formuliert werden: Der Mensch kann sich in seinem gesamten Sein
auf kein konkretes Fundament stützen. Was er auch als Basis wählen mag,
seine vital-schöpferischen Kräfte, seine Natur oder seine Kultur, seine Seele

oder seinen Geist, den einzelnen oder die Gemeinschaft, die Familie oder
den Staat, die politische oder die wirtschaftliche Sicherung, all das ist
zweideutig und kann ihm zum Guten wie zum Bösen ausschlagen. Der Mensch
wird sich in erhöhtem Maße seiner Begrenzung und seiner Vergänglichkeit
bewußt. Er erkennt, daß sein gesamtes Sein fragwürdig ist, und daß die
Freiheit, die ihn vor andern Wesen auszeichnet, nicht nur ein Geschenk ist,
sondern auch eine Bürde bedeutet. Denn Freiheit ist zunächst nur die
aufblitzende Möglichkeit, die er zu seinem Heil, aber auch zu seinem
Verderben ergreifen kann. Sie bürdet ihm die Verantwortung für das Gute,
aber auch für seine Schlechtigkeit auf. Alle Kräfte und Anlagen des

Menschen, alle Bereiche, in denen er sich betätigt, auch Wissenschaft oder
Kunst, ja selbst die Religionen können seinem bösen Wesen dienen, seine
Leidenschaften und Absichten verschleiern helfen oder gar ins Ungemessene

steigern. Der Mensch hat in seiner Geschichte unendlich viel Böses

im Namen Gottes getan. Pascal bezeichnet ihn deshalb auch als ein
schwankendes Rohr, als Herrlichkeit und Auswurf des Alls, und die heutige
Pädagogik sieht den Menschen wieder in dieser seiner Zweideutigkeit und
Ambivalenz.

Pädagogisch gesehen hat das zwei Folgen. Zum ersten ist der Mensch
nicht mehr als absolutes Subjekt gesehen, als ein Wesen also, das völlig
autark aus sich selbst heraus existieren könnte, sondern die eigentliche
Grundlage wird im Angewiesensein auf die Welt und den andern Mensehen
erblickt. Der einzelne gewinnt sein Sein vom andern her. In dieser personalen

Beziehung verwirklicht sich Erziehung. Das Ich ist vom Du her zu
begreifen. Man erkennt, daß die für die menschliche Situation bedeutsame
Wahrheit nur in der mitmenschlichen Auseinandersetzung, in Rede und
Gegenrede gefunden werden kann. Kein einzelner besitzt die Wahrheit.
Damit wird der einzelne immer schon in eine Gemeinschaft verwiesen
(Familie, Schule, Beruf), und die Erziehung wächst aus einem solchen kaum
übersehbaren Geflecht mitmenschlicher Beziehungen. Die Menschen halten
sich hier gegenseitig in der Schwebe; es besteht ein Bezugsverhältnis, in
dem jeder auf den andern hingewiesen und angewiesen ist und so eine
allgemeine und allseitige Abhängigkeit und Begrenzung stattfindet. Erziehung
ist deshalb nicht die Sache eines einzelnen, wird nicht von einem einzelnen
entworfen und geleistet, sondern beruht auf der Gegenseitigkeit echter
menschlicher Begegnung in einer offenen Gemeinschaft.

Zum zweiten wird dadurch deutlich, daß der Mensch in seinem Wollen
wie auch in seinem Denken begrenzt ist. Die Schranke bildet einerseits die
Natur als die Welt der Gegenstände, der Dinge, die ihre eigene Gesetzlichkeit

besitzt, und anderseits der Mitmensch, der nicht einfach verfügbares
Objekt ist, sondern seinerseits Freiheit, Ursprung, d. h. ein Wesen mit
eigener Daseinswürde ist.

Dieser Grenzen eingedenk hat nun die moderne Philosophie und Pädagogik

mehr und mehr den Gedanken entwickelt, daß es nicht möglich ist,



ein Totalwissen von Mensch und Welt in einem einheitlichen System zu
entwickeln, Wohl mag jedes weltanschauliche Bild, das man sich vom
Menschen macht, ein Ganzes sein; es ist trotzdem nie das Ganze. Diese
Einsicht formuliert etwa Jaspers in seiner Schrift «Vernunft und
Widervernunft in unserer Zeit» (1950), wenn er sagt: «Jedes Wissen in der Welt
ist auf partikuläre Gegenstände bezogen, mit bestimmten Methoden von
bestimmten Standpunkten gewonnen. Daher ist es falsch, irgendein Wissen
zu einem Totalwissen zu verabsolutieren.» Und lapidar drückt es Oetinger
in seinem Buch «Partnerschaft» aus: «Ich muß es aushalten, daß ich nur
Mensch und nicht Gott bin.»

Angesichts dieser Sachlage macht sich bei den Pädagogen eine gewisse
Abneigung gegen große, spekulative Systembauten geltend. Man bescheidet

sich und geht nüchtern und bescheiden daran, die vordringlichen
Sachfragen zu lösen. Aus der Fülle dieser Einzelaufgaben sollen drei Themen
ausgewählt werden, von denen das erste ein allgemeines Bildungsproblem,
das zweite ein unterrichtsmethodisches Prinzip und das dritte eine Schul-
und Ausbildungsfrage zum Gegenstand hat.

Die von uns geschilderte Krise in der abendländischen Kultur hatte in
verantwortungsbewußten Kreisen ein Unbehagen geweckt, das sich mit
dem Eindnick verband, daß mit unserer Bildung nicht alles zum besten
bestellt sei. Das erschreckende Versagen der gebildeten Schichten gegenüber

den totalitären Ansprüchen schien zu beweisen, daß diese Bildung
nicht in dem wirklich gelebten Leben verankert sei, sondern ein Dasein
abseits von den lebenswichtigen Fragen führe. Der geistige Raum, in den
sich der Gebildete mit seinen Fragen und Problemen zurückzog, lag isoliert
und abgegrenzt von der übrigen Welt, und die Verbindung mit den
Tatsachen und den Geschehnissen jener Wirklichkeit, mit denen ganze Völker

rangen, war nur durch ganz dünne Kanäle gesichert. Anderseits war die
Welt des Alltags und der Arbeit mehr und mehr entgeistigt worden, zum
Teil durch den Prozeß der Arbeitsmechanisierung, zum Teil aber auch
durch die Emigration der Gebildeten in eine esoterische, ausschließende

Bildungswelt. Hermann Nohl formuliert 1947 diese Erkenntnis treffend in
einem Aufsatz über die gegenwärtige Lage im gegenwärtigen Deutschland
unmittelbar nach dem Kriege: «Wir leben alle in zwei Ebenen, in der
Trivialität des Alltags und in dem Sonntag des Geistes; aber für keine Generation

ist die Spannung zwischen diesen beiden Welten so groß gewesen
wie für die unsrige», und ein Jahr später meint er: «Es gibt eine doppelte
Geistigkeit, die Geistigkeit des elementaren Lebens und die Geistigkeit der
höheren Bildung.» Wir könnten nur noch hinzufügen, daß sich diese beiden
Formen des Geistes nicht mehr berühren.

Diese Spannung einer doppelten Geistigkeit hat nun die Pädagogen
mehr und mehr beunruhigt, und in dem Bestreben, sie wenn nicht zu
überwinden, so doch auszugleichen, entstanden die Bemühungen um die
Volksbildung.

Man erkannte, daß unsere Kultur seit der Zerstörung der sinnlich-
anschaulichen Einheit des mittelalterlichen Weltbildes durch die abstrakt-
naturwissenschaftliche Denkweise zunehmend rationalisiert wurde. Das

103 wissenschaftlich-abstrakte Denken wurde als das Denken schlechthin auf-

i



gefaßt. Es verbreitete sich der Glaube, daß ohne wissenschaftliche Schulung

keine echte Bildung möglich sei. Und damit setzte die
Verwissenschaftlichung der Bildung ein. Das aber heißt, daß alle Gehalte des Lebens
in Begriff, Zahl und Form aufgelöst und daß andere, echte Lebenswerte
vernichtet werden oder nur noch ein kümmerliches, geduldetes Leben
nebenbei fristen können.

Pädagogisch gesehen bedeutet das: Der wissenschaftliche Unterricht,
die Bildung des abstrakten Denkens wird zum Inbegriff und Ziel aller
Schulen. Zunächst der Universitäten, als der Stätten der Forschung, wo er
übrigens durchaus am Platze ist; dann aber auch der Mittelschulen, und
zwar hier schon in einem Maße, daß die Aufgabe der Mittelschulen, die
Allgemeinbildung, in höchstem Maße gefährdet wird. Von diesen höheren
Schulen senkte sich das wissenschaftliche, systematisierende Denken auch
in die Volksschulen ab. Auch die Volksschule glaubte nun, sich in ihrem
Ziel wie auch in ihren Methoden nach den wissenschaftlichen Gesichtspunkten

der höheren Schule ausrichten zu müssen. Man erblickt
demzufolge in der Volksschule mehr und mehr lediglich einen Unterbau der
höheren Schulen. Sie sinkt zur Vorbereitungsanstalt auf Mittelschulen ab
und verliert damit ihre wesenseigene Funktion im Ganzen der Bildung.
Man trägt die abstrakte Geistigkeit der höheren Bildung in die Volksschule
hinein und entkräftet so ihr im Anschaulichen und Konkreten wurzelndes
Wesen. Eine Verwissenschaftlichung der Volksschule, ein methodisch
abstraktes Vorgehen hätte nur einen Sinn und ließe sich zur Not rechtfertigen,
wenn jeder Volksschüler dem Ziel eines Gelehrtenlebens nacheiferte. Da
dies offensichtlich nicht der Fall ist, hat man sich in der Gegenwart
wiederum auf die eigentliche Aufgabe und damit auch auf die der Volksschule
eigene Methode des Unterrichtsverfahrens besonnen.

Die streng systematische Methode der Wissenschaftsschule, ihre
Tendenz zur Vollständigkeit, zur Allgemeingültigkeit und objektiven
Wertfreiheit hat nur dort einen Sinn, wo es um die Schulung heranwachsender
Wissenschaftler geht. Auf die Volksschule übertragen, muß jedoch eine
solche Wissenschaftsbildung höchst nachteilige Folgen haben. Zunächst
verstößt sie gegen das Prinzip der harmonischen Ausbildung der Kräfte.
Zu einseitig wird die Schulung des Verstandes betrieben, und die gemüthaften

und gestalterischen Qualitäten des Kindes bleiben brach liegen. Das
aber führt zu einer vorzeitigen Intellektualisierang des Bildungsstoffes. Das
anschaulich-konkrete Erfassen der Welt, die sinnenhafte Erfahrung, das
Naturerlebnis werden ungebührlich zurückgedrängt und unentwickelt
gelassen. Pestalozzi hat dieses «Voreilen der Erkenntnisse» dem «Brüten der
Henne, die keine Eier unter sich hat» verglichen, und was man dabei
erhalte, seien «kraft- und anschauungslose Wort- und Maulmenschen» Die
anschauenden, sensitiven Fähigkeiten des Kindes, damit aber auch seine

gemüthafte Seite und seine Phantasiebegabung, werden nicht ausgebildet
und in den Dienst der Menschwerdung gestellt. Was erreicht wird, ist eine
Kümmerform des vollen und wahren Menschen.

Was aber wollen nun die Bemühungen um eine echte Volksbildung
erreichen? Die erstrebten Ziele sind mannigfaltig. Zunächst soll einmal ernst
gemacht werden mit Pestalozzis Forderung, daß das Haus der Bildung in
den untern Stockwerken solid und festgefügt gebaut werde. Man besinnt



sich auf die selbständige Aufgabe, die die Volksschule im Dienste des
gesamten Volkes zu erfüllen hat. Man will sich das Gesetz des Handelns, die
Struktur und das Ziel des Unterrichts nicht mehr von den höheren Schulen
diktieren lassen. Im Rahmen dieser Neubesinnung ergibt sich, daß die
Schule das Kind von der Familie her übernimmt und den hier waltenden
gesunden und anschaulichen Geist bewahren muß. «Soviel ist gewiß», sagt
Pestalozzi in «Lienhard und Gertrud», «daß unsere Schulen wesentlich mit
allem Guten, das im häuslichen Leben stattfindet und nottut, in der engsten

Übereinstimmung stehen sollten.» Das aber heißt nichts anderes, als
daß die Volksschule dem Kind die ihm vertraute Umwelt bewußt macht,
ihm die nahen Dinge ans Herz legt und sein Herz, wie Pestalozzi einmal so
schön sagt, denken lehrt. Es ist das Pathos der Nähe, das die Volksschule
zu pflegen hat. Das Heimatliche ist ihr Bildungsbereich. Aber dieses
Heimatliche darf nicht romantisierendes Cliché werden, sondern soll jene Welt
darstellen, in der das Kind tatsächlich lebt. Es ist die Welt unseres natürlichen

Denkens und Fühlens, die Welt unserer unmittelbaren Erfahrung,
in der auch wir Erwachsene wurzeln und geistig beheimatet sind. Eine
Welt, die übrigens ihre eigene feste Ordnung hat, wie wir sie im alltäglichen

Leben brauchen, und die auch über einen eigenen Wahrheitsgehalt
verfügt, der auf unser Dasein bezogen bleibt; eine Welt zudem, die noch
von der Wärme des Herzens durchflutet ist und wo die Dinge noch nicht
zu «reinen Objekten» vergegenständlicht sind, sondern ihr eigenes, fast
möchte man sagen persönliches Antlitz tragen. Alles bleibt hier im
unmittelbaren Zusammenhang mit dem menschlichen Leben, ist bezogen auf
unser Tun und Wollen und nicht zur wissenschaftlichen Objektivität
neutralisiert. Denken und Tun stehen in lebendiger Wechselbezogenheit, keines
ist ohne das andere, wie Bach und Quelle gehören sie zusammen. Es ist
eine Welt, wo das Kind den Phänomenen nahe bleibt. Der Unterricht kann
und darf deshalb im Anschaulichen und Konkreten verweilen, bei Tier und
Pflanze, beim Mitmenschen und seiner Hände Werk. Diese dem Kinde
vertraute Eigenwelt geistig zu durchdringen, seelisch zu erfüllen und tätig zu
gestalten, erscheint nun als eigentliche Aufgabe der Volksschule. Schule
wird so wieder ihrem ursprünglichen Wortsinn, s-cholä (gr,), ruhevolle
Besinnung des gelebten Lebens, nahegebracht. Sie steht im Dienste einer
Grundbildung, einer elementaren Schulung des ganzen Volkes. Man will
damit die Bildung in der Seele des Kindes verankern und sie von der immer
mehr um sich greifenden Entseelung bewahren. In seiner Schrift über den

Eigengeist der Volksschule meint Spranger mit Recht: «Wenn der Mensch
in seinen Jugendjahren mit seinen Umweltsgegebenheiten keinen warmen
seelischen Kontakt gewonnen hat, so wird er sich immer weiter entseelen.»

Die meisten Pädagogen der Gegenwart bemühen sich heute um eine solche

Vertiefung und Erweiterung der Volksschulbildung.
Wer aber so die Bildung wieder verwurzeln möchte im persönlichen

Kern des kindlichen Wesens und in der Weite des Volkslebens, der muß
auch in methodischer Hinsicht umlernen und da und dort etwas ändern.
Das gilt nicht nur für das Unterrichtsverfahren unserer Volks-, sondern
auch unserer Mittelschulen. Es ist kein Geheimnis, daß die Bildung unserer
Mittelschüler an einem verfächerten Vielerlei leidet, daß vieles nur ober-
flächenhaft berührt werden kann und die Masse des Stoffes schwer auf



Lehrer und Schüler lastet. Es trifft dieser leidige Sachverhalt nicht nur die
Weise der Aneignung des Bildungsgutes, sondern die Möglichkeit echter

Bildung überhaupt. In dem Bestreben, diesem Übelstand auf den Leib zu
rücken, sind in den Jahren während und nach dem Krieg verschiedene
Unterrichtsverfahren entwickelt worden. Erwähnt seien hier lediglich das

sogenannte thematische Lehrverfahren, das vor allem den Unterricht der
oberen Volksschulklassen reformieren wollte, und das Exemplarische Lehren,

das den Bildungsaufbau unserer Höheren Schulen neu durchdenkt.
Das Exemplarische Lehren, das hier kurz betrachtet sein soll, geht von

einem Notzustand aus. Es will die Überfülle des Stoffes durch die Konzentration

auf das Wesentliche beseitigen. Während der traditionelle Unterricht

in den einzelnen Fächern mit abstrakten Elementen beginnt und von
diesen zu immer weiteren Erkenntnissen gradlinig fortschreitet und infolgedessen

die ganze Wissenschaft durchlaufen muß, schlägt das Exemplarische
Lehren einen grundsätzlich andern Weg ein. Es will nicht mit abstrakten
Elementen beginnen, die dem Schüler völlig fremd sind und die auch
kein Interesse zu wecken vermögen, und es will auch nicht die ganze Stofffülle

in linearer Aneinanderreihung durchgehen, weil ein solches Vorgehen
angesichts der riesenhaften Menge von Tatsachen von vorneherein ein
Ding der Unmöglichkeit ist und nur zu einem «Auszug des Wissenswerten»,
zu einem «Leitfadenwissen» führen muß. Es geht vielmehr von der
Erkenntnis aus, daß alles Geschehen in der anorganischen und organischen
Natur, aber auch im Menschenleben, es mag so kompliziert sein, wie es

will, auf einfachsten Grundfunktionen aufgebaut ist. Wer diese elementaren,

einfachsten Aufbauprinzipien und elementaren Vorgänge richtig
begriffen hat, der dringt auch zum Verständnis der komplizierteren Vorgänge
und Gebilde vor. Diese elementaren Vorgänge und Tatsachen dürfen nun
aber dem Schüler nicht einfach lehrmäßig übermittelt werden, sondern er
muß aus einem praktischen, ihm selbst vertrauten Geschehen, dem er in
seiner Erfahrung begegnet, durch Überlegungen, Versuche usw, allmählich
zu diesen Elementen vorstoßen. Aus dem einfachen Vorgang, den zum
Beispiel die Verbrennung einer Kerze darstellt, muß er durch Experimente und
durch eigene Überlegungen zu jenen elementaren Vorgängen vordringen,
die bei der Verbrennung überhaupt mitwirken. Das heißt, er soll durch
die Bearbeitung eines Einzelfalles zu Grund- und Wesenseinsichten
gelangen, die für den Aufbau der ganzen Natur, ja des Lebens von
grundlegender Bedeutung sind. Der zu bildende junge Mensch soll also nicht
einfach mit einem Resultatwissen abgespeist werden, sondern der Lehrer
soll ihn zu jenen Erkenntnissen führen, die die Grundlage für alle weitere
Bildung und für alles weitere Verstehen sind. Die eigentliche Aufgabe liegt
darin, jene im Erfahrungskreis des Jugendlichen liegenden Einzelfälle
herauszufinden, an denen das Typische, das Wesenhafte, kurz das Exemplarische

gefunden werden kann. Ein einziger richtig durchgearbeiteter Einzelfall

erhellt dann eine ganze Mannigfaltigkeit anderer ähnlich gelagerter
Fälle, ein Beispiel steht für viele. Der Weg geht so vom Einzelnen zum
Allgemeinen, und zwar so, daß bereits im Einzelnen die Strukturelemente, die
Grundgebilde und Grundvorgänge sichtbar werden, die für das Verständnis

des Ganzen notwendig sind. Das Einzelne muß beispielhaft für das
Ganze stehen, und am Einzelnen soll und kann auch die Struktur des Gan-



zen und Allgemeinen sichtbar gemacht werden. Das Einzelne wird zum
Spiegel des Ganzen, weil es selbst einen Kosmos im Kleinen darstellt; denn
all das, was im universalen Kosmos besteht und geschieht, findet sein
Abbild in der ganzheitlichen Einheit des Einzelnen. Im Teil ist ja schon
das Ganze, mundus in gutta, im Wassertropfen die Welt, wie schon die
Alten erkannt haben.

Diese Auffassung, die der Goetheschen Lehre von den Urphänomenen
nahesteht und die auch schon bei Pestalozzi in ihren Anfängen angedeutet
ist, führt den Lehrer dazu, den jungen Menschen an die Welt der Dinge
seiner alltäglichen Erfahrung heranzubringen. Er soll lernen, in dem, was
ihm alle Tage begegnet, die Gesetze des Seins und des Werdens zu
erfassen. Er soll wieder staunen lernen vor dem Kleinen und scheinbar
Alltäglichen. Das weckt in ihm den Drang zum Forschen und Erforschen, die
Besinnung auf die innere Wahrheit seiner erfahrenen und erlebten Welt.
Der junge Zögling darf nicht nur die Denkresultate anderer Menschen zur
Kennhüs nehmen und mit ihnen abgefüttert werden, sondern er soll selbst
wieder schauen und denken, staunen lernen, vor den Phänomenen
stehenbleiben und in behutsamer Art und Weise in die Natur, aber auch in die
Geschichte eindringen. Er soll sich nicht nur eine äußerlich aufgeputzte
Bildung aneignen, die später, weil ohne Interesse und innere Anteilnahme
erworben, wie schlechter Stuck abfällt, sondern mit seinem ganzen Wesen,
mit seiner ganzen Person daran teilnehmen, so daß seine Bildung weseneigene

Formung und Gestaltung bedeutet. Deshalb will diese neue Form
des Unterrichts den Jugendlichen wieder zu den Ursprüngen des menschlichen

Weltverhalten s und Welterfassens führen und ihn als ganzen
Menschen teilhaben lassen am Erkenntnisprozeß. Das Exemplarische Lehren
will das Herz denken lehren. Es sieht einen inneren zusammenhängenden
Weg, der vom Erlebnis zur Abstraktion, von der Natur zum Geist, vom
Herz zu Kopf und Hand führt. Es erstrebt ein neues, intensives und
unmittelbares Verhältnis des Kindes zur Welt. Es sucht die beiden Hauptübel
der heutigen Bildung zu vermeiden: den stofflichen Vollständigkeitswahn
und einen verfrühten Intellektualismus und Formalismus. An ihrer Stelle
soll die Bildung den Jugendlichen wieder zum Ursprünglich-Wesenhaften
und zum Anschaulich-Elementaren führen, ihn mit seiner ganzen Person
und mit seiner vollen Aktivität in den Prozeß der Selbst- und Fremdgestaltung

hineinnehmen. Und erst wenn das Elementare Teil der eigenen
Geistigkeit geworden ist, soll fortgeschritten werden zu der wissenschaftlichen

Formulierung und Bestimmung. Die Bildung soll wieder ein Ganzheitliches
werden, von dem Erfahrungskreis des Jugendlichen ausgehen und
fortschreiten zu der Haltung des Forschens und zu den Erkenntnissen der
Wissenschaft.

Mit diesen Ideen und Tendenzen, die hier nur in den gröbsten Umrissen
deutlich gemacht werden konnten, steht das Exemplarische Lehren ganz in
der Nähe jener Bemühungen, die um die Idee der Volksbildung kreisen,

gleichsam auf eine höhere Ebene verschoben.

Zum Schluß aber stellt sich uns die Frage, wie denn nun der Lehrer zu
bilden und zu schulen ist, der fähig wäre, eine solche volkstümliche und
wesenhafte Bildung zu vermitteln.



Mit dieser Frage treten wir gleichsam in den engeren Kreis jener
Reformtendenzen, die seit dem Krieg der Lehrerbildung eine vertiefte
Aufmerksamkeit schenken. Dabei können wir zunächst zwei grundsätzlich
verschiedene Wege der Lehrerbildung unterscheiden, von denen der eine in
Deutschland, der andere in der Schweiz begangen wurde. In Deutschland
hat man die Lösung in den pädagogischen Akademien gefunden. Das heißt,
man verlangt vom zukünftigen Volksschullehrer, daß er zunächst eine
Maturitätsschule besucht, sich das Zeugnis der Reife erwirbt und anschließend

noch in vier bis sechs Seinestern seine eigentliche Berufslehre
absolviert.

In der Schweiz hat man einen etwas anderen Weg gewählt. Hier bleibt
der zukünftige Lehrer der Volksschule — und nur von ihm sei hier die
Rede — an einem Seminar, wobei heute allgemein eine Erweiterung der

Bildungszeit um ein bis zwei Jahre erwogen wird. Gewiß gibt es auch bei
uns, im Lande der unendlichen pädagogischen Möglichkeiten, Kantone,
die andere Wege einschlagen, und Kreise, die mit dem in Deutschland
verfolgten Aufbau sympathisieren. Doch wird im allgemeinen — und in
Anbetracht unserer Verhältnisse sicher nicht mit Unrecht — der seminareigene
Weg bevorzugt. Zwar fehlt unseren Seminaristen jene sprachlich-formale
Schulung, wie sie der Gymnasiast in der Auseinandersetzung mit den antiken

Sprachen erfährt. Aber der Bildungsaufbau des Seminars kennt dafür
andere Vorteile. Zunächst wird der Seminarist in seinem Bildungsgang in
allen seinen Anlagen und Kräften entwickelt. Eine echte seminaristische

Bildung erfaßt Herz, Kopf und Hand des Schülers. Die ästhetischen Fächer
und die Handarbeit nehmen einen breiteren Raum ein, als dies an unsern
Maturitätsschulen der Fall zu sein pflegt. Ebenso bleibt der Seminarist von
einer allzu einseitigen und nur intellektualistischen Bildung bewahrt. Im
weiteren verbinden sich in der seminaristischen Ausbildung Denken und
Tun, Theorie und Praxis auf glücklichste Weise. Die Integrierung und Um-
schmelzung theoretischen Wissens in die Kraft zu wissen, die Anwendung
des Gelernten im praktischen Vollzug des Unterrichtens schafft jene
rhythmische Einheit, die Pestalozzi und Goethe immer als Resultat echter
Bildung erwartet haben. Hier erfolgt ein ständiges Übergehen vom Einzelnen
zum Allgemeinen und vom Allgemeinen wieder zum Besonderen, dergestalt,
daß sich das Denken immer wieder an der Erfahrung erprobt, sich in ihr
bewähren muß und die Erfahrung durch das Denken eine bewußtere und
geläuterte wird.

Und schließlich steht die seminaristische Bildung nicht in Gefahr, sich
in die Leere des Abstrakten und nur Akademischen zu verlieren. Vielmehr
besteht eine unmittelbare Beziehung zur geistigen Existenz des Alltagslebens.

Denn der Lehrer steht später als Schulmeister in seiner Schulstube
mit dem festen Auftrag, die Kinder in ihren Fähigkeiten zu schulen, in
ihnen die Kenntnisse und Fertigkeiten zu entwickeln, die sie einst für die
Führung eines rechtschaffenen Lebens benötigen; die Liebe zur Heimat
in ihnen zu wecken und zu pflegen, auf daß sie dereinst ihre Aufgabe im
Staat als Bürger einer geordneten Gemeinschaft zu erfüllen vermögen.
Und schließlich soll der Lehrer im Kinde auch das Staunen vor den
göttlichen Wundern der Welt wecken, damit sie horchen lernen auf die Stimme
eines Höheren, dem sie ihr Leben zu unterstellen haben.



Der Lehrer steht aber auch im Dorf, in der Gemeinde. Er nimmt Anteil
an ihrem politischen und kulturellen Leben. Ja, er ist vielleicht aufgerufen,
an leitender Stelle selbst dieses geistige Leben fördern zu helfen, echte, im
Leben des Volkes gründende Kultur zu schaffen und zu bewahren. Er steht
mitten drin in der Geistigkeit des Volkes und soll sich hier als Führer
bewähren.

Die Bildung des Seminaristen ist auf die kulturelle Wirklichkeit
seines zukünftigen Wirkungskreises hingeordnet und steht deshalb mit
seiner beruflichen Tätigkeit in engstem Zusammenhang. Sie ist getragen
von der Idee der «Heimat», die die inhaltliche Fülle eines ganzen Kulturkreises

umfaßt. Ihr haftet noch der Geruch des Erdverbundenen, der
Geruch der Scholle an. Sie wurzelt in einem realen, alltäglich erneuerten
Lebensgrund. In der Tat, jeder Lehrer ist gleichzeitig noch Volkserzieher.

Daß eine Ausbildungsstätte, die diese Ziele erreichen will, über seminar-
eigene Lehrer verfügen sollte, die bereit sind, ihre volle Arbeitskraft in den
Dienst des werdenden Lehrers zu stellen, und über eine selbständige
Organisation und Gliederung, die ihr eine gewisse Autonomie in der
Selbstgestaltung des Bildungsaufbaues gewährt, sei hier nur am Rande vermerkt.

Mit diesen Betrachtungen haben wir den Kreis geschlossen und den

Zugang zu den Bestrebungen der Volksbildung und zu den Bemühungen des

Exemplarischen Lehrens gefunden. Das zeigt uns, daß heute von den
verschiedensten Seiten her um eine Vertiefung echter Bildung gerungen wird.

Wenn wir all die pädagogischen Bemühungen seit der Jahrhundertwende

noch einmal überblicken, so müssen wir staunen ob der Fülle der
Ideen und Reformen; vielleicht erschrecken wir auch vor der Vielheit der
Gegensätze und Dissonanzen, die sich in ihnen ausprägt. Und doch dürfen

wir uns freuen, daß so viele und so tüchtige Frauen und Männer sich
so verantwortungsbewußt und tatkräftig für die Bildung unserer Jugend
einsetzen. Ihre Arbeit, ihr Mut, ihr echter Einsatz darf auch uns Mut
machen für unsern eigenen schönen Dienst am Kinde.

Aber das eine dürfen wir nicht vergessen: Das Entscheidende in der
Erziehung vollzieht sich nicht im Reich der großen Ideen und der weltweiten
Pläne, sondern in der alltäglichen Kleinarbeit in unsern Familien und in
unsern Schulen. Hier ist der Ort, wo sich das Erzieherische realisiert, wo
es sich zeigt, ob unser erzieherisches und unterrichtliches Tun etwas taugt
oder nicht. Das aber hängt ab von der Art und Weise, in der wir selbst
dem Kind das Menschsein vor- und darleben. Hier gibt es keine Verstellung,

keine Ausflucht in schöne und erhabene Ideen; hier müssen wir mit
unserem eigenen Sein, mit unserer eigenen Person uns wagend einsetzen.

Das aber bedeutet, daß wir nie müde werden dürfen, an uns selbst zu
arbeiten — nicht so sehr für uns selbst und unsere eigene geistige Gestalt,
sondern im Dienst des Kindes, das unsere Hilfe, unsere Liebe, unser
Vertrauen benötigt. Für unsere Jugend darf uns kein Einsatz zu hoch sein;
denn, wie Martin Buber einmal so schön sagt: «Die Jugend ist die ewige
Glückschance der Menschheit.»

Diese Nummer des «Bündner Schulblattes» erscheint in etwas größerer Auflage, da
anzunehmen ist, daß das Referat von Prof. Dr. L. Weber weitere Kreise interessiert.
Bestellungen sind zu richten an Chr. Brunold, Kassier des BLV, Gäuggelistr. 49. Chur.


	Grundprobleme und Zeitfragen der heutigen Pädagogik

