Zeitschrift: Bundner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic

grischun
Herausgeber: Lehrpersonen Graublinden
Band: 18 (1958-1959)
Heft: 3
Artikel: Grundprobleme und Zeitfragen der heutigen Padagogik
Autor: Weber, L.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-355985

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-355985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

95

Grundprobleme und Zeitfragen
der heutigen Pidagogik * Von Professor Dr, L. Weber

Der Stand einer Geisteswissenschaft kann nicht mit Hilfe eines Quer-
schnittes durch die gegenwiirtige Situation eindeutig fixiert werden. Eine
solche nur auf das Jetzt gerichtete Schau fithrte hochstens zu einer etwas
aullerlichen Autzihlung einzelner Bestrebungen, die aber in ihrem Ur-
sprung und in ihrer Absicht kaum begriffen wiirden. So kann auch das
piadagogische Bemiihen der Gegenwart in seinen Motiven und in seinen
Zielen nur verstanden werden, wenn es in seinem innern Zusammenhang
mit den vorhergehenden Situationen und Anstrengungen verglichen wird.
Zudem pflegen geistige Stromungen und Gedankenbewegungen nicht, wie
noch Hegel glaubte, einander in sicherem Dreischritt zu folgen, sondern
erweisen sich als iiberaus ziihe Gebilde, die koexistent nebeneinander be-
stehen, aneinander vorbeiwirken, einander beeinflussen, sei es in zusam-
menstimmendem oder gegnerischem Sinne. Es empfiehlt sich deshalb, in
einem gedrangten Uberblick an das padagogische Geschehen seit der Jahr-
hundertwende zu erinnern.

Der Jahrhundertwechsel bedeutete fiir unser Kulturleben eine eigent-
liche Wende; gerade in piadagogischer Hinsicht. Selbstverstindlich ist das
nicht kalendermifig gemeint. Schon in den letzten Jahrzehnten des zu
Ende gehenden Jahrhunderts zeichnete sich eine neue Entwicklung ab, die
aus einer eigentlichen Not heraus entstand und sich dieser Not gegeniiber
sammelte. Wie ist das zu verstehen?

Das neunzehnte Jahrhundert brachte einen ungeheuren Entwicklungs-
aufschwung in fast allen duleren Dingen. Europa profitierte wirtschaftlich
von seinen Kolonien, die in einem michtigen Ansturm immer noch er-
weitert wurden. Der damit geférderte Export brachte einen bis anhin un-
bekannten Reichtum in die europiischen Linder. Bis weit in das Biirger-
tum hinein stellten sich Luxus und eine sorglose, lissige Lebenstithrung ein.
Der neue Reichtum wurde geistig nicht bewiltigt und auch nicht fruchtbar
angelegt. Es entstand der Neureiche, der Dandy, mit seinen Parvenu-
manieren, mit seinem billigen Fortschrittsglauben, mit seiner instinktiven
Ablehnung jeglicher echt geistigen Haltung. Bildung wurde ein dullerer
Décor, eine «nutzbare Magd», wie sie Nietzsche in seiner Schrift «Uber
die Zukunft unserer Bildungsanstalten» einmal nennt.

Die soziale und geistige Not entstand aber auch durch die Entwicklung
der Industrie, durch das plotzliche Anschwellen der GroBstidte mit ihrer
unnatiirlichen Zusammenballung von riesigen Bevolkerungsmassen und der
dadurch bedingten Verschlechterung der Arbeits- und Wohnverhiltnisse.
Die unférmigen GroBstiidte trugen in ihren GeschiftsstralBen und vorneh-
men Wohnvierteln einen iippigen, protzigen, aber kalten Prunk zur Schau —
Ausdruck eines selbstbewuBten, selbstzufriedenen und etwas satten Biirger-
tums —; in den geistlos angelegten, karreeartigen Vorstidten mit ihren

* Vortrag, gehalten an der Kantonalkonferenz des Biindner Lehrervereins am 15.
November 1958 in Malans.



hiillichen Fabrikschloten und trostlosen Wohnblocken hauste ein gedriick-
tes und doch lebens- und vergniigungshungriges Proletariat, das sich in
allen menschlichen Rechten verkiirzt und betrogen fihlte. Aber seine gei-
stige Einstellung war von der des Biirgertums und der der hoheren Schich-
ten nicht wesentlich verschieden. Alliiberall glaubte man blindlings an den
Fortschritt und die materielle Sicherung, gab sich einem doch recht seich-
ten Optimismus hin, blieb selbstzufrieden, satt und langweilig. Das: geistige
Pendant zur Industrialisierung, Technisierung und Verstidterung bildete ein
trockencr Intellektualismus ohne inneren geistigen Schwung, verbunden
mit dem Glauben an die Kraft der Organisation und mit der Meinung, dal}
durch die verstindige Mache alle Probleme des Lebens zu bewiltigen
seien, Vergessen schien der Mensch, die Person, die Wiirde des Menschen,
Helene Lange, die bekannte Piadagogin und Fiihrerin der deutschen
Frauenbewegung, hat in ihrem Buch «Kamptzeitens die materialistische
Vel':?weckung des menschlichen Daseins angeprangert, wenn sie schrieb:
. keine Zeit hat das Gegengewicht des Gedankens, dali der Mensch,
dds Leben den Mittelpunkt aller Sozialpolitik zu bilden habe, notiger gehabt
als die unsere. Keine ist so sehr in Gefahr gewesen, die objektiven Michte:
den Staat, den Handel, die Technik, den Verkehr zum Selbstzweck zu
machen, dem die Menschen als Mittel und Werkzeuge untergeordnet
wer d(‘.l"l D
Das Fassadenhafte, Stillose und Morsche dieser Kultur ist schon bei-
zeiten entdeckt und kritisiert worden. Schon im neunzehnten Jahrhundert
selbst erheben sich warnende Stimmen. Goethe, Niebuhr, Burckhardt und
andere schreiben auch in dunkleren Ténen von ihrem Jahrhundert und
seiner Entwicklungstendenz. Der radikalste unter ihnen ist allerdings
Kierkegaard, dessen Kritik auch fiir unser Jahrhundert noch durchaus
aktuell ist. In seinen Tagebiichern schreibt er: «Hast du ein Schiff gesehen
auf Grund im Schlamm, es ist nahezu unmoglich, es wieder flott zu brin-
gen... So ist das ganze Geschlecht im \’outfmdcssch]amm und keine
Trauer dariiber, nein, Selbstzufriedenheit und Einbildung .. .» Und spiter
bricht er in die Klage aus: «Oh, aber entsetzlich, sich VOI‘Zuste]]en, in
welchen Abgrund das Bestehende gesunken ist, welchen Abgrund von
Jammerlichkeit. und Spiefibiirgerlichkeit und MittelmiBigkeit und Liige.»
In idhnlicher Weise hat Nietzsche die Bodenlosigkeit und die Schwiiche
einer tragfahigen Basis der Kultur in seinem Werk «Frohliche Wissen-
schaft> aufgedeckt: «Es ist alles glatt und gefahrlich auf unserer Bahn, und
dabei ist das Eis, das uns noch trigt, so diinn geworden; wo wir noch ge-
hen, wird bald niemand mehr gehen kénnen.» Und in seiner Vorrede zu der
Schrift «Der Wille zur Macht» prophezeit er seherisch die Katastrophe:
«Unsere ganze europiiische Kultur bewegt sich seit langem schon mit einer
Tortur der Spannung, die von Jahrzehnt zu Jahrzehnt wiichst, wie auf eine
Katastrophe los: unruhig, gewaltsam, iiberstiirzt, wie ein Strom, der ans
Ende will, der sich nicht mehr besinnt, der Furcht davor hat, sich zu be-
sinnen.» Nietzsche wird so der zermalmende Kritiker all jener herrschenden
Michte, die das ausgehende neunzehnte Jahrhundert trugen und bestimm-
ten. Er verneint die biirgerlich-kapitalistische wie auch die sozialistisch-
proletarische Gesinnung. Er iiberschiittet das erstarrte Staatschristentum
und seine cnghcrzige Moral mit itzender Kritik, er sieht in der vermateria-

06



gy

lisierten Bildung nur einen unlebendigen, verzweckten Betrieb, der ledig-
lich den Vielwisser und Pflichtbanausen der Staatsbetriebe erzeugt, aber
die groBe Tiefe, die Begeisterung, die Leidenschaft des Denkens nicht er-
reicht. Vor allem in seinen ersten Bildungsschriften hat er immer auf die
padagogische Bedeutung des Heroischen, des Instinkthaften, der Begeiste-
rungsfihigkeit und der mythischen, aus der Tiefe des UnbewuBten wirken-
den und gestaltenden Krifte hingewiesen.

Nietzsche ist deshalb fir unsere Betrachtung so bedeutsam, weil seine
fruchtbare Wirkung erst in unserem Jahrhundert liegt. Philosophisch sind
es einerseits die Existenzphilosophie, vor allem in der Jaspersschen Pragung,
anderseits die Lebensphilosophie, die wesentliche Anregungen bei Nietzsche
fanden, piddagogisch sind fast alle Kultur- und Bildungskritiker des zwan-
zigsten Jahrhunderts durch seine Ideenwelt hindurchgegangen. Im Sinne
der bereits im neunzehnten Jahrhundert geduBerten Kritik entwickeln nun
verschiedene piddagogische Bewegungen und Stromungen eine reiche
Reformtatigkeit, die sich gegen die geschilderten Zustinde im neunzehnten
Jahrhundert richtet. Genau um die Jahrhundertwende, 1900, erscheint das
Buch der Schwedin Ellen Key: «Das Jahrhundert des Kindes». Das Buch
ist nicht originell. Rousseau, Nietzsche und Darwin sind ihm zu Gevatter
gestanden. Aber der entschiedene Ton und die radikale und doch leicht
verstindliche Sprache sicherten ihm einen michtigen Erfolg. Gegeniiber
der Verzweckung des Daseins betont sie das absolute Eigenrecht des Kin-
des. Mit echt weiblichem Enthusiasmus schwirmt sie von einem neuen
Zeitalter, wo das Kind endlich — von den Erwachsenen unbeldstigt — sein
gutes Wesen zur Rettung der Welt entfalten kann. Schuld an allem Bdsen
sind die verderbten Erwachsenen. «Bevor nicht Vater und Mutter ihre
Stirne vor der Hoheit des Kindes in den Staub beugen .. .», wird auf der
Welt keine Besserung zu erhoffen sein. Mit diesen Ansichten leitete Ellen
Key jene bekannte «Piadagogik vom Kinde aus» in die Wege, die in der
Folgezeit einen raschen Aufschwung nahm und von L. Gurlitt, H. Scharrel-
mann und F. Gansberg fortgesetzt wurde. Sie alle und noch einige andere
kritisierten mit Schirfe und Heftigkeit das bestehende Schulwesen und
kimpften fiir eine vollige Befreiung des Kindes, fiir die Entbindung seiner
schopferischen Gestaltungskraft. Krall ausgedriickt konnte man sagen, dal}
sie das Kind vor dem Erwachsenen, insbesondere vor dem Schulmeister,
schiitzen wollten. Im groBen gesehen ist es einesteils eine totale Konkurs-
erklirung der Pidagogik, anderseits sind diese Médnner und Frauen getra-
gen von einem ungebrochenen und berauschenden Vertrauen in die schop-
ferischen Krifte der kommenden Generation. Die ganze Hoffnung eines
angeschlagenen Zeitalters konzentriert sich hier auf die heranwachsende
Jugend.

Es ist nicht verwunderlich, daB diese Jugend sich denn auch ihres
Eigenwertes bewufit wird und zum Teil spontan, zum Teil unter Fiithrung
retormerisch gesinnter Pidagogen, wie Wyneken und Bliiher, eine eigene
Jugendkultur entwickeln will. Vieles ist unklar, verschwommen, und man
kann die gesamte Jugendbewegung einem eigentlichen Girungsprozely
vergleichen, in dem die Sehnsucht zum urspriinglichen und einfachen Le-
ben, zum natiirlichen Lebensstil wohl das Hauptmotiv bildet. Es ist die
Flucht aus einer iibertechnisierten und intellektualisierten Kultur in die



unverfalschte und unverbildete Natur, eine romantisierende Liebe zur Hei-
mat, zur biuerlichen Welt auch, zur Volkskultur, wie sie sich in Volkstanz,
Volkslied und Volksbrauch manifestiert. Man ist der 6den Asphaltkultur
miide, man langweilt sich in der voraussehbaren Regelhaftigkeit des biir-
gerlichen Lebens und sucht das Abenteuer und die unvorherge‘;ehene un-
mittelbare Begegmmg von Mensch zu Mensch. Es lebt ein starker Zug zum
Individuellen in ihr, so sehr sie anderseits das g_,ehlhlscmslosmlde Gemein-
schaftsleben sucht und ptlegt. Alte, romantisierende Schwiirmerei mit Ernte-
dankfeiern, Burgruinen und Johannisfeuern gibt allem einen echt jugend-
lichen und etwas versonnenen und versponnenen Charakter.

Ahnliche Bahnen schlagen die Kunsterziehungsbewegung und die Griin-
der der Landerziehungsheime ein. Konrad Lange, Karl Hillebrand, Julius
Langhehn im ausgehenden neunzehnten, Ferdinand Avenarius, Alfred
Lichtwark im zwanzigsten Jahrhundert glauben, durch eine bessere Bil-
dung und Pflege der ésthetischen Erlebnis- und Gestaltungskriifte das Kind
von der bisherigen intellektuellen Verkrampfung zu lésen und die gemdit-
hatt-schipferischen Krifte zur Entfaltung zu bringen, Hermann Lietz, der
Criinder der ersten Landerziehungsheime, will die Kinder aus der tiber-
organisierten, unnatiirlichen und unkindlichen Atmosphire der Grofistadt
herausnehmen, sie aus ihrer individualistischen Isolierung befreien und
draullen in der freien Natur zu einem einfachen und natiirlichen Leben in
der Gemeinschaft fuhren.

Wihrend Jugendbewegung, Kunsterziehungsbewegung und die Be-
strebungen um die Landerziehungsheime vor allem den gemithaften, seeli-
schen und schauenden Kriften der kindlichen Seele wieder zu ihrem ur-
spriinglichen Recht verhelfen und eine neue Kultur auf jenem schon von
Nietzsche anvisierten mythisch-schépferischen Lebensgrund aufbauen woll-
ten, verkorpert die Arbeitsschulbewegung die aktiv-schaffende Seite des
menschh(,hen Daseins. Auch ihr geht es nicht nur um die Ausbildung und
Schulung des Intellekts, auch sie will den ganzen Menschen emporbilden.
Hugo Gaudig und Georg Kerschensteiner, diese beiden groien Wortfiihrer
der Arbeitsschule, haben immer wieder und ganz unmifverstindlich be-
tont, dall es ihnen um den Kern der Person, um das Zentrum des zu bilden-
den Menschenkindes geht, Das pidagogische Verfahren mufl «immer auf
die ganze jeweilige Gestalt des Zoglings gerichtet sein», fordert Kerschen-
steiner in seiner «Theorie der Bildung». Als dieses Zentrum aber betrachten
sie weniger die gemiithaft-stimmungsmifigen Erlebniskrifte des Kindes
als seinen Willen, seine spontane Aktivitit, jene gestaltenden Krifte, die
der Mensch zur sinnvollen Bemeisterung des Lebens benotigt. Deshalb
spielen die Begriffe Arbeit, Leistung, Charakter, Selbsttatigkeit, Selbst-
beherrschung, Interesse, Beruf u. a. m. eine so bedeutende Rolle im Den-
ken der Arbeitsschulreformer, Vor allem Kerschensteiner hat in seinen frii-
heren Werken das hohe Lied der Arbeit gesungen. In seiner Schrift iiber
die staatsbiirgerliche Erziehung sagt er: «Denn aller wahrhaften, ernsten
Arbeit ist das eine eigentiimlich, dal sie jene Willensbegabungen iibt, welche
die Grundlagen der biirgerlichen Tugenden sind: Flei}, Sorgfalt, Gewissen-
haftigkeit, Beharrlichkeit, Aufmerksamkeit, Ehrlichkeit, Geduld, Selbst-
beherrschung, Hingabe an ein festes, auller uns liegendes Ziel.»

So sehr die Arbeitsschule ihren methodischen Ausgang in der Unter-

98



99

richtsfiihrung vom Kinde und seinen Interessen nimmt, so sehr betont sie
anderseits die Leistung, das Produkt der Arbeit. Mit ihrer Akzentuierung
des Arbeitsethos, der Arbeitshaltung und Arbeitstechnik, in der Hoch-
schiitzung der werktitigen Leistung und in der Pflege der Handbetitigung
wie auch mit ihrer Erziehung des Schiilers zur Arbeitswilligkeit und Ar-
beitstreude spiegelt sie getreulich den Geist unserer technischen Arbeits-
welt.

Mitten in diesen pddagogischen Hochbetrieb fiel der erste Weltkrieg,
Er erzwang einen plotzlichen Unterbruch, und als er nach vier Jahren
unsiglichen Leides zu Ende ging, stand die Menschheit vor einer zer-
storten Welt und mit der Aufgabe belastet, das Leben neu anzufassen und
neu zu gestalten, :

Im Hinblick aut das Vergangene und im Ausblick auf das, was in der
Zukunft neu getan werden sollte, schieden sich nun die Geister. Die einen
glaubten, in dem vergangenen Kriegsgeschehen die Katastrophe einer ver-
materialisierten und seelisch entleerten Zivilisationstechnik erkennen zu
diirfen. Fiir sie war dieser Zusammenbruch eine Rechtfertigung ihrer
eigenen Ansicht, dal} die gesamte Erziehung irregegangen war, dal} sie
einseitig nur den Verstand geptlegt und die objektiven Zwecke der Gesell-
schaft verwirklicht habe, und daf} dabei das Kind véllig unter die Réider
einer mechanisierten Welt gekommen sei. Jetzt, nach dem Kriege aber sei
die geistige Plattform gereinigt, jetzt konne die Pidagogik gleichsam ab
ovo, neu und von vorne beginnen. Eine michtige Welle von Enthusiasmus
durchbrauste die gesamte pidagogische Welt, und mit einem Optimismus
ohnegleichen glaubte man, den Neubau beginnen zu kénnen. Die Pidda-
gogik erlebte gleichsam ihre historische Sternstunde und vermeinte durch
eine radikale Padagogisierung aller Lebenskreise und aller Kulturgebiete
die Menschheit zu einem besseren und friedvolleren Dasein fithren zu
konnen. Ein begeisterter Uberschwang des Hoffens und des Wagens er-
filllte die Herzen, und mit neuem Mut ging man daran, dem vernommenen
Ruf des Schicksals Folge zu leisten, wie es Hermann Nohl einmal nannte.

Eine zweite Bewegung, die uns als Kulturpidagogik bekannt ist, konnte
und wollte sich aber nicht allein auf die piddagogische Begeisterung und
Schwiirmerei einlassen. Sie befiirchtete von einer reinen Piadagogik des
Wachsenlassens eine allzu starke Subjektivierung, glaubte, daB das Kind,
den eigenen Wachstumsgesetzen allein iiberlassen, zum bloB subjektiven
Lebensgenuf} erzogen wiirde. Sie betont deshalb die pidagogische Bedeu-
tung der geschichtlichen Wirklichkeit, in die hinein sie den Zogling er-
ziehen will und von deren Eigengesetzlichkeit sie ein heilsames Gegen-
gewicht gegen ein allzu naturhaftes Ubersprudeln der individuellen Krifte
erwartet. Erziehen heifit hier nicht mehr nur Behiiten, Pflegen und Wach-
senlassen, was da wachsen will, sondern bedeutet Hinfiilhren und wenn
moglich Hineinfithren in die objektive Geistkultur. Der Jugendliche soll
zumn Erlebnis der in den Kulturgiitern enthaltenen Werte kommen, von
diesen Werten erfaBt und in den Tiefen seines Wesens erschiittert werden,
sie in seinem eigenen Tun und Leben verwirklichen und so zum zukiinfti-
gen Kulturtriger heranwachsen, um dereinst diese Kultur weiter und hoher
zu fithren und einer kommenden Generation zu iibermitteln. So lehren und
erziehen die Vertreter der Kulturpidagogik, wie Spranger, Fischer, Nohl,



Flitner u. a., aus einem gliubigen Vertrauen auf die gestaltende und pri-
gende Kraft der Kulturg{iter, auf die theen innewohnende geistige Energie
und Formkraft. Wer sich in den Geist der abendlindischen Tradition ver-
senkt, sich den objektiven Werten hingibt, der schopfe Kraft aus diesen
Quellen und vermége das Leben geistig zu meistern und sich selbst zu
immer hoheren Stadien des Menschseins emporzuldautern. Man spiirt hier
noch deutlich das Nachwehen des Idealismus und seinen festen Glauben
an die Kraft und Eigenmichtigkeit des menschlichen Geistes.

Beide geistigen Bewegungen, die des freien Wachsenlassens wie die der
geistigen Fuhrung, sind getragen von einem tiefen Vertrauen in die Selbst-
erncuerungskraft der menschlichen Natur. Wihrend die einen aut die
schopferischen und natiirlichen Anlagen und Kriifte des Jugendlichen
bauen, sehen die Kulturpidagogen in den hochsten Werten des Wahren,
Guten und Schonen die hohen Leitsterne, die das menschliche Leben
normieren und ihm Sinn und Richtung geben. Beide vertrauen auch auf
die Kraft der Erziehung.

Thnen tritt nun eine dritte Richtung entgegen, die aus der Tatsache des
ersten Weltkrieges eine ganz andere Erfahrung mitbrachte. Es sind jene
Padagogen die den philosophischen und theologischen Kritikern unserer
Zeit, wie Jaspers, Brunner, Gogarten u. a., nahestehen und die in diesem
Krieg einen volligen Zusammenbruch des gesamten menschlichen Kul-
turaufbaus, ja der abendlandischen Geistigkeit iiberhaupt erblicken. Nicht
eine bestimmte einzelne Erziehungsmethode habe versagt, nicht eine ein-
zelne Seite des menschlichen Lebens sei morsch, sondern der Mensch als
Ganzes; das Wesen des Menschen sei fragwiirdig geworden. Die Krisis,
von der nun geprochen wird, ist eine Krisis des Menschen, und diese Krisis
ist dem Erzieher in ganz besonderem Malfle spiirbar. Die Fragwiirdigkeit
seines Amtes wird ihm angesichts des Versagens aller menschlichen Stiitzen
immer stirker zum Bewulitsein gebracht. Hinter den technischen Debatten
iiber psychologische, methodische oder didaktische Fragen wartet die ent-
scheidende Frage: Kann sich der Mensch iiberhaupt aus eigener Kraft aus
dieser Krisis herausarbeiten? Gleicht diese Anstrengung nicht den Bemii-
hungen des in einen Sumpf gefallenen Mannes, der sich an seinen eigenen
Haaren herausziehen will? Wie man diese Frage auch beantworte, auf
jeden Fall sieht sich der Erzieher vor die schwerste und verantwortungs-
vollste Aufgabe gestellt. Den eigentlichen Grund der Krise sehen diese
Pidagogen darin, dafl der Mensch zu sehr auf seine eigenmiichtige Ver-
nunft gebaut hat, wie die Autklirung, die Idealisten und die Kulturpida-
gogen, oder zu optimistisch auf die ursprungliche Giite der menschlichen
Natur vertraute, wie Rousseau, Frobel, die Jugendbewegung usf. In ihren
Augen gebiirdete sich der Mensch so, als ob er selbstindig und ohne jeg-
liche Hilfe von aullen sein Dasein auf Erden in fortschrittlichem Sinne
meistern konne, d. h. daB er die Tatsache der Geschopflichkeit und damit
den Sinn fiir die Gottesfrage verloren habe. So sieht etwa Peter Petersen
den tiefsten Grund «fiir die heutige Erschiitterung aller Erziehungsmaf-
nahmen unter den christlichen Vélkern gerade darin, daf sie sich von der
I'rage nach dem letzten Sinn zu weit entfernt haben» («Der Ursprung der
Pidagogik», 1931). Die bisherige Pidagogik habe den Menschen nicht ge-
schen, wie er in Wirklichkeit ist, als ein endliches, beschrinktes Wesen,

100



sondern sie habe in idealem Uberschwang ein falsches, triigerisches Men-
schenbild, eine ideale Illusion vom Menschen entworfen. Aus diesem
Crunde sei das pddagogische Bemiihen in eine ungeordnete Mannigfaltig-
keit, in eine babylonische Verwirrung geraten, wo jeder ein anderes Ziel
verfolge, jeder andere Methoden handhabe. K. Jaspers schildert diese Situa-
tion eindringlich in seiner 1931 erschienenen Schrift «Die geistige Situation
der Zeit»: «Der eine greift zuriick und will, was ihm selbst schon nicht
mehr unbedingt ist, den Kindern als absolut vermitteln, der andere ver-
wirft diese geschichtliche Uberlieferung und treibt Erziehung, als ob sie
zeitlos in der Schulung von technischem Kénnen, im Erwerb realen Wissens
und in der Orientierung iiber die gegenwiirtige Zeit beschlossen sei.» Die
Erziehung befinde sich in Auflésung «zugunsten eines endlosen pidagogi-
schen Probierens».

So betont die Pidagogik der Krise die Fragwiirdigkeit der menschlichen
Existenz und damit auch die Fragwiirdigkeit der Moglichkeit der Erzie-
hung. Sie vermag die menschliche Natur nicht als durchgehend gut zu er-
kennen, sondern sieht im Menschen das verworfene, von seinem gottlichen
Ursprung abgefallene Wesen.

Und wie als Bestiatigung dieser Auffassung von der verdorbenen Men-
schennatur bricht dann der zweite Weltkrieg aus mit seiner absoluten Ver-
nichtungstendenz und 146t Europa als einen Haufen von Schutt und Triim-
mern zuriick. Nicht nur die Hauser und die Stidte liegen zerbombt am
Boden, auch der geistige Aufbau, das geistige Werk des Abendlandes
scheint zerstort.

Wenn man nun diese Situation mit der nach dem ersten Weltkrieg ver-
gleicht, so bemerkt man wesentliche Unterschiede. Wiithrend damals eine
Welle von gliubiger Begeisterung durch die Pdadagogenwelt brauste, ist
nach dem zweiten Weltkrieg nichts von einer solchen enthusiastischen
Schwiirmerei mehr zu verspiiren. Vielmehr greift eine allgemeine Erniichte-
rung um sich. Die Pidagogen, die so laut und beharrlich die gute Men-
schennatur verkiindet hatten, sind verstummt angesichts der im Kriege be-
kanntgewordenen Greueltaten, wie sie Menschen ihren Mitmenschen an-
getan hatten. Man ist sich bewuBit, dal} eine Menge von Illusionen zusam-
mengestiirzt und eine vertiefte Besinnung auf die Grundlagen der Pida-
gogik und auf das Wesen des Menschen notwendig geworden ist. Selbst
jene Pidagogen, die vordem in ihrer Praxis und Theorie auf die kulturelle
Geistigkeit des Abendlandes bauten, sahen ein, daB auf dem bisherigen
Weg nicht weitergeschritten werden kann. Hermann Nohl, der seinerzeit
noch eifrig in den Reformbewegungen titig war und eine offene, umfas-
sende Kulturpiidagogik vertreten hatte, die ganz im Dienste der kindlichen
Entwicklung stand, driickt die Bestiirzung dieser Kreise recht krall in
seinem Aufsatz «Die Erziehung in der Kulturkrise» aus: «Die alten Pro-
bleme der ,Bildung’ sind angesichts der Not obsolet geworden ... Probleme,
die uns lange beschiiftigt haben ... erscheinen uns heute wie alte S.emmeln.»
Und W. Flitner, der Nohl geistig nahesteht, schreibt vier Jahre spiter: «Per
europiische Mensch ist in einer schweren Krise — dafl er seine religiose
Substanz aufgelost, ohne sie zu ersetzen, Freiheiten erstrebt, ohne Ordnun-
gen verbiirgen zu konnen —, und die Aufgabe, die er vom karolingischen

101  Impuls her vor sich gehabt hat, ist keineswegs gelost.»



In dieser Situation gehen nun die Padagogen daran, die Grundfragen
der Erziehung neu zu besinnen. Das Resultat, zu dem sie gelangen, dart
etwa so formuliert werden: Der Mensch kann sich in seinem gesamten Sein
auf kein konkretes Fundament stiitzen. Was er auch als Basis wihlen mag,
seine vital-schopferischen Krifte, seine Natur oder seine Kultur, seine Seele
oder seinen Geist, den einzelnen oder die Gemeinschaft, die Familie oder
den Staat, die politische oder die wirtschaftliche Sicherung, all das ist zwei-
deutig und kann ihm zum Guten wie zum Bosen ausschlagen, Der Mensch
wird sich in erhohtem Male seiner Begrenzung und seiner Verginglichkeit
bewulit. Er erkennt, dal sein gesamtes Sein fragwiirdig ist, und daf} die
Freiheit, die ihn vor andern Wesen auszeichnet, nicht nur ein Geschenk ist,
sondern auch eine Biirde bedeutet. Denn Freiheit ist zunidchst nur die auf-
blitzende Moglichkeit, die er zu seinem Heil, aber auch zu seinem Ver-
derben ergreifen kann. Sie biirdet ihm die Verantwortung fiir das Gute,
aber auch fiir seine Schlechtigkeit auf. Alle Kriifte und Anlagen des Men-
schen, alle Bereiche, in denen er sich betitigt, auch Wissenschaft oder
Kunst, ja selbst die Religionen kénnen seinem bosen Wesen dienen, seine
Leidenschaften und Absichten verschleiern helfen oder gar ins Ungemes-
sene steigern. Der Mensch hat in seiner Geschichte unendlich viel Boses
im Namen Gottes getan. Pascal bezeichnet ihn deshalb auch als ein
schwankendes Rohr, als Herrlichkeit und Auswurt des Alls, und die heutige
Piadagogik sieht den Menschen wieder in dieser seiner Zweideutigkeit und
Ambivalenz.

Pidagogisch gesehen hat das zwei Folgen. Zum ersten ist der Mensch
nicht mehr als absolutes Subjekt gesehen, als ein Wesen also, das vollig
autark aus sich selbst heraus existieren konnte, sondern die elgenthche
Grundlage wird im Angewiesensein auf die Welt und den andern Menschen
erblickt. Der einzelne gewinnt sein Sein vom andern her. In dieser perso-
nalen Beziehung verwirklicht sich Erziehung. Das Ich ist vom Du her zu
begreifen. Man erkennt, dal die fiir die menschliche Situation bedeutsame
Wahrheit nur in der mitmenschlichen Auseinandersetzung, in Rede und
Gegenrede gefunden werden kann. Kein einzelner besitzt die Wahrheit.
Damit wird der einzelne immer schon in eine Gemeinschaft verwiesen (Fa-
milie, Schule, Beruf), und die Erziehung wichst aus einem solchen kaum
tibersehbaren Geflecht mitmenschlicher Beziehungen. Die Menschen halten
sich hier gegenseitig in der Schwebe; es besteht ein Bezugsverhiltnis, in
dem jeder aut den andern hingewiesen und angewiesen ist und so eine all-
gemeine und allseitige Abhingigkeit und Begrenzung stattfindet. Erziechung
ist deshalb nicht die Sache eines einzelnen, wird nicht von einem einzelnen
entworfen und geleistet, sondern beruht auf der Gegenseitigkeit echter
menschlicher Begegnung in einer offenen Gemeinschatft.

Zum zweiten wird dadurch deutlich, dal der Mensch in seinem Wollen
wie auch in seinem Denken begrenzt ist. Die Schranke bildet einerseits die
Natur als die Welt der Gegenstinde, der Dinge, die ihre eigene Gesetzlich-
keit besitzt, und anderseits der Mitmensch, der nicht einfach verfiigbares
Objekt ist, sondern seinerseits Freiheit, Ursprung, d. h. ein Wesen mit
eigener Daseinswiirde ist.

Dieser Grenzen eingedenk hat nun die moderne Philosophie und Pida-
gogik mehr und mehr den Gedanken entwickelt, dafl es nicht moglich ist,

102



103

ein Totalwissen von Mensch und Welt in einem einheitlichen System zu
entwickeln. Wohl mag jedes weltanschauliche Bild, das man sich vom
Menschen macht, ein Ganzes sein; es ist trotzdem nie das Ganze. Diese
Einsicht formuliert etwa Jaspers in seiner Schrift «Vernunft und Wider-
vernunft in unserer Zeit» (1950), wenn er sagt: «Jedes Wissen in der Welt
ist auf partikulire Gegenstinde bezogen, mit bestimmten Methoden von
bestimmten Standpunkten gewonnen. Daher ist es falsch, irgendein Wissen
zu einem Totalwissen zu verabsolutieren.» Und lapidar driickt es Oetinger
in seinem Buch «Partnerschaft» aus: «Ich muf} es aushalten, daB} ich nur
Mensch und nicht Gott bin.»

Angesichts dieser Sachlage macht sich bei den Pidagogen eine gewisse
Abneigung gegen grofle, spekulative Systembauten geltend. Man beschei-
det sich und geht niichtern und bescheiden daran, die vordringlichen Sach-
fragen zu 16sen. Aus der Fiille dieser Einzelaufgaben sollen drei Themen
ausgewithlt werden, von denen das erste ein allgemeines Bildungsproblem,
das zweite ein unterrichtsmethodisches Prinzip und das dritte eine Schul-
und Ausbildungsfrage zum Gegenstand hat.

Die von uns geschilderte Krise in der abendlindischen Kultur hatte in
verantwortungsbewufiten Kreisen ein Unbehagen geweckt, das sich mit
dem Eindruck verband, daf8 mit unserer Bildung nicht alles zum besten
bestellt sei. Das erschreckende Versagen der gebildeten Schichten gegen-
iiber den totalitiren Anspriichen schien zu beweisen, daB diese Bildung
nicht in dem wirklich gelebten Leben verankert sei, sondern ein Dasein
abseits von den lebenswichtigen Fragen fithre. Der geistige Raum, in den
sich der Gebildete mit seinen Fragen und Problemen zuriickzog, lag isoliert
und abgegrenzt von der iibrigen Welt, und die Verbindung mit den Tat-
sachen und den Geschehnissen jener Wirklichkeit, mit denen ganze Vélker
rangen, war nur durch ganz diinne Kanile gesichert. Anderseits war die
Welt des Alltags und der Arbeit mehr und mehr entgeistigt worden, zum
Teil durch den ProzeB der Arbeitsmechanisierung, zum Teil aber auch
durch die Emigration der Gebildeten in eine esoterische, ausschliefiende
Bildungswelt. Hermann Nohl formuliert 1947 diese Erkenntnis treffend in
cinem Aufsatz iiber die gegenwiirtige Lage im gegenwirtigen Deutschland
unmittelbar nach dem Kriege: «Wir leben alle in zwei Ebenen, in der Tri-
vialitiit des Alltags und in dem Sonntag des Geistes; aber fiir keine Gene-
ration ist die Spannung zwischen diesen beiden Welten so grofl gewesen
wie fiir die unsrige», und ein Jahr spiiter meint er: «Es gibt eine doppelte
Ceistigkeit, die Geistigkeit des elementaren Lebens und die Geistigkeit der
kiheren Bildung.» Wir kénnten nur noch hinzufiigen, daB sich diese beiden
Formen des Geistes nicht mehr beriihren. :

Diese Spannung einer doppelten Geistigkeit hat nun die Piidagf)gen
mehr und mehr beunruhigt, und in dem Bestreben, sie wenn nicht zu uber-
winden, so doch auszugleichen, entstanden die Bemiithungen um die Volks-
bildung.

Man erkannte, daB unsere Kultur seit der Zerstorung der sinnlich-
anschaulichen Einheit des mittelalterlichen Weltbildes durch die abstrakt-
naturwissenschaftliche Denkweise zunehmend rationalisiert wurde. Das
wissenschaftlich-abstrakte Denken wurde als das Denken schlechthin auf-



gefalit. Es verbreitete sich der Glaube, daf} ohne wissenschaftliche Schu-
lung keine echte Bildung moglich sei. Und damit setzte die Verwissen-
schaftlichung der Bildung ein. Das aber heift, daf alle Gehalte des Lebens
in Begriff, Zahl und Form aufgelost und dall andere, echte Lebenswerte
vernichtet werden oder nur noch ein kiimmerliches, geduldetes Leben
nebenbei fristen konnen.

Padagogisch gesehen bedeutet das: Der wissenschaftliche Unterricht,
die Bildung des abstrakten Denkens wird zum Inbegriff und Ziel aller
Schulen. Zunichst der Universititen, als der Stitten der Forschung, wo er
ibrigens durchaus am Platze ist; dann aber auch der Mittelschulen, und
zwar hier schon in einem Mde, dall die Aufgabe der Mittelschulen, die
Allgemeinbildung, in hichstem Malle gefihrdet wird. Von diesen héheren
Schulen senkte sich das wissenschaftliche, systematisierende Denken auch
in die Volksschulen ab. Auch die Volksschule glaubte nun, sich in ihrem
Ziel wie auch in ihren Methoden nach den Wlssemchafth(,hen Gesichts-
punkten der hdheren Schule ausrichten zu miissen. Man erblickt dem-
zufolge in der Volksschule mehr und mehr lediglich einen Unterbau der
hoheren Schulen. Sie sinkt zur Vorbereltun;’sanbtalt auf Mittelschulen ab
und verliert damit ihre wesenseigene Funktion im Ganzen der Bildung.
Man trigt die abstrakte Gelstlgkmt der hoheren Bildung in die Volksschule
hinein und entkriftet so ihr im Anschaulichen und Konkreten wurzelndes
Wesen. Eine Verwissenschaftlichung der Volksschule, ein methodisch ab-
straktes Vorgehen hitte nur einen Sinn und liefe sich zur Not rechtfertigen,
wenn jeder Volksschiiler dem Ziel eines Gelehrtenlebens nacheiferte. Da
dies offensichtlich nicht der Fall ist, hat man sich in der Gegenwart wie-
derum auf die eigentliche Aufgabe und damit auch auf die der Volksschule
cigene Methode des Unterrichtsverfahrens besonnen.

Die streng systematische Methode der Wissenschaftsschule, ihre Ten-
denz zur Vollstindigkeit, zur Allgemeingiiltigkeit und objektiven Wert-
freiheit hat nur dort einen Sinn, wo es um die Schulung heranwachsender
Wissenschaftler geht. Auf die Volksschule iibertragen, mufl jedoch eine
solche Wissenschaftsbildung héchst nachteilige Folgen haben. Zunichst
verstofit sie gegen das Prinzip der harmonischen Ausbildung der Krifte.
Zu einseitig wird die Schulung des Verstandes betrieben, und die gemiit-
haften und gestalterischen Qualititen des Kindes bleiben brach liegen. Das
aber fithrt zu einer vorzeitigen Intellektualisierung des Bildungsstoffes. Das
anschaulich-konkrete Erfassen der Welt, die sinnenhafte Erfahrung, das
Naturerlebnis werden ungebiihrlich zuriickgedriingt und unentwickelt ge-
lassen, Pestalozzi hat dieses «Voreilen der Erkenntnisse» dem «Briiten der
Henne, die keine Eier unter sich hat» verglichen, und was man dabei er-
halte, seien «kraft- und anschauungslose Wort- und Maulmenschen», Die
anschauenden, sensitiven Fihigkeiten «des Kindes, damit aber auch seine
gemiithafte Seite und seine Phantasiebegabung, werden nicht ausgebildet
und in den Dienst der Menschwerdung gestellt. Was erreicht wird, ist eine
Kiimmerform des vollen und wahren Menschen.

Was aber wollen nun die Bemiihungen um eine echte Volksbildung er-
reichen? Die erstrebten Ziele sind mannigfaltig. Zunichst soll einmal ernst
gemacht werden mit Pestalozzis Forderung, dal das Haus der Bildung in
den untern Stockwerken solid und festgefiigt gebaut werde. Man besinnt

104



105

sich auf die selbstindige Aufgabe, die die Volksschule im Dienste des ge-
samten Volkes zu erfiillen hat. Man will sich das Gesetz des Handelns, die
Struktur und das Ziel des Unterrichts nicht mehr von den héheren Schulen
diktieren lassen. Im Rahmen dieser Neubesinnung ergibt sich, daB8 die
Schule das Kind von der Familie her iibernimmt und den hier waltenden
gesunden und anschaulichen Geist bewahren muBl. «Soviel ist gewifl», sagt
Pestalozzi in «Lienhard und Gertrud», «daf} unsere Schulen wesentlich mit
allem Guten, das im héuslichen Leben stattfindet und nottut, in der eng-
sten Ubereinstimmung stehen sollten.» Das aber heifit nichts anderes, als
dal} die Volksschule dem Kind die ihm vertraute Umwelt bewu3t macht,
ihm die nahen Dinge ans Herz legt und sein Herz, wie Pestalozzi einmal so
schon sagt, denken lehrt. Es ist das Pathos der Nihe, das die Volksschule
ZU pflegén hat. Das Heimatliche ist ihr Bildungsbereich. Aber dieses Hei-
matliche darf nicht romantisierendes Cliché werden, sondern soll jene Welt
darstellen, in der das Kind tatsichlich lebt. Es ist die Welt unseres natiir-
lichen Denkens und Fiihlens, die Welt unserer unmittelbaren Erfahrung,
in der auch wir Erwachsene wurzeln und geistig beheimatet sind. Eine
Welt, die iibrigens ihre eigene feste Ordnung hat, wie wir sie im alltig-
llchcn Leben brauchen, und die auch iiber einen eigenen Wahrheitsgehalt
verfiigt, der auf unser Dasein bezogen bleibt; eine Welt zudem, die noch
von der Wirme des Herzens durchflutet ist und wo die Dinge noch nicht
zu «reinen Objekten» vergegenstindlicht sind, sondern ihr eigenes, fast
mochte man sagen personliches Antlitz tragen. Alles bleibt hier im un-
mittelbaren Zusammenhang mit dem menschlichen Leben, ist bezogen auf
unser Tun und Wollen und nicht zur wissenschaftlichen Objektivitit neu-
tralisiert. Denken und Tun stehen in lebendiger Wechselbezogenheit, keines
ist ohne das andere, wie Bach und Quelle gehéren sie zusammen. Es ist
eine Welt, wo das Kind den Phianomenen nahe bleibt. Der Unterricht kann
und darf deshalb im Anschaulichen und Konkreten verweilen, bei Tier und
Pflanze, beim Mitmenschen und seiner Hiinde Werk. Diese dem Kinde ver-
traute Eigenwelt geistig zu durchdringen, seelisch zu erfiillen und tétig zu
gestalten, erscheint nun als eigentliche Aufgabe der Volksschule. Schule
wird so wieder ihrem urspriinglichen Wortsinn, s-chold (gr.), ruhevolle Be-
sinnung des gelebten Lebens, nahegebracht. Sie steht im Dienste einer
Grundbildung, einer elementaren Schulung des ganzen Volkes. Man will
damit die Bildung in der Seele des Kindes verankern und sie von der immer
mehr um sich greifenden Entseelung bewahren. In seiner Schrift iiber den
Eigengeist der Volksschule meint Spranger mit Recht: «Wenn der Mensch
in seinen Jugendjahren mit seinen Umweltsgegebenheiten keinen warmen
seelischen Kontakt gewonnen hat, so wird er sich immer weiter entseelen.»
Die meisten Pidagogen der Gegenwart bemiihen sich heute um eine solche
Vertiefung und Erweiterung der Volksschulbildung.

Wer aber so die Bildung wieder verwurzeln mochte im personlichen
Kern des kindlichen Wesens und in der Weite des Volkslebens, der muf}
auch in methodischer Hinsicht umlernen und da und dort etwas dndern.
Das gilt nicht nur fiir das Unterrichtsverfahren unserer Volks-, sondern
auch unserer Mittelschulen. Es ist kein Geheimnis, dafl die Bildung unserer
Mittelschiiler an einem verficherten Vielerlei leidet, dafl vieles nur ober-
fliichenhaft beriihrt werden kann und die Masse des Stoffes schwer auf



Lehrer und Schiiler lastet. Es trifft dieser leidige Sachverhalt nicht nur die
Weise der Aneignung des Bildungsgutes, sondern die Moglichkeit echter
Bildung tiberhaupt. In dem Bestreben, diesem Ubelstand auf den Leib zu
riicken, sind in den Jahren wihrend urd nach dem Krieg verschiedene
Unterrichtsverfahren entwickelt worden. Erwithnt seien hier lediglich das
sogenannte thematische Lehrverfahren, das vor allem den Unterricht der
oberen Volksschulklassen reformieren wollte, und das Exemplarische Leh-
ren, das den Bildungsaufbau unserer Hoheren Schulen neu durchdenkt.

Das Exemplarische Lehren, das hier kurz betrachtet sein soll, geht von
einem Notzustand aus. Es will die Uberfille des Stoffes durch die Konzen-
tration auf das Wesentliche beseitigen, Wihrend der traditionelle Unter-
richt in den einzelnen Fichern mit abstrakten Elementen beginnt und von
diesen zu immer weiteren Erkenntnissen gradlinig fortschreitet und infolge-
dessen die ganze Wissenschaft durchlaufen muf, schligt das Exemplarische
Lehren einen grundsiitzlich andern Weg ein. Es will nicht mit abstrakten
Elementen beginnen, die dem Schiiler véllig fremd sind und die auch
kein Interesse zu wecken vermogen, und es will auch nicht die ganze Stoff-
tiille in linearer Aneinanderreihung durchgehen, weil ein solches Vorgehen
angesichts der riesenhaften Menge von Tatsachen von vorneherein ein
Ding der Unmdglichkeit ist und nur zu einem «Auszug des Wissenswerten»,
zu einem «Leitfadenwissen» fiihren mufl. Es geht vielmehr von der Er-
kenntnis aus, daB alles Geschehen in der anorganischen und organischen
Natur, aber auch im Menschenleben, es mag so kompliziert sein, wie es
will, auf einfachsten Grundfunktionen aufgebaut ist. Wer diese elementa-
ren, einfachsten Aufbauprinzipien und elementaren Vorginge richtig be-
gnffen hat, der dringt auch zum Verstiindnis der komplizierteren Vorginge
und Gebilde vor. Diese elementaren Vorgiinge und Tatsachen diirfen nun
aber dem Schiiler nicht einfach lehrmifig tibermittelt werden, sondern er
muf} aus einem praktischen, ihm selbst vertrauten Geschehen, dem er in
seiner Erfahrung begegnet, durch Uberlegungen, Versuche usw. allmihlich
zu diesen Elementen vorstofen. Aus dem einfachen Vorgang, den zum Bei-
spiel die Verbrennung einer Kerze darstellt, muf} er durch Experimente und
durch eigene Uberlegungen zu jenen elementaren Vorgingen vordringen,
die bei der Verbrennung iiberhaupt mitwirken. Das heifit, er soll durch
die Bearbeitung eines Finzelfalles zu Grund- und Wesenseinsichten ge-
langen, die fiir den Aufbau der ganzen Natur, ja des Lebens von grund-
legender Bedeutung sind. Der zu bildende junge Mensch soll also nicht
einfach mit einem Resultatwissen abgespeist werden, sondern der Lehrer
soll ihn zu jenen Erkenntnissen fithren, die die Grundlage fiir alle weitere
Bildung und fiir alles weitere Verstehen sind. Die eigentliche Aufgabe liegt
darin, jene im Erfahrungskreis des Jugendlichen liegenden Einzelfélle her-
auszufinden, an denen das Typische, das Wesenhafte, kurz das Exemplari-
sche gefunden werden kann, Ein einziger richtig durchgearbeiteter Einzel-
fall erhellt dann eine ganze Mannigfaltigkeit anderer dhnlich gelagerter
Fille, ein Beispiel steht fiir viele. Der Weg geht so vom Einzelnen zum All-
gemeinen, und zwar so, daB bereits im Einzelnen die Strukturelemente, die
Grundgebllde und Grundvorgange sichtbar werden, die fiir das Verstind-
nis des Ganzen notwendig sind. Das Einzelne muf} beispielhaft fiir das
Ganze stehen, und am Einzelnen soll und kann auch die Struktur des Gan-

106



107

zen und Allgemeinen sichtbar gemacht werden. Das Einzelne wird zum
Spiegel des Ganzen, weil es selbst einen Kosmos im Kleinen darstellt; denn
all das, was im universalen Kosmos besteht und geschieht, findet sein
Abbild in der ganzheitlichen Einheit des Einzelnen. Im Teil ist ja schon
das Ganze, mundus in gutta, im Wassertropfen die Welt, wie schon die
Alten erkannt haben,

Diese Auffassung, die der Goetheschen Lehre von den Urphinomenen
nahesteht und die auch schon bei Pestalozzi in ihren Anfingen angedeutet
ist, fithrt den Lehrer dazu, den jungen Menschen an die Welt der Dinge
seiner alltiglichen Erfahrung heranzubringen. Er soll lernen, in dem, was
ihm alle Tage begegnet, die Gesetze des Seins und des Werdens zu er-
fassen. Er soll wieder staunen lernen vor dem Kleinen und scheinbar All-
tiglichen. Das weckt in ihm den Drang zum Forschen und Erforschen, die
Besinnung auf die innere Wahrheit seiner erfahrenen und erlebten Welt.
Der junge Zogling darf nicht nur die Denkresultate anderer Menschen zur
Kenntnis nehmen und mit ihnen abgefiittert werden, sondern er soll selbst
wieder schauen und denken, staunen lernen, vor den Phiinomenen stehen-
bleiben und in behutsamer Art und Weise in die Natur, aber auch in die
Geschichte eindringen. Er soll sich nicht nur eine duferlich aufgeputzte
Bildung aneignen, die spiter, weil ohne Interesse und innere Anteilnahme
erworben, wie schlechter Stuck abfillt, sondern mit seinem ganzen Wesen,
mit seiner ganzen Person daran teilnehmen, so daB seine Bildung wesen-
eigene Formung und Gestaltung bedeutet. Deshalb will diese neue Form
des Unterrichts den Jugendlichen wieder zu den Urspriingen des mensch-
lichen Weltverhaltens und Welterfassens fithren und ihn als ganzen Men-
schen teilhaben lassen am Erkenntnisprozel, Das Exemplarische Lehren
will das Herz denken lehren. Es sieht einen inneren zusammenhingenden
Weg, der vom Erlebnis zur Abstraktion, von der Natur zum Geist, vom
Herz zu Kopf und Hand fiihrt. Es erstrebt ein neues, intensives und un-
mittelbares Verhiiltnis des Kindes zur Welt. Es sucht die beiden Hauptiibel
der heutigen Bildung zu vermeiden: den stofflichen Vollstindigkeitswahn
und einen verfriihten Intellektualismus und Formalismus. An ihrer Stelle
soll die Bildung den Jugendlichen wieder zum Urspriinglich-Wesenhaften
und zum Anschaulich-Elementaren fithren, ihn mit seiner ganzen Person
und mit seiner vollen Aktivitit in den Prozel der Selbst- und Fremdgestal-
tung hineinnehmen. Und erst wenn das Elementare Teil der eigenen Gei-
stigkeit geworden ist, soll fortgeschritten werden zu der wissenschaftlichen
Formulierung und Bestimmung, Die Bildung soll wieder ein Ganzheitliches
werden, von dem Erfahrungskreis des Jugendlichen ausgehen und fort-
schreiten zu der Haltung des Forschens und zu den Erkenntnissen der
Wissenschaft.

Mit diesen Ideen und Tendenzen, die hier nur in den grobsten Umrissen
deutlich gemacht werden konnten, steht das Exemplarische Lehren ganz in
der Niihe jener Bemiihungen, die um die Idee der Volksbildung kreisen,
gleichsam auf eine hohere Ebene verschoben.

Zunm Schluf aber stellt sich uns die Frage, wic denn nun der Lehrer zu
bilden und zu schulen ist, der fihig wire, eine solche volkstiimliche und
wesenhafte Bildung zu vermitteln.



Mit dieser Frage treten wir gleichsam in den engeren Kreis jener
Reformtendenzen, die seit dem Krieg der Lehrerbildung eine vertiette Auf-
merksamkeit schenken. Dabei konnen wir zuniachst zwei gﬁrundqiitz]ich ver-
schiedene Wege der L(‘hl(“]l)l]dlulg’ unterscheiden, von denen der eine in
Deutschland, der andere in der Schweiz begangen wurde. In Deutschland
hat man die Losung in den padagogischen Akademien gefunden. Das heil3t,
man verlangt vom zukiinftigen Volksschullehrer, dall er zunichst eine
Maturitiatsschule besucht, sich das Zeugnis der Reife erwirbt und anschlie-
Bend noch in vier bis sechs Semestern seine eigentliche Berufslehre ab-
solviert.

In der Schweiz hat man einen etwas anderen Weg gewihlt. Hier bleibt
der zukiinftige Lehrer der Volksschule — und nur von ihm sei hier die
Rede — an einem Seminar, wobei heute allgemein eine Erweiterung der
Bildungszeit um ein bis zwei Jahre erwogen wird. Gewil} gibt es auch bei
uns, im Lande der unendlichen piadagogischen Moglichkeiten, Kantone,
die andere Wege cinschlagen, und Kreise, die mit dem in Deutschland ver-
folgten Aufbau sympathisieren. Doch wird im allgemeinen — und in Anbe-
tracht unserer Verhiltnisse sicher nicht mit Unrecht — der seminareigene
Weg bevorzugt. Zwar fehlt unseren Seminaristen jene sprachlich-formale
Schulung, wie sie der Gymnasiast in der Auseinandersetzung mit den anti-
ken Sprachen erfihrt. Aber der Bildungsaufbau des Seminars kennt dafiir
andere Vorteile, Zunichst wird der Seminarist in seinem Bildungsgang in
allen seinen Anlagen und Kréften entwickelt. Eine echte seminaristische
Bildung erfafit Herz, Kopf und Hand des Schiilers. Die dsthetischen Fiacher
und die Handarbeit nehmen einen breiteren Raum ein, als dies an unsern
Maturititsschulen der Fall zu sein pflegt. Ebenso bleibt der Seminarist von
einer allzu einseitigen und nur intellektualistischen Bildung bewahrt. Im
weiteren verbinden sich in der seminaristischen Ausbildung Denken und
Tun, Theorie und Praxis auf gliicklichste Weise. Die Integrierung und Um-
schmelzung theoretischen Wissens in die Kraft zu wissen, die Anwendung
des Gelernten im praktischen Vollzug des Unterrichtens schafft jene rhyth-
mische Einheit, die Pestalozzi und Goethe immer als Resultat echter Bil-
dung erwartet haben. Hier erfolgt ein stindiges Uber gehen vom Einzelnen
zum Allgemeinen und vom Allgemeinen wieder zum Besonderen, derge‘sta]t

cdaB sich das Denken immer wieder an der Erfahrung erprobt sich in ihr
bewidhren mufl und die Erfahrung durch das Denken eine bewulitere und
gelduterte wird.

Und schliefllich steht die seminaristische Bildung nicht in Gefahr, sich
in die Leere des Abstrakten und nur Akademischen zu verlieren. Vielmehr
besteht eine unmittelbare Beziehung zur geistigen Existenz des Alltags-
lebens. Denn der Lehrer steht spiter als Schulmeister in seiner Schulstube
mit dem festen Auftrag, die Kinder in ihren Fihigkeiten zu schulen, in
ilmen die Kenntnisse und Fertigkeiten zu entwickeln, die sie einst fiir die
Fiihrung eines rechtschaffenen Lebens benétigen; die Liebe zur Heimat
in ihnen zu wecken und zu pflegen, auf dal} sie dereinst ihre Aufgabe im
Staat als Biirger ciner geordneten Gemeinschaft zu erfiillen vermogen.
Und schliefilich soll der Lehrer im Kinde auch das Staunen vor den gott-
lichen Wundern der Welt wecken, damit sie horchen lernen auf die Stimme
eines Hoheren, dem sie ihr l.eben zu unterstellen haben.

108



109

Der Lehrer steht aber auch im Dorf, in der Gemeinde. Er nimmt Anteil
an ihrem politischen und kulturellen Leben. Ja, er ist vielleicht auf{_,erufen
an leitender Stelle selbst dieses geistige Leben fordern zu helten, echte, im
I.eben des Volkes griindende Kultur zu schaffen und zu bewahren. Er steht
mitten drin in der Geistigkeit des Volkes und soll sich hier als Fiihrer be-
wihren.

Die Bildung des Seminaristen ist auf die kulturelle Wirklichkeit
seines zukiinftigen Wirkungskreises hingeordnet und steht deshalb mit
seiner beruflichen Titigkeit in engstem Zusammenhang. Sie ist getragen
von der Idee der «Heimat», die die inhaltliche Fiille eines ganzen Kultur-
kreises umfalit. Ihr haftet noch der Geruch des Erdverbundenen, der Ge-
ruch der Scholle an. Sie wurzelt in einem realen, alltiglich emeuerten Le-
bensgrund. In der Tat, jeder Lehrer ist gleichzeitig noch Volkserzieher.

DaB eine Ausbildungsstitte, die diese Ziele erreichen will, iiber seminar-
eigene Lehrer verfiigen sollte, die bereit sind, ihre volle Arbeitskraft in den
Dienst des werdenden Lehrers zu stellen, und iiber eine qelbstandlg_,e Orga-
nisation und Gliederung, die ihr eine gewisse Autonomie in der Selbst-
gestaltung des Bildungsaufbaues gewahrt sei hier nur am Rande vermerkt.

Mit diesen Betrachtungen haben wir den Kreis geschlossen und den Zu-

gang zu den Bestrebungen der Volkshildung und zu den Bemiihungen des
Fvcomplarlschen Lehrens gefunden Das zeigt uns, dal} heute von den ver-
schiedensten Seiten her um eine Vertiefung echter Bildung gerungen wird.

Wenn wir all die piidagogischen Bemithungen seit der Jahrhundert-
wende noch einmal iiberblicken, so miissen wir staunen ob der Fiille der
Ideen und Reformen; vielleicht erschrecken wir auch vor der Vielheit der
Gegensiitze und Dissonanzen, die sich in ihnen ausprigt. Und doch diir-
fen wir uns freuen, dafl so viele und so tiichtige Frauen und Ménner sich
so verantwortungshewuBt und tatkriiftig fiir die Bildung unserer Jugend
einsetzen. Thre Arbeit, thr Mut, ihr echter Einsatz darf auch uns Mut

machen fiir unsern eigenen schonen Dienst am Kinde.

Aber das eine diirfen wir nicht vergessen: Das Entscheidende in der Er-
ziehung vollzieht sich nicht im Reich der grofien Ideen und der weltweiten
Pline, sondern in der alltiglichen Kleinarbeit in unsern Familien und in
unsern Schulen. Hier ist dcr Ort, wo sich das Erzieherische realisiert, wo
es sich zeigt, ob unser erzieherisches und unterrichtliches Tun etwas taugt
oder nicht. Das aber hingt ab von der Art und Weise, in der wir selbst
dem Kind das Menschsein vor- und darleben. Hier gibt es keine Verstel-
lung, keine Ausflucht in schéne und erhabene Ideen; hier miissen wir mit
unserem eigenen Sein, mit unserer eigenen Person uns wagend einsetzen.

Das aber bedeutet, dali wir nie miide werden diirfen, an uns selbst zu
arbeiten — nicht so sehr fiir uns selbst und unsere eigene geistige Gestalt,
sondern im Dienst des Kindes, das unsere Hilfe, unsere Liebe, unser Ver-
trauen bendtigt. Fir unsere Jugend dart uns kein Einsatz zu hoch sein;
denn, wie Martin Buber einmal so schon sagt: «Die Jugend ist die ewige
Gliickschance der Menschheit.»

Diese Nummer des «Biindner Schulblattes» erscheint in etwas grofierer Auflage, da
anzunehmen ist, daB das Referat von Prof. Dr. L. Weber weitere Kreise interessiert.
Bestellungen sind zu richten an Chr. Brunold, Kassier des BLV, Giuggelistr, 49, Chur.



	Grundprobleme und Zeitfragen der heutigen Pädagogik

