Zeitschrift: Bundner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic

grischun
Herausgeber: Lehrpersonen Graublinden
Band: 17 (1957-1958)
Heft: 1
Artikel: Die Cadi im abendlandischen Geschichtskreis
Autor: Muller, Iso
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-355967

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-355967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Cadi im abendliindischen Geschichtskreis
Von P. Dr. Iso Miiller

Vorliegende Studie war Gegenstand cines Vortrages in der Kreislehrerkonferenz der
Cadi zu Truns am 15. Miirz 1956. Auf vielfachen Wunsch hin wird sie der Offentlich-
keit zugiinglich gemacht. Sie legt den Hauptakzent auf die neuere Zeit, da die vorher-
gehende Epoche schon im ersten Band der Disentiser Klostergeschichte, erschienen

1942 im Verlag Benziger zu Einsiedeln, geniigend ausfiihrlich dargestellt worden ist.

1. Im romanisch-germanischen M ittelalter

Die Rémer brachten uns mit der lateinischen Sprache auch das Christen-
tum. Ein Pfarrer der Cadi schrieb einmal groBziigig an die Tafel: Jerusalem,
Antiochien, Rom, Mailand, Chur, Ilanz, Truns, Somvix. Solche Entwick-
lungsreihen, mogen sie auch mehr vereinfachen, als der wirkliche kompli-
zierte Sachverhalt belegt, zeigen deutlich und lehrreich die Wege auf, auf
denen geistige Bewegungen in unser Gebiet einstromten. Eine andere Serie
dhnlicher Meilensteine bilden etwa die folgenden Begriffe: Mekka, Tunis,
Fraxinetum, die groBle Festung des ITalbmondes bei Marseille, von Fraxine-
tum Angriffspfeile iiber den Mont Cenis auf das Kloster Novalese, iiber
den GroBen St. Bernhard auf die Abtei St. Maurice und iiber den Luk-
manier auf Disentis. Um 940 steckten die Sohne des Propheten auch Chur
in Flammen und gelangten bis zu den Mauern von St. Gallen.

Wir kénnen auch die groBen Zentren der mittelalterlichen Welt fest-
halten, Rom und Aachen, zwischen denen die Kaiserziige eines Otto I, eines
Heinrich II. und vor allem eines Friedrich Barbarossa iiber den Lukmanier
die Verbindung herstellten. Als Gegenstiick zu dieser Nord-Siid-Bewegung
hochpolitischer Natur stellt fiir unser Gebiet eine sozial-volkische West-
OSt-Bewegung die Walserwanderung dar. Die Alemannen kamen im 5. bis
7. Jahrhundert in unsere Schweiz und auch ins Wallis. Nachdem sie Ende
des 12. Jahrhunderts das Oberwallis fertig besiedelt und erfafit hatten,
suchten sie neues Land. So ging eine frithe Auswanderung von Naters und
Mérel aus iiber das Goms nach Urseren, wo das neue walserische Andermatt
gegrindet wurde. Von den Utern der jungen Reufl zog man weiter iiber
Tschamutthutschnengia sowie das Kloster Disentis bis Obersaxen. Hier
endlich machte die grofe Wanderung der Walser iiber Furka—Oberalp
dauernd halt.

2. Im Banne der Renaissance

In der Stadt Dantes und Petrarcas, in der Residenz der Medici, in Flo-
renz, lag die Wiege der neuen groflen Geisteshewegung, die man Humanis-
mus oder Renaissance nennt. Zwei interessante Bilder der Arnostadt ziehen
usere Aufmerksamkeit auf sich. Zuniichst das berithmte Bild, das Benozzo
Gozzoli 1459 schuf, der «Zug der Heiligen Drei Konige», eine ununter-

5]



brochene Bilderfolge mit wechselnden Landschaften, Burgen und Stidten,
Die orientalischen Kostime der zahlreichen Figuren erinnern an die byzan-
tinischen Besuche beim Konzil von Florenz, Aber dieses hochfiirstliche und
zartteine Fresko im Palazzo Medici, also in einem privaten Hause, war es
nicht, das auf unsere Gegenden niaher wirkte. Vielmehr muf} hier das Drei-
konigsbild genannt werden, das Gentile da Fabriano um 1400 in der Aka-
demie zu Florenz malte. Der eine Konig ist als Greis, der andere als Mann
in Vollkraft, der dritte als Jiingling dargestellt. An dieses Vorbild schlossen
sich Cristofero und sein Neffe Nicolao an, genannt nach ihrer Heimat
Seregno im Norden von Mailand. Diese beiden Maler wohnten um die
Mitte des 15. Jahrhunderts zu Lugano und zogen von dort iiber den Luk-
manier. In der Agathakirche zu Disentis und der Eusebiuskirche zu Brigels
malten sie die drei Kénige in ihren drei verschiedenen Lebensaltern. Der
ganze Zug geht zuerst nach Jerusalem, von dort nach Bethlehem und zum
Stalle. Sehen wir uns einmal die Kleider dieser hofischen Kavalkade an, so
entdecken wir dic modernsten damaligen Modekostiime des burgundischen
Hotes, pelzbesetzte Samtricke, feingefiitterte Hidngedrmel, lange Sende-
binden. Und der ganze Zug schreitet iiber einen Boden, der mit Blumen
besit ist und sich fast wie ein Teppich ausnimmt. Man hat den Eindruck,
als ob der kinigliche Aufzug eben vom Hofe Philipps des Guten oder seines
Sohnes Karls des Kiihnen kime. Man weif} ja, dal Mailand und Burgund
befreundete Michte waren. Auch fallen die roten, griinen und violetten
Farben auf, in denen die Burgundermode schwelgte, ganz im Gegensatz
zu den Bauern, die nicht nur hier, an den Ufern des Rheins, sondern auch
an den Gestaden des Vierwaldstittersees wegen ihrer einfachen, aus un-
getirbter Schafwolle bestehenden Kleidung «graue Puren» genannt wurden.
Und endlich der Hintergrund der ganzen Szene: Schiffe, Miithlen, Burgen
und das mauerbewehrte Jerusalem, ein Hinweis auf die Zeit der empor-
kommenden Stidte und der noch geachteten Ritter. Ein Hund bringt ja
die Sporen, die ein Ritter vergessen hat. In St. Agatha malten die Seregne-
sen noch auf der Ostseite den heiligen Placidus als modernen Ritter mit
langen, spitzen Schnabelschuhen, nicht mit dem von den Bauern bevorzug-
ten breiten, geschniirten <Bundschuh». Und die iiber den Apsiden der
Altire angebrachten alttestamentlichen Propheten dhneln verzweifelt dem
Aussehen florentinischer Kaufleute.

Noch deutlicher blickt die verweltlichte Zeit des Humanismus in der
Darstellung des heiligen Josef durch. Im Gegensatz zum Bild von Fabriano
stellten die Seregnesen den Heiligen ganz in der Ecke dar, in der Hand
den Besen, kauernd vor dem Kochtopfe. Der Nihrvater Christi versteht
nichts von dem Mysterium und sieht erstaunt den Zug der Weisen zu
Maria und ihrem Kinde kommen. Auch in der Literatur, wie zum Beispiel
im Weihnachtsspiel, ist der gerechte Nachkomme Davids nur der geplagte
Hausvater und plumpe Bauer. Der Dichter Deschamps (1 1422) spricht

6

|



von «Josef dem Dummkopf». Erst der heilige Bernhardin von Siena machte
wieder auf den grofen stillen Mann der Heiligen Familie mehr aufmerk-
sam, Wie anders ist St. Josef in Miistair zur Zeit Karls des Groflen ge-
schildert! In ornamentalem Mantel und grolem Heiligenschein wie Jesus
und Maria.

Aber nicht alle Zeitgenossen der Renaissance waren verweltlicht. Eben
war die Rede vom heiligen Bernhardin von Siena, der mit Vincenz Ferrer
und Girlamo Savonarola zu den grofen BuBipredigern des 15. Jahrhunderts
gehort. Man hat schon gemeint, der groe Sienese sei hier in der Cadi ge-
wesen und habe auch hier seine Standarte mit den Symbolen IHS auf-
gepflanzt. Tatsichlich finden wir dieses Monogramm in einer Strahlen-
sonne mehrmals in der Agathakirche angebracht. Die beiden mailindischen
Maler, die mit Bernhardin von Siena in Berithrung gekommen waren, wer-
den dieses Reformzeichen aus eigener Inspiration in unseren Gegenden

dargestellt haben.

3. Die Abwehr der Glaubensspaltung

Die Erneuerungsbewegung vermochte wenigstens in den deutschen
Landen nicht durchzudringen. Schneller als man ahnte, kam die Krisis.
Wittenberg — Ziirich — Chur — Ilanz, das sind die Wegstationen. 1517 die
AblaBBthesen Luthers, 1526 bereits das Religionsgesprich in Ilanz. Die so-
ziale Umschichtung, der humanistische Geist, der schnelle Buchdruck, die
staatliche Post, all das beschleunigte die Auseinandersetzung. Ist es nicht
interessant, dafl Abt Theodul Schlegel vom Primonstratenserkloster St. Luz
in Chur sich an der Ilanzer Disputation auf ein Werk berief, das der be-
rihmte englische Bischof John Fisher 1523, also nur drei Jahre vorher,
gegen Luther herausgegeben hatte! Wir wissen, dall der Magistrat der Cadi
den damaligen Ansturm niederhielt. Die neue Bewegung muBite in Wal-
tensburg haltmachen. Aber sie setzte nach fiinfzig Jahren nochmals an.
Man weil3 ja, dall zum Beispiel die engadinischen Gemeinden St. Moritz
und Celerina erst 1577 zur neuen Lehre iibertraten. Dall dieser zweite An-
griff beinahe die Festung der Cadi von innen heraus sprengte, dgmone
strieren spiitere Berichte aus dem Anfang des 17. Jahrhunderts, wonach
finf Pfarrer der Cadi 1572 nach Ziirich gezogen wiren, um sich in der
neuen Lehre zu unterrichten. Mit den notwendigen Biichern versehen,
seien sie aber auf dem Riickwege iiber den Walensee ein Opfer stiirmischer
Wellen geworden. Dazu die erginzende Tradition, dafi der Abt Christian
von Castelberg (1566—1584) an einem Tage in den fiinf groBeren Ortschaf-
ten der Cadi gepredigt habe. Die Nachrichten sind nicht wortlich zu neh-
men, aber die Substanz ist vielleicht doch richtig. Vergebens hat Abt
Christian von Castelberg nicht aus eigenen Mitteln die Kirche in Danis
gebaut, Das Grabdenkmal dieses Abtes, der mit dem heiligen Karl Borro-
maus befreundet war, befindet sich an der Stiege zur Marienkirche im

7



Kloster. Den dritten Angriff organisierte der Ilanzer Priddikant Stefan
Gabriel mit seinem 1625 herausgekommenen Buche «Stadera». Zum Gegen-
angriff rief Abt Augustin Stocklin auf, der auf dem Wege von llanz nach
Flims am 9. Oktober 1632 von einem Anhdnger der schwedischen Pridi-
kantenpartei nicht weniger als viermal mit geziicktem Schwerte angegrif-
fen wurde. Wiire nicht ein franzosischer Besatzungssoldat zu Hilfe geeilt,
so wire er dem Angriff erlegen. Um diese Zeit kamen aber auch die ita-
lienischen Kapuziner zu Hilfe, die gleichsam eine Vormauer vor den Toren
der Cadi errichteten, indem sie wichtige Positionen, wie Seewis, Schleuis,
Cumbels, Danis, hielten.

4. Spanische Motive

Unterdessen war ein grofer katholischer Staat zur Weltmacht empor-
gestiegen: Spanien. Seine Soldaten siegten auf den venezianischen Schiffen
1571 beim griechischen Lepanto iiber die Flotte des Halbmondes. Die
Lagunenstadt feierte den Sieg groflartig. Andrea Vicentino (t 1614) malte
die Schlacht im Dogenpalast und stellte eindringlich dar, wie die grofen
Ruderschitfe gegeneinander fuhren und durch Enterbriicken eine Infan-
terieschlacht auf den Schiffsverdecken herbeifiihrten. So schlugen noch die
Romer gegen die Karthager ihre Seeschlachten. Erst spiter, im Jahre 1588,
als die kleinen englischen Schiffe mit guten Feuerwaffen von ferne die
spanische Armada in den Grund bohrten, kam eine neue Methode zur An-
wendung. Da die Schlacht von Lepanto just an dem Tage geschlagen
wurde, da in Rom die Rosenkranzbruderschaften ihre Bittginge hielten,
am ersten Oktobersonntag, sah man im Siege eine Hilfe von oben. Das 1573
eingefithrte Rosenkranzfest erinnerte stets an dieses sieghafte Ereignis.
Wenn eine solche Rosenkranzkonfraternitiit errichtet wurde, gedachte man
des Lepanto-Sieges, so noch im Dokumente von Scmvix fiir das Jahr 1651.
Die Pleifer Rosenkranzbruderschaft liel sogar 1630 vom Italiener Giovanni
B. Macholino ein groBes Schlachtenbild herstellen, das noch mehr als das
venezianische Bild das Ineinanderfahren der Schiffe und die sich daraus
ergebende Schlacht auf den Oberdecken darstellt und auch viel deutlicher
die Muttergottes in den Vordergrund riickt. In der linken Bilderecke ge-
wahrt man die Sieger: Philipp II., den Papst Pius V. und den Dogen von
Venedig.

Aber das Reich des zweiten Philipp (1556—1598) lag nicht nur siidlich
der Pyreniden und an den Kiisten des westlichen Mittelmeeres, sondern
ganz in unserem nachbarlichen Siden. Schon 1545 erhielt Philipp von
seinem Vater Karl V. Mailand, das bis 1714 bei Spanien-Habsburg blieb.
Der spanische Gouverneur in der Ambrosiusstadt hatte einen langen Arm,
der bis an die Quellen des Rheins reichte mit seinen goldenen Dublonen
und grofen Zollizenzen. Er war wiederum in steter Verbindung mit dem
spanischen Residenten in Chur, ein Posten, den besonders die Familie des

8



Grafen Casati lange innehielt. War Solothurn die Stadt der franzosischen
Ambassadoren, so Chur die des spanischen Residenten. Das eine war ein
Vorposten des Louvre, das andere des Escorials. Und oft steckten die Poli-
tiker Gelder beider in ihre Taschen. In beider Heere dienten Sohne der
Cadi.

Eine besondere Hochburg des spanischen Einflusses war lange Zeit Som-
vix. Als die Somvixer gegen Bischof und Nuntius einen Disentiser Pater als
Pfarrer forderten und dem bisherigen Kaplan einfach die Méobel auf die
Stralle setzten, da meinte um 1686 P. Karl Decurtins: «Die Somvixer wer-
den in ihrer Grandezza als wie die Hispanier stehen.» Wie sehr der Blick
auf das Pyrendenreich begeisterte, zeigte Abt Adalbert Defuns (1 1716),
der in seinem Biichlein «Segira Via tier il Parvis» ausfiihrlich die Krankheit
Kénig Philipps II. schilderte, wie man sie noch ausfiihrlicher heute in dem
herrlichen Buche von Pfandl (1938) lesen kann. Defuns fiigte danach
hinzu: der spanische Monarch war nicht «nur Herr und Patron iiber seine
Untergebenen, sondern auch Meister iiber sich selbst und seine Leiden-
schaften». Die Verehrung iberischer Heiliger, wie Ignatius und Franz
Xaver, gelangte bis in unsere Kirchen. Es sei nur an den portugiesischen
Missionér in der Trunser Kirche erinnert, der in elegantem Rokoko vom
Altare aus griifit. Besonderer Beliebtheit erfreute sich die heilige Theresia
ton Avila. Das Theresialied, das P. Placidus Riittimann 1687 herausgab,
hob noch besonders ihren national-kastilianischen Charakter hervor: «Was
judisch ist, veracht sie gleich.» Und ihre mystische Durchbohrung durch
den Liebespfeil eines Engels erziihlt uns das Lied auch, als ob der Ver-
fasser an die beriithmte Marmordarstellung von Bernini in Rom erinnern
wollte. Im stimmungsvollen Kirchlein zu Zarkuns steht neben dem Altar
eine Statue des 18. Jahrhunderts, in der einen Hand den Rosenkranz, in der
andern ein Buch, wohl das Buch von der Seelenburg: es ist die grofie spa-
nische Mystikerin. Ein anderes spanisches Motiv bietet das Altarblatt von
Caverdiras aus dem Ende des 17. Jahrhunderts. Wenn dort in der ange-
brachten Inschrift der heilige Antonius trotz seiner portugiesischen Heimat
als Proles Hispaniae, als Sohn Spaniens, bezeichnet wird, so ist das nur
deshalb verstindlich, weil Portugal 1580 bis 1640 tatsichlich unter die
spanische Krone kam. Am schonsten zeigt sich die spanische Geistigkeit in
Acletta, Wohl hat der Mailinder C. F. Nuvolone (1 1661 oder 1665) den
Pinsel gefiihrt, aber als Vorbild nahm er die «Immaculata der Franzis-
kaner», die der grofe Estaban Murillo entworfen hat. Die Linie geht also
vom andalusischen Sevilla iiber das spanische Mailand nach dem biind-
nerischen Disentis. Die Kapuziner, die damals die Pfarrei innehielten,
brachten das oberitalienische Bild nach Acletta. Es darf umso eher als Aus-
tluB iberischer Religiositiit betrachtet werden, als die spanischen Theologen
und der spanische Hof am meisten im 16. und 17. Jahrhundert die Imma-
culata Conceptio befiirworteten.



Es war auch nicht von ungefihr, daf} die Biindner Oberlinder so gerne
nach Santiago pilgerten, oft iiber Montserrat, dem marianischen Pyrenien-
heiligtum. In Spanien verstand man die ritoromanische Sprache der Pilger
ja gut. Eine solche Wallfahrt begann mit einem Besuche des Klosters
Disentis, wo ihnen nach einem noch erhaltenen Formular Empfehlungen
an geistliche und weltliche Behorden ausgestellt wurden. Brigels baute
schon 1514 die Jakobuskapelle und lie} an der AuBenwand den Heiligen
mit Pilgerstab und Muschel darstellen. Von dieser Pfarrei sind vermutlich
sehr viele Waller nach Compostel ausgezogen. Aber nicht alle kehrten
wieder zuriick. 1643 verloren sich fiinf solcher Jakobsbriider aus Brigels
auf ihrer Pilgerreise. Weitere Jakabspilger im 17. Jahrhundert kennen wir
aus Truns und aus Somvix. In Disentis gab es eine blithende Jakobsbruder-
schaft, ebenso in Tavetsch, wo schon 1491 eine Kapelle zu Ehren des
groBlen Apostels und des heiligen Christophorus entstand. Auch in der
Kirche von Platta malte man Anfang des 16. Jahrhunderts den groflen Pil-
gerpatron mit Muscheln und Pilgerstab, denn auch der Lukmanier war
eine Pilgerstrale, Wenn aber ein nahes eindrucksvolles Symbol fiir die
Beziehungen der Cadi zu St. Jacob in Galicien genannt werden soll, dann
kann es kein anderes sein als die grofle Jakobsstatue von zirka 1660 in der
Trunser Pfarrkirche neben dem Hochaltar. Mit zwei Muscheln auf seiner
Pelerine und mit der Provianttasche am Lendengiirtel schreitet der Apostel
an seinem Pilgerstab eilig und kriftig voran, als ob er wiifite, wie weit es
noch ins ferne Santiago wiire.

5. Vom Dogenpalast zum Versailler Schlof

Die Gegner des spanischen Iiabsburg waren die franzésischen Bour-
bonen und deren Verbiindete, worunter besonders die Venezianer hervor-
stechen. Mit dem Louvre und der Lagunenstadt waren wir seit Beginn des
17. Jahrhunderts stark verbunden. Das Biindnis, das Frankreich 1602 mit
den eidgenossischen Orten schlof, ergiinzte sich durch die im folgenden
Jahre (1603) geschlossene Freundschaft zwischen den Biindner Tilern und
dem Inselstaat. Die Beziehungen zur Markusrepublik waren schon im
16. Jahrhundert sehr freundlich. Der Doge Nikolaus de Ponte erlaubte den
biindnerischen Viehhiindlern (1579—1582) zollfreien Eintritt und das Tragen
von Waffen. 1591 pilgerten acht Biindner-Oberldnder von Truns und Som-
vix, Disentis und Tavetsch unter Fithrung des Somvixer Pfarrers Jakob
Bundi, des spiiteren Abtes, und des Trunser Kirchherren Donat Kunz nach
Jerusalem, machten aber vorerst der «Kénigin des Meeres», wie Venedig
hiefi, einen groBen Besuch. Bundi war ganz bezaubert von der feenhaften
und volkerreichen Insel: «Venedig ist zu unserer Zeit die beriihmteste
Stadt in der ganzen Welt, eine Herberge aller Volker, der Christen, Juden,
Heiden, Griechen, Tartaren, Armenier, Sarazenen, Moscovitern, die
reichste an Schitzen, die allermichtigste zu Wasser und zu Land.» Drei

10



Pilger besuchten das Zeughaus, wo Wehr und Waffen fiir 100 000 Mann
allzeit bereit waren. Das wirkte auf die Bundner: «Es ist kein Furst in der
Welt, welcher ein solches Arsenal vermochte als eben die Venediger. Wer
zu Venedig gewesen ist und diesen Ort nicht gesehen hat, der hat nichts
gesehen», so schreibt der Somvixer Reisemarschall. Und der damalige
Doge gab noch jedem Pilger zwei Dukaten auf die Weiterreise mit. Wer
weill nicht, dall die Biindner vor allem als Zuckerbicker so gerne in die
Dogenstadt zogen? Aber noch mehr als wirtschaftliche Fiaden verbanden
die hohen Summen von Zechinen, die der adriatische Stadtstaat den Biind-
nern sandte. San Marco paga tutto!

Die Politiker des Louvre, vor allem Richelieu, suchten durch ihre Ver-
bindungen mit Venedig iiber Savoyen und die Eidgenossenschatt die habs-
burgischen Michte Spanien und Ostenemh zu trennen. Die Diagonallinie

'Parls—'Iurm-Luzern—Lhm—‘vencdlg solite den spcu_usch h'lebUI’&lSChell

Zusammenhang von Madrid—Mailand—Wien zerschneiden.

Das Zusammentreffen der beiden grofien Koalitionen zeigte sich deut-
lich im Dreifigjihrigen Kriege (1618—1648). In den Jahren 1621/22 kiimpf-
ten in unserer Cadi spanisch-mailindische sowie urnerische Truppen gegen
evangelisch-bindnerische Kontingente, die von Frankreich und Venedig
unterstiitzt wurden. Aber erst 1624/25 griff Richelieu selbst ein, verband
sich mit Savoyen und Venedig und liefl die Spanier und Osterreicher aus
dem Veltlin und aus Binden vertreiben. Nun dominierte iiberall der fran-
zosisch-venezianische EinfluB. 1633/34 schlugen sogar die Truppen des
Lilienbanners im Biindner Oberland ihre Quartiere auf. Abt Stocklin hatte
keinen schlechten Eindruck: «Der franzosische Soldat, der bei uns wohnt,
macht uns durch seine Frommigkeit und seinen katholischen Glauben sehr
Freude.» Aber beinahe wire das Land wiederum Kriegsschauplatz ge-
worden; denn 1633 riickten die Kaiserlichen von Kempten gegen Chur und
die Spanier von Como gegen das Misox vor. In diesen getihrlichen Tagen
machte Abt Augustin die lauretanische Litanei in der Cadi heimisch, die
dann besonders im Pestjahre 1637 allgemein wurde. Wir beten seitdem
heute noch jeden Tag im Kloster nach der Complet die marianische Litanei
und bitten in der Oration um Schutz vor Krieg und Pest. Spiter ging es
den Franzosen freilich nicht gut. Sie wurden hinausgeworfen, weil sie den
Bindnern das Veltlin nicht zuriickgeben wollten. Aber auf den deutschen
Schlachtfeldern siegten sie zusammen mit den Schweden und konnten da-
her bald nach dem Westtilischen Frieden unter Ludwig XIV. die erste
Rolle in Europa spielen.

Der EinfluB} des Versailler Hofes aut die Cadi beschlug in erster Linie
militirisch-tinanzielle Belange. Die Aristokraten iibernahmen im franzosi-
schen Heere Offiziersstellen und zogen die Landeskinder als Soldaten nach.
Ein klassisches Beispiel dafir ist die Trunser Familie der Caprez, die with-
rend eines Jahrhunderts im Dienste der bourbonischen Lilien bestindig

11



eine halbe Kompanie von 100 Mann ins Feld stellte. Einer der Begriinder
dieser Kompanie hat heute noch beim Aufgang zum Chore in der Pfar-
kirche sein Grabdenkmal; es ist der Caspar Adalbert de Caprez, gestorben
1755, der Oberstleutnant und Triger des Ludwigsordens war. Und den
wiirdigen Schluf} dieser fremden Dienste besiegelte Leutnant Mathias de
Caprez, der am 10. August 1792 bei der Verteidigung der Tuillerien fiir den
Koénig sein Leben opferte. (Niaheres dariiber hat Major P. A. Vincenz im
«Biindner Monatsblatt», 1936, S. 301-315, verdffentlicht.) Im Kloster Di-
sentis gab es eine Gruppe von Monchen, die fiir den Sonnenkonig sehr be-
geistert war. Dekan P. Maurus Cathrin leitete in seinem Enthusiasmus den
Namen der Stadt Paris von Paradies ab. Abt Adalbert Defuns lobte die
Verjagung der Hugenotten. Als der vierzehnte Ludwig, berauscht von der
Aussicht auf das spanische Erbe, den Kampf gegen ecine Riesenkoalition
aufnahm, da hoffte Defuns nach den ersten franzosischen Erfolgen des
Jahres 1701, Konig Ludwig werde <auch das benachbarte Ritien von der
kalvinischen Iiresie siubern». Damals war der Rill noch nicht vernarbt,
die Hoffnung auf vollstindige Erledigung des Gegners noch nicht er-
loschen. Man kannte die Toleranzidee noch nicht, von ékumenischen
Gesprichen zwischen den Konfessionen zu schweigen.

Frankreich gab damals iiberall den Ton an. Das wirkte sich bis in unsere
Tiler aus. Im sogenannten Stil Louis quatorze hat zum Beispiel der Laien-
bruder Petrus Soler die Kanzel der Disentiser Klosterkirche geschatfen,
klar und klassisch in Aufbau und Ornament. Auch die Mode der Seinestadt
drang in die oberen Schichten unseres biiuerlichen Gemeinwesens ein. So
rasierten sich denn seit 1700 die Landamménner und Fiirstibte gemill der
koniglichen Mode von Versailles immer mehr. Weniger Erfolg scheint die
franzosische Sprache in unseren Landen gehabt zu haben. Wohl sprachen
die aristokratischen Offiziere, die im Dienste der Bourbonen gestanden
hatten, die Sprache Racines, aber es ist doch auffillig, dafl im Kloster Di-
sentis nur ganz wenige Patres das Idiom der Ile der France verstanden.
Die Monche schrieben ihre Briefe an die benediktinischen Gelehrten von
Paris in lateinischer Sprache.

6. Das habsburgische Wien, das Bollwerk gegen die Tiirken

Fiir viele bedeutete damals die kaiserliche Residenz an der blauen
Donau mehr als der Bourbonensitz an der Seine. Habsburg-Osterreich war
auch gar nicht so entfernt, wie es scheinen mochte. Ein starker Briicken-
pteiler zwischen Donau und Rhein war der vorderosterreichische Hof im
tirolischen Innsbruck, der viel Macht und Einflul} im Zehngerichtenbunde
und im Engadin besall. Und von Innsbruck wélbte sich ein weiterer Briik-
kenbogen nach Feldkirch, das damals zur Diozese Chur gehorte. In dessen
Jesuitenschule studierten im 17. Jahrhundert Biindner-Oberlinder gar nicht
so ungern. Von Feldkirch ging die Verbindung weiter zum osterreichischen

12



Rhéziins, wo der kaiserliche Resident wohnte, der sich sogar in die Disen-
tiser Abtswahlen einzumischen suchte. Der Fiirstabt von Disentis war noch
Reichstiirst, wurde zu den Reichstagen eingeladen und erwartete auch von
der Donaustadt Schutz und Unterstiitzung. Noch 1688 gab man in Wien
~um Bestiatigung der reichsfiirstlichen Stellung ein. Allein Kaiser Leopold L.
hatte anderes zu tun. Er kiimpfte gegen den tirkischen Kettenhund, den
Ludwig XIV. losgelassen hatte. Fiir den Habsburger Kaiser schlugen da-
mals die Herzen hoch, weil er als christlicher Herrscher und Vertreter des
Abendlandes gegen die Tiirken zu Felde zog. Man hob in unsern Télern
die Hinde gen Himmel, als 1683 Kara Mustapha die Donaustadt belagerte.
Uberhaupt waren die Gedanken vieler bei den kaiserlichen Armeen; denn
der Tiirke galt allgemein als der Feind der Christen. Darum auch so viele
Tiirkenmotive in unseren Kirchen. Ein Beispiel bietet schon die Trunser
Ptarrkirche. Auf dem rechten Seitenaltar, also auf der Epistelseite, stellte
ein Maler 1661 Barbara und Katharina dar, und als Hintergrund die Hin-
richtung der heiligen Barbara. Scharfrichter und Anfiihrer tragen den be-
zeichnenden Turban der Tirken. Auf dem Josefsaltar in der Abteikirche
malte der Zuger Muos 1701 eine ganze Tiirkenschlacht als Kulisse hin, auf
der einen Seite die Fahne des Halbmondes, auf der andern die des Kreuzes.
Damals war ja noch der Entsatz von Wien 1683 und der Sieg des Prinzen
Eugen bei Zenta 1699 in aller Munde. Auf dem Placidusaltar stellte der
Luganese Giorgioli den Prises Victor als turbantragenden Grofitiirken und
heidnischen Tyrannen dar. Und wenn wir uns die Stukkaturen unter den
Arkaden vor den Seitenaltiren ansehen, wieviele Tiirkengesichter mit
stechenden Augen und drohendem Schnauz! Uberall zitterte die Tiirken-
getahr nach, in den Liedern des 1685 erschienenen «Blumengartens» von
P. Placidus Riittimann wie in den Canzuns der 1690 in Truns aufgelegten
«Consolaziun» von P. Karl Decurtins. Die kriegerischen Séhne des Pro-
pheten galten als ein «grausamer Hund», dem man die ewige Hollenpein
wiinschte. Noch in der 1746 zu Bonaduz gedruckten ritoromanischen «De-
tensiun» des katholischen Glaubens wendet sich der Kapuziner P. Daniel
da Bagnolo gegen die Lehren Mohammeds (S. 9—12), besonders gegen die
sinnfillige Deutung des Himmels. «Ein solch ,schmutziges Paradies’ ver-
dienen nur die Schweine» (tschuff Parvis, tal a qual merita la vita, che
meinen de salva venia porgs).

7. Rom und Italien

Mehr als die Hofe von Wien, Paris und Madrid beeinflufite die Stadt
am Tiber, die pidpstliche Kurie das Leben am jungen Rheine. In geistiger
Hinsicht bedeutete die Roma aeterna der Nachfolger Petri mehr als ein
fiirstlicher Hof, Die zu Trient beschlossene Reform wiire ohne die folgen-
den Pipste Pius V., Gregor XIII. und Sixtus V. nie durchgefiihrt worden.
Die Pipste wurden aber von grofien Heiligen unterstiitzt, von Karl Borro-

13



médus und Philipp Neri. Der Besuch des Heiligen von Mailand 1581 in
Disentis war dafiir bezeichnend. Karl verteilte nicht nur Rosenkrinze, son-
dern nahm zwei Studenten mit, die spiter als reformeifrige Pfarrer in Disen-
tis und Truns wirkten. Viele Biindrer fanden seither im helvetischen Kol-
leg ihre theologische Bildung. Von Italien kamen auch die Bruderschaften,
so die des Rosenkranzes und die des Skapuliers. Von Mailand aus ver-
breitete sich auch das vierzigstindige Gebet, das z. B, 1638 in Danis
eingefithrt wurde (Ischi VI, S. 64).

Auch die groflen Missionen fanden zuerst in Italien eine Heimstitte,
Am meisten erfaliten das Volk in den letzten Jahrzehnten des 17. Jahr-
hunderts die italienischen Jesuitenprediger Paolo Segneri (1 1694) und
Gian Pietro Pinamonti (1 1703). Mit echt siidlindisch bewegter Gebirde
und mit der tiefen Uberzeugungskraft des gliubigen Barocks zogen sie von
einer Stadt zur andern. Zwei ihrer Schiiler, die Jesuiten Fontana und
Mariani, kamen auch iiber die Alpen zu uns. 1705 hielten sie zu Disentis
eine ganze Woche lang fiir die Cadi und das iibrige Biindner Oberland
eine groBe Mission ab. Die barfiiligen Missiondre geillelten sich dffentlich
und trugen schwere Kreuze auf ihren Schultern. Dem Beispiele folgten die
Minner, die ihren entblofiten Oberkérper ebenfalls geillelten und schwere
Kreuze oder eiserne Ketten in den Prozessionen mittrugen. Von allen Orten
kamen viele Teilnehmer ohne Schuhe und Striitmpfe. Nicht nur die Missio-
nire selbst, sondern auch viele Teilnehmer weinten offen aus tiefer Her-
zensreue. Und merkwiirdig, obwohl sie italienisch sprachen, verstand man
sie doch, wenn auch nicht dem Worte nach, so doch nach ihren ernsten
Mienen und lebhaften Gesten. Abt Adalbert III. Defuns falite aber nach
jedem Vortrage den Inhalt in romanischer Sprache zusammen, Beim groflen
SchluBumgang erschienen siebzig Minner in Monchskutten, und gegen
5000 Minner trugen Kreuze. Diese Jamna sontga della Cadi e della Sur-
selva erinnert an die Setimana santa in Sevilla. Aber wir miissen nicht nach
Andalusien gehen, um das zu verstehen. Die Heimat dieser beredten und
bewegten Frémmigkeit ist das italienische Nachbarland. Schliefilich war
es ja gerade der heilige Karl Borromius, der die Selbstgeilelung wiederum
iibte und verbreitete.

Ein halbes Jahrhundert spiter kam von Siiden wiederum eine Andacht
zu uns, die heute noch in Ehren dasteht, die Kreuzwegandacht. Der seelen-
eifrige Missiondr und Kanzelredner franziskanischer Observanz, P. Leonard
von Porto Maurizio (t 1751), forderte in groBlziigiger Weise den Kreuzweg.
Nicht weniger als 572 Kreuzwege werden seiner Initiative zugeschrieben.
Abt Columban Sozzi aus Olivone benutzte seine Beziehungen zu den Fran-
ziskanern in Mailand und liel 1767 die Stationen in der Klosterkirche ein-
tithren. Die Abtei gab 1770 eine bebilderte romanische Kreuzwegandacht
im Drucke heraus, die noch 1782 und 1794 Neuauflagen erlebte und damit
diese Andacht in der Cadi verbreitete.

14



Den italienischen Einflul und den Rom-Gedanken unterstrichen in sehr
deutlicher Weise die vielen Wallfahrten nach der heiligen Stadt. Im Jubel-
jahr 1675 zogen nachweisbar gegen finfzig Wallfahrer zu den Apostelgri-
bern. An der Spitze stand Mistral Johann Fontana. Im Jahre 1700 griffen
21 Trunser zum Wanderstab. Statthalter Andreas Defuns starb in Rom,
Statthalter Mathias Albrecht erreichte mit Miihe seine Heimat, wie sein
Ex Voto in Accladira zeigt. 1775 zogen wiederum zwolf Pilger aus dem
Tavetsch nach der Pipstestadt. Und diese Waller lieBen sich bei ihrem
jeweiligen Ableben im Pilgerkleide begraben, dhnlich wie friher die
Jerusalem-Fahrer. Mit diesem frommen Wallfahren nach Rom hingt es
nicht zuletzt zusammen, dall so viele Reliquien in unser Gebiet kamen,
allen voran im Laufe des 17, und 18. Jahrhunderts die sogenannten Kata-
kombenheiligen, die auch wieder den Blick auf das christliche Rom lenkten.

Ist es nicht fiir die romfreundliche Einstellung der Barockzeit bezeich-
nend, dafi wir so vielfach die Apostelfiirsten neben oder auf den Altiren
sehen? Als Beispiel sei auf die grolen Figuren von St. Petrus und Paulus
auf dem Hochaltar von Sedrun verwiesen, dann auf den Nebenaltar zu
Compadials, wo die Doppelheiligen noch deutlicher auf dem Altarblatt
hervorgehoben sind, und endlich auf den siidlichen Seitenaltar von Somvix,
wo man in bescheidener Art die Heiligen noch an Schliissel und Schwert
erkennen kann.

Von Italien und den biindnerischen Untertanenlindern kamen viele
Kiinstler, Architekten, Plastiker, Maler. Die aus Roveredo stammenden
Architekten Barbieri und Baroggi sind besonders zu nennen; der eine er-
baute die Placiduskirche in Disentis, der andere die Pfarrkirche in Dardin.
Die Stukkaturen in der Pfarrkirche zu Truns, in Maria-Licht und Acletta
zeigen schon durch ihre Massigkeit und Schwere ihren siidlichen Ursprung,
ganz im Gegensatz zum spiiteren leichten siiddeutschen Stukko der Wesso-
brunner-Art unter den Arkaden der Klosterkirche. Den Materdolorosa-Altar
in farbigem Marmor mit leuchtenden Perlmuttereinlagen schuf 1735 Fran-
cesco Solari aus dem Gebiete von Como. Und wenn man nach Malern
sucht, dann geht man am besten in die Trunser Pfarrkirche und schaut sich
die Nebenaltire der linken Seite, also der Evangeliumsseite, an. Auf dem
ersten Seitenaltar tritt uns eine aristokratische italienische Dame entgegen,
deren Jesuskind dem kleinen Johannes dem Tiufer das Lamm ibergibt,
wihrend im Hintergrunde Johannes der Lieblingsjiinger mit dem Kelche
in der Hand an der Szene sich interessiert. Im Hintergrunde eine siidliche
Berg- und Hiigellandschaft. Aus der gleichen Zeit, um 1660, datiert das
Bild des Nischenaltars, dessen Figuren und besonders dessen Kopfe hier
nicht mehr schriglaufend, sondern waagrecht (isokephal) angeordnet sind.
Unter dem Namen-Jesu-Symbol driingen sich zwei Gruppen anbetend vor.
Auf der einen Seite fihrt der heilige Karl Borromius an, auf der andern
cin Papst mit der Tiara zu Fiflen. Die Charakterkopfe von beiden, von

15



Papst und Kardinal, sind sehr fein individualisiert und durchgeistigt. Hinter
dem Papste erkennt man einen Edelmann mit Krause und Kinnbart, eine
typisch spanische Mode und Physiognomie, vielleicht der Maler selbst, der
aus dem spanischen Italien stammen konnte.

Von den Kirchen gehen wir iiber zu den Melodien, die in diesen vielen
Neubauten erklangen; es waren zuniichst Weisen der italienischen Musik.
Schon unter Abt Christian von Castelberg (1566—1584) fand der mechr-
stimmige Gesang Eingang. Um 1630 interessierte sich der Kapellmeister
P. Tobias Bruggner um die sechsstinmigen Motetten des mailandischen
Komponisten Orteo Vecchi, die ganz im strengen A-capella-Stile vertalit
waren. Und wiederum steht damit in innerem Zusammenhang, daf} die
1640 erbaute neue Disentiser Pfarrkirche im Chore beidseitig Sanger-
emporen erhielt. In der Residenzstadt der Cadi war der mehrstimmige
Gesang damals im Schwunge. Die Disentiser Pfarrkirche war denn auch
das Vorbild fiir dhnliche Einrichtungen in der Plazikirche (1655), in den
Ptarrkirchen von Sedrun (1691) und Platta (1744). Im Riicken der Kirche,
iiber dem Kircheneingang, gab es erst spiter Tribiinen. Die erste war die
des Klosters, die aber erst um 1750 benutzt wurde, die zweite war diejenige
von Maria-Licht. Mit diesen Singerloggien und Tiiremporen kamen auch
die Orgeln, die vorher klein und selten waren, auf.

Von Italien her kam aber nicht nur der mehrstimmige ernste Gesang,
sondern auch die Orchestermusik. Die oberitalienischen Stidte Venedig,
Mailand und Ferrara waren die Heimstitten der orchestralen Musik, vor
allem der Oper. Anfangs des 18. Jahrhunderts hort man im Kloster von
Geige und Cello. Gleichsam den Auftakt zu einer neuen Zeit bildete hier
das Jahr 1742, als der von St. Gallen postulierte Abt Bernhard Frank (1742
bis 1763) nicht nur mit Orgelklang und Figuralgesang, sondern auch mit
Orchestermusik in der Kirche empfangen wurde.

Schon bei der kirchlichen wie weltlichen Musik des 17. Jahrhunderts
spielte der Konzerttrompeter eine beachtenswerte Rolle, so bei Bach, Co-
lonna, Pallavicino, Scarlatti. Auch im 18. Jahrhundert fehlte das Clarino
im Orchester nicht. Am liebsten beniitzte man den Festtrompeter wie
tiberhaupt Schall- und Blasinstrumente bei grolen Einziigen in die Kirche.
Schon der Chronist Barthol. Anhorn (1 1640) erzihlt uns von solchen biind-
nerischen Festen, bei denen die «tiirkische Musik» erklang, eine Nach.-
ahmung der osmanischen Militirmusik (Janitscharenmusik). Nun gab man
im 17. und 18. Jahrhundert den Armeen Bliserchére mit. So schuf Fried-
rich der Grofe in seiner Armee eine solche Organisation. Die Militir-
mirsche kamen in Flor, und zwar vorzugsweise mit der Einfithrung des
preuBlischen Paradeschrittes. Ende des 18. Jahrhunderts finden sich die
Militarmirsche bereits in Frankreich, England und Osterreich. Durch die
napoleonischen Kriege fand diese militirisch-patriotische Tonkunst auch
bei uns Eingang. So zog die franzisische Armee unter General Demont am

16



10. Mérz 1799 «mit klingendem Spiele mit einer vortrefflichen tiirkischen
Musik» in Disentis ein. 1812 treffen wir im Kloster bei einem Fastnachts-
anlaf} bereits die studentische Feldmusik, die 1819 auch in der Kirche titig
war, Damit sind wir aber schon ins 19. Jahrhundert vorgestofien,

8. Der Disentiser Klosterbau als Symbol des fiirstlichen Barocks

In Rom studierte am Propagandakolleg P. Adalbert de Medell, der
spiter als Abt (1655—1696) das neue Kloster erbaute und auch die Funda-
mente der neuen Klosterkirche setzen konnte. In der Tiberstadt sah der
junge Tavetscher Frater und Theologiedoktor die neue herrliche Jesuiten-
kirche des Gesu (1573), die schonen Palastbauten des Lateran (1587) und
der Barberini (1624). Schon P. Placidus Spescha berichtet, dafl der ener-
gische Prilat in der Ewigen Stadt die neue grofle Klosterplanung ins Auge
talite. Der erste Entwurf zur Klosterkirche, der dem Br. Caspar Mos-
brugger zugeschrieben werden kann, sah ja auch ganz im Stile der Lu-
zerner Jesuitenkirche eine basilikale Anlage mit zwei Pultdichern vor.
Dann idnderte man aber den Plan im Sinne des sogenannten Vorarlberger
Miinsterschemas und iiberdeckte die Kirche mit nur einem einzigen Dache.
Die zwiebelférmigen Turmhauben und die ganze Kirche erinnern an die
siiddeutsch-osterreichische Baukunst. Es ist, als ob unsere Klosterkirche
auch sonst irgendwie im Raume zwischen Admont und Zabern stehen
konnte.

Firstlich macht sich der klosterliche Wohnbau in seinen méchtigen
Ausmalen. Sichtlich wollte man wenigstens nach aulen die bischéfliche
Residenz in Chur in den Schatten stellen. Der Plan ging iiber die Bediirt-
nisse der damaligen Klosterfamilie und ihrer Schule hinaus und nahm auch
auf die vorhandenen Mittel nicht geniigend Riicksicht, so dal} die schwei-
zerische Benediktinerkongregation dem Bau Einhalt gebot, obwohl erst
der siidliche Langtrakt und der mittlere, nach Norden gehende Anbau vor-
handen war. So blieb das Kloster unvollendet und ist die Marienkirche
gegen den Wunsch der Bauherren des Barocks erhalten worden. Erst un-
sere Zeit erginzte das Rechteck und vollendete damit die barocken Bau-
gedanken. Wegen der Massigkeit des Klosterbaues hat man schon an den
Escorial erinnert. Insofern ja auch im Baue der Fiirstabt seine Residenz
hatte, der meist ein Freund Spaniens war, darf man mit Recht Disentis als
den «ritischen Escorial»> bezeichnen.

Auf der Stirne der klosterlichen Kirchenfassade griifit den Wanderer ein
eigenartiges Bild, an sich sicher kein groBes Kunstwerk, das die Palette von
P. Fridolin Eggert (1 1709) schuf, aber eine geistesgeschichtlich sehr be-
deutsame Darstellung. Unter dem Mantel der jugendlichen Madonna
stehen auf der einen Seite schutzflehende Kaiser und Kaiserin, Kénig und
Konigin, dazu Herzoge und Fuusten, auf der andern Seite knien bittend
Papst, Bischof und Abt, alle damals auch Landesfiirsten. Diese Figuren

lifd



sind alle bezeichnend fiir die Epoche des Barocks, wo die Hote von Wien
und Madrid, Paris und Turin und nicht zuletzt auch diejenigen von Miin-
chen und Innsbruck den Ton angaben. Nicht weniger bedeutend war der
pipstliche Hof in Rom, erst aber in groem Abstande davon der bischof-
Jiche Hof in Chur. Die Aristokraten und Soldaten, die Pfarrer und Monche
der Cadi wandten sich nun bald diesem, bald jenem Hofe zu. Ein gemein-
eidgenossisches Empfinden existierte damals nicht, auch nicht beim Manne
auf dem Lande. Der schweizerische Einheitsstaat oder der sogenannte
Nationalstaat ist erst ein Produkt des 19. Jahrhunderts, der Helvetik von
1799 und des Bundesstaates von 1848, Daher sandte die Cadi ihre Landes-
kinder bald in franzosische, bald in spanische Dienste, alles durchaus be-
greiflich. Daher jubelte die eine Gruppe dem Louvre, die andere dem Escorial
zu. Hier heiBt es historisch denken und nur dann wird man den friitheren
Zeiten einigermalen gerecht.

9. Von der dimonischen Landschaft zum romantischen Tal

Nachdem wir uns die Cadi von der groben Perspektive der europi-
ischen Hofe, von der Stadt der Pipste, der Habsburger und Bourbonen
angesehen haben, fragen wir uns einmal, wie denn eigentlich die Reisen-
den und Forscher, der Mann des Unterlandes und des Auslandes Land-
schatt und Leute am jungen Rhein beurteilt haben. Um es gleich vorweg-
zunehmen, man dachte von unserem Lande so schlimm als nur moglich,
Der schweizerische «Baedecker» von Johann Jakob Wagner aus dem Jahre
1688 warnt die Wanderer vor unsern Gegenden. «Die Berge sind sehr
hoch, die Taler dublerst elend; gliicklich, wer es nicht sieht und dennoch
glaubt!> Deshalb kam kein Maler hier herauf. Der Amsterdamer Land-
schaftszeichner Hackaert wagte sich 1655 nur bis Ilanz, Selbst die Gelehr-
ten, weder Mauriner noch Bollandisten, erkiithnten sich zu einer solchen
Reise und liefen sich nur durch Mittelsminner Dokumente und Nach-
richten geben. Der Ziircher Balthasar Bullinger, der sich 1757 herausnahm,
in die Cadi vorzudringen, nennt die Leute «Kopte ohne Hirn», die nichts
«von gesitteten Volkern» wissen. Johann Konrad Faesi, ebenfalls aus dem
Limmatathen, fand 1763 die Einwohner klein und tbel gestaltet. «Ihre
‘Augen und Gesicht zeigt wenig Menschlichkeit, wohl aber Wildheit und
Brutalitit.» Dem Gottinger Meiners fielen 1788 die Kinder auf, die ihm
«in eckelhafter Unsauberkeit» erschienen. Noch fiinfzig Jahre nachher rief
der Engliander Derwent aus: «Disentis ist ein elendes Dorf. Wie ist es fiir
jemanden moglich, seine Lebenstage an einem Orte wie diesem zuzubrin-
gen?» (1830). Selbst jahrhundertealte und erprobte Lebensweisen wurden
als barbarisch abgelehnt. Der Innsbrucker Adelige und spitere gelehrte
Minch von St. Gallen, Bernhard Frank von Frankenberg, der 1742 bis 1763
die Abtei Disentis regierte, bedankte sich fiir Biindnerfleisch und Ober-
linder-Kise und wollte beides von dem Tisch der Ménche entfernen. Noch

18



1838 meinte das in Neuchatel herausgekommene «Album de la Suisse pitto-
resque», die Tavetscher befolgten in der Herstellung des Bindenfleisches eine
alte Geptlogenheit der Hunnen. Fiirwahr, man betrachtete die biederen
Bewohner der Cadi eigentlich als vollendete Kannibalen und beinahe als
gemeingefihrliche Menschenfresser!

Diese Urteile iiber die Cadi gleichen ganz den Ansichten, welche man
auch iiber andere Bergvolker und Alpenlandschaften hatte. Die Auslinder
sahen unsere Gebirgstiler als trostlose und beinahe von ewigem Schnee
bedeckte Felsengebiete an, in denen fast nur zuriickgebliebene Menschen
wohnen konnen. 1705 behauptete ein Rostocker Professor, das Heimweh
der Alpenbewohner komme daher, dal} sie, weil an die verdorbene Alpen-
luft gewohnt, die reinen Liifte des Tieflandes nicht ertragen konnten. Die
Englinder, die 1741 eine Expedition nach Chamonix unternahmen, iiber-
nachteten droben im Tale in ihren Zelten nur mit den Waffen in der Hand,
da sie offenbar sich gegen einen Angriff der Bewohner schiitzen wollten.
Auch biindnerische Gegenstiicke fehlen nicht. So bezeichnete der in Basel
lebende deutsche Gelehrte Sebastian Miinster (t 1552) die Engadiner als
«Diebesvolk» (gens furax), ja als «argere Diebe als die Zigeuner». Und in
den 1777 begonnenen «Rdubern» riit Friedrich Schiller einem Spitzbuben
an, sich ins Biindnerland, ins «Athen der heutigen Gauner», zu begeben.

Und doch zog schon im 18. Jahrhundert eine neue Zeit herauf, die den
Bergen und Menschen ganz anders gegeniiberstand. Holen wir etwas wei-
ter aus, um diese Entdeckung und Eroberung der Alpen besser zu be-
greifen. Aus wirtschaftlichen Griinden erstieg man schon seit jeher die
Hohen bis gegen 2000 Meter. Nicht umsonst erwihnt das Tellotestament
von 765 die Alp Nagiens, die 2010 Meter iiber dem Meere liegt, als Zu-
behor des Sagenser Zentralhofes. Aber aus touristischen oder gar wissen-
schattlichen Motiven stieg man nicht hinauf und lief} die Firne und Felsen
der alpinen Majestiiten in ihrer unberiihrten Schonheit. Es war eine Aus-
nahme, die keine Nachahmer fand, daf} Konig Peter III. von Aragon im
Jahre 1285 den Mont Canigou, einen ostlichen Auslidufer der Pyrenden von
2785 Meter, erklomm, Um die landschaftlichen Reize zu genieflen, bestieg
Petrarca 1335 nordlich von Avignon den Mont Ventoux, der 1908 Meter
milit. 1358 erstieg ein Humanist den Rocciamelone beim Mont Cenis, der
nicht weniger als 3537 Meter hoch ist. In unseren Gebieten bezwang der
Humanist Johann Fabricius Montanus mit zwei Genossen 1559 den Ca-
landa. Aber nachher schweigt die Bergchronik ganz. Das 17. Jahrhundert
ist erfiillt von Konfessions- und Kabinettskriegen, von theologlschen Strei-
tigkeiten, aber niemand dachte an die Ersteigung der Berge. Und doch
ting im gleichen Jahrhundert in England ein neuer Geist sich zu regen an,
die Natur- und Erfahrungswissenschaft, die vor allem Newtons Gravi-
tationsgesetz so forderte. Mathematik und Astronomie nahmen einen
groBlen Aufschwung. Diese neue Einstellung wanderte iiber Holland in die

19



kontinentalen Linder. Der in Utrecht herangebildete Ziircher Johann Jakob
Scheuchzer (+ 1733) suchte mit seinem Barometer die Hohen zu messen.
Er nahm 1694 auch seinen Weg iiber Oberalp und Lukmanier. Bald darauf,
1729, machte Albrecht von Haller mit seinem Lehrgedicht «Die Alpen»
zwar nicht auf das Biindner Oberland, wohl aber auf das Berner Oberland
aufmerksam, Mit seinem Hinweis auf das gliickliche Volk der Hirten
weckte er aber auch indirekt die Freude an der alpinen Welt. Um 1744
schricb der gelehrte P. Maurus Wenzin seine Beschreibung der Cadi, in
der er sich ganz bezaubert zeigt iiber die Reize seiner Ieimat, aber nicht
iiber die Gletscher und Bergesrieser, sondern iiber die aussichtsreichen
PaBhohen und idyllischen Wasserfiille, iiber den Oberalpsee, die Vergera
bei Mompé-Medels, das Stalusatobel, die Lavreinerschlucht, Accladira iiber
Truns und die Ebene 6stlich von Brigels auf dem Wege gegen Waltensburg,
und den stiirmischen Petersbach am wilden Felsen von Obersaxen. Er
schaut die Cadi nicht an mit blodem Auge und verstaubtem Herzen, son-
dern mit dem offenen Sinn eines begeisterungsfahigen Jiinglings. Aber
ithber die Waldgrenze schweift sein Blick kaum. Nicht umsonst braucht er
etwa 17mal den Ausdruck «liebliche Ebene».

Aber die Erforschung, einmal angeregt, ruhte nicht, bis auch die hoch-
sten Spitzen der alpinen Majestiten erstiegen waren. Schon 1730 bis 1740
erkletterte der Prittigauer Pfarrer Sererhard die Scesaplana (2969 m), und
vier Engelberger Talleute erstiegen 1744 den Titlis (3242 m). In unseren
Gegenden setzte dieses Werk P. Placidus Spescha (1752—1833) fort, der
seine alpinistische Tiétigkeit 1782 mit der Besteigung des Scopi begann.
Spescha fand den Weg zum Oberalpstock, zum Todi und zum Rheinwald-
horn. Mit seinem beredten Munde und seiner originellen beobachtenden
Feder machte er auch seine Freunde im ganzen Schweizerlande auf die
ritische Bergwelt aufmerksam.

Der Lautsprecher Speschas war vor allem der in Ziirich niedergelassene
Schlesier Johann Gottfried Ebel (1 1830), dessen Anleitung, die Schweiz zu
bereisen, mehrfach aufgelegt wurde und weiteste Kreise erfafite. Daher
seit dem Ende des 18. Jahrhunderts der groBe Strom der Reisenden, der
unsere Téaler erfaBte. Von Ilanz her kam der berithmte Historiker Johannes
von Miiller aus Schaffhausen, der sich am 20. Oktober 1797 in Truns auf-
hielt und gegen jedermanns Rat noch iiber die Oberalp weiterzog. Um-
gekehrt-wanderte der verbannte Josef von Gores 1820 vom Crispalt nach
Truns, wo er P. Placidus Spescha «<beinahe einen ganzen Tag iiber das
ritische Wesen zu befragen hatte», wie er selbst erzihlt. Es gefiel ihm
auch die St. Annakapelle sehr, besonders das Hauptbild von P. Fridolin
Eggert. Auch die Briider Napoleons zogen vorbei, Ludwig, einst Konig
von Holland, und Hieronymus, einst Kénig von Westfalen (1815).

Statt vieler anderer erwihnen wir last not least den ersten bekannten
Amerikaner, der die Cadi besuchte, James Fenimore Cooper, den beriihm-

20



ten Schopfer der Urwaldpoesie und des modernen Prarie-Romans, der uns
allen als Verfasser der «Lederstrumpfgeschichten» von Jugend auf bekannt
ist. Aus seiner abendlichen Septemberfahrt des Jahres 1828 von Truns nach
Disentis machte er eine wildromantische Nachtszene und fiihlte sich wie
ein <Reisender auf den Grenzen der zivilisierten Welt in Amerika». Aber
vor Cooper kam schon die amerikanische Mode in die Cadi, ich meine den
Zylinderhut. Seine Heimat ist die amerikanische Indianerwelt, von wo ihn
der beriihmte Benjamin Franklin, der Erfinder des Blitzableiters, nach
Paris brachte, wo er als Gesandter 1776 bis 1785 wirkte. Die Pariser waren
begeistert fiir den Mann ohne Periicke, der aber eine kleine Brille und
einen hohen Zylinderhut trug. Die neue Mode eroberte bald die west-
europiische bessere Gesellschaft und galt in den groBen Tagen des Lebens
als die entsprechende feierliche Kopfbedeckung. So kam es, daB der Zylin-
der seit Anfang des 19. Jahrhunderts, vielleicht seit 1806, jeweils vom
Mistral der Cadi auf dem Cumin getragen wurde und heute noch in Mode
ist und keineswegs weichen will.

Zwei Werke machten dann unsere Tiler weithin berithmt. Das eine
schrieb der Bamberger Literat Dr. Ignaz Christian Schwarz, der in seinen
1843 erschienenen «Wanderbildern von den Quellen des Rheins bis zum
Rheinfall» iiber das ganze Biindner Oberland ein romantisches Rosarot
verbreitete. Da Schwarz an der katholischen Kantonsschule in Disentis
einige Jahre Literatur und Geschichte lehrte, verstand er es ausgezeichnet,
die Farben zu mischen und Land und Leute in geistreich-beobachtender
Art zu schildern. Man mufl wieder bis zu P. Maurus Carnot gehen, um
solche duftige Schilderungen zu finden. Mehr fiir die Schonheiten der
Natur hatte ein offenes Auge der aus Hessen-Nassau stammende Churer
Protessor Gottfried Theobald in seinem 1861 erschienenen Buche «Das
Biindner Oberland». Der griindliche Deutsche registrierte am Schlusse
seines Buches alles, was er irgendwie sah und sammelte, Granit und Gneis,
Moose und Flechten, Miduse und Kifer, und fiigte die einzelnen lateini-
schen Fachnamen an. Er verfocht die Ansicht, daB} das Oberland «an lieb-
lichen wie groBartigen, wilden und schauerlichen Bildern der Natur hinter
keinem andern Alpenlande zuriicksteht und nur noch bekannter werden
mull, um denselben Ruf zu erlangen». Theobald fiithrte das Werk von
P. Placidus Spescha weiter und leitete hiniiber zu den noch umfassenderen
Studien von P. Karl Hager (1 1918).

Nun wagten sich auch die Maler in unsere Bergwelt. Als erster wanderte
um 1780 der Ziircher Landschaftsmaler Ludwig Hef (1760—1800) als an-
gehender Kiinstler iiber den Lukmanier und zeichnete Rheinbriicke und
Kapelle St. Roc sowie die PallstraBle bei S. Gion, alles im Sinne einer an-
dichtigen Stimmung und einer sanften Idylle, ganz so, wie es der bekannte
Salomon GeBner, der die Zeichnung auch in Kupfer stach, liebte. Dann
zeigte P. Pl. Spescha die eigentliche Bergeswelt und die Eisregion den

21



Kiinstlern, so zuerst dem Ziircher Maler Bleuler (1817), der auch von der
Disentiser Landschaft ein wunderfein duftiges und zart getontes Bild
entwarf, mit blauen Bergwildern und gelben Birken, wohl bis heute das
schinste Bild dieser Art vom Biindner Oberland. Auf Bleuler folgten der
Basler Birmann (1821), der Toggenburger Isenring (1823), der Badener
Federle, der Schwyzer David Alois Schmid und wie sie alle heiflen. Sie alle
machten durch ihre Zeichnungen und Stiche die Cadi und das Oberland
ebenso bekannt wie Schwarz und Theobald durch ihre literarischen Werke.

Je mehr die alpinistische und medizinische Wissenschaft die Vorziige
unserer einsamen und abgelegenen Landschaft erkannte und pries, umso
mehr wurde sie aufgesucht, so daf sie heute zu einem heiflersehnten Er-
holungstal fiir ungeziihlte Giste und Wanderer geworden ist. Die Cadi
war im 17. und im 20. Jahrhundert im wesentlichen gleich, aber die Brille,
mit der sie angesehen wurde, énderte sich ganz.

Im Dezember kaufen wir die
schénen Pro-Juventute-
Marken; ihr bescheidener
Zuschlag ist eine Hilfe fiir
bediirftige Schweiierkinder

Unsere neue Fidel

Wir suchen ein verlorenes Gut. — Wir haben das Singen und Spielen
im hiuslichen Kreise verlernt. Vielerlei Bestrebungen helfen uns, es wieder
zu erschlieflen, regen uns an und rufen uns auf. Das Bauen und das Spielen
der neugeschaffenen Fidel wecken ein tieferes Verstindnis fiir die Musik.

Als sechssaitiges Streichinstrument wurde sie nach alten Vorbildern neu
gestaltet und fiir die heutigen Musikbediirfnisse entwickelt. Wie die «Viola
da gamba» in Kniehaltung gespielt, stimmt sie sich ebenfalls wie diese in
Quart-Terz. Unterhand-Bogenfithrung und prizise Tongebung durch die
Biinde erleichtern dem Jugendlichen wie dem Spitlernenden das reine
Spiel. Die gute, freie Haltung ermoglicht auch gleichzeitiges Spielen und

22



	Die Cadi im abendländischen Geschichtskreis

