
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 17 (1957-1958)

Heft: 1

Artikel: Die Cadi im abendländischen Geschichtskreis

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-355967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-355967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Cadi im abend ländischeii Gescliichtskreis
Von P. Dr. Iso M idler

Vorliegende Studie war Gegenstand eines Vortrages in der Kreislehrerkonferenz der
Cadi zu Truns am 15. März 1956. Auf vielfachen Wunsch hin wird sie der Öffentlichkeit

zugänglich gemacht. Sie legt den Hauptakzent auf die neuere Zeit, da die
vorhergehende Epoche schon im ersten Band der Disentiser Klostergeschichte, erschienen
1942 im Verlag Benziger zu Einsiedeln, genügend ausführlich dargestellt worden ist.

1. Im romanisch-germanischen Mittelalter

Die Römer brachten uns mit der lateinischen Sprache auch das Christentum.

Ein Pfarrer der Cadi schrieb einmal großzügig an die Tafel: Jerusalem,
Antiochien, Rom, Mailand, Chur, Ilanz, Truns, Somvix. Solche Entwick-
Inngsreihen, mögen sie auch mehr vereinfachen, als der wirkliche komplizierte

Sachverhalt belegt, zeigen deutlich und lehrreich die Wege auf, auf
denen geistige Bewegungen in unser Gebiet einströmten. Eine andere Serie
ähnlicher Meilensteine bilden etwa die folgenden Begriffe: Mekka, Tunis,
Fraxinetum, die große Festung des Halbmondes bei Marseille, von Fraxinetum

Angriffspfeile über den Mont Cenis auf das Kloster Novalese, über
den Großen St. Bernhard auf die Abtei St. Maurice und über den
Lukmanier auf Disentis. Um 940 steckten die Söhne des Propheten auch Chur
in Flammen und gelangten bis zu den Mauern von St. Gallen.

Wir können auch die großen Zentren der mittelalterlichen Welt
festhalten, Rom und Aachen, zwischen denen die Kaiserzüge eines Otto I., eines
Heinrich II. und vor allem eines Friedrich Barbarossa über den Lukmanier
die Verbindung herstellten. Als Gegenstück zu dieser Nord-Süd-Bewegung
hochpolitischer Natur stellt für unser Gebiet eine sozial-völkische West-
Ost-Bewegung die Walserwanderung dar. Die Alemannen kamen im 5. bis
7. Jahrhundert in unsere Schweiz und auch ins Wallis. Nachdem sie Ende
des 12. Jahrhunderts das Oberwallis fertig besiedelt und erfaßt hatten,
suchten sie neues Land. So ging eine frühe Auswanderung von Naters und
Morel aus über das Corns nach Urseren, wo das neue walserische Andermatt
gegründet wurde. Von den Ufern der jungen Rcuß zog man weiter über
Tschamutt-Mutschnengia sowie das Kloster Disentis bis Obersaxen. Hier
endlich machte die große Wanderung der Walser über Furka—Oberalp
dauernd halt.

2. Im Banne der Renaissance

In der Stadt Dantes und Petrarcas, in der Residenz der Medici, in
Florenz, lag die Wiege der neuen großen Geistesbewegung, die man Humanismus

oder Renaissance nennt, Zwei interessante Bilder der Arnostadt ziehen
unsere Aufmerksamkeit auf sich. Zunächst das berühmte Bild, das Benozzo
Gozzoli 1459 schuf, der «Zug der Heiligen Drei Könige», eine ununter-

5



ï

brochene Bilderfolge mit wechselnden Landschaften, Burgen und Städten.
Die orientalischen Kostüme der zahlreichen Figuren erinnern an die
byzantinischen Besuche beim Konzil von Florenz. Aber dieses hochfürstliche und
zartfeine Fresko im Palazzo Medici^ also in einem privaten Hause, war es

nicht, das auf unsere Gegenden näher wirkte. Vielmehr muß hier das

Dreikönigsbild genannt werden, das Gentile da Fabriano um 1400 in der
Akademie zu Florenz malte. Der eine König ist als Greis, der andere als Mann
in Vollkraft, der dritte als Jüngling dargestellt. An dieses Vorbild schlössen
sich Cristofero und sein Neffe Nicoiao an, genannt nach ihrer Heimat
Seregno im Norden von Mailand. Diese beiden Maler wohnten um die
Mitte des 15. Jahrhunderts zu Lugano und zogen von dort über den
Lukmanier. In der Agathakirche zu Disentis und der Eusebiuskirche zu Brigels
malten sie die drei Könige in ihren drei verschiedenen Lebensaltern. Der

ganze Zug geht zuerst nach Jerusalem, von dort nach Bethlehem und zum
Stalle. Sehen wir uns einmal die Kleider dieser höfischen Kavalkade an, so

entdecken wir die modernsten damaligen Modekostüme des burgundischen
Hofes, pelzbesetzte Samtröcke, feingefütterte Hängeärmel, lange
Sendebinden. Und der ganze Zug schreitet über einen Boden, der mit Blumen
besät ist und sich fast wie ein Teppich ausnimmt. Man hat den Eindruck,
als ob der königliche Aufzug eben vom Hofe Philipps des Guten oder seines

Sohnes Karls des Kühnen käme. Man weiß ja, daß Mailand und Burgund
befreundete Mächte waren. Auch fallen die roten, grünen und violetten
Farben auf, in denen die Burgundermode schwelgte, ganz im Gegensatz
zu den Bauern, die nicht nur hier, an den Ufern des Rheins, sondern auch
an den Gestaden des Vierwaldstättersees wegen ihrer einfachen, aus

ungefärbter Schafwolle bestehenden Kleidung «graue Puren» genannt wurden.
Und endlich der Hintergrund der ganzen Szene: Schiffe, Mühlen, Burgen
und das mauerbewehrte Jerusalem, ein Hinweis auf die Zeit der
emporkommenden Städte und der noch geachteten Ritter. Ein Hund bringt ja
die Sporen, die ein Ritter vergessen hat. In St. Agatha malten die Seregne-
sen noch auf der Ostseite den heiligen Placidus als modernen Ritter mit
langen, spitzen Schnabelschuhen, nicht mit dem von den Bauern bevorzugten

breiten, geschnürten «Bundschuh». Und die über den Apsiden der
Altäre angebrachten alttestamentlichen Propheten ähneln verzweifelt dem
Aussehen florentinischer Kaufleute.

Noch deutlicher blickt die verweltlichte Zeit des Humanismus in der

Darstellung des heiligen Josef durch. Im Gegensatz zum Bild von Fabriano
stellten die Seregnesen den Heiligen ganz in der Ecke dar, in der Hand
den Besen, kauernd vor dem Kochtopfe. Der Nährvater Christi versteht
nichts von dem Mysterium und sieht erstaunt den Zug der Weisen zu
Maria und ihrem Kinde kommen. Auch in der Literatur, wie zum Beispiel
im Weihnachtsspiel, ist der gerechte Nachkomme Davids nur der geplagte
Hausvater und plumpe Bauer. Der Dichter Deschamps (f 1422) spricht

6



von «Josef dem Dummkopf» Erst der heilige Bernhardin von Siena machte
wieder auf den großen stillen Mann der Heiligen Familie mehr aufmerksam.

Wie anders ist St. Josef in Müstair zur Zeit Karls des Großen
geschildert! In ornamentalem Mantel und großem Heiligenschein wie Jesus
und Maria.

Aber nicht alle Zeitgenossen der Renaissance waren verweltlicht. Eben
war die Rede vom heiligen Bernhardin von Siena, der mit Vincenz Ferrer
und Girolamo Savonarola zu den großen Bußpredigern des 15. Jahrhunderts
gehört. Man hat schon gemeint, der große Sienese sei hier in der Cadi
gewesen und habe auch hier seine Standarte mit den Symbolen IHS
aufgepflanzt. Tatsächlich finden wir dieses Monogramm in einer Strahlensonne

mehrmals in der Agathakirche angebracht. Die beiden mailändischen
Maler, die mit Bernhardin von Siena in Berührung gekommen waren, werden

dieses Reformzeichen aus eigener Inspiration in unseren Gegenden
dargestellt haben.

3. Die Abwehr der Glaubensspaltung

Die Erneuerungsbewegung vermochte wenigstens in den deutschen
Landen nicht durchzudringen. Schneller als man ahnte, kam die Krisis.
Wittenberg — Zürich — Chur — Ilanz, das sind die Wegstationen. 1517 die
Ablaßthesen Luthers, 1526 bereits das Religionsgespräch in Ilanz. Die
soziale Umschichtung, der humanistische Geist, der schnelle Buchdruck, die
staatliche Post, all das beschleunigte die Auseinandersetzung. Ist es nicht
interessant, daß Abt Theodul Schlegel vom Prämonstratenserkloster St. Luzi
in Chur sich an der Ilanzer Disputation auf ein Werk berief, das der
berühmte englische Bischof John Fisher 1523, also nur drei Jahre vorher,
gegen Luther herausgegeben hatte! Wir wissen, daß der Magistrat der Cadi
den damaligen Ansturm niederhielt. Die neue Bewegung mußte in
Waltensburg haltmachen. Aber sie setzte nach fünfzig Jahren nochmals an.
Man weiß ja, daß zum Beispiel die engadinischen Gemeinden St. Moritz
und Celerina erst 1577 zur neuen Lehre übertraten. Daß dieser zweite
Angriff beinahe die Festung der Cadi von innen heraus sprengte, demonstrieren

spätere Berichte aus dem Anfang des 17. Jahrhunderts, wonach
fünf Pfarrer der Cadi 1572 nach Zürich gezogen wären, um sich in der
neuen Lehre zu unterrichten. Mit den notwendigen Büchern versehen,
seien sie aber auf dem Rückwege über den Walensce ein Opfer stürmischer
Wellen geworden. Dazu die ergänzende Tradition, daß der Abt Christian
von Castelberg (1566—1584) an einem Tage in den fünf größeren Ortschaften

der Cadi gepredigt habe. Die Nachrichten sind nicht wörtlich zu nehmen,

aber die Substanz ist vielleicht doch richtig. Vergebens hat Abt
Christian von Castelberg nicht aus eigenen Mitteln die Kirche in Danis
gebaut. Das Grabdenkmal dieses Abtes, der mit dem heiligen Karl Borro-
mäus befreundet war, befindet sich an der Stiege zur Marienkirche im

7



Kloster. Den dritten Angriff organisierte der Ilanzer Prädikant Stefan

Gabriel mit seinem 1625 herausgekommenen Buche «Stadera». Zum Gegenangriff

rief Abt Augustin Stöcklin auf, der auf dem Wege von Ilanz nach
Flims am 9. Oktober 1632 von einem Anhänger der schwedischen Prädi-
kantenpartei nicht weniger als viermal mit gezücktem Schwerte angegriffen

wurde. Wäre nicht ein französischer Besatzungssoldat zu Hilfe geeilt,
so wäre er dem Angriff erlegen. Um diese Zeit kamen aber auch die
italienischen Kapuziner zu Hilfe, die gleichsam eine Vormauer vor den Toren
der Cadi errichteten, indem sie wichtige Positionen, wie Seewis, Schleuis,
Cumbels, Danis, hielten.

4. Spanische Motive
Unterdessen war ein großer katholischer Staat zur Weltmacht

emporgestiegen: Spanien. Seine Soldaten siegten auf den venezianischen Schiffen
1571 beim griechischen Lepanto über die Flotte des Halbmondes. Die
Lagunenstadt feierte den Sieg großartig. Andrea Vicentino (t 1614) malte
die Schlacht im Dogenpalast und stellte eindringlich dar, wie die großen
Ruderschiffe gegeneinander fuhren und durch Enterbrücken eine
Infanterieschlacht auf den Schiffsverdecken herbeiführten. So schlugen noch die
Römer gegen die Karthager ihre Seeschlachten. Erst später, im Jahre 1588,
als die kleinen englischen Schiffe mit guten Feuerwaffen von ferne die
spanische Armada in den Grund bohrten, kam eine neue Methode zur
Anwendung. Da die Schlacht von Lepanto just an dem Tage geschlagen
wurde, da in Rom die Rosenkranzbruderschaften ihre Bittgänge hielten,
am ersten Oktobersonntag, sah man im Siege eine Hilfe von oben. Das 1573

eingeführte Rosenkranzfest erinnerte stets an dieses sieghafte Ereignis.
Wenn eine solche Rosenkranzkonfraternität errichtet wurde, gedachte man
des Lepanto-Sieges, so noch im Dokumente von Somvix für das Jahr 1651.

Die Pleifer Rosenkranzbruderschaft ließ sogar 1630 vom Italiener Giovanni
B. Macholino ein großes Schlachtenbild herstellen, das noch mehr als das

venezianische Bild das Ineinanderfahren der Schiffe und die sich daraus

ergebende Schlacht auf den Oberdecken darstellt und auch viel deutlicher
die Muttergottes in den Vordergrund rückt. In der linken Bilderecke
gewahrt man die Sieger: Philipp IL, den Papst Pius V. und den Dogen von
Venedig.

Aber das Reich des zweiten Philipp (1556—1598) lag nicht nur südlich
der Pyrenäen und an den Küsten des westlichen Mittelmeeres, sondern

ganz in unserem nachbarlichen Süden. Schon 1545 erhielt Philipp von
seinem Vater Karl V. Mailand, das bis 1714 bei Spanien-Habsburg blieb.
Der spanische Gouverneur in der Ambrosiusstadt hatte einen langen Arm,
der bis an die Quellen des Rheins reichte mit seinen goldenen Dublonen
und großen Zollizenzen. Er war wiederum in steter Verbindung mit dem

spanischen Residenten in Chur, ein Posten, den besonders die Familie des

8



Grafen Casati lange innehielt. War Solothurn die Stadt der französischen
Ambassadoren, so Chur die des spanischen Residenten. Das eine war ein
Vorposten des Louvre, das andere des Escorials. Und oft steckten die Politiker

Gelder beider in ihre Taschen. In beider Heere dienten Söhne der
Cadi.

Eine besondere Hochburg des spanischen Einflusses war lange Zeit Somvix.

Als die Somvixer gegen Bischof und Nuntius einen Disentiser Pater als

Pfarrer forderten und dem bisherigen Kaplan einfach die Möbel auf die
Straße setzten, da meinte um 1686 P. Karl Decurtins: «Die Somvixer werden

in ihrer Grandezza als wie die Hispanier stehen.» Wie sehr der Blick
auf das Pyrenäenreich begeisterte, zeigte Abt Adalbert Defuns (t 1716),
der in seinem Büchlein « Segira Via tier il Parvis» ausführlich die Krankheit
König Philipps II. schilderte, wie man sie noch ausführlicher heute in dem
herrlichen Buche von Pfandl (1938) lesen kann. Defuns fügte danach
hinzu: der spanische Monarch war nicht «nur Herr und Patron über seine
Untergebenen, sondern auch Meister über sich selbst und seine
Leidenschaften». Die Verehrung iberischer Heiliger, wie Ignatius und Franz
Xaver, gelangte bis in unsere Kirchen. Es sei nur an den portugiesischen
Missionär in der Trunser Kirche erinnert, der in elegantem Rokoko vom
Altare aus grüßt. Besonderer Beliebtheit erfreute sich die heilige Theresia
von Avila. Das Theresialied, das P. Placidus Rüttimann 1687 herausgab,
hob noch besonders ihren national-kastilianischen Charakter hervor: «Was
jüdisch ist, veracht sie gleich.» Und ihre mystische Durchbohrung durch
den Liebespfeil eines Engels erzählt uns das Lied auch, als ob der
Verfasser an die berühmte Marmordarstellung von Bernini in Rom erinnern
wollte. Im stimmungsvollen Kirchlein zu Zarkuns steht neben dem Altar
eine Statue des 18. Jahrhunderts, in der einen Hand den Rosenkranz, in der
andern ein Buch, wohl das Buch von der Seelenburg: es ist die große
spanische Mystikerin. Ein anderes spanisches Motiv bietet das Altarblatt von
Caverdiras aus dem Ende des l7. Jahrhunderts. Wenn dort in der
angebrachten Inschrift der heilige Antonius trotz seiner portugiesischen Heimat
als Proles Ilispaniae, als Sohn Spaniens, bezeichnet wird, so ist das nur
deshalb verständlich, weil Portugal 1580 bis 1640 tatsächlich unter die
spanische Krone kam. Am schönsten zeigt sich die spanische Geistigkeit in
Acletta. Wohl hat der Mailänder C. F. Nuvolone (t 1661 oder 1665) den
Pinsel geführt, aber als Vorbild nahm er die »Immaculata der Franziskaner»,

die der große Estaban Murillo entworfen hat. Die Linie geht also
vom andalusischen Sevilla über das spanische Mailand nach dem
bündnerischen Disentis. Die Kapuziner, die damals die Pfarrei innehielten,
brachten das oberitalienischc Bild nach Aclctta. Es darf umso eher als Ausfluß

iberischer Religiosität betrachtet werden, als die spanischen Theologen
und der spanische Hof am meisten im 16. und 17. Jahrhundert die Immaculata

Conceptio befürworteten.

9



Es war auch nicht von ungefähr, daß die Bündner Oberländer so gerne
nach Santiago pilgerten, oft über Montserrat, dem marianischen
Pyrenäenheiligtum. In Spanien verstand man die rätoromanische Sprache der Pilger
ja gut. Eine solche Wallfahrt begann mit einem Besuche des Klosters

Disentis, wo ihnen nach einem noch erhaltenen Formular Empfehlungen
an geistliche und weltliche Behörden ausgestellt wurden. Brigels baute
schon 1514 die Jakobuskapelle und ließ an der Außenwand den Heiligen
mit Pilgerstab und Muschel darstellen. Von dieser Pfarrei sind vermutlich
sehr viele Waller nach Compostel ausgezogen. Aber nicht alle kehrten
wieder zurück. 1643 verloren sich fünf solcher Jakobsbrüder aus Brigels
auf ihrer Pilgerreise. Weitere Jakobspilger im 17. Jahrhundert kennen wir
aus Truns und aus Somvix. In Disentis gab es eine blühende Jakobsbruderschaft,

ebenso in Tavetsch, wo schon 1491 eine Kapelle zu Ehren des

großen Apostels und des heiligen Christophorus entstand. Auch in der
Kirche von Piatta malte man Anfang des 16. Jahrhunderts den großen
Pilgerpatron mit Muscheln und Pilgerstab, denn auch der Lukmanier war
eine Pilgerstraße. Wenn aber ein nahes eindrucksvolles Symbol für die

Beziehungen der Cadi zu St. Jacob in Galicien genannt werden soll, dann
kann es kein anderes sein als die große Jakobsstatue von zirka 1660 in der
Trunser Pfarrkirche neben dem Hochaltar. Mit zwei Muscheln auf seiner
Pelerine und mit der Provianttasche am Lendengürtel schreitet der Apostel
an seinem Pilgerstab eilig und kräftig voran, als ob er wüßte, wie weit es

noch ins ferne Santiago wäre.

5, Vom Dogenpalast zum VersaÜler Schloß

Die Gegner des spanischen Habsburg waren die französischen Bour-
bonen und deren Verbündete, worunter besonders die Venezianer
hervorstechen. Mit dem Louvre und der Lagunenstadt waren wir seit Beginn des

17. Jahrhunderts stark verbunden. Das Bündnis, das Frankreich 1602 mit
den eidgenössischen Orten schloß, ergänzte sich durch die im folgenden
Jahre (1603) geschlossene Freundschaft zwischen den Bündner Tälern und
dem Inselstaat. Die Beziehungen zur Markusrepublik waren schon im
16. Jahrhundert sehr freundlich. Der Doge Nikolaus de Ponte erlaubte den
bündnerischen Viehhändlern (1579—1582) zollfreien Eintritt und das Tragen
von Waffen. 1591 pilgerten acht Bündner-Oberländer von Truns und Somvix,

Disentis und Tavetsch unter Führung des Somvixer Pfarrers Jakob
Bundi, des späteren Abtes, und des Trunser Küchherren Donat Kunz nach

Jerusalem, machten aber vorerst der «Königin des Meeres», wie Venedig
hieß, einen großen Besuch. Bundi war ganz bezaubert von der feenhaften
und völkerreichen Insel: «Venedig ist zu unserer Zeit die berühmteste
Stadt in der ganzen Welt, eine Herberge aller Völker, der Christen, Juden,
Heiden, Griechen, Tartaren, Armenier, Sarazenen, Moscovitern, die
reichste an Schätzen, die allermächtigstc zu Wasser und zu Land.» Drei

10



Pilger besuchten das Zeughaus, wo Wehr und Waffen für 100 000 Mann
allzeit bereit waren. Das wirkte auf die Bündner: «Es ist kein Fürst in der
Welt, welcher ein solches Arsenal vermöchte als eben die Venediger. Wer
zu Venedig gewesen ist und diesen Ort nicht gesehen hat, der hat nichts
gesehen», so schreibt der Somvixer Reisemarschall. Und der damalige
Doge gab noch jedem Pilger zwei Dukaten auf die Weiterreise mit. Wer
weiß nicht, daß die Bündner vor allem als Zuckerbäcker so gerne in die
Dogenstadt zogen? Aber noch mehr als wirtschaftliche Fäden verbanden
die hohen Summen von Zechinen, die der adriatische Stadtstaat den Bündnern

sandte. San Marco paga tutto!
Die Politiker des Louvre, vor allem Richelieu, suchten durch ihre

Verbindungen mit Venedig über Savoyen und die Eidgenossenschaft die habs-

burgischen Mächte Spanien und Österreich zu trennen. Die Diagonallinie
Paris—Turin—Luzern—Chur—Venedig sollte den spanisch-habsburgischen
Zusammenhang von Madrid—Mailand—Wien zerschneiden.

Das Zusammentreffen der beiden großen Koalitionen zeigte sich deutlich

im Dreißigjährigen Kriege (1618—1648). In den Jahren 1621/22 kämpften

in unserer Cadi spanisch-mailändische sowie urnerische Truppen gegen
evangelisch-bündnerische Kontingente, die von Frankreich und Venedig
unterstützt wurden. Aber erst 1624/25 griff Richelieu selbst ein, verband
sich mit Savoyen und Venedig und ließ die Spanier und Österreicher aus
dem Veltiin und aus Bünden vertreiben. Nun dominierte überall der
französisch-venezianische Einfluß. 1633/34 schlugen sogar die Truppen des

Lilienbanners im Bündner Oberland ihre Quartiere auf. Abt Stöcklin hatte
keinen schlechten Eindruck: «Der französische Soldat, der bei uns wohnt,
macht uns durch seine Frömmigkeit und seinen katholischen Glauben sehr
Freude.» Aber beinahe wäre das Land wiederum Kriegsschauplatz
geworden; denn 1633 rückten die Kaiserlichen von Kempten gegen Chur und
die Spanier von Como gegen das Misox vor. In diesen gefährlichen Tagen
machte Abt Augustin die lauretanische Litanei in der Cadi heimisch, die
dann besonders im Pestjahre 1637 allgemein wurde. Wir beten seitdem
heute noch jeden Tag im Kloster nach der Complet die marianische Litanei
und bitten in der Oration um Schutz vor Krieg und Pest. Später ging es
den Franzosen freilich nicht gut. Sie wurden hinausgeworfen, weil sie den
Bündnern das Veltiin nicht zurückgeben wollten. Aber auf den deutschen
Schlachtfeldern siegten sie zusammen mit den Schweden und kannten daher

bald nach dem Westfälischen Frieden unter Ludwig XIV. die erste
Rolle in Europa spielen.

Der Einfluß des Versailler Hofes auf die Cadi beschlug in erster Linie
militärisch-finanzielle Belange. Die Aristokraten übernahmen im französischen

Heere Offiziersstellen und zogen die Landeskinder als Soldaten nach.
Ein klassisches Beispiel dafür ist die Trunser Familie der Caprez, die während

eines Jahrhunderts im Dienste der bourbonischen Lilien beständig

11



eine halbe Kompanie von 100 Mann ins Feld stellte. Einer der Begründer
dieser Kompanie hat heute noch beim Autgang zum Chore in der
Pfarrkirche sein Grabdenkmal; es ist der Caspar Adalbert de Caprez, gestorben
1755, der Oberstleutnant und Träger des Ludwigsordens war. Und den

würdigen Schluß dieser fremden Dienste besiegelte Leutnant Mathias de

Caprez, der am 10. August 1792 bei der Verteidigung der Tuillericn für den

König sein Leben opferte. (Näheres darüber hat Major P. A. Vincenz im
«Bündner Monatsblatt», 1936, S. 301-315, veröffentlicht.) Im Kloster
Disentis gab es eine Gruppe von Mönchen, die für den Sonnenkönig sehr

begeistert war. Dekan P. Maurus Cathrin leitete in seinem Enthusiasmus den

Namen der Stadt Paris von Paradies ab. Abt Adalbert Defuns lobte die

Verjagung der Hugenotten. Als der vierzehnte Ludwig, berauscht von der
Aussicht auf das spanische Erbe, den Kampf gegen eine Riesenkoalition
aufnahm, da hoffte Defuns nach den ersten französischen Erfolgen des

Jahres 1701, König Ludwig werde «auch das benachbarte Rätien von der
kalvinischen Häresie säubern». Damals war der Riß noch nicht vernarbt,
die Hoffnung auf vollständige Erledigung des Gegners noch nicht
erloschen. Man kannte die Toleranzidee noch nicht, von ökumenischen
Gesprächen zwischen den Konfessionen zu schweigen.

Frankreich gab damals überall den Ton an. Das wirkte sich bis in unsere
Täler aus. Im sogenannten Stil Louis quatorze hat zum Beispiel der
Laienbruder Petrus Soler die Kanzel der Disentiser Klosterkirche geschaffen,
klar und klassisch in Aufbau und Ornament. Auch die Mode der Scinestadt
drang in die oberen Schichten unseres bäuerlichen Gemeinwesens ein. So

rasierten sich denn seit 1700 die Landammänner und Fürstäbte gemäß der
königlichen Mode von Versailles immer mehr. Weniger Erfolg scheint die
französische Sprache in unseren Landen gehabt zu haben. Wohl sprachen
die aristokratischen Offiziere, die im Dienste der Bourbonen gestanden
hatten, die Sprache Racines, aber es ist doch auffällig, daß im Kloster
Disentis nur ganz wenige Patres das Idiom der Ile der France verstanden.
Die Mönche schrieben ihre Briefe an die benediktmischen Gelehrten von
Paris in lateinischer Sprache.

6. Das habsburgische Wien, das Bollwerk gegen die Türken

Für viele bedeutete damals die kaiserliche Residenz an der blauen
Donau mehr als der Bourbonensitz an der Seine. Habsburg-Üsterreich war
auch gar nicht so entfernt, wie es scheinen möchte. Ein starker Brückenpfeiler

zwischen Donau und Rhein war der vorderösterreichische Hof im
tirolischen Innsbruck, der viel Macht und Einfluß im Zehngerichtenbunde
und im Engadin besaß. Und von Innsbruck wölbte sich ein weiterer Brük-
kenbogen nach Feldkirch, das damals zur Diözese Chur gehörte. In dessen

Jesuitenschule studierten im 17. Jahrhundert Bündner-Oberländer gar nicht
so ungern. Von Feldkirch ging die Verbindung weiter zum österreichischen

12



Rhäzüns, wo der kaiserliche Resident wohnte, der sich sogar in die Disentiser

Abtswahlen einzumischen suchte. Der Fürstabt von Disentis war noch
Reichsfürst, wurde zu den Reichstagen eingeladen und erwartete auch von
der Donaustadt Schutz und Unterstützung. Noch 1688 gab man in Wien
um Bestätigung der reichsfürstlichcn Stellung ein. Allein Kaiser Leopold I.
hatte anderes zu tun. Er kämpfte gegen den türkischen Kettenhund, den

Ludwig XIV. losgelassen hatte. Für den Habsburger Kaiser schlugen
damals die Herzen hoch, weil er als christlicher Herrscher und Vertreter des

Abendlandes gegen die Türken zu Felde zog. Man hob in unsern Tälern
die Hände gen Himmel, als 1683 Kara Mustapha die Donaustadt belagerte.
Uberhaupt waren die Gedanken vieler bei den kaiserlichen Armeen; denn
der Türke galt allgemein als der Feind der Christen. Darum auch so viele
Türkenmotive in unseren Kirchen. Ein Beispiel bietet schon die Trunser
Pfarrkirche. Auf dem rechten Seitenaltar, also auf der Epistelseite, stellte
ein Maler 1661 Barbara und Katharina dar, und als Hintergrund die
Hinrichtung der heiligen Barbara. Scharfrichter und Anführer tragen den
bezeichnenden Turban der Türken. Auf dem Josefsaltar in der Abteikirche
malte der Zuger Muos 1701 eine ganze Türkenschlacht als Kulisse hin, auf
der einen Seite die Fahne des Halbmondes, auf der andern die des Kreuzes.
Damals war ja noch der Entsatz von Wien 1683 und der Sieg des Prinzen
Eugen bei Zenta 1699 in aller Munde. Auf dem Placidusaltar stellte der
Luganese Giorgioli den Präses Victor als turbantragenden Großtürken und
heidnischen Tyrannen dar. Und wenn wir uns die Stukkaturen unter den
Arkaden vor den Seitenaltären ansehen, wieviele Türkengesichter mit
stechenden Augen und drohendem Schnauz! Überall zitterte die Türkengefahr

nach, in den Liedern des 1685 erschienenen «Blumengartens» von
P. Placidus Rüttimann wie in den Canzuns der 1690 in Truns aufgelegten
«Consolaziun» von P. Karl Decurtins. Die kriegerischen Söhne des

Propheten galten als ein «grausamer Hund», dem man die ewige Höllenpein
wünschte. Noch in der 1746 zu Bonaduz gedruckten rätoromanischen «De-
fensiun» des katholischen Glaubens wendet sich der Kapuziner P. Daniel
da Bagnolo gegen die Lehren Mohammeds (S. 9—12), besonders gegen die

sinnfällige Deutung des Himmels. «Ein solch schmutziges Paradies'
verdienen nur die Schweine» (tschuff Parvis, tal à quai merita la vita, che
meinen de salva venia porgs).

7. Rom und Italien

Mehr als die Höfe von Wien, Paris und Madrid beeinflußte die Stadt
am Tiber, die päpstliche Kurie das Leben am jungen Rheine. In geistiger
Hinsicht bedeutete die Roma aeterna der Nachfolger Petri mehr als ein
fürstlicher Hof. Die zu Trient beschlossene Reform wäre ohne die folgenden

Päpste Pius V., Gregor XIII. und Sixtus V. nie durchgeführt worden.
Die Päpste wurden aber von großen Heiligen unterstützt, von Karl Borro-

13



maus und Philipp Neri. Der Besuch des Heiligen von Mailand 1581 in
Disentis war dafür bezeichnend. Karl verteilte nicht nur Rosenkränze,
sondern nahm zwei Studenten mit, die später als reformeifrige Pfarrer in Disentis

und Truns wirkten. Viele Bündner fanden seither im helvetischen Kolleg

ihre theologische Bildung. Von Italien kamen auch die Bruderschaften,
so die des Rosenkranzes und die des Skapuliers. Von Mailand aus
verbreitete sich auch das vierzigstündige Gebet, das z. B. 1658 in Danis

eingeführt wurde (Ischi VI, S. 64).

Auch die großen Missionen fanden zuerst in Italien eine Heimstätte.
Am meisten erfaßten das Volk in den letzten Jahrzehnten des 17.
Jahrhunderts die italienischen Jesuitenprediger Paolo Segneri (f 1694) und
Gian Pietro Pinamonti (f 1703). Mit echt südländisch bewegter Gebärde
und mit der tiefen Überzeugungskraft des gläubigen Barocks zogen sie von
einer Stadt zur andern. Zwei ihrer Schüler, die Jesuiten Fontana und
Mariani, kamen auch über die Alpen zu uns. 1705 hielten sie zu Disentis
eine ganze Woche lang für die Cadi und das übrige Bündner Oberland
eine große Mission ab. Die barfüßigen Missionäre geißelten sich öffentlich
und trugen schwere Kreuze auf ihren Schultern. Dem Beispiele folgten die
Männer, die ihren entblößten Oberkörper ebenfalls geißelten und schwere
Kreuze oder eiserne Ketten in den Prozessionen mittrugen. Von allen Orten
kamen viele Teilnehmer ohne Schuhe und Strümpfe. Nicht nur die Missionäre

selbst, sondern auch viele Teilnehmer weinten offen aus tiefer
Herzensreue. Und merkwürdig, obwohl sie italienisch sprachen, verstand man
sie doch, wenn auch nicht dem Worte nach, so doch nach ihren ernsten
Mienen und lebhaften Gesten. Abt Adalbert III. Defuns faßte aber nach
jedem Vortrage den Inhalt in romanischer Sprache zusammen. Beim großen
Schlußumgang erschienen siebzig Männer in Mönchskutten, und gegen
5000 Männer trugen Kreuze. Diese Jamna sontga della Cadi e della
Surselva erinnert an die Setimana santa in Sevilla. Aber wir müssen nicht nach
Andalusien gehen, um das zu verstehen. Die Heimat dieser beredten und
bewegten Frömmigkeit ist das italienische Nachbarland. Schließlich war
es ja gerade der heilige Karl Borromäus, der die Selbstgeißelung wiederum
übte und verbreitete.

Ein halbes Jahrhundert später kam von Süden wiederum eine Andacht
zu uns, die heute noch in Ehren dasteht, die Kreuzwegandacht. Der seeleneifrige

Missionär und Kanzelrcdner franziskanischer Observanz, P. Leonard
von Porto Maurizio (f 1751), förderte in großzügiger Weise den Kreuzweg.
Nicht weniger als 572 Kreuzwege werden seiner Initiative zugeschrieben.
Abt Columban Sozzi aus Olivone benutzte seine Beziehungen zu den
Franziskanern in Mailand und ließ 1767 die Stationen in der Klosterkirche
einführen. Die Abtei gab 1770 eine bebilderte romanische Kreuzwegandacht
im Drucke heraus, die noch 1782 und 1794 Neuauflagen erlebte und damit
diese Andacht in der Cadi verbreitete.

14



Den italienischen Einfluß und den Rom-Gedanken unterstrichen in sehr
deutlicher Weise die vielen Wallfahrten nach der heiligen Stadt. Im Jubeljahr

1675 zogen nachweisbar gegen fünfzig Wallfahrer zu den Apostelgrä-
bern. An der Spitze stand Mistral Johann Fontana. Im Jahre 1700 griffen
21 Trunser zum Wanderstab. Statthalter Andreas Defuns starb in Rom,
Statthalter Mathias Albrecht erreichte mit Mühe seine Heimat, wie sein
Ex Voto in Accladira zeigt. 1775 zogen wiederum zwölf Pilger aus dem
Tavetsch nach der Päpstestadt. Und diese Waller ließen sich bei ihrem
jeweiligen Ableben im Pilgerkleide begraben, ähnlich wie früher die
Jerusalem-Fahrer. Mit diesem frommen Wallfahren nach Rom hängt es

nicht zuletzt zusammen, daß so viele Reliquien in unser Gebiet kamen,
allen voran im Laufe des 17. und 18. Jahrhunderts die sogenannten
Katakombenheiligen, die auch wieder den Blick auf das christliche Rom lenkten.

Ist es nicht für die romfreundliche Einstellung der Barockzeit bezeichnend,

daß wir so vielfach die Apostelfürsten neben oder auf den Altären
sehen? Als Beispiel sei auf die großen Figuren von St. Petrus und Paulus
auf dem Hochaltar von Sedrun verwiesen, dann auf den Nebenaltar zu
Compadials, wo die Doppelheiligen noch deutlicher auf dem Altarblatt
hervorgehoben sind, und endlich auf den südlichen Seitenaltar von Somvix,
wo man in bescheidener Art die Heiligen noch an Schlüssel und Schwert
erkennen kann.

Von Italien und den bündnerischen Untertanenländem kamen viele
Künstler, Architekten, Plastiker, Maler. Die aus Roveredo stammenden
Architekten Barbieri und Baroggi sind besonders zu nennen; der eine
erbaute die Placiduskirche in Disentis, der andere die Pfarrkirche in Dardin.
Die Stukkaturen in der Pfarrkirche zu Truns, in Maria-Licht und Acletta
zeigen schon durch ihre Massigkeit und Schwere ihren südlichen Ursprung,
ganz im Gegensatz zum späteren leichten süddeutschen Stukko der
Wessobrunner-Art unter den Arkaden der Klosterkirche. Den Materdolorosa-Altar
in farbigem Marmor mit leuchtenden Perlmuttereinlagen schuf 1735 Francesco

Solari aus dem Gebiete von Como. Und wenn man nach Malern
sucht, dann geht man am besten in die Trunser Pfarrkirche und schaut sich
die Nebenaltäre der linken Seite, also der Evangeliumsseite, an. Auf dem
ersten Seitenaltar tritt uns eine aristokratische italienische Dame entgegen,
deren Jesuskind dem kleinen Johannes dem Täufer das Lamm übergibt,
während im Hintergründe Johannes der Lieblingsjünger mit dem Kelche
in der Hand an der Szene sich interessiert. Im Hintergrunde eine südliche
Berg- und Hügellandschaft. Aus der gleichen Zeit, um 1660, datiert das

Bild des Nischenaltars, dessen Figuren und besonders dessen Köpfe hier
nicht mehr schräglaufend, sondern waagrecht (isokephal) angeordnet sind.
Unter dem Namen-Jesu-Symbol drängen sich zwei Gruppen anbetend vor.
Auf der einen Seite führt der heilige Karl Borromäus an, auf der andern
ein Papst mit der Tiara zu Füßen. Die Charakterköpfe von beiden, von

15



Papst und Kardinal, sind sehr fein individualisiert und durchgeistigt. Hinter
dem Papste erkennt man einen Edelmann mit Krause und Kinnbart, eine

typisch spanische Mode und Physiognomie, vielleicht der Maler selbst, der

aus dem spanischen Italien stammen könnte.

Von den Kirchen gehen wir über zu den Melodien, die in diesen vielen
Neubauten erklangen; es waren zunächst Weisen der italienischen Musik.
Schon unter Abt Christian von Castelberg (1566^1584) fand der
mehrstimmige Gesang Eingang. Um 1680 interessierte sich der Kapellmeister
P. Tobias Bruggner um die sechsstimmigen Motetten des mailändischen
Komponisten Orfeo Vecchi, die ganz im strengen A-capella-Stile verfaßt
waren. Und wiederum steht damit in innerem Zusammenhang, daß die
1640 erbaute neue Disentiser Pfarrkirche im Chore beidseitig
Sängeremporen erhielt. In der Residenzstadt der Cadi war der mehrstimmige
Gesang damals im Schwünge. Die Disentiser Pfarrkirche war denn auch
das Vorbild für ähnliche Einrichtungen in der Plazikirche (1655), in den
Pfarrkirchen von Sedrun (1691) und Piatta (1744). Im Rücken der Kirche,
über dem Kircheneingang, gab es erst später Tribünen. Die erste war die
des Klosters, die aber erst um 1750 benutzt wurde, die zweite war diejenige
von Maria-Licht. Mit diesen Sängerloggien und Türemporen kamen auch
die Orgeln, die vorher klein und selten waren, auf.

Von Italien her kam aber nicht nur der mehrstimmige ernste Gesang,
sondern auch die Orchestermusik. Die oberitalienischen Städte Venedig,
Mailand und Ferrara waren die Heimstätten der orchestralen Musik, vor
allem der Oper. Anfangs des 18. Jahrhunderts hört man im Kloster von
Geige und Cello. Gleichsam den Auftakt zu einer neuen Zeit bildete hier
das Jahr 1742, als der von St, Gallen postulierte Abt Bernhard Frank (1742
bis 1763) nicht nur mit Orgelklang und Figuralgesang, sondern auch mit
Orchestermusik in der Kirche empfangen wurde.

Schon bei der kirchlichen wie weltlichen Musik des 17. Jahrhunderts
spielte der Konzerttrompeter eine beachtenswerte Rolle, so bei Bach,
Colonna, Pallavicino, Scarlatti. Auch im 18. Jahrhundert fehlte das Clarino
im Orchester nicht. Am liebsten benützte man den Festtrompeter wie
überhaupt Schall- und Blasinstrumente bei großen Einzügen in die Kirche.
Schon der Chronist Barthol. Anhorn (f 1640) erzählt uns von solchen
bündnerischen Festen, bei denen die «türkische Musik» erklang, eine
Nachahmung der osmanischen Militärmusik (Janitscharenmusik). Nun gab man
im 17. und 18. Jahrhundert den Armeen Bläserchöre mit. So schuf Friedrich

der Große in seiner Armee eine solche Organisation. Die
Militärmärsche kamen in Flor, und zwar vorzugsweise mit der Einführung des

preußischen Paradeschrittes. Ende des 18. Jahrhunderts finden sich die
Militärmärsche bereits in Frankreich, England und Österreich, Durch die

napoleonischen Kriege fand diese militärisch-patriotische Tonkunst auch
bei uns Eingang, So zog die französische Armee unter General Demont am

16



10. März 1799 «mit klingendem Spiele mit einer vortrefflichen türkischen
Musik» in Disentis ein. 1812 treffen wir im Kloster bei einem Fastnachtsanlaß

bereits die studentische Feldmusik, die 1819 auch in der Kirche tätig
war. Damit sind wir aber schon ins 19. Jahrhundert vorgestoßen.

8. Der Disentiser Klosterbau als Symbol des fürstlichen Barocks

In Rom studierte am Propagandakolleg P. Adalbert de Medell, der
später als Abt (1655—1696) das neue Kloster erbaute und auch die Fundamente

der neuen Klosterkirche setzen konnte. In der Tiberstadt sah der
junge Tavetscher Frater und Theologiedoktor die neue herrliche Jesuitenkirche

des Gesù (1573), die schönen Palastbauten des Lateran (1587) und
der Barberini (1624). Schon P. Placidus Spescha berichtet, daß der
energische Prälat in der Ewigen Stadt die neue große Klosterplanung ins Auge
faßte. Der erste Entwurf zur Klosterkirche, der dem Br. Caspar Mos-
brugger zugeschrieben werden kann, sah ja auch ganz im Stile der
Luzerner Jesuitenkirche eine basilikale Anlage mit zwei Pultdächern vor.
Dann änderte man aber den Plan im Sinne des sogenannten Vorarlberger
Münsterschemas und überdeckte die Kirche mit nur einem einzigen Dache.
Die zwiebeiförmigen Turmhauben und die ganze Kirche erinnern an die
süddeutsch-österreichische Baukunst. Es ist, als ob unsere Klosterkirche
auch sonst irgendwie im Räume zwischen Admont und Zabern stehen
könnte.

Fürstlich macht sich der klösterliche Wohnbau in seinen mächtigen
Ausmaßen. Sichtlich wollte man wenigstens nach außen die bischöfliche
Residenz in Chur in den Schatten stellen. Der Plan ging über die Bedürfnisse

der damaligen Klosterfamilie und ihrer Schule hinaus und nahm auch
auf die vorhandenen Mittel nicht genügend Rücksicht, so daß die
schweizerische Benediktinerkongregation dem Bau Einhalt gebot, obwohl erst
der südliche Langtrakt und der mittlere, nach Norden gehende Anbau
vorhanden war. So blieb das Kloster unvollendet und ist die Marienkirche
gegen den Wunsch der Bauherren des Barocks erhalten worden. Erst
unsere Zeit ergänzte das Rechteck und vollendete damit die barocken
Baugedanken. Wegen der Massigkeit des Klosterbaues hat man schon an den
Escoriai erinnert. Insofern ja auch im Baue der Fürstabt seine Residenz
hatte, der meist ein Freund Spaniens war, darf man mit Recht Disentis als
den «rätischen Escoriai» bezeichnen.

Auf der Stime der klösterlichen Kirchenfassade grüßt den Wanderer ein
eigenartiges Bild, an sich sicher kein großes Kunstwerk, das die Palette von
P. Fridolin Eggert (t 1709) schuf, aber eine geistesgeschichtlich sehr
bedeutsame Darstellung. Unter dem Mantel der jugendlichen Madonna
stehen auf der einen Seite schutzflehende Kaiser und Kaiserin, König und
Königin, dazu Herzöge und Fürsten, auf der andern Seite knien bittend
Tapst, Bischof und Abt, alle damals auch Landesfürsten. Diese Figuren

17



sind alle bezeichnend für die Epoche des Barocks, wo die Höfe von Wien
und Madrid, Paris und Turin und nicht zuletzt auch diejenigen von München

und Innsbruck den Ton angaben. Nicht weniger bedeutend war der

päpstliche Hof in Rom, erst aber in großem Abstände davon der bischöfliche

Hof in Chur. Die Aristokraten und Soldaten, die Pfarrer und Mönche
der Cadi wandten sich nun bald diesem, bald jenem Hofe zu. Ein gemein-
eidgenössisches Empfinden existierte damals nicht, auch nicht beim Manne
auf dem Lande. Der schweizerische Einheitsstaat oder der sogenannte
Nationalstaat ist erst ein Produkt des 19. Jahrhunderts, der Helvetik von
1799 und des Bundesstaates von 1848. Daher sandte die Cadi ihre Landeskinder

bald in französische, bald in spanische Dienste, alles durchaus
begreiflich. Daher jubelte die eine Gruppe dem Louvre, die andere dem Escoriai

zu. Hier heißt es historisch denken und nur dann wird man den früheren
Zeiten einigermaßen gerecht.

9. Von der dämonischen Landschaft zum romantischen Tal

Nachdem wir uns die Cadi von der großen Perspektive der europäischen

Höfe, von der Stadt der Päpste, der Habsburger und Bourbonen

angesehen haben, fragen wir uns einmal, wie denn eigentlich die Reisenden

und Forscher, der Mann des Unterlandes und des Auslandes
Landschaft und Leute am jungen Rhein beurteilt haben. Um es gleich
vorwegzunehmen, man dachte von unserem Lande so schlimm als nur möglich.
Der schweizerische «Baedecker» von Johann Jakob Wagner aus dem Jahre
1688 warnt die Wanderer vor unsern Gegenden. «Die Berge sind sehr

hoch, die Täler äußerst elend; glücklich, wer es nicht sieht und dennoch

glaubt!» Deshalb kam kein Maler hier herauf. Der Amsterdamer
Landschaftszeichner Hackaert wagte sich 1655 nur bis Ilanz, Selbst die Gelehrten,

weder Maurin er noch Bollandisten, erkühnten sich zu einer solchen
Reise und ließen sich nur durch Mittelsmänner Dokumente und
Nachrichten geben. Der Zürcher Balthasar Bullinger, der sich 1757 herausnahm,
in die Cadi vorzudringen, nennt die Leute «Köpfe ohne Hirn», die nichts

«von gesitteten Völkern» wissen. Johann Konrad Faesi, ebenfalls aus dem

Limmatathen, fand 1763 die Einwohner klein und übel gestaltet. «Ihre

Augen und Gesicht zeigt wenig Menschlichkeit, wohl aber Wildheit und
Brutalität.» Dem Göttinger Meiners fielen 1788 die Kinder auf, die ihm
«in eckelhafter Unsauberkeit» erschienen. Noch fünfzig Jahre nachher rief
der Engländer Derwent aus: «Disentis ist ein elendes Dorf. Wie ist es für
jemanden möglich, seine Lebenstage an einem Orte wie diesem zuzubringen?»

(1830). Selbst jahrhundertealte und erprobte Lebensweisen wurden
als barbarisch abgelehnt. Der Innsbrucker Adelige und spätere gelehrte
Mönch von St. Gallen, Bernhard Frank von Frankenberg, der 1742 bis 1763

die Abtei Disentis regierte, bedankte sich für Bündnerfleisch und
Oberländer-Käse und wollte beides von dem Tisch der Mönche entfernen. Noch

18



1838 meinte das in Neuchätel herausgekommene «Album de la Suisse

pittoresque», die Tavetscher befolgten in der Herstellung des Bindenfleisches eine
alte Gepflogenheit der Hunnen. Fürwahr, man betrachtete die biederen
Bewohner der Cadi eigentlich als vollendete Kannibalen und beinahe als

gemeingefährliche Menschenfresser!

Diese Urteile über die Cadi gleichen ganz den Ansichten, welche man
auch über andere Bergvölker und Alpenlandschaften hatte. Die Ausländer
sahen unsere Gebirgstäler als trostlose und beinahe von ewigem Schnee

bedeckte Felsengebiete an, in denen fast nur zurückgebliebene Menschen
wohnen können. 1705 behauptete ein Rostocker Professor, das Heimweh
der Alpenbewohner komme daher, daß sie, weil an die verdorbene Alpenluft

gewohnt, die reinen Lüfte des Tieflandes nicht ertragen könnten. Die
Engländer, die 1741 eine Expedition nach Chamonfx unternahmen,
übernachteten droben im Tale in ihren Zelten nur mit den Waffen in der Hand,
da sie offenbar sich gegen einen Angriff der Bewohner schützen wollten.
Auch bündnerische Gegenstücke fehlen nicht. So bezeichnete der in Basel
lebende deutsche Gelehrte Sebastian Münster (t 1552) die Engadiner als

«Diebesvolk» (gens furax), ja als «ärgere Diebe als die Zigeuner». Und in
den 1777 begonnenen «Räubern» rät Friedrich Schiller einem Spitzbuben
an, sich ins Bündnerland, ins «Athen der heutigen Gauner», zu begeben.

Und doch zog schon im 18. Jahrhundert eine neue Zeit herauf, die den

Bergen und Menschen ganz anders gegenüberstand. Holen wir etwas weiter

aus, um diese Entdeckung und Eroberung der Alpen besser zu
begreifen. Aus wirtschaftlichen Gründen erstieg man schon seit jeher die
Höhen bis gegen 2000 Meter. Nicht umsonst erwähnt das Tellotestament
von 765 die Alp Nagiens, die 2010 Meter über dem Meere liegt, als
Zubehör des Sagenser Zentralhofes. Aber aus touristischen oder gar
wissenschaftlichen Motiven stieg man nicht hinauf und ließ die Firne und Felsen
der alpinen Majestäten in ihrer unberührten Schönheit. Es war eine
Ausnahme, die keine Nachahmer fand, daß König Peter III. von Aragon im
Jahre 1285 den Mont Canigou, einen östlichen Ausläufer der Pyrenäen von
2785 Meter, erklomm. Um die landschaftlichen Reize zu genießen, bestieg
Petrarca 1335 nördlich von Avignon den Mont Ventoux, der 1908 Meter
mißt. 1358 erstieg ein Humanist den Rocciamelone beim Mont Cenis, der
nicht weniger als 3537 Meter hoch ist. In unseren Gebieten bezwang der
Humanist Johann Fabricius Montanus mit zwei Genossen 1559 den Ca-
landa. Aber nachher schweigt die Bergchronik ganz. Das 17. Jahrhundert
ist erfüllt von Konfessions- und Kabinettskriegen, von theologischen
Streitigkeiten, aber niemand dachte an die Ersteigung der Berge. Und doch

fing im gleichen Jahrhundert in England ein neuer Geist sich zu regen an,
die Natur- und Erfahrungswissenschaft, die vor allem Newtons
Gravitationsgesetz so förderte. Mathematik und Astronomie nahmen einen

großen Aufschwung. Diese neue Einstellung wanderte über Holland in die

19



kontinentalen Länder. Der in Utrecht herangebildete Zürcher Johann Jakob
Scheuchzer (f 1733) suchte mit seinem Barometer die Höhen zu messen.

Er nahm 1694 auch seinen Weg über Oberalp und Lukmanier. Bald darauf,
1729, machte Albrecht von Haller mit seinem Lehrgedicht «Die Alpen»
zwar nicht auf das Bündner Oberland, wohl aber auf das Berner Oberland
aufmerksam. Mit seinem Hinweis auf das glückliche Volk der Hirten
weckte er aber auch indirekt die Freude an der alpinen Welt. Um 1744

schrieb der gelehrte P. Maurus Wenzin seme Beschreibung der Cadi, in
der er sich ganz bezaubert zeigt über die Reize seiner Heimat, aber nicht
über die Gletscher und Bergesriesen, sondern über die aussichtsreichen
Paßhöhen und idyllischen Wasserfälle, über den Oberalpsee, die Vergerà
bei Mompé-Medels, das Stalusatobei, die Lavreinerschlucht, Accladira über
Truns und die Ebene östlich von Brigels aui dem Wege gegen Waltensburg,
und den stürmischen Petersbach am wilden Felsen von Obersaxen. Er
schaut die Cadi nicht an mit blödem Auge und verstaubtem Herzen,
sondern mit dem offenen Sinn eines begeisterungsfähigen Jünglings. Aber
über die Waldgrenze schweift sem Blick kaum. Nicht umsonst braucht er
etwa 17mal den Ausdruck «liebliche Ebene».

Aber die Erforschung, einmal angeregt, ruhte nicht, bis auch die höchsten

Spitzen der alpinen Majestäten erstiegen waren. Schon 1730 bis 1740

erkletterte der Prättigauer Pfarrer Sererhard die Scesaplana (2969 m), und
vier Engelberger Talleute erstiegen 1744 den Titlis (3242 m). In unseren
Gegenden setzte dieses Werk P. Placidus Spescha (1752—1833) fort, der
seine alpinistische Tätigkeit 1782 mit der Besteigung des Scopi begann.
Spescha fand den Weg zum Oberalpstock, zum Tödi und zum Rheinwaldhorn.

Mit seinem beredten Munde und seiner originellen beobachtenden
Feder machte er auch seine Freunde im ganzen Schweizerlande auf die
rätische Bergwelt aufmerksam.

Der Lautsprecher Speschas war vor allem der in Zürich niedergelassene
Schlesier Johann Gottfried Ebel (f 1830), dessen Anleitung, die Schweiz zu
bereisen, mehrfach aufgelegt wurde und weiteste Kreise erfaßte. Daher
seit dem Ende des 18. Jahrhunderts der große Strom der Reisenden, der
unsere Täler erfaßte. Von Ilanz her kam der berühmte Historiker Johannes
von Müller aus Schaffhausen, der sich am 20. Oktober 1797 in Truns
aufhielt und gegen jedermanns Rat noch über die Oberalp weiterzog.
Umgekehrt wanderte der verbannte Josef von Göres 1820 vom Crispait nach
Truns, wo er P. Placidus Spescha «beinahe einen ganzen Tag über das
rätische Wesen zu befragen hatte», wie er selbst erzählt. Es gefiel ihm
auch die St. Annakapelle sehr, besonders das Hauptbild von P. Fridolin
Eggert. Auch die Brüder Napoleons zogen vorbei, Ludwig, einst König
von Holland, und Hieronymus, einst König von Westfalen (1815).

Statt vieler anderer erwähnen wir last not least den ersten bekannten
Amerikaner, der die Cadi besuchte, James Fenimore Cooper, den berühm-

20



ten Schöpfer der Urwaldpoesie und des modernen Prärie-Romans, der uns
allen als Verfasser der «Lederstrumpfgeschichten» von Jugend auf bekannt
ist Aus seiner abendlichen Septemberfahrt des Jahres 1828 von Truns nach
Disentis machte er eine wildromantische Nachtszene und fühlte sich wie
ein «Reisender auf den Grenzen der zivilisierten Welt in Amerika». Aber
vor Cooper kam schon die amerikanische Mode in die Cadi, ich meine den
Zylinderhut. Seine Heimat ist die amerikanische Indianerwelt, von wo ihn
der berühmte Benjamin Franklin, der Erfinder des Blitzableiters, nach
Paris brachte, wo er als Gesandter 1776 bis 1785 wirkte. Die Pariser waren
begeistert für den Mann ohne Perücke, der aber eine kleine Brille und
einen hohen Zylinderhut trug. Die neue Mode eroberte bald die
westeuropäische bessere Gesellschaft und galt in den großen Tagen des Lebens
als die entsprechende feierliche Kopfbedeckung, So kam es, daß der Zylinder

seit Anfang des 19. Jahrhunderts, vielleicht seit 1806, jeweils vom
Mistral der Cadi auf dem Cumin getragen wurde und heute noch in Mode
ist und keineswegs weichen will.

Zwei Werke machten dann unsere Täler weithin berühmt. Das eine
schrieb der Bamberger Literat Dr, Ignaz Christian Schwarz, der in seinen
1843 erschienenen «Wanderbildern von den Quellen des Rheins bis zum
Rheinfall» über das ganze Bündner Oberland ein romantisches Rosarot
verbreitete. Da Schwarz an der katholischen Kantonsschule in Disentis
einige Jahre Literatur und Geschichte lehrte, verstand er es ausgezeichnet,
die Farben zu mischen und Land und Leute in geistreich-beobachtender
Art zu schildern. Man muß wieder bis zu P. Maurus Carnot gehen, um
solche duftige Schilderungen zu finden. Mehr für die Schönheiten der
Natur hatte ein offenes Auge der aus Hessen-Nassau stammende Churer
Professor Gottfried Theobald in seinem 1861 erschienenen Buche «Das
Bündner Oberland». Der gründliche Deutsche registrierte am Schlüsse
seines Buches alles, was er irgendwie sah und sammelte, Granit und Gneis,
Moose und Flechten, Mäuse und Käfer, und fügte die einzelnen lateinischen

Fachnamen an. Er verfocht die Ansicht, daß das Oberland «an
lieblichen wie großartigen, wilden und schauerlichen Bildern der Natur hinter
keinem andern Alpenlande zurücksteht und nur noch bekannter werden
muß, um denselben Ruf zu erlangen». Theobald führte das Werk von
P. Placidus Spescha weiter und leitete hinüber zu den noch umfassenderen
Studien von P. Karl Hager (f 1918).

Nun wagten sich auch die Maler in unsere Bergwelt. Als erster wanderte
um 1780 der Zürcher Landschaftsmaler Ludwig Heß (1760-1800) als

angehender Künstler über den Lukmanier und zeichnete Rheinbrücke und
Kapelle St. Roc sowie die Paßstraße bei S. Gion, alles im Sinne einer
andächtigen Stimmung und einer sanften Idylle, ganz so, wie es der bekannte
Salomon Geßner, der die Zeichnung auch in Kupfer stach, liebte. Dann
zeigte P. PI. Spescha die eigentliche Bergeswelt und die Eisregion den

21



Künstlern, so zuerst dem Zürcher Maler Bleuler (1817), der auch von der
Disentiser Landschaft ein wunderfein duftiges und zart getöntes Bild
entwarf, mit blauen Bergwäldern und gelben Birken, wohl bis heute das

schönste Bild dieser Art vom Bündner Oberland. Auf Bleuler folgten der
Basler Birmann (1821), der Toggenburger Isenring (1823), der Badener
Federle, der Schwyzer David Alois Schmid und wie sie alle heißen. Sie alle
machten durch ihre Zeichnungen und Stiche die Cadi und das Oberland
ebenso bekannt wie Schwarz und Theobald durch ihre literarischen Werke.

Je mehr die alpinistische und medizinische Wissenschaft die Vorzüge
unserer einsamen und abgelegenen Landschaft erkannte und pries, umso
mehr wurde sie aufgesucht, so daß sie heute zu einem heißersehnten
Erholungstal für ungezählte Gäste und Wanderer geworden ist. Die Cadi
war im 17. und im 20. Jahrhundert im wesentlichen gleich, aber die Brille,
mit der sie angesehen wurde, änderte sich ganz.

Im Dezember kaufen wir die

schönen Pro-Juventute-

Marken; ihr bescheidener

Zuschlag ist eine Hilfe für

bedürftige Schweizerkinder

PRO JUVENTUTE 1957

Unsere neue Fidel
Wir suchen ein verlorenes Gut. — Wir haben das Singen und Spielen

im häuslichen Kreise verlernt. Vielerlei Bestrebungen helfen uns, es wieder
zu erschließen, regen uns an und rufen uns auf. Das Bauen und das Spielen
der neugeschaffenen Fidel wecken ein tieferes Verständnis für die Musik.

Als sechssaitiges Streichinstrument wurde sie nach alten Vorbildern neu
gestaltet und für die heutigen Musikbedürfnisse entwickelt. Wie die «Viola
da gamba» in Kniehaltung gespielt, stimmt sie sich ebenfalls wie diese in
Quart-Terz. Unterhand-Bogenführung und präzise Tongebung durch die
Bünde erleichtern dem Jugendlichen wie dem Spätlernenden das reine
Spiel. Die gute, freie Haltung ermöglicht auch gleichzeitiges Spielen und

22


	Die Cadi im abendländischen Geschichtskreis

