
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 16 (1956-1957)

Heft: 4

Artikel: Marienkind : eine Märchendeutung

Autor: Erni, Chr.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-355944

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-355944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marienkind
Eine Märchendeutung

Von Chr. Erni

Als die Brüder Grimm 1812 und 1815 ihre «Haus- und Kindermärchen»
in erster Auflage erscheinen ließen, konnten sie kaum ahnen, welch gewaltiges

neues Arbeitsgebiet sie der Wissenschaft zuführten, ja aus Wilhelm
Grimms liebevoller Beschäftigung mit den Fragen, die ihm die Märchen
aufwarfen, erwuchs ein besonderer Zweig der Wissenschaft, die
Märchenforschung. Dankbar für in der Kindheit empfangene Eindrücke, faßten die
Brüder Grimrn die Märchen als Volksdichtung auf, unberührt vom
Literaturbetrieb der Zeiten und treu bewahrt vom einfachen Landvolke. Dieses
alte Volksgut wollten sie festhalten, solange es noch möglich war, und den

Kindern deutscher Sprache weitergeben und all jenen, welche Poesie nicht
so sehr im Geistreichen und Aktuellen finden, sondern im «Ruhigen, Stillen,

Reinen»; denn «was so mannigfach und immer wieder erfreut, bewegt
und belehrt hat, das trägt seine Notwendigkeit in sich und ist gewiß aus

jener ewigen Quelle gekommen, die alles Leben betaut.» (Vorwort zur 2.

Auflage 1819.)
Neben dem liebevollen Sammeln, dem ordnenden Sichten und der

Sorge um den gemäßen Ausdruck beschäftigte sich vor allem Wilhelm
Grimm mit den Fragen der Herkunft der Märchen, und er glaubte, in ihnen
«Anschauungen und Bildungen der Vorzeit» enthalten zu sehen. Genauer
drückte er sich in seiner Einleitung zur Ausgabe von 1819 «Über das Wesen

des Märchens» aus: «Was den Inhalt selbst betrifft, so zeigt er bei
näherer Betrachtung nicht ein bloßes Gewebe phantastischer Willkür, welche
nach der Lust oder dem Bedürfnis des Augenblicks die Fäden bunt ineinander

schlägt, sondern es läßt sich darin ein Grund, eine Bedeutung, ein
Kern gar wohl erkennen. Es sind hier Gedanken über das Göttliche und
Geistige im Leben aufbewahrt: alter Glaube und Glaubenslehre in das
epische Element, das sich mit der Geschichte eines Volkes entwickelt,
getaucht und leiblich gestaltet» (Kleinere Schriften, Bd. I, S. 388). Er
versuchte dann aus den Märchen eine verschollene germanische Mythologie
herauszulesen und also dadurch einen Beitrag zur Kenntnis des deutschen
Altertums zu leisten. Ganze Generationen von Forschem sind seither der

Verbreitung, dem Wesen, der Herkunft, der Geschichte und der Bedeutung

der Märchen nachgegangen und haben immer wieder Erstaunliches
über diese wunderbaren und rätselhaften Erzählungen zutage gebracht,
deren Kern nie ganz erfaßt und deren Sinn nie ganz erschöpft wird; «denn

148



jede wahre Poesie ist der mannigfaltigsten Auslegungen fähig; denn da sie
aus dem Leben aufgestiegen ist, kehrt sie auch immer wieder zu ihm zu-.
rück; sie trifft uns wie das Sonnenlicht, wo wir auch stehen» (W. Grimm,
Uber das Wesen des Märchens, Kleinere Schriften, Bd. I, S. 335).

Unter diesen Voraussetzungen durfte die Deutung eines einfacheren
Märchens gewagt werden, umsomehr, als es sich im folgenden um eine
unverbindliche persönliche Einfühlung in eine kleine Erzählung handelt, wie
sie jeder Dichtung gegenüber auch dem Laien erlaubt ist.

*
Das Märchen vom «Marienkind» gehört nicht zum selbstverständlichen

Besitz unserer Kinder, vielleicht weil ihm im Vergleich mit andern das

Ungeheuerliche, Abenteuerliche fehlt. Die Brüder Grimm haben es 1807 von
Gretchen Wild, der Schwester der späteren Frau Wilhelms, in Kassel
gehört und als drittes Märchen in den ersten Band aufgenommen.

Marienkind war das einzige Töchterchen sehr armer Holzhackerleute.
Dem verzweifelten Vater begegnete, als das Mädchen drei Jahre alt war,,
im Wald die Jungfrau Maria, «eine Krone von leuchtenden Sternen auf
dem Haupt». Sie nahm als dessen Pflegemutter das Mädchen mit sich in
den Himmel. Dieser war ein großes Haus mit mindestens 13 Zimmern, und
Marienkind «aß Zuckerbrot und trank süße Milch, und seine Kleider waren
von Gold, und die Englein spielten mit ihm.» Als es vierzehn Jahre alt war,
gab ihm die Jungfrau «die Schlüssel zu den dreizehn Türen des HimmeL
reichs in Verwahrung», weil sie selbst eine große Reise vorhatte, verbot
ihm aber, die 13. Türe zu öffnen. Das Mädchen zeigte sich dieser Probe
nicht gewachsen; es öffnete vorwitzig auch die verbotene Türe, erblickte
darin die Dreieinigkeit «in Feuer und Glanz», und nachdem es vom
Berühren des Glanzes einen goldenen Finger bekommen hatte, floh es voll
Angst. Kurz danach erschien die Jungfrau wieder und erkannte am laut
pochenden Herzen des Mädchens und am Goldfinger den Ungehorsam. Da
Marienkind aber die Schuld leugnete, wurde es im Schlaf auf die Erde in
einen Wald versetzt, wo es nun, der Sprache nicht mehr mächtig, von einer
dichten Dornhecke gefangen, ein mühseliges, einsames Leben verbrachte.
Ein jagender König bahnte sich bei der Verfolgung eines Rehs einen Weg
durch das Dorngebüsch, nahm die schöne Stumme mit sich aufs Schloß
und heiratete sie. Die zwei Söhne und das Töchterchen, die sie ihm gebar,
nahm die Jungfrau Maria zu sich, weil Marienkind hartnäckig seine alte
Schuld leugnete. Demut und Reue kamen erst in ihr Gemüt, als sie als

Kindsmörderin verbrannt werden sollte. Da löschte die Jungfrau Maria das

Feuer, gab ihr die Kinder und die Sprache wieder mit den Worten: «Wer
seine Sünde bereut und eingesteht, dem ist sie vergeben», und gab ihr
Glück für das ganze Leben.

Wie die letzten gewichtigen Worte der Jungfrau Maria zeigen, hat d^s
Märchen vom «Marienkind» deutlich lehrhafte Absicht, und unschwer ist

149



christliche Auffassung herauszulesen: Der Sünde des Ungehorsams folgen
als Strafe die Vertreibung aus dem Paradiese und ein Leben in Mühe und
Not auf Erden; die Selbstgerechtigkeit des Menschen und sein Verharren
im Bösen zerbrechen erst in neuer, äußerster Not; doch Gott ist gnädig,
und «so wird im Himmel mehr Freude sein über einen Sünder, der Buße

tut, als über 99 Gerechte, die der Buße nicht bedürfen» (Luk. 15, 7).

*
Außer dieser sinnfälligen Parallele zu biblischem Geschehen und christlicher

Botschaft ist aber noch eine andere Deutung möglich. Die meisten
eigentlichen Märchen (also abgesehen von Schwank- und Tiermärchen)
erzählen nämlich den Lebens- und Bswährungsweg eines Menschen in
verschiedenen entscheidenden Stufen. So könnte auch das Märchen vom
«Marienkind» einige wichtige Stufen eines Menschen- und hier besonders
Frauenlebens im Bilde zeigen.

Die ersten drei Lebensjahre in der nahen Pflege der Eltern werden nur
gestreift. Erst als das Kind durch Aneignung der Sprache die ersten
Schritte zur Bewußtheit zu tun im Begriffe ist, kommt es in das Reich der
Jungfrau, d. h. von da an gehen Eltern und Kind im wörtlichen Sinn
andere Wege. Die geistige und räumliche Entfernung wird so groß, daß das
Mädchen nicht zurück zu seinen Eltern, sondern in seinen eigenen Wald
aus dem Himmel entlassen wird. Das Märchen vergißt die Eltern! Und wo
in einem Märchen die Helden nach Hause kehren (wie etwa Hänsel und
Gretel), steht die wieder hergestellte Familiengememschaft unter anderen,
neuen Bedingungen (Hänsel und Gretel haben die Hexe besiegt, sind reich
geworden, und die böse Mutter ist gestorben).

Mit dem neuen Leben unter der Obhut einer himmlischen Macht deutet

das Märchen treffend die Andersartigkeit der Welt des Kindes: es lebt,
immer bildlich gesprochen, in andern Räumen, ohne wirklichen menschlichen

Kontakt und ohne Sünde; es scheint der ganze Himmel um dieses
Kindes willen da zu sein.

Mit der Zeitangabe «als es nun vierzehn Jahre alt war» bezeichnet das
Märchen das Ende dieser Lebensstrecke und den Beginn einer neuen, nach
dem Recht der epischen Kleinformen ohne vorbereitenden Übergang. Die
Jungfrau Maria als höhere Macht führt die Probe herbei und weiß gewiß,
daß das Kind nicht bestehen wird oder darf, wenn es zu wahrem Menschentum

reifen soll. Ein Verharren in der kindlichen Paradieswelt der Ichbezogenheit

und Sündlosigkeit wäre unmenschlich oder übermenschlich. Die
Probe besteht offenbar darin, daß der junge Mensch zur Verantwortung
aufgerufen wird, unvermittelt und kaum vorbereitet, wie es das Leben
tut: «Hier sind die Schlüssel!» und das heißt etwa: Wähle dein Leben;
übernimm die Führung selbst! Mit dieser Aufforderung erweitert das Kind,
Türe um Türe, den Raum seiner Welt. Bestimmend sind dabei sicher die
Neugier, aber auch der Drang nach dem Schönen, Wahren, Guten, das

150



hinter den Türen verborgen sein kann. Die Sehnsucht nach dem Letzten,
Höchsten, Tiefsten, die typisch menschliche Situation, läßt das Mädchen
auch die 13. Türe öffnen. So schaut es die Gottheit wie Moses im «Feuer
und Glanz». Aber diese Schau muß zugleich wunderbar wie grauenhaft
gewesen sein; denn «alsbald empfand es eine gewaltige Angst, schlug die
Türe heftig zu und lief fort; die Angst wollte auch nicht wieder fort, es

mochte anfangen, was es wollte, und das Herz klopfte in einem fort und
wollte nicht ruhig werden». Die Lebensangst, welche das Mädchen für
immer ergreift, ist Ergebnis innerer Schau und nicht erfahrener und
erlebter Wirklichkeit; sie ist die unbewußte Erkenntnis der Herrlichkeit, aber
auch der Abgründigkeit des Lebens. Selbstverständlich, daß es eine
Erfahrung leugnet, für welche es keine Worte hat. Diese gewaltige menschliche

Urerfahrung, zugleich Fluch und Auszeichnung, erscheint im Märchen
bildhaft schlicht als der vom Glänze der Gottheit vergoldete Finger,
welcher Zeichen der Sünde und auch der Erwählung ist.

Was nun folgt, ist ein wundervolles Bild für die Reifezeit (Pubertät)
eines Menschen. Das Mädchen kommt zum zweitenmal zur Welt und
erwacht aus tiefem Schlafe. Es ist ausgesetzt im Walde, vereinsamt und auf
sein eigenes ungesichertes Ich angewiesen. Das bisherige kindliche Gewand
fällt stückweise ab, und schutzlos, nackt und verwundbar bleibt es allen
Unbilden ausgesetzt. Durch das umgebende Dorngestrüpp schließt es sich

zwar gegen außen rauh ab, vereitelt sich aber selbst auch den Ausbruch
aus der Vereinsamung. Schöner kann dieser Zustand kaum bezeichnet werden,

als es das Grimmsche Märchen tut: «So saß es ein Jahr nach dem
andern und fühlte den Jammer und das Elend der Welt.»

Nie erlöst sich ein verzauberter Märchenheld selbst, nie findet er allein
den Ausgang aus der Dornenhecke oder aus dem zugemauerten Turm
(Rapunzel); immer ist es ein anderer Mensch, der aus Neigung, Wage- oder

Opfermut den Bann bricht, die Erlösung zur rechten Zeit mit geheimnisvollen

Kräften vollbringt, die Vereinzelung aufhebt. Ist das Reh, bei dessen

Verfolgung der König auf den Dornhag stößt, nicht irgendwie im Dienste
der Jungfrau Maria? Durch die männlich harte Befreiungstat des Königs
hat Marienkind gefunden, was zu einem Menschenleben gehört: einen
Menschen zum Lieben und Umsorgen; und auch als Mutter erfüllt sie Men-
schcnschicksal. Sie lebt geborgen (das Märchen sagt gekleidet) und scheinbar

beruhigt; aber noch ist ein verläßlicher Bezug zu ihrer Umgebung und
zu Gott nicht gefunden, oder, wie das Märchen dies ausdrückt, noch ist sie

stumm. Und im Unglück, da ihr die drei Kinder genommen werden, verläßt
sie auch ihr Gatte, in seiner Liebe irre geworden. Daß die Menge das

Grauenhafteste von ihr glaubt, sie habe ihre eigenen Kinder gefressen, ist
deshalb nicht verwunderlich.

In der zweiten Feuerprobe, die wiederum im menschlichen Versagen
ihren Grund hat, tut sich ihr der Weg zu Gott und den Menschen in der

151



Demut auf, und weil ja alles im Märchen Gleichnis sein kann, erhält sie als

herrlichsten Lohn ihre Kinder wieder, und vor allem die Sprache, durch die

erst verstehendes Einssein unter Menschen möglich ist. Erst jetzt belohnt
das Märchen seine Heldin mit dem berühmten ungetrübten Glück unter
dem Schutze der höheren Mächte, und erst jetzt rechtfertigt sich der
Goldfinger als Zeichen der Gnade. Die innige menschliche Gemeinschaft und
uie «innige Ergebenheit in Gott» der ersten Kindheit sind nun auf höherer,
bewußter Ebene hergestellt.

Auch wer dem Kinder- und Hausmärchen solche zwar bildhaft
ausgesprochene Weisheit und Einsicht in die menschliche Seele und ihren Weg
nicht zutraut, muß gestehen, daß sich die Ereignisse im Laufe der Erzählung

merkwürdig sicher verknüpfen, oder, volkstümlich ausgedrückt, daß

es lächerlich gut klappt. Wenn also Marienkinds Eltern nicht so schrecklich

in Not gewesen wären, hätte die Jungfrau sich ihrer nicht angenommen.

Hätte sich Marienkind im Himmel nicht so ungeschickt benommen,
dann hätte es keinen goldenen Finger bekommen und wäre nicht in die
Dornhecke verbannt worden, wo es der König finden mußte, weil ihn das
Reh dorthin geführt hatte. Hätte Marienkind nicht so hartnäckig seine
Schuld geleugnet, so hätte es nicht zur Feuerprobe kommen müssen, und
die letzte Läuterung hätte nicht stattgefunden. So genau verbinden sich
die Abenteuer und Episoden in allen Märchen, daß Wilhelm Grimm mit
Recht vermutete, dies sei Ausdruck uralter religiöser Anschauungen. Wir
erkennen darin den Glauben an die Sinnhaftigkeit menschlichen Schicksals,

die Überzeugung, daß der Mensch, wie unverständlich und hart ihm
sein Schicksal erscheint, doch immer zu seinem Besten geführt wird; nicht
so zwar, daß er willenlose Marionette in der Hand höherer Mächte wäre,
sondern es entscheidet im schicksalhaften Augenblick immer der freie
Entschluß (das beweisen die vielen Doppelgeschichten, am deutlichsten
vielleicht in «Frau Holle»). Uns scheint deshalb, in einer Zeit der Glaubans-
unsicherheit, von besonderer Wichtigkeit, den Kindern in den Märchen
eine «heile Welt», eine Welt sinnvoller Ordnung in dichterischer Schau zu
zeigen, und Wilhelm Grimm bezeugt dies aus eigener Erfahrung: «Kindermärchen

werden erzählt, damit in ihrem reinen und milden Lichte die
ersten Gedanken und Kräfte aufwachen und wachsen.»

*
Die vorliegenden Versuche, zum Gehalt des Märchens vom «Marienkind»

vorzudringen, fußen auf der gegenwärtigen Gestalt dieses
Märchens. Nun hat aber das Märchen wie jede Schöpfung des menschlichen
Geistes auch seine Geschichte. Zwar gibt es keine früheren Aufzeichnungen,

die uns die ältere Form zeigen könnten; doch läßt sich einiges aus der
von den Brüdern Grimm treu nachgezeichneten Erzählung schließen.

Zunächst ist das erste Erscheinen der Jungfrau Maria, der zentralen
Gestalt des Märchens, auffallend. Am Arbeitsplatz des Holzhackers, also im

152



Wald, steht sie plötzlich vor dem betrübten Vater und stellt sich umständlich

vor: «Ich bin die Jungfrau Maria, die Mutter des Christkindleins.»
Folgende Erklärungen sind für diesen Eintritt möglich: Erstens darf man
mit Sicherheit annehmen, daß unsere Märchen vor Jahrhunderten der
Unterhaltung und der Belehrung der Erwachsenen dienten, wie sie's bis heute
in «unterentwickelten» Ländern (wenn dieser rauhe Ausdruck der
Wirtschaft gestattet ist) tun oder getan haben. Dann sanken also diese Erzählungen

im Laufe der Entwicklung des europäischen Geistes zu den Kindern
ab, wie die Volkskunde diese Erscheinung nennt, und wurden in
Jahrhunderten häuslicher Tradition den Kindern angepaßt, so daß Märchen
also nicht mehr «kleine interessante Erzählung» bedeutet (vgl. Anfang des

Nibelungenliedes: «Uns ist in alten maercn Wunders vil geseit»), sondern
eben diese besondere Art der Kindergeschichte. Dieser Anpassung an die
kindliche Vorstellungswelt mag die Apposition, «die Mutter des
Christkindleins», zuzuschreiben sein.

Zweitens wäre es denkbar, daß das Märchen vom «Marienkind» in Hessen

aus katholischen Gegenden Deutschlands zugewandert wäre und daß
den kleinen protestantischen Hörern das wunderbare Erscheinen und Wirken

der Muttergottes erklärt werden mußte, da ja die Legende in prote*-
stantischen Gebieten abgestorben ist.

Nun ist aber der Wald nicht der übliche Erscheinungsort der Maria,
sondern der Ungeheuer, der bösen und guten Frauen und Männlein (z. B. der
Hexe in «Hänsel und Gretel»), und auch die Sternenkrone, das volkstümliche

Attribut, entstammt nicht der Vorstellungswelt der Evangelien,
sondern ist Zeichen der Herrin des Himmels.* Die Wohnung der Maria und
ihres Pflegekindes ist zwar der Einbildungskraft der Kinder gemäß
dargestellt, aber sie gleicht auffallend den Häuschen, Häusern und Schlössern,
meist im dunkelsten Wald versteckt, welche von allerlei Unheimlichem
erfüllt sind (z. B. das Hexenhäuschen in «Hänsel und Gretel»); ja in einigen
dieser Häuser gibt es auch eine verbotene Türe, hinter welcher das

entsetzte Mädchen aber die zerhackten Leiber seiner unglücklichen Vorgängerinnen

im Blute liegen sieht («Fitschers Vogel», «Blaubart»), Auch die Stellung

der Maria als Himmelsherrin (sie verfügt über die Schlüssel zu den
Zimmern der Apostel und der Dreieinigkeit) und die Härte, ja Grausamkeit,
mit der sie das sündige Mädchen züchtigt, entsprechen nicht unsern
Vorstellungen von der Mutter des Heilands, der Gnadenvollen. Es ist daher zu
vermuten, daß der Name dieser «schönen großen Frau» eine christliche Zutat

und der legendenhafte Zug des ganzen Märchens christliche Umformung

einer älteren Erzählung sei. Das Verbreitungsgebiet des Märchens

vom Marienkind deutet auch darauf hin: in den «Anmerkungen zu den

* Diese Auffassung von der stembekrönten Maria fußt letztlich auf der Offenbarung
des Johannes 12, 1—6.

153



Kinder- und Hausmärchen der Brüder Grimm» von Bolte und Polivka
(Band I, Seite 13 ff.) sind Varianten verzeichnet aus der Oberpfalz,
Ostpreußen, Norwegen, von den Färöern, aus Lothringen, Polen, Ungarn,
Slowenien, Weißrußland, Litauen, Lettland und Finnland, also nur aus
christlichem Gebiet. Zu der Vermutung einer zugrunde liegenden Erzählung
ohne christlichen Gehalt stimmt die von den Brüdern Grimm schon 1812

im Anhang mitgeteilte andere Version aus Hessen: Weil der Vater seine
Kinder nicht mehr ernähren kann, will er sich im Wald erhenken; «da

kommt ein schwarzer Wagen mit vier schwarzen Pferden; eine schöne,

schwarzgekleidete Jungfrau steigt aus»; sie hilft dem verzweifelten Manne,
verlangt aber dafür, was in seinem Hause verborgen sei, d. h. das Kind
im Mutterleibe; später führt die Schwarze das Mädchen «fort zu einem
schwarzen Schloß», und im verbotenen Zimmer erblickt es vier schwarze

Jungfrauen. Dann verläuft die Erzählung gleich wie die vom «Marienkind»,

nur daß die böse Schwiegermutter die drei Kinder ertränkt und
zuletzt dafür bestraft wird. — Diese schwarze Jungfrau mit ihrer unheimlichen

Kutsche und dem düsteren Schloß ist nun gewiß keine lichte Mut-
tergottes, sondern eher eine Herrin der Nacht und des Dunkels, der die
Sternenkrone auch wohl anstünde, vielleicht sogar — da sie sich dem
lebensmüden Vater nähert, das Ungeborene kennt und die toten Kinder
wieder ins Leben ruft — eine dunkle Herrin über Leben und Tod. Die
vier schwarzen Pferde sind vielleicht die vier im verbotenen Zimmer
eingeschlossenen Jungfrauen, welche möglicherweise in einem verlorenen
Teil der Erzählung durch die standhafte Stummheit der Heldin erlöst
wurden, wie ähnliche Märchentypen ahnen lassen. Die gewaltige dunkle
Frau, deren Größe und Furchtbarkeit man in diesem Märchen kennen
lernt, ist vielleicht ein Abglanz jener Muttergöttin, von welcher die
Mythen der Alten erzählen und deren Bild von grotesker Mütterlichkeit
steinzeitliche Künstler uns hinterlassen haben.

Die Geschichte des Märchens vom «Marienkind» zusammenfassend,
darf man also annehmen, dieser mythische Gehalt sei im Widerstreit mit
andern Anschauungen verblaßt, endlich nicht mehr verstanden worden,
und in christlichem Geiste sei aus der dämonischen Urmutter wenigstens
dem Namen nach die Muttergottes geworden, sei deshalb das

Entzauberungsmotiv (Erlösung der Jungfrauen und der Kinder) als sinnwidrig
fallen gelassen und die dadurch ziellos gewordene Stummheitsprobe zum
sündhaften Trotz gegen die liebende Führung Gottes umgedeutet worden.

In die letzten, tiefsten Schichten des Gehaltes unseres Märchens wagen
wir nicht vorzustoßen. Da müßte nämlich nach der Herkunft und
Bedeutung der Bilder vom Wesen und Wirken der weiblichen Gottheit
gefragt werden, die als alte Frau, Hexe, Frau Holle und hier als Jungfrau
Maria oder schwarze Jungfrau in vielen Märchen eine Rolle spielt. Ent-

154



scheidendes in dieser Richtung hat C, G. Jung mit seiner Untersuchung
über «die Symbolik des Geistes» getan, worin er die Bilder des Märchens
als Urbilder der Seele auffaßt gleich denen der Mythen und Träume. Auf
Grund seiner Theorie hat Hedwig von Beit einen Versuch übet- die «Symbolik

des Märchens» (Beni 1952) gewagt; bezeichnenderweise ist aber
gerade vom «Marienkind» darin nicht die Rede, offenbar weil die ältesten

Bestandteile, auf die es der Autorin ankommt, durch spätere Umformung

verdeckt sind. Gerade diese Umformung erweist aber die
ungeschwächte Kraft des Märchens, da es dadurch neue Schönheit und neuen
Symbolwert erhalten hat, ohne die alte Herkunft zu verleugnen.

*
Die Freude am Märchen wie an jeder Dichtung und am Kunstwerk

überhaupt ist nicht abhängig von dem, was man darüber zu sagen weiß
und hineindeuten kann; wenn aber der vorliegende Interpretationsversuch

nur einen Leser für ein neues, wissendes Verständnis des Märchens
gewinnen konnte, ist seine Aufgabe erfüllt und sein Bemühen belohnt.

Wie man in Finnland
das Märehen von Frau Holle erzählt

Ein Mann, dem seine Frau gestorben war, heiratete zum zweitenmal,
um seiner Tochter wieder eine Mutter zu geben. Die Frau aber, die er
nahm, war die böse Gefräßige selber, und so erhielt das Mädchen eine
Hexe zur Stiefmutter. Eine Zeitlang ging alles gut, und man lebte in Frieden

miteinander, bis die Gefräßige eines Tages ein Kind, ebenfalls ein
Mädchen, bekam. Seit dieser Zeit begann sie ihre Stieftochter zu hassen.

Die beiden Kinder wuchsen aber dennoch nebeneinander auf und lebten
wie Geschwister. Nun aber begann die Stiefmutter die erste Tochter ihres
Mannes recht zu quälen und zu plagen, so schlimm, wie sie es nur immer
vermochte, und sie strebte überhaupt danach, dem Mädchen das Leben
gründlich zu verleiden. Das Mädchen war nämlich zierlich und schön, aber
die eigene Tochter der Gefräßigen war krumm gewachsen und hatte auch
sonst ein häßliches Aussehen.

Was sollte das arme, geplagte Mädchen tun? Konnte ihm nicht jemand
helfen? Der Herbst kam, und die Seen froren zu. Da schlug die Gefräßige
eines Tages am Ufer mit der Eispicke ein Loch ins Eis und ließ ihre Töchter

dort sitzen und spinnen. Ihrer eigenen Tochter aber gab sie wenigstens
ein gutes Bündel Werg, der Stieftochter dagegen einen großen Ballen, der
mit Moos vermischt war und darum immerzu auseinanderfiel. «Setzt euch

an das Loch», befahl die Gefräßige, «und spinnt so gut ihr könnt. Wem
aber Werg in den See fällt, der muß es auch wieder herausholen. Wehe
(nich!»

155


	Marienkind : eine Märchendeutung

