Zeitschrift: Bundner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic

grischun
Herausgeber: Lehrpersonen Graublinden
Band: 16 (1956-1957)
Heft: 4
Artikel: Marienkind : eine Marchendeutung
Autor: Erni, Chr.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-355944

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-355944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Marienkind

Eine Mirchendeutung
Von Che. Erni

Als die Briider Grimm 1812 und 1815 ihre «Haus- und Kindermirchen»
in erster Auflage erscheinen lieBen, konnten sie kaum ahnen, welch gewal-
tiges neues Arbeitsgebiet sie der Wissenschaft zufiihrten, ja aus Wilhelm
Grimms licbevoller Beschaftigung mit den Fragen, die ihm die Mirchen
aufwarfen, erwuchs ein besonderer Zweig der Wissenschaft, die Marchen-
forschung. Dankbar fiir in der Kindheit empfangene Eindriicke, fafiten die
Briider Grimm die Mirchen als Volksdichtung auf, unberiihrt vom Lite-
raturbetrieb der Zeiten und treu bewahrt vom einfachen Landvolke. Dieses
alte Volksgut wollten sie festhalten, selange es noch moglich war, und den
Kindern deutscher Sprache weitergeben und all jenen, welche Poesie nicht
so sehr im Geistreichen und Aktuellen finden, sondern im «Ruhigen, Stil-
len, Reinen»; denn «was so mannigfach und immer wieder erfreut, bewegt
und belehrt hat, das trigt seine Notwendigkeit in sich und ist gewil} aus
jener ewigen Quelle gekommen, die alles Leben betaut.» (Vorwort zur 2.
Auflage 1819.)

Neben dem liebevollen Sammeln, dem ordnenden Sichten und der
Sorge um den gemiBlen Ausdruck beschiftigte sich vor allem Wilhelm
Grimm mit den Fragen der Herkunft der Marchen, und er glaubte, in ihnen
«Anschauungen und Bildungen der Vorzeit» enthalten zu sehen. Genauer
driickte er sich in seiner Einleitung zur Ausgabe von 1819 «Uber das We-
sen des Miirchens» aus: «Was den Inhalt selbst betrifft, so zeigt er bei ni-
herer Betrachtung nicht ein bloBes Gewebe phantastischer Willkiir, welche
nach der Lust oder dem Bediirfnis des Augenblicks die Fiden bunt inein-
ander schligt, sondern es lifit sich darin ein Grund, eine Bedeutung, ein
Kern gar wohl erkennen. Es sind hier Gedanken iiber das Géttliche und
Geistige im Leben aufbewahrt: alter Glaube und Glaubenslehre in das epi-
sche Element, das sich mit der Geschichte eines Volkes entwickelt, ge-
taucht und leiblich gestaltet> (Kleinere Schriften, Bd. I, S. 388). Er ver-
suchte dann aus den Mirchen eine verschollene germanische Mythologie
herauszulesen und also dadurch einen Beitrag zur Kenntnis des deutschen
Altertums zu leisten. Ganze Generationen von Forschern sind seither der
Verbreitung, dem Wesen, der Herkunft, der Geschichte und der Bedeu-
tung der Mirchen nachgegangen und haben immer wieder Erstaunliches
tiber diese wunderbaren und ritselhaften Erzihlungen zutage gebracht,
deren Kern nie ganz erfallt und deren Sinn nie ganz erschopft wird; «denn

148



jede wahre Poesie ist der mannigfaltigsten Auslegungen fihig; denn da sie
aus dem Leben aufgestiegen ist, kehrt sie auch immer wieder zu ihm zu-
riick; sie trifft uns wie das Sonnenlicht, wo wir auch stehen» (W. Grimm,
Uber das Wesen des Mirchens, Kleinere Schriften, Bd. I, S. 335).

Unter diesen Voraussetzungen durfte die Deutung eines einfacheren
Mirchens gewagt werden, umsomehr, als es sich im folgenden um eine un-
verbindliche personliche Einfithlung in eine kleine Erzidhlung handelt, wie
sie jeder Dichtung gegeniiber auch dem Laien erlaubt ist.

*

Das Mirchen vom «Marienkind» gehért nicht zum selbstverstindlichen
Besitz unserer Kinder, vielleicht weil ihm im Vergleich mit andern das Un-
geheuerliche, Abenteuerliche fehlt. Die Briider Grimm haben es 1807 von
Gretchen Wild, der Schwester der spiiteren Frau Wilhelms, in Kassel ge-
hort und als drittes Mérchen in den ersten Band aufgenommen.

Marienkind war das einzige Tochterchen sehr armer Holzhackerleute.
Dem verzweitelten Vater begegnete, als das Méidchen drei Jahre alt war,
im Wald die Jungfrau Maria, «eine Krone von leuchtenden Sternen auf
dem Haupt». Sie nahm als dessen Pflegemutter das Madchen mit sich in
den Himmel. Dieser war ein groes Haus mit mindestens 13 Zimmern, und
Marienkind «all Zuckerbrot und trank siifle Milch, und seine Kleider waren
von Gold, und die Englein spielten mit ihm.» Als es vierzehn Jahre alt war,
gab ihm die Jungfrau «die Schliissel zu den dreizehn Tiiren des Himmel-
reichs in Verwahrung», weil sie selbst eine grofle Reise vorhatte, verbot
ihm aber, die 13, Tire zu 6ffnen. Das Médchen zeigte sich dieser Probe
nicht gewachsen; es offnete vorwitzig auch die verbotene Tiire, erblickte
darin die Dreieinigkeit «in Feuer und Glanz», und nachdem es vom Be-
rithren des Glanzes einen goldenen Finger bekommen hatte, floh es voll
Angst. Kurz danach erschien die Jungfrau wieder und erkannte am laut
pochenden Herzen des Midchens und am Goldfinger den Ungehorsam, Da
Marienkind aber die Schuld leugnete, wurde es im Schlaf auf die Erde in
cinen Wald versetzt, wo es nun, der Sprache nicht mehr michtig, von einer
dichten Dornhecke gefangen, ein miihseliges, einsames Leben verbrachte.
Ein jagender Konig bahnte sich bei der Verfolgung eines Rehs einen Weg
durch das Dorngebiisch, nahm die schone Stumme mit sich aufs Schlof}
und heiratete sie. Die zwei Sohne und das Tochterchen, die sie ihm gebar,
nahm die Jungfrau Maria zu sich, weil Marienkind hartnickig seine alte
Schuld leugnete. Demut und Reuc kamen erst in ihr Gemiit, als sie als
Kindsmorderin verbrannt werden sollte. Da loschte die Jungfrau Maria das
I'euer, gab ihr die Kinder und die Sprache wieder mit den Worten: «Wer
seine Siinde bereut und eingesteht, dem ist sie vergeben», und gab ihr
Gliick fir das ganze Leben.

Wie die letzten gewichtigen Worte der Jungfrau Maria zeigen, hat das
Mirchen vom «Marienkind» deutlich lehrhafte Absicht, und unschwer ist

149



christliche Auffassung herauszuleser:: Der Siinde des Ungehorsams folgen
als Strafe die Vertreibung aus dem Paradiese und ein Leben in Miihe und
Not auf Erden; die Selbstgerechtigkeit des Menschen und sein Verharren
im Bosen zerbrechen erst in neuer, duflerster Not; doch Gott ist gnidig,
und «so wird im Himmel mehr Freude sein iiber einen Siinder, der Bulle
tut, als iber 99 Gerechte, die der Bulle nicht bedurfen» (L.uk. 15, 7).

*x

AuBer dieser sinnfilligen Parallele zu biblischem Geschehen und christ-
licher Botschaft ist aber noch eine andere Deutung moglich. Die meisten
eigentlichen Mirchen (also abgesehen von Schwank- und Tiermiirchen) er-
zihlen ndmlich den Lebens- und Bewihrungsweg eines Menschen in ver-
schiedenen entscheidenden Stufen. So konnte auch das Mirchen vom
«Marienkind» einige wichtige Stufen eines Menschen- und hier besonders
Frauenlebens im Bilde zeigen.

Die ersten drei Lebensjahre in der nahen Pflege der Eltern werden nur
gestreift. Erst als das Kind durch Aneignung der Sprache die ersten
Schritte zur Bewufitheit zu tun im Begriffe ist, kommt es in das Reich der
Jungfrau, d. h. von da an gehen Eltern und Kind im wortlichen Sinn an-
dere Wege. Die geistige und riumliche Entfernung wird so grof}, dal das
Médchen nicht zuriick zu seinen Eltern, sondern in seinen eigenen Wald
aus dem Himmel entlassen wird. Das Mirchen vergifit die Eltern! Und wo
in einem Mirchen die Helden nach Hause kehren (wie etwa Hinsel und
Gretel), steht die wieder hergestellte Familiengemeinschaft unter anderen,
neuen Bedingungen (Hénsel und Gretel haben die Hexe besiegt, sind reich
geworden, und die bose Mutter ist gestorben).

Mit dem neuen Leben unter der Obhut einer himmlischen Macht deu-
tet das Mirchen treffend die Andersartigkeit der Welt des Kindes: es lebt,
immer bildlich gesprochen, in andern Réumen, ohne wirklichen mensch-
lichen Kontakt und ohne Siinde; es scheint der ganze Himmel um dieses
Kindes willen da zu sein.

Mit der Zeitangabe «als es nun vierzehn Jahre alt war» bezeichnet das
Mirchen das Ende dieser Lebensstrecke und den Beginn einer neuen, nach
dem Recht der epischen Kleinformen ohne vorbereitenden Ubergang. Die
Jungfrau Maria als hohere Macht fiihrt die Probe herbei und weil} gewil3,
daB das Kind nicht bestehen wird oder darf, wenn es zu wahrem Menschen-
tum reifen soll. Ein Verharren in der kindlichen Paradieswelt der Ichbezo-
genheit und Siindlosigkeit wire unmenschlich oder iibermenschlich. Die
Probe besteht offenbar darin, dafl der junge Mensch zur Verantwortung
aufgerufen wird, unvermittelt und kaum vorbereitet, wie es das Leben
tut: «Hier sind die Schliissel!> und das hei3t etwa: Wihle dein Leben;
tibernimm die Fithrung selbst! Mit dieser Aufforderung erweitert das Kind,
Tire um Tiire, den Raum seiner Welt. Bestimmend sind dabei sicher die
Neugier, aber auch der Drang nach dem Schonen, Wahren, Guten, das

150



hinter den Tiiren verborgen sein kann. Die Sehnsucht nach dem Letzten,
Hochsten, Tiefsten, die typisch menschliche Situation, lifit das Midchen
auch die 13. Tiire 6ffnen. So schaut es die Gottheit wie Moses im «Feuer
und Glanz». Aber diese Schau mul zugleich wunderbar wie grauenhaft
gewesen sein; denn «alsbald empfand es eine gewaltige Angst, schlug die
Tire heftig zu und lief fort; die Angst wollte auch nicht wieder fort, es
mochte anfangen, was es wollte, und das Herz klopfte in einem fort und
wollte nicht ruhig werden». Die Lebensangst, welche das Méddchen fiir
immer ergreift, ist Ergebnis innerer Schau und nicht erfahrener und er-
lebter Wirklichkeit; sie ist die unbewufte Erkenntnis der Herrlichkeit, aber
auch der Abgriindigkeit des Lebens. Selbstverstindlich, daBl es eine Er-
fahrung leugnet, fiir welche es keine Worte hat. Diese gewaltige mensch-
liche Urerfahrung, zugleich Fluch und Auszeichnung, erscheint im Mérchen
bildhatt schlicht als der vom Glanze der Gottheit vergoldete Finger, wel-
cher Zeichen der Siinde und auch der Erwihlung ist.

Was nun folgt, ist ein wundervolles Bild fiir die Reifezeit (Pubertit)
eines Menschen. Das Miadchen kommt zum zweitenmal zur Welt und er-
wacht aus tiefem Schlafe. Es ist ausgesetzt im Walde, vereinsamt und auf
sein eigenes ungesichertes Ich angewiesen. Das bisherige kindliche Gewand
tillt stiickweise ab, und schutzlos, nackt und verwundbar bleibt es allen
Unbilden ausgesetzt. Durch das umgebende Dorngestriipp schlieBt es sich
zwar gegen auBlen rauh ab, vereitelt sich aber selbst auch den Ausbruch
aus der Vereinsamung. Schoner kann dieser Zustand kaum bezeichnet wer-
den, als es das Grimmsche Miirchen tut: «So saff es ein Jahr nach dem
andern und fiihlte den Jammer und das Elend der Welt.»

Nie erlost sich ein verzauberter Mirchenheld selbst, nie findet er allein
den Ausgang aus der Dornenhecke oder aus dem zugemauerten Turm (Ra-
punzel); immer ist es ein anderer Mensch, der aus Neigung, Wage- oder
Opfermut den Bann bricht, die Erlosung zur rechten Zeit mit geheimnis-
vollen Kriften vollbringt, die Vereinzelung aufhebt. Ist das Reh, bei dessen
Verfolgung der Konig auf den Dornhag stoBt, nicht irgendwie im Dienste
der Jungfrau Maria? Durch die minnlich harte Befreiungstat des Konigs
hat Marienkind gefunden, was zu einem Menschenleben gehort: einen Men-
schen zum Lieben und Umsorgen; und auch als Mutter erfiillt sie Men-
schenschicksal. Sie lebt geborgen (das Mirchen sagt gekleidet) und schein-
bar beruhigt; aber noch ist ein verldBlicher Bezug zu ihrer Umgebung und
zu Gott nicht gefunden, oder, wie das Mirchen dies ausdriickt, noch ist sie
stumm. Und im Ungliick, da ihr die drei Kinder genommen werden, verlift
siec auch ihr Gatte, in seiner Licbe irre geworden. Dal die Menge das
Crauenhafteste von ihr glaubt, sie habe ihre eigenen Kinder gefressen, ist
deshalb nicht verwunderlich.

In der zweiten Feuerprobe, die wiederum im menschlichen Versagen
ihren Grund hat, tut sich ihr der Weg zu Gott und den Menschen in der

151



Demut auf, und weil ja alles im Mirchen Gleichnis sein kann, erhilt sie als
herrlichsten Lohn ihre Kinder wieder, und vor allem die Sprache, durch die
erst verstehendes Einssein unter Menschen moglich ist. Erst jetzt belohnt
das Mirchen seine Heldin mit deny berithmten ungetriibten Gliick unter
dem Schutze der hoheren Michte, und erst jetzt rechtfertigt sich der Gold-
finger als Zeichen der Gnade. Die innige menschliche Gemeinschaft und
ure «innige Ergebenheit in Gott» der ersten Kindheit sind nun auf hoherer,
bewullter Ebene hergestellt.

Auch wer dem Kinder- und Hausmiirchen solche zwar bildhaft ausge-
sprochene Weisheit und Einsicht in die menschliche Seele und ihren Weg
nicht zutraut, muf gestehen, daf} sich die Ereignisse im Laufe der Erzih-
lung merkwiirdig sicher verkniipfer, oder, volkstiimlich ausgedriickt, daf3
es licherlich gut klappt. Wenn alse: Marienkinds Eltern nicht so schreck-
lich in Not gewesen wiren, hitte die Jungfrau sich ihrer nicht angenom-
men. Hatte sich Marienkind im Himmel nicht so ungeschickt benommen,
dann hitte es keinen goldenen Finger bekommen und wire nicht in die
Dornhecke verbannt worden, wo es der Konig finden mufite, weil ihn das
Reh dorthin gefithrt hatte. Hitte Marienkind nicht so hartnickig seine
Schuld geleugnet, so hiitte es nicht zur Feuerprobe kommen miissen, und
die letzte Lauterung hitte nicht stattgefunden. So genau verbinden sich
die Abenteuer und Episoden in allen Mirchen, dal Wilhelm Grimm mit
Recht vermutete, dies sei Ausdruck uralter religioser Anschauungen. Wir
erkennen darin den Glauben an die Sinnhaftigkeit menschlichen Schick-
sals, die Uberzeugung, daBl der Mensch, wie unverstindlich und hart ihm
sein Schicksal erscheint, doch immer zu seinem Besten gefiihrt wird; nicht
so zwar, daf} er willenlose Marionette in der Hand hoherer Michte wiire,
sondern es entscheidet im schicksalhaften Augenblick immer der freie Ent-
schlull (das beweisen die vielen Doppelgeschichten, am deutlichsten viel-
leicht in «Frau Holle»). Uns scheint deshalb, in einer Zeit der Glaubens-
unsicherheit, von besonderer Wichtigkeit, den Kindern in den Miirchen
eine «<heile Welt», eine Welt sinnvoller Ordnung in dichterischer Schau zu
zeigen, und Wilhelm Grimm bezeugt dies aus eigener Erfahrung: «Kinder-
marchen werden erzihlt, damit in ihrem reinen und milden Lichte die
ersten Gedanken und Krifte aufwachen und wachsen.»

*

Die vorliegenden Versuche, zum Gehalt des Mirchens vom «Marien-
kind» vorzudringen, fuBen auf der gegenwirtigen Gestalt dieses Mir-
chens. Nun hat aber das Marchen wie jede Schopfung des menschlichen
Geistes auch seine Geschichte. Zwar gibt es keine fritheren Aufzeichnun-
gen, die uns die iltere Form zeigen konnten; doch a3t sich einiges aus der
von den Briidern Grimm treu nachgezeichneten Erzihlung schlieflen.

Zunichst ist das erste Erscheinen der Jungfrau Maria, der zentralen Ge-
stalt des Marchens, auffallend. Am Arbeitsplatz des Holzhackers, also im

152



Wald, steht sie plétzlich vor dem betriibten Vater und stellt sich umstind-
lich vor: «Ich bin die Jungfrau Maria, die Mutter des Christkindleins.»
Folgende Erklirungen sind fiir diesen Eintritt moglich: Erstens darf man
mit Sicherheit annehmen, dall unsere Mérchen vor Jahrhunderten der Un-
terhaltung und der Belehrung der Erwachsenen dienten, wie sie’s bis heute
in «unterentwickelten» Lindern (wenn dieser rauhe Ausdruck der Wirt-
schaft gestattet ist) tun oder getan haben. Dann sanken also diese Erzih-
lungen im Laufe der Entwicklung des europiischen Geistes zu den Kindern
ab, wie die Volkskunde diese Erscheinung nennt, und wurden in Jahr-
hunderten hiduslicher Tradition den Kindern angepalit, so dafl Mirchen
also nicht mehr «kleine interessante Erziihlung» bedeutet (vgl. Anfang des
Nibelungenliedes: «Uns ist in alten maeren wunders vil geseit»), sondern
eben diese besondere Art der Kindergeschichte. Dieser Anpassung an die
kindliche Vorstellungswelt mag die Apposition, «die Mutter des Christ-
kindleins», zuzuschreiben sein.

Zweitens wiire es denkbar, dafl das Mirchen vom «Marienkind» in Hes-
sen aus katholischen Gegenden Deutschlands zugewandert wire und daf
den kleinen protestantischen Horern das wunderbare Erscheinen und Wir-
ken der Muttergottes erklart werden mufite, da ja die Legende in prote-
stantischen Gebieten abgestorben ist.

Nun ist aber der Wald nicht der iibliche Erscheinungsort der Maria, son-
dern der Ungeheuer, der bosen und guten Frauen und Minnlein (z. B. der
Hexe in «Hinsel und Gretel»), und auch die Sternenkrone, das volkstim-
liche Attribut, entstammt nicht der Vorstellungswelt der Evangelien, son-
dern ist Zeichen der Herrin des Himmels.* Die Wohnung der Maria und
ihres Pflegekindes ist zwar der Einbildungskraft der Kinder gemil dar-
gestellt, aber sie gleicht auffallend den Hiiuschen, Hidusern und Schlossern,
meist im dunkelsten Wald versteckt, welche von allerlei Unheimlichem er-
tiillt sind (z. B. das Hexenhiduschen in «Hinsel und Gretel»); ja in einigen
dieser Hiauser gibt es auch eine verbotene Tiire, hinter welcher das ent-
setzte Midchen aber die zerhackten Leiber seiner ungliicklichen Vorginge-
rinnen im Blute liegen sieht («Fitschers Vogel», «Blaubart»). Auch die Stel-
lung der Maria als Himmelsherrin (sie verfiigt iiber die Schliissel zu den
Zimmern der Apostel und der Dreieinigkeit) und die Hirte, ja Grausamkeit,
mit der sie das siindige Midchen ziichtigt, entsprechen nicht unsern Vor-
stellungen von der Mutter des Heilands, der Gnadenvollen. Es ist daher zu
vermuten, dafl der Name dieser «schénen grofien Frau» eine christliche Zu-
tat und der legendenhafte Zug des ganzen Mirchens christliche Umfor-
mung einer dlteren Erzihlung sei. Das Verbreitungsgebiet des Mirchens
vom Marienkind deutet auch darauf hin: in den «Anmerkungen zu den

* Diese Auflassung von der sternbekronten Maria fuBt letztlich auf der Offenbarung
des Johannes 12, 1-6.

153



Kinder- und Hausmirchen der Briider Grimm» von Bolte und Polivka
(Band I, Seite 13 ff.) sind Varianten verzeichnet aus der Oberpfalz, Ost-
preulien, Norwegen, von den Firoern, aus Lothringen, Polen, Ungarn, Slo-
wenien, WeiliruBland, Litauen, Lettland und Finnland, also nur aus christ-
lichem Gebiet. Zu der Vermutung einer zugrunde liegenden Erzihlung
ohne christlichen Gehalt stimmt die von den Briidern Grimm schon 1812
im Anhang mitgeteilte andere Version aus Hessen: Weil der Vater seine
Kinder nicht mehr ernihren kann, will er sich im Wald erhenken; «da
kommt ein schwarzer Wagen mit vier schwarzen Pferden; eine schone,
schwarzgekleidete Jungfrau steigt aus»; sie hilft dem verzweifelten Manne,
verlangt aber dafir, was in seinem Hause verborgen sei, d. h. das Kind
im Mutterleibe; spiter fithrt die Schwarze das Midchen «fort zu einem
schwarzen Schlof», und im verbotenen Zimmer erblickt es vier schwarze
Jungfrauen. Dann verliuft die Erzihlung gleich wie die vom «Marien-
kind», nur daB die bose Schwiegermutter die drei Kinder ertrinkt und
zuletzt dafir bestraft wird. — Diese schwarze Jungfrau mit ihrer unheim-
lichen Kutsche und dem diisteren Schlof ist nun gewill keine lichte Mut-
tergottes, sondern eher eine Herrin der Nacht und des Dunkels, der die
Sternenkrone auch wohl anstiinde, vielleicht sogar — da sie sich dem
lebensmiiden Vater nihert, das Ungeborene kennt und die toten Kinder
wieder ins Leben ruft — eine dunkle Herrin iiber Leben und Tod. Die
vier schwarzen Pferde sind vielleicht die vier im verbotenen Zimmer ein-
geschlossenen Jungfrauen, welche moglicherweise in einem verlorenen
Teil der Erzihlung durch die standhafte Stummbheit der Heldin erlost
wurden, wie dhnliche Mirchentypen ahnen lassen. Die gewaltige dunkle
Frau, deren Grofle und Furchtbarkeit man in diesem Mairchen kennen
lernt, ist vielleicht ein Abglanz jener Muttergottin, von welcher die My-
then der Alten erziihlen und deren Bild von grotesker Miitterlichkeit stein-
zeitliche Kiinstler uns hinterlassen haben.

Die Geschichte des Mirchens vom «Marienkind» zusammenfassend,
darf man also annehmen, dieser mythische Gehalt sei im Widerstreit mit
andern Anschauungen verblaft, endlich nicht mehr verstanden worden,
und in christlichem Geiste sei aus der dimonischen Urmutter wenigstens
dem Namen nach die Muttergottes geworden, sei deshalb das Entzaube-
rungsmotiv (Erlosung der Jungfrauen und der Kinder) als sinnwidrig
fallen gelassen und die dadurch ziellos gewordene Stummbheitsprobe zum
siindhaften Trotz gegen die liebende Fiithrung Gottes umgedeutet worden.

*

In die letzten, tiefsten Schichten des Gehaltes unseres Mirchens wagen
wir nicht vorzustoflen. Da miillte nimlich nach der Herkunft und Be-
deutung der Bilder vom Wesen und Wirken der weiblichen Gottheit ge-
tragt werden, die als alte Frau, Hexe, Frau Holle und hier als Jungfrau
Maria oder schwarze Jungfrau in vielen Mirchen eine Rolle spielt. Ent-

154



scheidendes in dieser Richtung hat C. G. Jung mit seiner Untersuchung
iiber «die Symbolik des Geistes» getan, worin er die Bilder des Mérchens
als Urbilder der Seele autfaf3t gleich denen der Mythen und -Triume. Auf
Grund seiner Theorie hat Hedwig von Beit einen Versuch iiber die «Sym-
bolik des Mirchens» (Bern 1952) gewagt; bezeichnenderweise ist aber
gerade vom «Marienkind» darin nicht die Rede, offenbar weil die ilte-
sten Bestandteile, auf die es der Autorin ankommt, durch spitere Umfor-
mung verdeckt sind. Gerade diese Umformung erweist aber die unge-
schwiichte Kraft des Mirchens, da es dadurch neue Schonheit und neuen
Symbolwert erhalten hat, ohne die alte Herkunft zu verleugnen.
*

Die Freude am Mirchen wie an jeder Dichtung und am Kunstwerk
iiberhaupt ist nicht abhingig von dem, was man dariiber zu sagen weil}
und hineindeuten kann; wenn aber der vorliegende Interpretationsver-
such nur einen Leser fiir ein neues, wissendes Verstindnis des Mirchens
gewinnen konnte, ist seine Aufgabe erfiillt und sein Bemiihen belohnt,

Wie man in Finnland
das Mirchen von Frau Holle erzihlt

Ein Mann, dem seine Frau gestorben war, heiratete zum zweitenmal,
um seiner Tochter wieder eine Mutter zu geben. Die Frau aber, die er
nahm, war die bose GefriBige selber, und so erhielt das Midchen eine
Hexe zur Stiefmutter. Eine Zeitlang ging alles gut, und man lebte in Frie-
den miteinander, bis die Gefriflige eines Tages ein Kind, ebenfalls ein
Miidchen, bekam. Seit dieser Zeit begann sie ihre Stieftochter zu hassen.
Die beiden Kinder wuchsen aber dennoch nebeneinander auf und lebten
wie Geschwister. Nun aber begann die Stiefmutter die erste Tochter ihres
Mannes recht zu quiilen und zu plagen, so schlimm, wie sie es nur immer
vermochte, und sie strebte iiberhaupt danach, dem Midchen das Leben
griindlich zu verleiden. Das Middchen war nimlich zierlich und schén, aber
die eigene Tochter der Gefrifligen war krumm gewachsen und hatte auch
sonst ein hidlliches Aussehen.

Was sollte das arme, geplagte Midchen tun? Konnte ihm nicht jemand
helfen? Der Herbst kam, und die Seen froren zu. Da schlug die Gefriliige
eines Tages am Ufer mit der Eispicke ein Loch ins Eis und lie} ihre Toch-
ter dort sitzen und spinnen. Ihrer eigenen Tochter aber gab sie wenigstens
ein gutes Biindel Werg, der Stieftochter dagegen einen groBen Ballen, der
mit Moos vermischt war und darum immerzu auseinanderfiel. «Setzt euch
an das Loch», befahl die GefriBiige, <und spinnt so gut ihr konnt. Wem
aber Werg in den See fillt, der muB} es auch wieder herausholen. Wehe
euch!»

155



	Marienkind : eine Märchendeutung

