
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 16 (1956-1957)

Heft: 2

Artikel: Atmen

Autor: Kalk, Dorothea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-355931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-355931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Atmen
Dorothea Kalk, Lieme/Lippe

(Vortrag, gehalten in Pyrmont im Februar 1955)

Von einem der vier Elemente soll hier die Rede sein, oder richtiger von
unserer Beziehung zu diesem Element und von der Bedeutung, die es für
jeden Menschen hat. Ich meine «die Schwester des Geistes», wie Hölderlin
sagt, mit den Worten des Franz von Assisi: «Die holde Schwester, die
unsere Glieder mit Lehensodem tränkt» — die Luft.

Was ist Luft? — Eine ostpreußische Waschfrau wußte darauf ohne
Zögern zu sagen: «Luft ist, wenn man draußen ist.» Und die Frage: «Woher

kommt die Luft?» beantwortete ein kleiner Junge, der mühsam in der
Hilfsschule mitkam: «Die Luft kommt vom Himmel.» In beiden Antworten
steckt ein Stück Wahrheit. Freilich, eine ernsthafte wissenschaftliche
Auskunft müßte anders lauten, das ist klar. Aber wir wollen uns eben mit dem

begnügen, was wir alle ohne Studium wissen: die Luft ist der Lebensstoff,
den wir unaufhörlich zum Leben brauchen, so dringlich und unaufhörlich
wie nichts anderes. Sie ist das Element, das alle Menschen gleichermaßen
umgibt, ohne das wir nirgends sind und auch nicht sein können, das uns

innig mit den kosmischen Kräften verbindet.
Ob Mensch — Lebewesen überhaupt —, ob Ding — ob Element — was

uns immer umgibt, kann gar nicht ohne Bedeutung für uns sein! Ob
wir in Harmonie, in Freundschaft mit dem umgehen, was immer um uns
ist, ob wir das rechte Maß finden im Nehmen und im Geben, ob wir
überhaupt die Beziehung bejahen oder sie nur ertragen, das macht in hohem
Maße unser Glück und unser Gedeihen aus. Und die rechte Beziehung zur
Luft ist uns — so wenig wie Gesundheit und innere Harmonie — mit der
Geburt für die Lebenszeit geschenkt! Aber wie wir atmen, so nennen wir
ja den Umgang mit der Luft, das macht in höherem Maße, als wir gemeinhin

vermuten, unser Gedeihen und unsern Seelenfrieden aus.
So hätten wir also in der guten Atmung den Stein der Weisen gefunden

— den Schlüssel zum Land des Glücks? Ja, wenn das so einfach wäre!
«Schicksallos wie der schlafende Säugling atmen die Himmlischen!» Auch
das ist ein Wort Hölderlins. Wir Menschen aber im Strudel des Geschicks,
in der Bedrängnis unseres Lebenskampfes, in der Hetze unseres Alltags,
was haben wir noch von der göttlichen Ruhe des schlafenden Säuglings?
Und auch ohne die Erschütterungen durch das Schicksal, auch in Zeiten
sorglosen, ruhigen Lebens ist der Atem des Menschen wie das luftige
Element selbst von der feinsten, leisesten Schwingung betroffen. Der
Anflug eines Gedankens oder eines Gefühls kann ihn verändern. Ein kleiner
Wolkenschatten, der den Sonnenglanz dämpft, rührt an unser Gemüt und
damit an das Auf und Ab des inneren Lebens. Ob ein leiser Sommerregen

55



vor den Fenstern rauscht oder der Sturm ins Haus fährt, spüren unsere
Organe. Jeder Sinneseindruck kann die Atmung beeinflussen und darüber
hinaus jede Ausstrahlung, die auf unwägbare Weise unsere Seele trifft.
Witterung, Tages- und Jahreszeiten, Kleidung und Ernährung — ob wir
überhaupt essen oder fasten —, ob wir geistig oder körperlich tätig sind
oder ruhen, ob wir die Stimme erheben oder schweigen, alles das und
mehr noch ist von Bedeutung. Und nichts wäre falscher, als über Abstumpfung

oder Erstarrung zu einer Beständigkeit kommen zu wollen! Die Feinheit

des inneren Mitschwingens ist ja zugleich ein Kennzeichen der Fülle
und der Herrlichkeit unseres Lebens! Es ist aber möglich, die Empfindung
für den naturhaften Ablauf der Atmung in uns zu wecken und so zu schärfen,

daß sich trotz aller Schwankungen und bei aller Vielfalt in der
Erscheinung das Lebensgesetz erhält, indem sich die Bedrängnis der Seele

immer wieder in der Ausatmung löst und in eine Ruhe einschwingt, aus
der die Bereitschaft zur Aufnahme der frischen Luft neu gewonnen wird,
Auch in tausend und abertausend verschiedenen Wellenbewegungen des

Meeres waltet ja ein rhythmisches Urgesetz, oder, wenn wir ein Beispiel
aus der Musik nehmen: die Gesetze der Komposition lassen einen unaus-
schöpfbaren Reichtum von Harmonien, Melodien und Rhythmen zu.

Wenn wir uns so durch die bewußte Atmung die Verbindung zu den
kosmischen Kräften erhalten, wird uns immer wieder eine Erneuerung der
Lebenskraft zuteil, so weit es die gottgegebene Grenze für den einzelnen
zuläßt. Und das ist es doch, was wir Menschen vor allem heute brauchen
und suchen; eine Quelle, aus der wir für unser ganzes Sein Kraft schöpfen
können — Anschluß an den Atem, den großen Lebensstrom des Alls,

Nicht von heute auf morgen fällt uns diese Empfindungsfähigkeit zu,
sie will erarbeitet sein und wird dem einen leichter, dem andern schwerer
zuteil. Das Unterfangen, Atemlehrer in sechs Wochen auszubilden, kann
den Eingeweihten nur höchst befremden. Dennoch! Jeder kleine Schritt
auf diesem Wege ist eine Lebenshilfe, und es gibt Fälle, wo geringfügige
Richtigstellungen schon Wunderbares bewirken.

Nichts Ubermenschliches können und wollen wir durch gutes Atmen
erreichen, so wenig wie die beste und enthaltsamste Ernährung, die beste

Pflege überhaupt die Grenzen unserer Natur überspringen läßt. Aber zu
der vollen Erweckung und Entfaltung unserer oft ungeahnten Kräfte, zu
dem bestmöglichen Lebensablauf kann uns die richtige Atmung wie die
richtige Ernährung verhelfen, und am besten beides und alles, was sonst
der Kunst des Lebens dient.

Das Geheimnins des Atmens hat schon vor Jahrtausenden das
Nachdenken der Menschen beschäftigt. In einem Aufsatz des Psychotherapeuten
Dr. Römer lesen wir u. a.: «Die Atmung steht in den religiösen Kulturen
Ägyptens, Indiens und Chinas im Mittelpunkt des Bewußtseins. In ihr sah
und sieht der Religiöse die Möglichkeit, die beiden sich vielfach wider-

56



strebenden Grundelemente einer Persönlichkeit: Seele und Körper, Geist
und Natur, in sich zu einer Einheit zusammenzufassen,»

Wir wissen von erstaunlichen Leistungen auf diesem Gebiet. Die Heilkraft

des Atems war allbekannt und wurde von den Alten so hoch gewertet,
daß man die Heilkunst mit dem Messer und den Pflanzensäften zwar für
das Volk anwandte, Könige und Priester aber bei Erkrankungen nur mit
dem Atem geheilt werden durften. In Deutschland wurde noch im vorigen
Jahrhundert im allgemeinen das Atmen-können als eine Selbstverständlichkeit

hingenommen und gar nicht beachtet.
Um dieselbe Zeit etwa, als man den Bau der ersten Luftschiffe

versuchte, hat eine Ostpreußin, Clara Schlaffhorst, die «große Atemmutter»,
wie sie der Psychoanalytiker Dr. Heyer nennt, zusammen mit ihrer Freundin

Hedwig Andersen, sich der Erforschung und Behandlung der menschlichen

Atmung zugewandt, veranlaßt durch Schwierigkeiten mit der
Stimme, die beiden — der einen beim Singen, der andern beim Sprechen —

zu schaffen machten. Das war die Zeit, in der jede Dame der Gesellschaft
ein Korsett trug und wohl niemand gesundheitliche Bedenken hatte, dreimal

am Tage Fleisch zu essen — also die Zeit, bevor die Reform der
Kleidung und der Ernährung in Deutschland einsetzte.

Wesentliche Anregung für ihre Arbeit, besonders die Erkenntnis von
dem innigen Zusammenhang der Atem- und Stimmfunktionen, verdanken
die beiden Forscherinnen Leo Kofier, dessen Buch «Die Kunst des Atmens»
sie aus dem Englischen übersetzten und 1897 bei Breitkopf und Härtel
verlegen ließen. (Leo Kofier ist in Tirol geboren, lebte später in Nordamerika.)
In der letzten, der 20. Auflage des Buches findet sich ein ergänzendes Vor-
und Nachwort von Prof. Dr. Vogler, dem Vorsitzenden der Ärztekammer
Berlin. Er sagt da über das Werk Schlaffhorst-Andersen: «Die grenzenlose
Bescheidenheit der beiden Frauen Schlaffhorst und Andersen darf nicht
darüber hinwegtäuschen, daß es sich bei der Herausgabe dieses Buches

um einen Akt von historischer und grundsätzlicher Bedeutung handelt.
Auf dieser Grundlage nun basiert ein Lebenswerk der Erkenntnis, wie es

einer Nation in Jahrhunderten nur wenige Male beschieden ist. Dies war
nur möglich durch das Zusammentreffen zweier genialer Menschen, die
alles opferten, um die Vorgänge der Atmung und der Stimme zu verstehen.
Zweier Menschen, die ein Leben lang unermüdlich arbeitend von Erkenntnis

zu Erkenntnis schritten. Da muß viel zusammenkommen: die sorgfältige
Kleinarbeit im täglichen Unterricht durch alle Jahrzehnte; eine wagemutige
Art zu forschen, wo die offizielle Phonetik und weitgehend auch die
Physiologie sie vollständig im Stich ließen; das Genie, das dazu gehört, am
Lebendigen zu forschen und sich dabei wieder einzig vom Lebendigen
leiten zu lassen; die Stimmen zu formen, die konkreten Menschen
angehören, und dabei zum Uberindividuellen vorzudringen — alles das sind

Wesenszüge des echten Forschers.

57



Es ist hier nicht der Ort, auf das Werk von Schlaffhorst-Andersen auch

nur in irgendeiner Hinsicht naher zu sprechen zu kommen. Die es wirklich
kennen, wissen heute schon, daß Jahrzehnte vergehen werden, bevor die
Erkenntnisse, die heute vorhanden sind, von den verschiedenen
Fachgebieten aufgenommen sein werden. Dann wird man leichter als heute
sehen können, was es bedeutet, daß es zwei Frauen vorbehalten blieb,
solche Erkenntnisse am Lebendigen zu gewinnen. Man wird sie nach jeder
Richtung ausmünzen, nach der Richtung der Erziehung, nach der Richtung
der Gesangskunst, nach der medizinischen Brauchbarkeit. Aber einer
geisteswissenschaftlichen Studie bleibt es vorbehalten, das einmal wirklich
darzustellen, was hier geschehen ist, und ein Zeugnis davon abzulegen.»

In den letzten Jahrzehnten ist die Aufmerksamkeit für die Vorgänge der
Atmung und Stimme in Europa immer reger geworden, nicht am wenigsten
durch die Verbreitung des Kofler-Buches. Man kann fast von einer Mode
auf diesem Gebiet sprechen. Einmalig ist an dem Werk Schlaffhorst-Andersen

der Einsatz der Arbeitskraft zweier Menschen durch etwa sechs
Jahrzehnte nur für dieses Problem, und grundlegend für ihre Arbeit an der
Atmung ist die Einbeziehung der Stimme, Wir verdanken ihnen den Weg
einer Atem- und Stimmerziehung, der der europäischen Vitalität und
Mentalität entspricht, und sind nun nicht mehr genötigt, ausländische Atemkunst,

die in vieler Beziehung von anderen Voraussetzungen ausgeht, zu
übernehmen.

Darf ich Sie zum Verständnis für den Zusammenhang dieser beiden
Funktionen, Atem und Stimme, in Gedanken an einen Zeitpunkt Ihres
Lebens führen, von dem Sie alle wissen — ohne sich an ihn zu erinnern;
ich meine die ersten Augenblicke des Erdendaseins, die wir alle um so
besser bestanden haben, je mehr wir mit Schreien unsern Lebenswillen
kundtaten. Wir wissen alle, daß der Säugling schreien muß, um seine
Atemorgane zu kräftigen und sich mit genügend Sauerstoff zu versorgen.
Ebenso ist jedermann überzeugt, daß das A und O für den Sänger die
Freundschaft mit der Luft ist.

Also: der naturgemäße Gebrauch der Stimme kräftigt und erhält die
Atmung. Und anderseits ist das freie Spiel der aus- und einwehenden
Luft und die Kraft der Atemorgane ausschlaggebend für die Kunstfertigkeit

des Sängers, ja für jegliche Stimmühung überhaupt.
Jeder Mensch, auch der schweigsamste, betätigt seine Stimme unendlich

viel im Laufe seines Lebens, nämlich beim Sprechen! Und übrigens ist
jeder Mensch, auch der stockunmusikalische (es gibt nur ganz wenig ganz
unmusikalische Menschen) befähigt, Töne und selbsterfundene Tonfolgen
zu singen.

Die Stimme ist im besonderen Maße Ausdrucksmittel der Persönlichkeit,
des Wesens, natürlich auch der jeweiligen Stimmung! Mit wieviel
Schattierungen hören und sagen wir allein z. B. den Gruß «Guten Morgen»,

58



Dieselben Worte von zwei verschiedenen Menschen gesprochen, berühren
uns ganz verschieden. Nicht nur, ob eine helle oder dunkle, eine wohlklingende

oder spröde Stimme uns anspricht, beeindruckt. Der Klang einer
Stimme kann Heiterkeit, Lebensfreude, Ruhe, Wärme, Kraft und innere
Sammlung ausstrahlen; eine andere Stimme kann dem Ohr und dem Herzen

wehtun, Sammlung und Stimmung stören und die Lebensatmosphäre
erschweren — uns geradezu auf die Nerven fallen, ja sogar uns krank
machen! Mehr oder weniger haben wir alle als Kinder erlebt, daß wir der
einen Stimme nicht oder nur mit größtem Widerwillen gehorchten und
von einer andern, die dasselbe aussagte, leicht und unbedingt bezwungen
wurden. Derselbe Unterrichtsstoff von zwei verschiedenen Lehrern, auch
im selben Wortlaut, vermittelt, geht uns einmal leicht ein und fesselt, das
andere Mal müssen wir uns Gewalt antun, um überhaupt zu folgen.

Von der Macht, dem Zauber der Singstimme, berichtet die Geschichte
des Odysseus und der Sirenen; in vielen Volksmärchen gelingt es dem
Spielmann, die verzauberte oder versteinerte Prinzessin zu erlösen, nachdem

Ärzte und Weise ratlos waren.
Nun ist es aber so, daß unsere eigene Stimme auf uns zurückwirkt,

auf Nerven und Gemüt, auf unsere Organe — belebend oder auch Leben
hemmend!

Nur die naturhafte, frei arbeitende Stimme hat den wohltätigen,
kräftigenden Einfluß auf die Atmung, von dem wir vorher hörten. Ihre Schwingungen

tun allen Organen wohl, lösen Krampf, beleben Schlaffheit, helfen
ausgleichen und heilen, bauen wie nichts anderes an der Empfindungskraft
für die Atemvorgänge und erhalten so den Lebensrhythmus der Atmung
gegen äußere und innere Störungen.

Man trifft im allgemeinen auf die Ansicht, der eine Mensch habe nun
einmal eine rauhe oder näselnde oder krächzende oder matte Stimme von
Natur, und das ließe sich nicht ändern. Das ist nicht so! Von Natur ist dem
Menschen die Möglichkeit einer wohltuenden, klaren Stimme gegeben, und
was wir abweichend davon hören, ist ein Zeichen krankhafter Funktion
oder schlechter Angewohnheit, die wir meist schon als Kinder uns
aneignen, oft nachahmend übernehmen. — Goethe schreibt an Wilhelm von
Humboldt: «Die Tiere werden durch ihre Organe belehrt, sagten die Alten;
ich setze hinzu, die Menschen gleichfalls, sie haben jedoch den Vorzug,
ihre Organe dagegen wieder zu belehren.» Das gilt in vollem Umfang für
unser Stimmorgan wie für unsere Atmungsorgane. Die volle Atmung mit
der vereinten Tätigkeit aller Atemmuskeln und -organe, die voll belebte,
frei schwingende Stimme, die gesetzmäßige Artikulation, die zur Auswü-
kung von Atmung und Stimme in Sprache und Gesang hinzukommen muß
— das Zusammenwirken dieser drei Faktoren führt zu einer wunderbaren
Belebung des ganzen Organismus, wie wir schon hörten: hilft zur
Überwindung ungenügender und falscher Funktionen, die die Medizin ja als

59



eine Grundursache der Krankheiten erkannt hat. In erster Linie kommt
diese belebende Wirkung unserem Herzen zugute, dem Kreislauf und dem

ganzen Verdauungssystem. Das wird verständlich schon aus der
Überlegung, daß — grob ausgedrückt — die kraftvolle Bewegung unseres
Hauptmuskels, des Zwerchfells, eine rhythmisch ablaufende Massage auf die
Nachbarorgane ausübt.

Der Mensch entbehrt heute in vielen Fällen die Wohltat der äußeren

Natur, den freien Himmel, Bach und Blume, Wald und Feld, und doch
ist es, wie Goethe sagt, das freie Feld, wo wir eigentlich hingehören, ln
vielen heutigen Lebenssituationen wird eine einseitige, oft rein verstandesmäßige,

oft übermäßige Leistung von dem einzelnen gefordert — um so

wichtiger, daß wir darauf aus sind,, das ursprüngliche, naturhafte Leben in
uns zu stärken, ihm Pflege zukommen zu lassen.

Wir können das volle innere Leben heute nicht mehr als etwas
selbstverständlich Daseiendes annehmen. Eine oft erschreckende Degeneration,
ein Nachlassen der Naturkraft wird zunehmend schon an Kindern und
jungen Menschen offenbar. Wir müssen bewußt und mit allen Mitteln
dagegen angehen.

«Wie sehn ich mich Natur nach dir,
Dich treu und lieb zu fühlen»,

sagt Goethe in dem Gedicht: Künstlers Abendlied.

«Ein lust'ger Springbrunn wirst du mir
Aus tausend Röhren spielen.
Wirst alle meine Kräfte mir
In meinem Sinn erheitern,
Und dieses enge Dasein hier
Zur Ewigkeit erweitern.»

Diesen lustigen Springbrunnen in uns zu erhalten, verhilft in ganz
besonderem Maße die Arbeit an der Atmung und der Stimme; denn Atmung
und Stimme sind Zentren im Menschen, die in alle Teile des menschlichen
Wesens ausstrahlen. Nicht nur der Körper wird lebenstüchtiger, auch dem
Geist strömen neue Impulse zu, und das Stiefkind in der heutigen Welt,
die Seele, kommt zu ihrem Recht.

Goethe nennt die Natur einmal den «Inbegriff der schaffenden
Gotteskräfte.» Das Reich, in dem sich das Leben der göttlichen Natur am
freiesten und höchsten offenbart, sozusagen ihr liebster Spiegel, ist die
Kunst, zu der in primitiver Form jeder Mensch veranlagt ist. Zur vollen,
höchsten Ausübung gehört die Gnade der Begabung.

60



Auch die Kunst ist der Gefahr der Entartung ausgesetzt. Ihren hohen
ursprünglichen Sinn, der dem der Wissenschaft und der Religion ver-
schwistert ist, kennzeichnen Hölderlins Verse:

«Komm und besänftige mir, die du einst Elemente versöhntest,
Wonne der himmlischen Musen, das Chaos der Zeit!
Ordne den tobenden Kampf mit Friedenstönen des Himmels,
Bis in der sterblichen Brust sich das Entzweite vereint.
Bis der Menschen alte Natur, die ruhige, große,
Aus der gährenden Zeit mächtig und heiter sich hebt!
Kehr in die dürftigen Herzen des Volkes, lebendige Schönheit,
Kehr an den gastlichen Tisch, kehr in die Tempel zurück!»

Wie sollte die lebendige Schönheit des Menschenwesens uns nicht am
Herzen liegen, für uns selbst und die kommenden Generationen? Clara
Schlaffhorst und Hedwig Andersen haben einen Weg dahin gewiesen über
die Kultur des Atmens, Sprechens und Singens.

Atmung und Treben in der Schule

Edwin Jöhri, Thusis

1. Von der Ruhe des Lehrers

Friedrich Kayßler sagt: «Wir sehnen uns immer danach, in Ruhe
verharren zu dürfen. Aber ich glaube, die Fähigkeit, wahrhaftig würdig in
Ruhe zu verharren, erlangt man nur auf einer sehr hohen Stufe des Menschseins.

Vorläufig würden wir (ich meine die meisten von uns) in Trägheit
fallen, wenn unsere Sehnsucht nach Ruhe ohne weiteres erfüllt würde. Wir
brauchen noch Reizmittel, Erschütterung und Stoß, um zu rotieren; sonst
ständen wir still. Und das ist nicht der Sinn der Ruhe. Der Sinn der Ruhe
ist: erfüllt sein von allem.»1)

Wenn wir Lehrer uns also nach Ruhe sehnen, so möchten wir eine sehr
hohe Stufe des Menschseins erreichen. Die Höhe des Zieles darf uns aber
nicht davon abhalten, ihm entgegenzugehen. Wir wollen versuchen, einen

Weg dorthin aufzuzeichnen.
Es ist selbstverständlich, daß ein Mensch, der schon rein äußerlich nicht

zur Ruhe kommt, seine innere Harmonie, dieses vollständige Erfüllt-sein,
auch schwer finden kann. Wenn heute ein Mensch stirbt, so bemüht man
sich, aufzuzählen, was er alles getan hat. Er gründete den Männerchor,

') Friedrieh Kayßler: «Besinnungen». Paul List Verlag, München.

61


	Atmen

