
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 14 (1954-1955)

Heft: 6

Artikel: Jeremias Gotthelf als Erzieher

Autor: Buol, Conrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-355883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-355883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jeremias Gotthelf als Erzieher*
Von Conrad Buoi

Der junge Pfarrvikar Albert Bitzius wurde 1826 durch eine Begegnung
mächtig beeindruckt. In Langenthal hörte er den damals achtzigjährigen Heinrich

Pestalozzi vor der Helvetischen Gesellschaft sprechen über «Vaterland
und Erziehung». Der Funke eines noch immer, und trotz allem, in echter
Erzieherliebe glühenden Herzens springt über auf den jungen Seelsorger und
entzündet zu kräftiger, reiner Flamme, was schon bisher in diesem lebendig
war. Jeremias Gotthelf, wie sich dann Bitzius als Verfasser von Büchern
nannte, hat Pestalozzi ein ergreifendes Denkmal gesetzt. Von niemandem,
außer Christus, hat er je mit so großer Ehrfurcht gesprochen. Davon zeugt
vor allem eine Stelle in der «Armennot»: Wie das Mittelalter in herrlichen
Münstern seine Gottverbundenheit zum Ausdruck gebracht habe, so solle
unsere Zeit Gott dienen durch die Errichtung guter Erziehungsanstalten.
Die Pflege und Erziehung der jungen Generation und vor allem der armen
Kinder sei die dringendste Aufgabe. Solche Erziehungsstätten müßten in aller
Welt errichtet und in gewissem Sinne zu Münstern unserer Zeit werden. Ein
solches Münster diene zur Heiligung von Kindern: «Es streben aus
demselben nicht hehre Türme zum Himmel empor, aber die Seelen der Kinder
selbst sollen zum Himmel aufwachsen. Und dieses Münster, dürfen wir es

nicht auch einem Heiligen weihen? Dürfen wir es nicht als ein lebendig
Denkmal dem Geiste weihen, der die Idee wieder ins Leben rief, die Kinder
Christo zuzuführen, daß ihnen das Himmelreich gehöre, daß dieses Himmelreich

ihnen aber nicht eingegossen, sondern in ihren eigenen Herzen
entfaltet werden müsse — dem Geist, der alles verließ, zu den armen Kindern
eilte, deren Väter für das Vaterland verblutet waren, sie um sich sammelte,
für sie bettelte, für sie lebte, bis das Geschick ihn weiterriß?»

In der bildstarken Sprache des Dichters spricht hier ein zutiefst
Ergriffener. Wie Pestalozzi will auch Gotthelf durch Erziehung dem Volk
helfen.

Was schon den jungen Albert Bitzius, den Pfarrerssohn und
Pfarrerstudenten, auszeichnete, war ein mächtiger, oft überbordender Tatendrang
und ein glühender Helferwille. Als Student schrieb er, er wolle unabhängig
denken und handeln lernen, um «dereinst nicht in der gelehrten Welt, wohl
aber in der menschlichen Gesellschaft als ein tüchtiges Glied eingreifen,
schaffen und wirken zu können». Muffige Stubenluft und ausgeklügelte
Wissenschaftlichkeit, trockene Gelehrsamkeit waren seine Sache nicht. Er,
der in Utzenstorf unter Bauernbuben aufgewachsen war, schrieb während
der Studienjahre: «Mich drückt die Gelehrsamkeit wie eine frisch gekalberte
Kuh die Milch.» Ihn drängte es mit unbändiger Kraft zu handeln.

Als junger Pfarrvikar in verschiedenen Gemeinden widmete sich Bitzius
mit großer Energie auch den Fragen der Schulung und Erziehung. Mit
seltener Unerschrockenheit sagt er den Utzenstorfer Bauern in einer Pre-

* Die vorliegende Arbeit ist die Veröffentlichung eines Vortrages. Dabei wurde
absichtlich Gotthelf häufig zitiert; denn wo über einen Dichter gesprochen wird, soll
u. E. vor allem auch dieser selber zum Worte kommen.

255



digt, wie schäbig es sei, daß sie nicht das Geld für ein so notwendiges Schulhaus

aufbringen wollen. In Herzogenbuchsee setzte sich der Vikar so
entschieden für eine genügende Besoldung eines tüchtigen Lehrers ein, daß er
es mit einflußreichen Magistratspersonen verdarb und daher zur Pfarrwahl
nicht einmal vorgeschlagen wurde. Lieber verzichtete er auf eine ihm
zusagende Stelle, als daß er schwieg, wo um der Gerechtigkeit willen
gesprochen werden mußte. Nach einer Vikariatszeit in Bern kam Gotthelf
dann nach Lützelflüh, aber auch dort zunächst noch als Vikar. Mit 34

Jahren war er der einzige seiner Studiengenossen ohne feste Anstellung und
zur Hauptsache deshalb, weil er so leidenschaftlich für die Hebung des
Schulwesens kämpfte. Er fühlte sich verkannt und verstoßen. Aus seiner
Bedrückung hat ihn dann oft ein Ritt über die Felder oder das Jagen
herausgerissen. Viel bedeutete ihm auch eine tiefe Freundschaft mit einem
schlichten, geistig reifen Bauersmann, Josef Burkhalter in Herzogenbuchsee.

Auch als Pfarrer der Gemeinde Lützelflüh im obern Emmental arbeitete
Gotthelf eifrig für die Verbesserung der Schulen. Er saß in verschiedenen
Kommissionen, war Schulkommissär eines ganzen Bezirkes, hatte häufig
die Schulen zu besuchen und in einem Jahr rund 500 Briefe und Schreiben
an das Erziehungsdepartement zu verfassen. Wo in Schulangelegenheiten
gesäumt wurde, äußerte er sich deutlich und strenge. Auch den Behörden
gegenüber gab er seiner Meinung stets offen Ausdruck, mehr als den Herren
in Bern lieb war, so daß sie den Ton seiner Schreiben gelegentlich rügten.
Doch in einem Brief an das Erziehungsdepartement schrieb er einmal, daß
er die Gewohnheit habe, «wahr zu sein statt höflich, wo beides sich nicht
miteinander vereinen läßt». Diese unbedingte Wahrheitsliebe und tapfere
Haltung auch nach oben stünde heute noch jedermann wohl an.

In seiner zehnjährigen Tätigkeit als Schulkommissär oder Inspektor hat
Gotthelf in seinem Bezirk — wie er mit gewissem Stolz festhält — den Bau
von zehn neuen Schulhäusern durchgesetzt und für bessere Schulverhältnisse
viel geleistet. Er gehörte ferner zu den Initianten und Begründern einer
Armenanstalt, deren Verwaltungskommission er viele Jahre als Präsident
vorstand. Dann war Gotthelf vor allem auch praktischer Erzieher als
Familienvater, als Religionslehrer, als Referent an Lehrerbildungskursen.

Fragen wir nun aber nach Gotthelfs Gedanken über Ziel und Wege der
Erziehung! Wie Pestalozzi will auch er jeden Einzelnen zu möglichst reifem
Menschsein führen. Auch ihm geht es um «Individualveredlung», um àisVer-
edlung jedes Individuums auf Grund seiner besondern Gaben und Anlagen.
Gotthelf ahnte, daß nur die Erziehung und Veredlung aller die Menschheit vor
einer verhängnisvollen Entwicklung bewahren können. Er erlebte den
gigantischen Fortschritt der Wissenschaft und der Technik. Durch diese äußern
Fortschritte ließen sich im 19. Jahrhundert viele blenden, indem sie meinten,
solche Fortschritte bedeuteten auch schon eine Höherentwicklung der Menschheit

überhaupt. Doch in Wirklichkeit lief gerade jene Generation Gefahr, ob
den Erfolgen in der Welt des Wissens und in der Beherrschung der Materie
die Seele des Menschen zu vernachlässigen. Die Interessen waren stark auf das
Materielle und Nützliche gerichtet, statt daß man zu den höhern Werten, wie
Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe, in lebendiger Beziehung stand. Ein oberfläch-

256



licher Fortschrittsglaube verdrängte vieienorts die religiöse Grundgesinnung,
ein öder Aberglaube den christlichen Glauben. Gelehrte wie Feuerbach und
Marx lehrten, daß alles nur von der rechten Regelung der Wirtschaft und der
Materie abhänge. Kommunistische Theorien wollten den Staat und die
Wirtschaft vergotten. Ob solchen Theorien und Systemen, ob enger Diesseitigkeit
verachtete man das Geistige und Ewige. Man vergaß, daß bei jedem System
und jeder Wirtschaftsordnung doch stets der Wert und der Charakter der
einzelnen Persönlichkeit ausschlaggebend sind. Den Staaten ging es nach
Gotthelfs Meinung mehr um äußere Macht und Größe als um den Wert und
die Würde der einzelnen Glieder. Mit prophetischer Schau erkennt er in der
Mitte des 19. Jahrhunderts die Gefahren, die dann in unserem Säkulum
furchtbare Wirklichkeit werden. Eindringlich mahnt er seine Landsleute
in der Erbauungsschrift «Eines Schweizers Wort an den schweizerischen
Schützenverein», anläßlich des eidgenössischen Schützenfestes in Chur 1842:
«Nimmer und nimmer dürfen wir es vergessen, und das ist ein Unterschied,
der sein soll zwischen uns und andern Völkern, solange wir Schweizer sein
wollen, zwischen der Weisheit unserer Väter und der Lehre, welche in der
Welt gilt: daß die Kraft bei uns im Einzelnen liegt und jedes Einzelnen
Wiege das Haus ist, während andere Völker ihre Kraft in der Masse suchen
und der Masse Kraft in ihrer Größe und ihrer Verkittung, Um den Einzelnen

kümmert sich keiner, und von keinem wird ein Heil erwartet. Die Folgen

dieses Übelstandes werden einst blutig leuchten über Europa. Denn er
ist ein unchristlicher und ist geradezu aller brüderlichen Liebe, allem
sittlichen Ernst feindlich. Wir Schweizer verwerfen noch solche Lehre. und
uns ist der Einzelne Augenmerk und Hauptsache. Jeder für sich soll der
rechte sein, dann wird auch das Volk in Masse als das rechte sich darstellen.»

Jeder einzelne soll ein rechter Mensch werden, da wo er steht, als Bauer
oder Arbeiter, als Vater oder Mutter, als Bürger oder Privatmann. Reifes,
dem Wahren und Guten verpflichtetes Menschsein ist in jedem Stand möglich

und hängt nicht in erster Linie von Schulbildung oder Titel ab. Im «Uli»
begegnet uns der «Bodenbauer», der in seiner Besonnenheit und Gelassenheit,

in seinem reifen Urteil eine weit höhere Stufe des Menschseins erreicht
hat als mancher Advokat, Vikar oder Arzt in Gotthelfs Werk. Oder denken
wir an die Güte und innere Kraft Ännelis in «Geld und Geist»! Oder
erinnern wir an Gotthelfs besten Freund seines Lebens, an den Bauern Josef
Burkhalter, dessen gesunder Menschenverstand und innere Reife ihm so viel
bedeuteten!

Güte, Wahrhaftigkeit und innere Kraft sind uns jedoch nicht einfach
geschenkt, gegeben, sondern stets aufgegeben. Immer wieder müssen wir
darum ringen. Gotthelf nennt einmal das Leben «ein allseitig Fechten»,
einen ständigen Kampf, «der alle Morgen neu beginnt». Er weiß um die
verschiedenen Neigungen und Strebungen des menschlichen Herzens; er
weiß um das Böse und Dämonische, das im Menschen aufbrechen kann. Der
Doktor Ruedi habe einmal geseufzt, «längs Stück sehe man an einem Menschen

nichts Gutes; komme einmal etwas zum Vorschein, an dem man
Freude haben könne, und sehe man es genauer an, so sei es so schlecht als
das andere, nur hätte es der Teufel schön angestrichen». Gotthelf weiß zu

257



berichten von manchem Wolf im Schafspelz, im privaten und im öffentlichen
Leben, Einmal schreibt er von der «aufgewühlten Grundsuppe des menschlichen

Herzens», wo sich «Eigennutz, Menschenfurcht, Neid, Bosheit,
Heuchelei, Schmeichelei zu einem grausen Knäuel geballt herumbalgen und bald
das eine, bald das andere Ungetüm obsiegt». Im Bauernspiegel zeichnet er

noch recht düstere Bilder. Der alte Bauer, der Miaslis Vater den Hof
verpachtet hat, ist ein schlauer Fuchs, der immer wieder das Wasser auf seine

Mühle leitet, ein gewissenloser Ausbeuter, ein verschlagener Geizhalz.
Andere Bauersleute zeichnet er mit den bissigen Worten: «Es wäre ihnen recht,
wenn ihre Söhne des Teufels Großmutter heirateten, sobald sie nur goldene
Hörner und einen silbernen Schwanz hätte.»

Wie Pestalozzi schreibt Gotthelf wiederholt vom Krummen, Verlogenen
und Verschlagenen, weil auch er um den Menschen mit seinen lichten und
dunklen Seiten weiß, weil auch er nicht in abgeschlossener Studierstube ein
verklärtes Menschenbild entworfen hat, sondern dem wirklichen Menschen
begegnet ist. In der «Käserei in der Vehfreude», wo er schon mit viel
gesundem Humor menschlichen Schwächen gegenübersteht, wagt er den Satz:
«Wir sind, ernstlich betrachtet, allzumal arme Teufel, dumme Tröpfe,
niemand ausgenommen, selbst Schulmeister und Professoren nicht.» Doch,
meint er dann wieder schalkhaft, das sei kein Wunder, «stammen wir
Gesindel ja sämtlich von der Eva her».

Aber wie die Begrenztheit des Menschen, sein häufiges Ungenügen, kennt
Gotthelf auch die guten Kräfte, die treue Bewährung, liebevolles Dienen,
tapfere Standhaftigkeit. Wenn Pestalozzi einerseits von der «tierischen
Selbstsucht» und anderseits von «dem Göttlichen und Ewigen in der
Menschennatur» spricht, so äußert sich Gotthelf einmal wie folgt: «Ein alt schön
Lied sagt, der Mensch sei halb Tier, halb Engel, das heißt, als Tier wird er
geboren, ein Engel soll er werden. Dazu besitzt er die Anlagen, dazu hilft
ihm Gott, dazu beruft ihn das Christentum. Aus dem Tier muß sich der
Engel herauskämpfen, wie aus der Puppe der Schmetterling sich entfaltet.
Das Beginnen dieses Ringens oder Trachtens nach dem, was droben ist, das,

solange der Mensch im Leibe lebt, kein Ende nimmt, bloß rüstiger und
freudiger wird, nennt Christus die Wiedergeburt, Paulus Absterben des alten,
Auferständnis des neuen Menschen.» Gotthelf sieht den Menschen als
Doppelnatur. Die selbstsüchtige, mehr tierische Seite soll immer mehr überwunden

werden durch die andere Seite, das bessere Selbst, durch die höhern
Kräfte. Der Kampf des neuen Menschen mit dem alten ist das Hauptthema
in Gotthelfs Werk. Der Schulmeister, Uli und andere werden erst nach
vielen Widerständen und Hindernissen zu reifen Menschen.

Das Streben um die Veredlung zum Ebenbilde Gottes, die Entbindung
des neuen Menschen, das ist Sinn und Ziel des Lebens und der Erziehung.
Diese Veredlung ist nur möglich, weil in jedem Menschen göttliche, schöpferische

Kräfte schlummern. Jeder ist berufen, die schöpferischen Kräfte zur
Entfaltung zu bringen, in all seinem Tun und Schaffen, bei jeder Arbeit den
Schöpfergeist walten zu lassen. Ob wir die Kleinarbeit des Alltags geistreich

verrichten oder große Werke schaffen, ist nicht entscheidend. In der
«Armennot» stehen die bedeutsamen Worte: «Alle Menschen sind hochgebo-

258



ren, denn alle sind Gott verwandt, alle tragen in sich schöpferische Kraft.
Ja wahrlich, ich habe in manchem Zaun mehr Geist gefunden als in manchem

Buche. Je schöner, vollendeter die Gebilde der Gedanken heraustreten
in die Welt, desto höher steht der Schöpfer, desto höher dem, dessen
Gedanken Geburten von Welten sind, diese Gebilde mögen nun heraustreten
in die Welt als in Schrift verkörperte Gedanken oder als in Stein oder auf
die Leinwand erschaffene Gestalten oder als Taten im Leben, Ordnungen in
Land und Haus, neue Ordnung der Verhältnisse der Menschen. Das Höchste,

was in des Menschen innere Welt treten kann, ist Gott; das Höchste,
was der Mensch darstellen kann, ist Gott; zu der Kunst sind alle berufen,
unseres Gottes Ebenbild aus uns treten zu lassen ins Leben hinein — das
ist die höchste Kunst.» Es geht also um den Menschen, der für das Göttliche
empfänglich ist, der die göttliche Schöpferkraft wirken läßt in seinem Alltag,
der im rechten Verhältnis zu seiner Arbeit und den Mitmenschen steht. Es
geht ihm um die großen Ordnungen des Lebens, um eine christliche
Grundgesinnung. Daher nennt Gotthelf auch einen «rechten christlichen Sinn die
höchste Bildung, welche ein Mensch auf Erden erlangen könne».

*
Welches sind nun die wichtigsten Erziehungsmittel? Als erstes betrachtet

Gotthelf das Beispiel. Wer in andern den rechten christlichen Sinn wecken,
wer geistig wirkende Menschen bilden will, die im rechten Verhältnis zu den
Mitmenschen stehen, der muß zuallererst selber stets wieder ringen um die
Verwirklichung des Guten und Geistigen. Beispielhaft auf andere
einzuwirken, dazu ist jeder berufen, nicht nur Eltern und Lehrer. Auch Beamte
und Würdenträger sollen nicht nur den Gesetzen und Vorschriften, dem
kalten Buchstaben Genüge tun, sondern immer auch dem Menschen. Um
das öffentliche Leben menschlicher zu gestalten, gibt Gotthelf folgenden
Rat: «Ich dachte mir, wie notwendig es wäre, daß man allen Statthaltern
sowohl als auch allen Regierungsstatthaltern nicht nur Gesetze und Dekrete,
sondern auch Lienhard und Gertrud' in die Hände gebe.» — Jeder Mensch
ist dem Mitmenschen gegenüber verantwortlich.

Das Beispiel ist das erste Mittel der Einwirkung auf andere bei allem
Tun. Dem Bauern Christen in Geld und Geist ist dies zu wenig bewußt:
«Der gute Christen hatte es auch wie viele andere Leute; was er nötig glaubte,
das wollte er bei andern anfangen und hätte doch wissen sollen, daß, wenn
der Bauer mit seinen Leuten mähen will, er voraus mäht und nicht hinten-
drein.»

Daß Gotthelf auch Gewöhnung und Ordnung als bedeutende
Erziehungsmittel kennt, geht aus vielen Stellen hervor, um nur an den Nägeli-
boden in der «Käserei» zu erinnern: «Es ward Regel gehalten, damit die
Kinder von Jugend auf nicht an Willkür und Gutdünken, sondern an Gesetz
und Ordnung sich gewöhnten. Im Kleinen liegt oft Großes, in scheinbar
Unbedeutendem eine ganze Lebensrichtung».

Die Gewöhnung im Kleinen und Alltäglichen sowie das Beispiel sollen
mithelfen, im Aufwachsenden eine bestimmte Lebensrichtung zu begründen.
Richtung ist ein bedeutsames Wort bei Gotthelf. Die Richtung, die Grund-

259



einstellung soll sich läutern und zu einer starken Gesinnung werden. Denn
«im Gewühle der Welt verliert der Mensch so gerne den innern Haltpunkt,
die Richtung, das Ziel». Die Richtung und Grundhaltung ist Gotthelf
entscheidender als alles Wissen. In einem Brief schreibt er über seinen Sohn,
der übrigens später Theologie studiert und dann Regierungsrat wird: «Die
Lehrer scheinen mit Kopf und Fleiß zufrieden und ich bin es mit seiner
Richtung.»

Als stärkste Macht, um die rechte Richtung, den christlichen Sinn zu
erzeugen, betrachtet Gotthelf die Liebe. Wie anders könnte die Grundeinstellung

im Sinne dessen, der aller Welt die Liebe gelebt und verkündet hat,
erreicht werden als durch Liebe selbst? Peter Käser erkennt die Liebe als
die stärkste Kraft seiner Frau: «Mädeli war ohne sogenannte Bildung, eine
besondere Edukation war nicht mit ihm gemacht worden; auch im Welschen
war es nicht gewesen, und doch dachte es so innig, waltete so lieblich, trug
so kräftig, daß man sowas unter dem Kittel nicht vermutete, und, wenn
man das Unerwartete fand, verwundert nach den Ursachen gefragt hatte,
und wo Mädeli erzogen und gebildet worden sei. Ich fragte das freilich
nicht, aber ich dachte doch manchmal darüber nach, wenn ich durch
dasselbe beschämt worden war. Ich konnte nicht anders denken, als daß das
alles von der Liebe komme, welche Mädelis Verstand schärfe, ihre Kraft
erhöhe, kurz die Trägerin, Nährerin, Leiterin aller Kräfte geworden. .» Und
wenn diese Liebe «matt werden wollte, so trank sie aus dem Born der ewigen

Liebe und ward wieder stark und weise». Gotthelf nennt die Liebe eine
Kraft, «welche das giftigste Unkraut tötet im Herzen des Menschen, die
Selbstsucht und den Eigennutz». Er weiß auch, daß der Mensch im Grunde
seines Herzens nach Liebe dürstet: «Ein tiefes Bedürfnis nach Liebe ist in
jedes Herz gelegt; die Zeichen der Liebe, welche wir erhalten, sind die
eigentliche Nahrung der Seele, die Zeichen der Liebe, welche uns von
Sterblichen werden, sind die Zeugen der göttlichen Liebe.»

Freilich, wie Pestalozzi von «sehender Liebe» spricht, um die blinde,
verwöhnende Liebe auszuschließen, so ist auch Mädeli «eine liebende, aber
keine blinde Mutter». Und ihr Mann weiß: «Die Liebe wirkt nur da Gehorsam,

wo sie mit der Achtung begleitet ist, und diese Achtung muß errungen
werden dadurch, daß das Kind fühlt, ein höherer, kräftigerer, stätigerer
Wille stehe dem seinigen entgegen, dieser Wille lasse sich nicht blenden,
nicht umgehen, nicht einschläfern, sondern er sei gleich fest und bestimmt
am Morgen wie am Abend.» Die rechte Liebe also ist konsequent und kann
auch strenge sein um des Zöglings willen; sie ist gepaart mit Zucht und
Ordnung. Denn «läßt man einen Menschen lümmeln nach Belieben, bleibt er
zumeist ein Lümmel sein Leben lang». Der Aufwachsende muß zunächst
lernen, Menschen zu gehorchen, um fähig zu werden, auch übermenschlichen

Autoritäten gegenüber gehorsam zu sein: dem Wahren und Guten, der
Autorität des Geistigen und Göttlichen.

Das Beispiel und die Liebe erachtete Gotthelf als die mächtigsten Mittel,
den Menschen in eine echte Beziehung zu den höchsten Werten und zum
Bruder zu führen. Denn «Liebe allein entzündet Liebe, von der Selbstsucht
wird die Selbstsucht geboren».

*
260



Für den Erzieher ist daher nicht Gelehrsamkeit das erste Erfordernis,
sondern liebendes Verstehen und Führen des Zöglings. Er soll nicht von
einseitigen Lehren und Moden ausgehen, wie Gotthelf überhaupt jedes
Schema, jeden Dogmatismus (auch im Religiösen) ablehnt. Der Erzieher
müsse «jede Brille ab seiner Nase tun können», das heißt jedes starre
System vermeiden, um dem wirklichen Leben in seiner unerschöpflichen
Fülle und Mannigfaltigkeit gerecht zu werden, um den Zögling in seiner
Einmaligkeit, so wie er ist, zu lieben, ihm zu helfen.

Die Hauptaufgabe des Erziehers ist die Entbindung des innern geistigen
Lebens seiner Kinder. Seines Amtes ist, «die schlummernde Gotteskraft,
welche aufbrechen soll im Menschen wie die Sonne über der Erde», zu
wecken und zu nähren. Bei diesen Worten leuchtet etwas auf von der Größe
und Würde echter Erziehertätigkeit, von der Verantwortung derer, die durch
Bestimmung und Beruf schon Erzieher sind, wie Eltern, Lehrer, Pfarrer,
Ärzte.

Als ursprünglichste und bedeutendste Erziehungsstätte sieht auch Gotthelf

das Elternhaus. Daß im Hause beginnen muß, was leuchten soll im
Vaterland, ist zum geflügelten Wort geworden. Das Wirken der Eltern ist
Gotthelf grundlegend für ein gesundes Volksleben. Er vergleicht das Amt
der Eltern einmal mit dem eines Priesters. Wie der Priester die Flamme im
Tempel, so sollen die Eltern die Flamme der Liebe, eines lautern Familienlebens

hüten.
Wie viele Eltern aber nehmen ihr Amt zu wenig ernst. Sie lassen zwar

«das Kind standesgemäß erziehen, das heißt so, daß es entweder in seinem
Stande sein Brot verdienen oder in seinem Stande als ein geehrter Müßiggänger

standesgemäß sein Brot verzehren kann. Sie lassen es unterrichten in
allerlei Künsten und sind zufrieden, sagen zu können, wie viel es gekostet.
Sie vernachlässigen vielleicht nichts, das Äußere desselben dem Auge so
angenehm als möglich zu machen, lassen das Geld sie nicht reuen. Dies
und manches andere tun sie, nach ihrer Meinung alles, was zärtliche Eltern
zu tun vermögen. Aber für das Herz des Kindes, für sein ewiges inwendiges
Wesen, für seine ewige Bestimmung tun sie nichts, nichts, den Wert der
Tugend es fühlen zu lehren, nichts, die Kraft gegen das Böse zu erwecken,
in welchem Gewände es sich zeigt, die Liebe zum Guten zu entflammen,
die Selbstsucht zu überwinden, in Liebe den Geliebten zu dienen, nichts für
die innere Zufriedenheit und die stille Genügsamkeit, ohne welche niemand
ein Christ sein kann».

Auch die Hauptaufgabe der Schule liegt darin, die Seele des Zöglings
für das Geistige und Göttliche zu öffnen, die innern Kräfte zu entfalten.
Ein Lehrer ist der geistige Vater seiner Schüler, «der ein inneres geistiges
Leben zeugen soll in ihnen». Vor allem kämpft Gotthelf gegen jene
Einstellung, die von der Schule erwartet, daß sie nur das lehre, was nützt. Wo
auf Grund eines reinen Nützlichkeitsstandpunktes die Wissensvermittlung
mehr gelte als die Gesinnungsbildung, entlasse die Schule eingebildete
Streberlinge, statt gebildete, nach dem Guten und Wahren strebende Menschen.
Wissen an sich bürgt noch nicht für Bildung. Der junge Vikar und der
Doktor im Anne Bäbi wissen zwar allerhand, sind aber selbstsüchtige, geistig

261



dumpfe Naturen. Immer wieder gibt Gotthelf scharfe Hiebe gegen eine
unselige, eitle Uberschätzung bloßer Kenntnisse, gegen einen öden Wissens-
diinkel, der vor den Grenzen menschlicher Erkenntnis nicht haltmachen
will. Zu seiner Zeit machte sich eine materialistische Einstellung auch den
Wissensgütern gegenüber geltend. Im Zusammenhang mit dem Fortschritt
in den Naturwissenschaften erkannte man Wissen als Macht. Man vergaß
aber allzu leicht, daß oft erst das, was hinter der Grenze beweisbaren
Wissens und hinter der Materie verborgen liegt, was sich nur der still ahnenden

Seele kund tut, das Geistige und Ewige, dem Leben tiefern Sinn und
Inhalt gibt.

Recht häufig kommt Gotthelf in seinem Werk auf die Schule zu sprechen,
nicht nur im Schulmeister und in der Armennot. Im Bauernspiegel, seinem
ersten größern Werk, schildert er wiederholt die alte langweilige Lernschule,
in welcher der Schulmeister, die Rute unter dem Arm, von Zeit zu Zeit das
«Lehrit!» über eine quecksilbrige Schar, die sich über tote Buchstaben beugt,
hinwegdonnert. Das Lernen und dazu ein recht eintöniges, geisttötendes, in
keiner Weise kindgemäßes Lernen stand im Vordergrund.

Die Schule aber sollte doch sein eine Stätte echter Menschenbildung:
durch Zeichnen, Malen, Singen, Handarbeit, selbständiges Gestalten müßten
auch die schöpferischen Kräfte und das Gemüt gefördert werden. Sie sollte
eine Erziehungsstätte sein durch die harmonische Entfaltung der Kräfte des

Kopfes, des Herzens und der Hand, wie Pestalozzi es forderte. Daher
schreibt Gotthelf: «Man gibt doch nach und nach zu, daß das Erziehen die
Hauptsache sei und nicht die Schuten, so wie der sittliche Wert eines
Menschen weit höher zu halten ist als irgendeine Kenntnis oder Fertigkeit.»

Die rechte Erziehung der Kinder, das war Gotthelfs Hauptanliegen als
Schulkommissär und Schulrat, als Mitbegründer und Förderer einer Armenanstalt,

als Lehrer, Mensch und Dichter. Das Kind ist ihm ein Brunnen
schlummernder Möglichkeiten, die heiligste Gabe und Aufgabe für Familie
und Volk. Kaum je ist mit so ergreifenden Worten vom Kind gesprochen
worden. Kinder wirken verbindend zwischen den Menschen, denn niemand
«kann Liebe nach außen ziehen und sie hervorlocken wie ein unschuldiges
Kind».

Das kindliche Vertrauen, des Kindes Offenheit und Unschuld ziehen uns
nach oben. «Wo keine Kinder sind, fehlt oft der kindliche Geist, der nach
oben zieht; nur zu gerne bemächtigt sich die Materie in hunderterlei
Gestalt der Menschen und zieht sie nach unten. Kinder bleiben die Mittler
zwischen Gott und den Menschen, verbinden und sühnen die Menschen
miteinander.» Wie oft verkennen die Menschen die Größe, die im Kind, diesem
Geschenk Gottes, mit all den schlummernden Gaben und Kräften liegt!
Leichtsinnig sagen sie, es sei «nur ein Kind» oder, wie der Berner sagt: «Urne
es King». Welch herrliche Worte über dieses Kind finden wir im «Anne Bäbi
Jowäger»: «Urne es King. Und weiß wer, was ein Kind ist und was ein
Kind birgt? Das Kind ist ein Neujahrstag, und der Neujahrstag trägt ein

ganzes Jahr in seinem Schöße; ein Kind ist ein Rätsel, und in diesem Rätsel
liegt vielleicht der Stein der Weisen. Ein Kind ist unendlich mehr als ein
Mann; um den Mann sind bereits die Schranken seiner Beschränktheit ge-

262



zogen und ziehen alle Tage sich enger; ums Kind liegen noch keine Schranken;

der glücklichen Mutter ist der Traum erlaubt, es werde das All
umfassen, über alle Sterblichen ragen, über die Endlichkeit hinaus in den Himmel

hinein. Was groß war auf Erden, war urne es King, urne es King war
unser Heiland, und was wären wir ohne dieses King! Urne es King war jeder
Held auf Erden, jeder Mann Gottes, jeder Wohltäter der Menschheit.»

Im Kind, welches so viele Möglichkeiten birgt, das Streben nach Wahrheit

und Gerechtigkeit, nach Glauben und Liebe wecken und fördern, es

stärken für das «allseitige Fechten» um die höchsten Werte, das ist die
verantwortungsvolle Aufgabe aller Erziehung.

*
Das Anliegen des Erziehers ist nun im wesentlichen auch das Anliegen

des Dichters Jeremias Gotthelf. Das Werden und Reifen nicht nur des Kindes,

sondern des Menschen überhaupt wird mit fesselnder Sprachkraft
gestaltet. Im Widerspruch zwischen den bösen und guten Kräften, im Kampf
zwischen dem alten und neuen Menschen wird der einzelne oft bis an den
Rand der Verzweiflung, bis an den Abgrund geführt. Dann aber findet er in
der Regel durch Wort und Tat eines Mitmenschen den rechten Weg. Das
Beispiel wirkt mächtig im Leben überhaupt, nicht nur in der Erziehung.
Ein gutes Wort zur rechten Zeit ist wie Balsam und wirkt Wunder. Auf den
Mias im Bauernspiegel wirkt beispielhaft und entscheidend der gereifte Soldat

in Paris, auf den Schulmeister sein Mädeli, auf den Uli der Bodenbauer
sowie Vreneli, auf die ganze Familie in Liebiwil die Kraft und das segensreiche

Wirken Ännelis. Häufig begegnen uns herrliche Frauengestalten, wie
Anneli, Mädeli, Meyeli, Vreneli, Änneli. Daher wagt die Dichterin Ricarda
Huch sogar die Behauptung — ob zu Recht oder nicht, sollen Befugtere
beurteilen — : «... keiner, auch Goethe nicht ausgenommen, hat die Frau
so hoch über das Irdische erhoben und zugleich mit festen Füßen auf die
Erde gestellt und darum so vollendete Frauengestalten geschaffen wie
Gotthelf.»

Wunderbar ist das Wirken Ännelis in «Geld und Geist». Eines Geldverlustes

wegen sind in der Bauernfamilie große Spannungen entstanden; es
breiten sich dunkle Schatten über den früher so sonnigen Hof. Die Spannungen

übertragen sich auf Kinder, Gesinde, auf alles, nachdem die Eltern
aufhörten, gemeinsam zu beten, und sich nur mehr die nötigsten Worte gönnten.

Die Mutter leidet am meisten unter der Entzweiung, doch sie wird auch
zuerst der heilenden Kraft inne. In der Stille des Sonntagnachmittags,
nachdem sie vormittags eine Predigt hörte, erlebt sie die Schönheit der Welt.
Sie fühlt sich nach langem wieder eins mit der Schöpfung und dem Schöpfer.
Erst jetzt in dieser Einheit mit Gott findet sie die Kraft, auch die Einheit
mit dem Mann, den Frieden ihrer Familie wieder herbeizuführen.

In der rechten Beziehung zu Gott hat Änneli auch wieder die rechte
Beziehung zu ihren Mitmenschen gefunden. Daß nun aber diese von Gott
gewollten Beziehungen und Bindungen durch ein materialistisches Denken
und Weltbild verdrängt zu werden drohten, das erkannte Gotthelf als die
größte Gefahr seiner Zeit. Dagegen kämpfte er mit der Kraft eines mutigen

263



Herzens und der treffsicheren Feder eines Dichters. Als ihm die Prinzessin
Augusta von Preußen 1850 in hoher Verehrung ein Prunkstück eines Tintenfasses

schenkte, antwortete der in Bern viel gehaßte und gescholtene Gotthelf

u.a.: «Ein ungeheurer Kampf hat sich erhoben nicht um Provinzen,
um die höchsten Güter wird gestritten mit allen möglichen Waffen, mit
Schwert und Feder, mit ehrlichen und vergifteten; Ritter und Gesindel
tummeln sich in den Schranken. Auch ich fechte diesen Kampf und werde
fechten, solange meine Hand die Waffe führen kann. Diese Waffe ist zwar
nur die Feder, aber ich legte sie ein für Gott, Wahrheit und Vaterland, als
ob es die beste Lanze wäre; sie blieb mir treu, denn ich hielt sie kräftig
trotz Getümmel und Geschrei, trotzdem daß mein Posten wie verloren
schien.»

Gotthelf kämpfte tapfer und gewandt. Seine Dichtungen, die in erstaunlich

kurzer Zeit geschaffen wurden, wirken in ihrer urwüchsigen Sprache
überaus lebendig. Das Bodenständige, Echte, Urgesunde erfreut uns Seite
um Seite. Kerngesund, ja oft etwas herb wie Bergwind, ist auch sein Humor,
so etwa, wenn er schreibt, wie die Weiber den spät heimkommenden Männern
«ohne Waschlumpen den Kopf wuschen», wie eine erstaunte Bäuerin «Mund
und Nase tennstorweit aufsperrt», wie eine Magd, die in der Nacht den
heimlichen Besuch eines Melkers erhielt, vom übrigen Gesinde ausgelacht
wird, «d Erdöpfelbitzli, wo sie hütemorge kochet heig, heige kühdrecklet,
daß es eine ganz erschüttert heig, me heigs vo witem gschmöckt, daß der
Melcher bi re gläge syg».

Gotthelfs ungewöhnliche Beobachtergabe läßt ihn aus der Fülle des
Lebens schöpfen, und mit Meisterschaft gestaltet er das Erlebte zum Bilde.
Er gilt heute als ein Erzähler ersten Ranges, und Walter Muschg nennt ihn
den größten Bauerndichter der Weltliteratur. Gotthelf kennt die Bauernarbeit

bis ins Kleinste, weiß, wie Kühs zu besorgen, Pferde zu zügeln sind.
In den Bauersleuten aber gestaltet er immer auch den Menschen überhaupt,
wie er lebt, liebt und leidet. Weil er das Kämpfen und Wirken und Werden
schildert, so wie es im Grunde für den Menschen schlechthin zutrifft, hat
er allen Schichten und Ständen vieles zu bieten. Er weiß um die geheimsten
Gründe der menschlichen Seele wie selten einer, auch um die Macht des

Abgründigen, Unbewußten, Dunklen.
Mit welcher Freude und Fabulierlust aber berichtet er von einer ehr- und

arbeitsamen, wenn auch etwas schalkhaften Magd oder Tochter, von einem
tapfern, kraftstrotzenden, sich seiner Würde bewußten Bauernsohn, von
einer gütigen, gläubigen Mutter, einem bedächtigen, doch geraden Meister.
Rechte Bauern verhandeln untereinander auf Grund von «Treu und Glauben».

Auf dem Bauernhof gelten bestimmte Ordnungen und Bräuche. Auf
dem Markt genügt der Handschlag.

Nicht selten erzählt Gotthelf von «adelichen Bauern». Im Bodenbauern
und in andern Gestalten zeichnet er das Ideal des adeligen, königlichen
Bauern, der frei auf seinem Hofe schaltet und waltet, sich jedoch an
althergebrachte Ordnungen hält und an Gott gebunden fühlt.

Im Idealbild des freien und frommen Bauern will Gotthelf verkünden,
was der Welt besonders not tut: unverfälschtes, offenes, gerades Menschsein,

264



das sich in christlicher Gesinnung höhern Werten und den Mitmenschen
gegenüber verantwortlich weiß. Solche Haltung vieler, in welchen Berufen
sie auch wirken, vermag allein, die Menschheit vor den Mächten der Finsternis

zu bewahren. Mögen recht viele sich in Gotthelfs Werk vertiefen, aus
diesem urgesunden Quell schöpfen, sich köstlich ergötzen an seinem Humor,
sich stärken an der Kraft seiner Worte und Gedanken.

«Was ist nun eigentlich ein Lehrer anders als ein geistiger Vater

seiner Kinder, der ein inneres geistiges Leben zeugen soll in ihnen?

Anbrennen und aufflammen lassen soll er in ihnen den göttlichen Funken,

daß jede Kraft Flammen sprüht, heiß und weich gezogen werden kann

von des Meisters Hand auf rechte Weise. Ein eigenes Licht soll er

anzünden in eines jeden Kindes Brust, damit es dort nicht dunkel bleibe,

öde und leer.»
Gotthelf.

Bericht des Vorstandes über das Schuljahr 1954/55

Geehrte Kolleginnen und Kollegen!

Das abgelaufene Vereinsjahr hat keine großen Wellen geworfen. Der
neubestellte Vorstand sah sich in keiner Weise veranlaßt, das Steuer auf
eine andere Fahrtrichtung umzustellen. Das Bestreben, unsern Lehrerverein
auch weiterhin im bisherigen Sinn zu führen, bewog uns, zu den wichtigsten
Verhandlungen im Vorstand auch unsere Ehrenmitglieder und den
zurückgetretenen Vereinspräsidenten einzuladen. Wir danken unserm Kollegen
Hans Danuser für seine Mitarbeit auch über seine Amtszeit hinaus und
besonders für seine Bemühungen in der Frage einer u. E. dringend notwendigen
Rentenerhöhung. (Siehe Bericht der Verwaltungskommission unserer
Versicherungskasse.) Grundsätzliche Erwägungen und vcrsicherungstechnische
Überlegungen veranlaßten die Regierung, dem Hauptpunkt unserer Eingabe
vorläufig nicht zu entsprechen. Es besteht aber berechtigte Hoffnung, in
einem nicht allzu fernen Zeitpunkt unsere Bestrebungen zum Ziele führen zu
können.

Unser Schulblatt mit seinen sechs Nummern konnte in der üblichen Weise
gestaltet und ausgestattet werden. Wir danken allen Kollegen für die
erfreulich rege Mitarbeit, wohl ein Zeichen dafür, daß Form und Inhalt im
allgemeinen befriedigen. Dem Verlag (Bischofberger & Co., Chur) danken

265


	Jeremias Gotthelf als Erzieher

