Zeitschrift: Bundner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic

grischun
Herausgeber: Lehrpersonen Graublinden
Band: 12 (1952-1953)
Heft: 2
Artikel: Madchenbildung im Geiste Pestalozzis
Autor: Buol, C.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-355796

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-355796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miidchenbildung im Geiste Pestalozzis*

Von Seminardirektor Dr. C. Buol.

Voller Begeisterung schrieb Karl Ritter, der deutsche Geograph und
Erzieher, nach einem Aufenthalt in Pestalozzis weltberiihmtem Institut in
Yverdon: «Ich habe Pestalozzi, den echten Jiinger Jesu, in seinem Lebens-
kreis gesehen, seinen Geist geahnt, sein Herz lieben gelernt. Er trigt den
Menschen fiir jedes Zeitalter... den Urtypus des menschlichen Menschen
in voller Klarheit in sich.»

Mag Ritter seinen verehrten Meister auch in verklirtem Licht gesehen
haben, das Wesentliche hat er sicher erkannt: Pestalozzi wuBBte wie selten
einer um den idealen Menschen, so wie er sein sollte, so wie er gebildet
werden sollte; denn — auch das wuBte Pestalozzi — nur durch Bildung,
durch Veredlung kann aus dem wilden, verworrenen Gewichs ein guter,
fruchttragender Baum werden. Unter Menschenbildung verstand er vor
allem die Bildung der Krifte. «Kraftbildung» statt Stoffiibermittlung war
sein Anliegen! Es geht um die Forderung der Denkkraft (um das Beob-
achten, Vergleichen, Erfassen von Zusammenhidngen), um die Pflege der
seelischen Kriifte, der Innerlichkeit sowie des Korpers. Er erstrebt eine
ganzheitliche Entfaltung der guten Anlagen und Fihigkeiten. Wo aber nur
eine Seite des Menschen ernstlich gepflegt wird, spricht er von Verkiinste-
lung, von Halbmenschen. Zur Bezeichnung solcher Einseitigkeiten braucht
er Ausdriicke wie «Verstandesscharlatans», «Herzensesel», «Faustbestien».
Wir kennen Pestalozzis so oft wiederholte Forderung nach der Bildung des
ganzen Menschen, nach der Bildung von Kopf, Herz und Hand.

Hat Pestalozzi aber auch fiir die Mddchenbildung im besondern Her-
vorragendes geleistet? Ja, und zwar praktisch wie theoretisch! In Yverdon
gliederte er seiner Erziehungsanstalt auch ein Tochterinstitut an, dessen
Leitung Rosette Kasthofer, die noch seine Schiilerin war, ilibernahm. In
seinen vielen Schriften zeichnete er vorbildliche Frauengestalten, erwidrmte
er sich fiir die rechte Erziehung der Midchen.

Eines der ergreifendsten Bilder echter Weiblichkeit der deutschen Li-
teratur finden wir im Dorfroman «Lienhard und Gertrud». Gertrud ist eine
aufmunternde Gattin, eine mit sehender Liebe erziehende Mutter, ein mit
Rat und Tat willig helfendes Gemeindeglied. Thre Wirksamkeit erstreckt

* Der Vortrag, gehalten am 4. Oktober 1952 in Chur (anldBlich einer Tagung
ehemaliger Schiilerinnen der Biindner Frauenschule) und am 25. Oktober 1952 in
Ziirich (Zusammenkunft der Schul- und Kursleiterinnen der schweizerischen Haus-
haltungsseminarien), hat nicht nur Bedeutung fiir die Midchenbildung, sondern er-
lautert Grundfragen der Bildung iiberhaupt. Red.

77



sich also iiber Stube und Kiiche hinaus auf das Nachbarhaus, auf die Ge-
meinde iiberhaupt. Sie pflegt die kranke Nachbarin und nach deren Tod
mit groBer Hingabe die zuriickgebliebenen Waisen, gewdhnt sie an Ordnung
und FleiB. Uberall, wo sie hintritt, greift sie tatkriftig zu. Der junge Lehrer
Gliiphi und der Pfarrer besuchen Gertrud in der Wohnstube und lernen
dort, wie Kinder zu ruhigem, freudigem Arbeiten anzuleiten sind.

Welches sind nun aber, so fragen wir uns, die Krifte und Fihigkeiten,
die diese Frau besonders auszeichnen? Worin zeigt sich ihre Eigenart,
ihr echt weibliches Wesen? Und worauf mufl in der Bildung der Midchen
ganz besonders geachtet werden? Bildung — so sagten wir — bedeutet
immer Entfaltung und Wachsen der guten Anlagen und Krifte des Men-
schen. Im Middchen sollen also jene Anlagen und Fihigkeiten entfaltet wer-
den, die in ihm schlummern und sein wahres Wesen besonders bestimmen.

Pestalozzi zeichnet zunidchst verschiedentlich die praktischen Féhigkei-
ten der Frau. Gertrud lduft alles leicht von der Hand. Wo sie steht und
wirkt, sieht alles ordentlich und sauber aus. Sie versteht es vorziiglich, die
Kinder einfach, aber gut zu nidhren und zu kleiden. Gerade diese praktische
Begabung rithmt Pestalozzi immer wieder. Er erkennt ihre grole Bedeutung.
Denn der Mensch soll sich wohlfiihlen in der Wohnstube, diesem ersten
und wichtigsten Ort der Erziehung.

Die verniinftige Befriedigung der natiirlichen Bediirfnisse ist Grundlage
und Voraussetzung aller Erziehung, weil sich das Kind nur dann geborgen
fiihlt, weil nur dann in ihm Gefiihle des Vertrauens und der Liebe geweckt
werden, weil nur dann sich die menschlichen Krifte frei und voll entfalten
koénnen. Wo man die natiirlichen Bediirfnisse, wie Nahrung und Kleidung,
zu wichtig nimmt, wird der Mensch verwohnt und bleibt zu sehr an das
Triebhafte gebunden. Wo diese vernachlissigt werden, fiihlt sich der Auf-
wachsende nicht geborgen und ist in seinem Wachsen und Werden ge-
hemmt.

Daher soll das Mddchen befihigt werden, andere zu pflegen, einen Haus-
halt gut zu fiihren, ein Heim schon und wohnlich zu gestalten. Pestalozzi
sagt von den Midchen in der Schule Gliiphis: «Ihre Hiinde werden biegsam
zu jeder weiblichen Arbeit. Thr Auge 6ffnet sich der Schonheit der Natur
und des Menschen; und Fleil und Sparsamkeit und Hausordnung, diese
Seele des Lebens und dieser Schirm der Tugend, der kein Tand ist, wird
ihnen unter Gliiphis Hinden zur Natur. O Gott, was wiiren sie worden
unter der alten Regierung! Im Sumpf des Elends wird der Mensch kein
Mensch. Ohne Vaterfithrung wird der Knab kein Mann. Weniger noch wird
das Middchen unter der Hand einer Lumpenmutter und unter der Schul-
gewalt von Ochsenkopfen ein Weib. Aber unter Gliiphis Hinden wuchsen
Knaben und Midchen auf, Midnner und Weiber, um das zu werden, was
Minner und Weiber auf Erden in Zwilch und in Seiden sein kdnnen.»

Damit den Midchen die Hausordnung, «diese Seele des Lebens», zur
Natur werde, iiben sie sich in den Hausarbeiten, im Spinnen und Weben,
im Pflanzen und Pflegen des Gartens. «Nichts, das frither oder spiter ihnen
niitzlich sein konnte, hielt er (Gliiphi) auBBer dem Kreis seiner Schularbeit.»

Die Ausbildung der praktischen Fihigkeiten wird von Pestalozzi sehr
hoch gewertet, und er wiirde mit Freuden sehen, was in dieser Richtung in

78




den heutigen Frauen- und Haushaltungsschulen geschicht. Er weill aber
auch, dall die praktische Ausbildung nur eine Seite der Bildung iiberhaupt
ist, daB3 sie allein nicht geniigen wiirde. Wo eine Frau ndmlich in der dulBBern
Ordnung alles sieht, wo ihr diese zum Go&tzen wird, wo eine Frau stindig
die Biirste oder den Staublumpen in der Hand hilt, da wirkt sie einseitig,
da ist sie nicht Frau im vollen Sinne des Wortes; da konnte man — etwas
boshaft freilich und in Anlehnung an Pestalozzis Bezeichnungen der Ein-
seitigkeiten — von einer «Staublumpenfrau» sprechen. Nein, Pestalozzi
geht es auch beim Midchen um ganzheitliche Bildung. Die praktische Tiich-
tigkeit allein schafft noch nicht den menschlichen Menschen. Lesen wir
gleich weiter iiber Gliiphis Schularbeit: «Bis auf die Blume, die im Garten
wachst, braucht er alles, die Seelen seiner Middchen hoher zu stimmen.»
Neben der praktischen Tiichtigkeit geht es also auch darum, «die Seelen
der Middchen hoher zu stimmen». Dies soll zunichst im Umgang mit dem
Schénen geschehen. Wenn die dsthetische Erziehung eine wesentliche Seite
aller Menschenbildung ausmacht, die nicht ungestraft miBachtet werden
kann, so entspricht sie den Interessen und Begabungen der Middchen ganz
besonders, wie die neuere Psychologie eindeutig feststellt. Deshalb recht-
fertigt es sich auch, wenn wir hier einen Moment verweilen.

Die dsthetische Bildung weckt die Freude an schonen Formen und Far-
ben, an Linien und Bewegung, an Klang und Harmonie. Dadurch kommt
sie der innersten Sehnsucht des Menschen entgegen, der Sehnsucht nach
Harmonie iiberhaupt, nach dem Absoluten, dem Ewigen. Wer die Harmonie
in Farben, Klingen und Bewegungen auf sich einwirken 1dBt, wird selber
harmonischer. In der reinen Freude am Schénen sind wir frei von aller
verzweckten Besorgtheit. Wir gonnen der Seele eine kurze Zeit der Er-
holung, und dessen bedarf sie heute, in dem Hasten und Hetzen unserer
Tage, ganz sicher. Der Naturwissenschafter A. Portmann nennt die Freude
am Erleben und Schaffen des Schénen eine Urfunktion; es gibt nach ihm
kein volles Menschsein, wo sich die Seele dem Schidnen verschlieB3t. Die
seelische und leibliche Gesundheit kann darunter leiden, wenn der Mensch
nicht Zeit und MuBle findet, sich am schénen Bild und Buch, am schénen
Gegenstand iiberhaupt zu freuen.

Wie erklidren wir uns aber die erzieherische Bedeutung des idsthetischen
Zustandes? Durch das zwecklose Wohlgefallen am Objekt entsteht ein Zu-
stand der Zuwendung zum Objekt, ein Zustand der Offenheit, der bedin-
gungslosen Bereitschaft. Der Mensch ist aufgenommen in den Gegenstand
und von dessen Ruhe und Bewegung erfiillt. Er vergifit das Wichtignehmen
der eigenen Person; «er erhebt sich liber sein individuelles Selbstsein zum
begehrungs- und individualititslosen schauenden Einswerden von Subjekt
und Objekt» (Lersch). In diesem Zustand der Aufgeschlossenheit nun ist
die Seele auch fiir das Gute und Wahre empfinglicher. In der Bewunde-
rung und Begeisterung ist sie fiir erzieherische Einwirkung besonders be-
reit. Wer fiir das Schone offen ist, ist auch eher empfinglich fiir das Gute
und Wahre. Das aber ist ein Hauptanliegen aller Erziehung und Bildung,
den Menschen empfidnglich zu machen fiir hohere Werte. Dieses stille
Empfinglichsein und Offensein gehort ebenso zum Menschen wie die Ak-
tivitit; es gehort vor allem mit zum Wesen echter Weiblichkeit.

79



Die isthetische Bildung nun wird auf zweierlei achten miissen: Die
Zoglinge sollen sich iliben im Erleben und Schaffen des Schonen. Lassen
Sie Ihre Midchen also recht hiufig schéone Musik, schone Bilder und Ge-
dichte genieflen, schone Gegenstinde betrachten. Sie sollen sich iiben im
stillen Schauen und Staunen, im andichtigen Hoéren auch.

Daneben aber geben Sie ihnen recht viel Gelegenheit zum selbstindi-
gen Gestalten des Schonen. Die Middchen sollen lernen, wie eine Stube
schon eingerichtet, eine Tafel geschmackvoll gedeckt wird. Sie sollen sich
vor allem recht hidufig im Formen und Schaffen schoner Gegenstinde iiben,
seien es Kleider, seien es Gegenstinde aus Stoff, aus Papier, Holz, Ton
oder was immer zu gestalten den menschlichen Geist dringt. Neben dem
Horen guter Musik lassen Sie die Midchen selber singen und musizieren,
wie Gertrud mit ihren Kindern singt, auch dann, wenn sie schwere Zeiten
durchmacht.

Damit kehren wir fiir einen Augenblick zu Gertrud zuriick, um das
Wesen der Frau und der Frauenbildung noch niher zu erfassen. Denn auch
das Praktische und Asthetische miissen durch weitere Kriifte erginzt wer-
den. Was nun Gertrud in hochstem MafBle adelt, das ist ihre sittlich-religidse
Kraft. Thr Mann Lienhard sollte zum Landesvater, weil der Vogt und
Wirt des Dorfes ihn bedringt. Er aber findet die Kraft nicht, sich zu die-
sem Gang zu entschlieBen. Da geht Gertrud selber hin, um ihr Haus zu
-retten. «Sie und ihre bliihenden Kinder waren in Gefahr, ihres Vaters und
ihrer Hiitte beraubt, getrennt, verschupft, ins duBerste Elend zu sinken,
weil Lienhard den Wein nicht meiden konnte.» Gertrud hat den Mut, mit
Arner zu sprechen. Sie ist zweifellos der innerlich stiarkere Teil dieser Ehe.
Lienhard selbst sagt zu ihr: «Ich sah es oft, wie du in der grofiten Not
auf Gott trautest und zufrieden warst; aber wenig Menschen sind im Elend
wie du, und wie viele sind wie ich, bei dem Drang der Not und des Elends
sehr schwach.» ’

Diese Worte erinnern an Goethe, der als unsteter junger Wandersmann
an das stille, milde Wesen seiner Geliebten denkt und dieses mit dem
ruhigen Wandel des Mondes vergleicht («Jdgers Abendlied»). Diese von
beiden Denkern festgestellte groBere Ausgeglichenheit, Geschlossenheit und
oft auch festere Entschlossenheit im weiblichen Seelenleben beruht wohl
zum Teil darauf, daB3 die Frau mehr gefiihlsmiBig reagiert und sich weniger
als der Mann durch Reflexionen, durch Motive des Denkens hin- und her-
reiBen liBt. Doch den tiefsten Grund der Besonnenheit und Ausgeglichen-
heit Gertruds bilden die Mutterliebe und der Glaube. Denn «Gertrud ist
fromm und glaubt an Gott, und ehe sie redet, betet sie still fiir ihren Mann
und ihre Kinder.» Aus dem Glauben an Gott schopft sie ihre Kraft zu so
reiner Liebe, zu sehender, tatkridftiger Liebe. Im Glauben gelangt der
Mensch nach Pestalozzi zur Einigkeit mit sich selbst und mit Gott. Beides
ist fiir ihn untrennbar verbunden. Wie an den Schopfer, soll der Mensch
auch an seine eigenen inneren Krifte glauben. Denn im Innern unserer
Natur ruht ein heiliges, gottliches Wesen, durch dessen Bildung und Pflege
allein sich der Mensch zu wahrer Menschlichkeit zu erheben vermag. Ohne
die Pflege dieses «Ewigen, Gottlichen in der Menschennatur» herrscht die
tierische Selbstsucht, und dann ist der Mensch nicht menschlich. Nur im

80




Glauben an Gott und die gottlichen Krifte in sich und im Befolgen des
Gewissens als Ausdruck des Gottlichen ist der Mensch im Einklang mit
sich selbst und stark in der Liebe wie Gertrud. Pestalozzi gibt ein herr-
liches Bild dieser groBen Frau:

«Leser, ich mochte dir dennoch ein Bild suchen von dieser Frauen,
damit sie dir lebhaft vor Augen schwebe und ihr stilles Tun dir immer un-
vergeBlich bleibe. Es ist viel, was ich sagen will, aber ich scheue mich
nicht, es zu sagen.

So gehet die Sonne Gottes vom Morgen bis am Abend ihre Bahn. Dein
Auge bemerkt keinen ihrer Schritte, und dein Ohr hoéret ihren Lauf nicht;
aber bei ihrem Untergang weillt du, daBB sie wieder aufstehet und fort-
wirkt, die Erde zu erwirmen, bis ihre Friichte reif sind,

Leser, es ist viel, was ich sage, aber ich scheue mich nicht, es zu sagen.
Dieses Bild der grolen Mutter, die iiber der Erde briitet, ist das Bild der
Gertrud und eines jeden Weibs, das seine Wohnstube zum Heiligtum Got-
tes erhebt und ob Mann und Kindern den Himmel verdient.»

Wie Goethe mit dem Mond, so vergleicht Pestalozzi mit der Sonne den
Gleichmut und das segensvolle Wirken dieser idealen Frau. Was kann nun
die Midchenbildung tun, um die sittlich-religiosen Kridfte als tragenden
Grund echter Weiblichkeit bestmdglich zu fordern? Sie wird zunidchst beim
Midchen von klein auf die Einsicht in gut und bose, wahr und unwahr
zu stirken versuchen. Nicht durch leere Worte, sondern immer vom pul-
senden Leben ausgehend. Wie hat doch Pestalozzi vor dem zu vielen
«Maulbrauchen» gewarnt! Nicht die Spriiche der Schulmeister, die «im
Sommer und im Winter, bei Frost und Hitze, in der Fastnacht und an
Ostern» sich gleich anbringen lassen, férdern sittliche Kraft, sondern vor
allem Beispiel und Tat. Die Worte «Sei mitleidig und liebe den Nichsten»
seien nur dann fruchtbar, wenn das Kind leibhaftig vor Augen habe, wie
der armen Nachbarin tatsichlich geholfen werde! So koénnen wir auch
niemals zur Wahrheit erziechen, wenn wir nicht selber offen und wahr sind.
Und gerade die Erziehung zur Wahrhaftigkeit ist iberall, in Haus und
Schule, so entscheidend wichtig. Denn wo jemand uns gegeniiber nicht
ganz aufrichtig ist, trauen wir ihm nicht mehr. Ohne Wahrhaftigkeit und
Vertrauen aber gibt es keine Gemeinschaft. Nicht daBl wir oder unsere
Schiiler heute oder morgen Fehler begehen, gefihrdet die Gemeinschaft
ernstlich, solange wir uns aufrichtig um Wahrhaftigkeit bemiihen. Man-
ches fehlbare Verhalten der Jugendlichen, etwa solches gegen die Haus-
oder die Disziplinarordnung, ist nicht so schlimm und sollte nicht iibermaBig
aufgebauscht werden, solange wir den betreffenden jungen Menschen im
Kern ihres Wesens volle Aufrichtigkeit zutrauen diirfen. Vom Schulmeister
Gliiphi sagt Pestalozzi, dal er nur das Liigen mit der Rute strafte und daB
ihm ungerades, «verstelltes» Wesen am meisten zu denken gab. «Er sagte
100mal zu seinen Kindern: Ich verzeihe euch alle Fehler; aber wenn ihr
anfangt, euch zu verstellen, so seid ihr im Grunde verloren, und es gibt fiir
immer nichts als elende verdrehte Kriippel.»

Ein «unverstelltes Inneres», ein «heiteres, offenes Wesen», das ist es,
was Pestalozzi zuallererst und immer wieder von Erzieher und Zogling
fordert.

31



Durch Beispiel und Tat versuchen Pestalozzis Gestalten zum Guten und
Wahren anzuleiten, wie ihr Schopfer selber als Waisenvater, Erzieher und
stets bereiter Helfer der Welt ein unvergleichliches Beispiel gab, Und wo
Worte notig sind, wird an konkrete Situationen, an Erlebnisse, angekniipft.
Jeden Samstagabend bespricht Gertrud mit ihren Kindern, was ihr im Laufe
der Woche gefallen und was ihr mififallen hat. So lernen die Kinder an
Vorfillen, die sie selber erlebt haben, was recht und was nicht recht ist,
was gut und was bose ist. Ihr Gewissen wird geweckt und geschirft, ihre
Gesinnung geldutert. Hier konnen wir von lebensnaher und wirksamer Ge-
sinnungs- und Gewissensbildung sprechen. Sie ist auch deshalb so wirksam,
weil zwischen Gertrud und ihren Kindern ein enges Vertrauensverhiltnis

besteht.
Dieses innige Vertrauensverhiltnis oder die richtige «Gemiitsstimmung»

ist nach Pestalozzi iiberhaupt die Voraussetzung fiir alle Erziehung. Als
er in Stans jene unglaubliche Arbeit leistete, indem er 60 bis 80 verwahr-
loste Kinder allein behiitete und lehrte, ging es ihm zuerst darum, «das
Zutrauen der Kinder und ihre Anhidnglichkeit zu gewinnen». Dankbarkeit
und Vertrauen sollten die Grundstimmung schaffen, welche die «Verede-
lung des Innern» begiinstigte, wenn nicht iiberhaupt erst ermdéglichte. Alle
wahre Erziehung wird auch heute um den rechten Kontakt zwischen Er-
zieher und Zoégling besorgt sein miissen und erst auf diesem Grunde die
sittlich-religiése Bildung aufzubauen versuchen.

Wo indessen die rechte Grundstimmung herrscht, wird es gelingen,
durch Tat und Wort den Zoglingen Hilfsbereitschaft und Wahrhaftigkeit,
Anstand und gute Formen und Sitten zur Natur werden zu lassen. Die
«Erziehung zu den Sitten» war ein Hauptstiick in Gliiphis Schule. «Alle-
mal, wenn eins vom Schreiben zur Arbeit ging, mullte es zuerst zum
Waschbecken, seine Hinde zu waschen.» Oder: «Und wenn sie in die
Schul kamen und draus gingen, mufBite eins nach dem andern vor ihm zu
stehen und ihm ,B’hiiet Gott’ sagen.» Die Gewdhnung an Anstand und
gute Formen ist fiir alle Menschenbildung unerldBlich, weil sie immer Ver-
geistigung des Lebens bedeutet. Anstehen (Anstand kommt von Anstehen)
bedeutet warten statt selbstsiichtig-eigensinnig zu reagieren, bedeutet Riick-
sicht nehmen auf die andern. In den Umgangsformen wirken wir nicht nur
auf das AuBere, sondern immer auch auf das Innere, weil Leib und Seele
eine Einheit bilden. Verdnderung der Gestalt und des Verhaltens ist immer
auch Veridnderung des innern Wesens. Anstand und Formen geziemen der
Frau ganz besonders, weil sie berufen ist, einen bedeutenden EinfluB} auf
das gesellschaftliche Verhalten auszuiiben. Viele Dichter haben die Frau
als Hiiterin der Sitten gepriesen, so Goethe, wenn er sagt:

«Willst du genau erfahren, was sich ziemt,
so frage nur bei edlen Frauen an.

Denn ihnen ist am meisten dran gelegen,
Daf alles wohl sich zieme, was geschieht.
Die Schicklichkeit umgibt mit einer Mauer
Das zarte, leicht verletzliche Geschlecht.

82




Wo Sittlichkeit regiert, regieren sie,

Und wo die Frechheit herrscht, da sind sie nichts.

Und wirst du die Geschlechter beide fragen:

Nach Freiheit strebt der Mann, das Weib nach Sitte.»
(Tasso.)

Die Midchenbildung wird also auf ein freies und zugleich gesittetes
Verhalten der Midchen achten; sie wird bestimmte Formen des Umganges
pflegen, damit das Miadchen beizeiten lernt, was sich ziemt und schickt,
was das Zusammenleben der Menschen erleichtert, es frei und zugleich
inhaltsreich gestaltet. Dazu ist die Frau dank ihrer empfinglichen und
allem Leben verbundenen Seele berufen.

Mit der Bildung der sittlichen Krifte soll die religiose Bildung Hand in
Hand gehen. Pestalozzi spricht vom «Gottlichen und Ewigen», das in un-
serer Natur liegt, das den Menschen in héchstem Malie adelt. «Glauben an
Gott, du bist der Menschheit in ihrem Wesen eingegraben, wie der Sinn
vom Guten und Boésen, wie das unausldschliche Gefiihl von Recht und
Unrecht, so unwandelbar fest liegst du als Grundlage der Menschenbildung
im Innern unserer Natur.» Das Christentum offenbart uns nach Pestalozzi
«die Grundsidtze des eigentlich gottlichen, des wahrhaft naturgemidfien
menschlichen Lebens». Es entspricht also dem tiefsten Wesen und der
wahren Bestimmung des Menschen.

Doch obwohl der Glaube, wie der Sinn fiir das Gute und Bdse (das
Sittliche), wesenhaft zum Menschen gehért, so muBl auch diese zarteste
Seite der Seele geweckt und gepflegt werden, um sich kraftvoll zu entfal-
ten. Dabei ist fiir Pestalozzi der Glaube in seinem Kern Sache des Her-
zens, des Gefiihls. Gott ist ihm vor allem verstindlich im Gleichnis der
Liebe. Die Pflege der Frommigkeit bedeutet fiir Pestalozzi zuallererst
Pflege der Urgefiihle, wie Liebe, Dankbarkeit, Vertrauen. Das Kind muB
zuerst im Umgang mit Menschen Gefiihle der Liebe, des Dankes und des
Vertrauens erleben, um fiir die Erfahrung der gdéttlichen Liebe und Gnade
empfinglich zu werden. Die Mutter pflegt und liebt das Kind, «der Keim
der Liebe ist in ihm entfaltet». Die Mutter schiitzt und trdstet das Kind,
«der Keim des Vertrauens ist in ihm entfaltet». Die Mutter ndhrt und
kleidet das Kind, und das Gefiihl der Dankbarkeit erwacht. «Im Glauben
an die Mutter, deren Herz Gott zeigt, wird das Menschenkind erst Mensch.»
Der Mutter fillt also die grundlegende Aufgabe zu in der Pflege der
Frommigkeit; aber auch die Schule jeder Stufe kann diese Urgefiihle wei-
terhin niihren durch eine Atmosphire der Liebe und des Vertrauens. Neben
der religiosen Unterweisung kommt es wesentlich darauf an, durch welchen
Geist, durch welches Verhalten das tdglich gelebte Leben bestimmt und
gestimmt wird. Denn auch Religion will, wie Sittlichkeit (das Handeln im
Dienste des Guten), gelebt und erfahren, nicht nur gelernt werden.

DaB die sittlich-religiése Bildung durch Besinnung und Andacht vertieft
werden soll, bedarf keiner langen Begriindung. Pestalozzi schreibt vom Wir-
ken in seiner Erziehungsanstalt in Yverdon: «Uberdies bete ich jeden Mor-
gen und jeden Abend mit allen Kindern. Diese Andacht wird gewdohnlich
durch einen feierlichen Choral eingeleitet. In meiner Untersuchung (An-

-83



sprache) suche ich die Hauptgesichtspunkte, durch die eine ernste, fromme
~und weise Gemiitsstimmung am vorziiglichsten erregt wird, ihnen lebendig
und warm auf eine unausldschliche Weise einzuprigen.» In einem Brief an
Lehrer Niederer schreibt Pestalozzi, dieser solle die Lehrer und Schiiler
in Yverdon griiBen, und er fiahrt dann fort: «Sage ihnen, ich habe vieles
auf Erden getan und oft frohe Stunden mit guten Leuten verlebt; aber
wenn ich alles vergesse, so werde ich einiger Stunden nicht vergessen, in
denen ich am Abend und am Morgen ihr Herz zu rithren und sie zum Ver-
trauen auf Gott, zum Glauben an sich selbst und zu titiger Liebe ihres
Nichsten emporzuheben versucht habe.» Bei solchen Worten spiiren wir,
dal} eine Andacht, die durch die echte und feurige Liebe eines Pestalozzi
geleitet wurde, nicht wirkungslos bleiben konnte.

Die sittlich-religiose Bildung der Midchen wird auch die gute Literatur
pflegen. Das Vorlesen in der Gemeinschaft und das selbstidndige Sichver-
senken in Dichterwerke entspricht dem groBen Interesse der Midchen fiir
Sprachen und fiir das Menschlich-Personliche, wie es besonders aus Ge-
dichten und Erzdhlungen zu uns spricht. Wie dankbar sind Madchen, wenn
wir die Tagesarbeit mit einem schonen Gedicht oder mit einem Abschnitt
einer guten Erzdhlung beginnen oder schlieen. Auch Stunden der Hand-
und Hausarbeit kénnen so begonnen werden. .

Sehr verehrte Damen! Lassen Sie mich im AnschluB an die Skiz-
zierung der dsthetischen und der sittlich-religiosen Bildung auch der Ver-
standesbildung ein Wort reden. Leiten wir auch die Middchen an zu ge-
nauem, selbstindigem Beobachten, Vergleichen und Erfassen von Zu-
sammenhidngen. Dies ist aus einem besonderen Grunde bedeutsam. Die
Frau neigt dazu, mehr gefiihlsmiBig zu reagieren. Weil sie, die Leben
schenkt und hegt, sich mit allem Leben und dem Kosmos verbunden weiB,
reagiert sie immer mehr ganzheitlich, was einen starken Anteil des Gefiihls
an ihrem Denken und Handeln bedeutet. Das sachliche, vom Gefiihl mog-
lichst losgeloste Zergliedern, Berechnen und Abwigen liegt ihr von Haus
aus weniger als dem Mann. Freilich, dadurch ist ihr Handeln oft geschlos-
sener und entschlossener, und oft kommt sie durch ihre mehr intuitive,
innere Schau der Wahrheit niher als griibelnder Minnerverstand; gelegent-
lich aber wirkt ihr Verhalten aus diesem betrichtlichen Anteil des Gefiihls
heraus etwas unberechenbar, unsachlich. Deshalb ist es gut, wenn sich
schon das Midchen auch im sachlichen Beobachten und Denken besonders
itben kann. Die Psychologie lehrt ja heute nicht mehr, daBl die Frau weni-
ger gut denken konne als der Mann; sie lehrt nur, und das mit Recht, daB}
das Denken und Tun der Frau hiufig mehr ganzheitlich und infolgedessen
auch mehr durch das Gefiihl mitbestimmt ist. :

Pestalozzi nun ging es in der weiblichen Bildung darum, «jenen gliick-
lichen und ausgeglichenen Seelenzustand zu schaffen, bei dem einerseits die
Gefiihle in keiner Weise vergewaltigt und anderseits auch das Urteil keine
Beeinflussung und Beeintrichtigung erfihrt». Beides ist wichtig: Die Offen-
barungen des Gefiihls konnen uns Pforten der geistig-seelischen Welt er-
offnen, die dem Verstand allein ewig verschlossen bleiben; und es besteht
gerade im Zeitalter einer weit entwickelten Technik, da das Zihl- und
MeBbare einen so breiten Raum einnimmt, die Gefahr, dall das gefiihls-

84




mifBige Erleben zu kurz kommt. Aber auch ein klarer Verstand 1iBt uns
— innert seiner Grenzen — manchen Sinn erfassen, bringt uns wohltuende
Klirung. Pflegen und nidhren wir also beides: Herz und Kopf.

Zum kraftvollen Werden des weiblichen Wesens gehdrt nun noch ein
weiteres: die Bildung der kirperlichen Krifte. Diese wird bei uns noch
hidufig vernachlidssigt, wie ja die Bildung der Midchen iiberhaupt wihrend
etwa zwei Jahrtausenden, seit den Tagen der Griechen bis zu Pestalozzi,
gegeniiber der Knabenbildung schwer vernachlissigt wurde. Heute aber
miilten wir wissen, daB3 die leiblichen Krifte beider Geschlechter der
Ubung bediirfen. Turnen, Reigen, rhythmisch-musikalische Ubungen, Sport
und Spiel sollen verniinftig gepflegt werden. Hier nur ein Wort zum Spiel.
Es ist ein vorziigliches, noch zu sehr verkanntes Mittel, den Menschen kor-
perlich und geistig zu fordern. Die geistigen Krifte des einzelnen, wie Be-
obachten, rasches Reagieren und Kombinieren, entfalten sich im Spiel un-
bewuBt und ungewollt wie die korperlichen Krifte. Gleichzeitig fiihlt sich
der einzelne innig mit der Gemeinschaft verbunden, in gemeinsamer Be-
wegung, im GleichmalBl des Rhythmus, im gemeinsamen Tun iiberhaupt. Das
Kind ordnet sich in die Gemeinschaft ein, nimmt Riicksicht auf den Nich-
sten, spielt mit anderen zusammen, wie es berufen ist, mit anderen zu-
sammen sein Leben zu fiihren. Uberdies ist das Spiel ein notwendiger Aus-
gleich zu ernster Arbeit, indem es 16st, lockert und befreit, indem es neue
Kraft und Freude spendet. Wie freute sich Pestalozzi in Yverdon, wenn
sich seine Zoglinge tdaglich auf Spielpldtzen tummelten. Das Schlittschuh-
laufen rithmt er besonders, weil es gewandt und mutvoll mache. Von den
Midchen in Gliiphis Schule sagt er: «lhre Fiile hiipfen zum Tanz.» Diese
Bemerkung weckt in mir eine Erinnerung an etwas, das ich in Schulen
Englands gesehen habe. Recht hidufig werden dort ndmlich in den oberen
Klassen der Volksschule wihrend einer Wochenstunde Volkstinze unter-
richtet und geiibt. Und in allen Volksschulen wird dort in der Regel ein
Nachmittag in der Woche gespielt, und auch der Erwachsene spielt haufiger
als wir Bewohner des Kontinents. Es war z. B. riithrend, zu sehen, wie auf
einem topfebenen, glatten, stets frisch gemihten Rasenplatz in der Mitte
eines kleinen Landstddtchens Damen von fiinfzig, sechzig und mehr Jahren
sich dem Bowling-Spiel hingaben, wie sie mit sichtlicher Freude und Teil-
nahme ihre Kugeln iiber den schénen Rasen rollen lieBen und nach etwa
zwei Stunden Spiel sich an einem gemeinsamen Tee (der durfte natiirlich
nicht ausbleiben!) ergétzten. Dies an einem Nachmittag in der Woche;
denn am Sonntag finden dort keine sportlichen Veranstaltungen statt.
Der Englinder kennt denn auch ein Sprichwort: «All work and no play
makes Jack a dull boy» (Nur arbeiten und nie spielen macht Jakob zu
einem langweiligen, schwerfilligen, dummen Buben). Hier fallt uns auch
das Wort Schillers ein. wonach der Mensch nur Mensch sein konne, wenn
er auch spiele. Spiel ist immer Lebensgewinn; es fordert das Sichentfalten
des einzelnen wie die Gemeinschaft.

Die volle Entfaltung der guten Krifte des einzelnen wie cin starker
Wille zur Gemeinschaft, das ist es, worauf alle Bildung, die diesen Namen
verdient, zielt. Dies schlieBt in der Médchenbildung ein: die bestmogliche
Forderung der echt weiblichen Wesensart. Die Lebens- und Wirklichkeits-

85



nihe der Frau, ihre Anpassungsfihigkeit an neue Situationen, ihr Schén-
heitssinn, ihre Hingabe, ihre verstehende und verbindende Liebe sind in
der Welt von heute so entscheidend wichtig. Gerade diese Krifte sind als
Gegengewichte fiir eine mehr von Minnern geleitete und regierte Welt un-
erldBlich. Pestalozzi 14Bt iibrigens im Dorf Bonal neben Rechtsgelehrten
und Arzten auch Frauen bei den Beratungen vertreten sein, «um auch mit
Weiberaugen die Sachen nachzusehen und sicher zu sein, dall nichts Ro-
manhaftes dahinterstecke»! Er weil um den Wirklichkeitssinn und die
sozialpddagogische Begabung der Frau; er stimmt mit vielen Dichtern, wie
etwa Grillparzer, dariiber iiberein, dal im gesellschaftlichen Leben noch in
vermehrtem MaBe die mehr médnnlichen durch die mehr weiblichen Kriifte
ergidnzt werden sollten.

Es diirfte in diesem Zusammenhang auch die Richtigstellung eines Irr-
tums interessieren. Georg Thiirer weist zahlenmidBig nach, dall 1932 nicht,
wie behauptet wurde, die deutschen Frauen Hitler in den Sattel geholfen
hiitten. Die Nationalsozialistische Deutsche Arbeiterpartei vereinigte da-
mals in Berlin und andern groBen Stidten zusammen 57,3 %/¢ Minnerstim-
men und 42,7 %¢ Frauenstimmen. Wir Minner sollten also nicht Fehler,
die wir selber mindestens so sehr begangen haben, den Frauen in die
Schuhe schieben.

Vielmehr sollten wir die hohe Bedeutung weiblicher Wesensart fiir die
menschliche Gemeinschaft erkennen und die Midchenbildung moglichst
fordern. Das Ziel ist Miitterlichkeit im weitesten Sinne, die nicht an
Mutterschaft gebunden ist. Miitterlichkeit bedeutet Neigung und Befihi-
gung zur Pflege, zum Dienst am Leben iiberhaupt, auch an fremden Kin-
dern und Menschen. Die miitterliche Frau erfiillt ihre Aufgabe im Haus,
in sozialen Berufen, in der Offentlichkeit (als Lehrerin, Arztin, Schwester,
Fiirsorgerin usw.). :

Die bestmdgliche Midchenbildung mull schon deswegen ein dringendes
Anliegen sein, weil die Frau als Mutter die urspriinglichste Erzieherin ihrer
Kinder ist. Wir haben erkannt, auf welch vorziigliche Weise Gertrud ihre
Kinder an FleiB}, Ordnung und Tiichtigkeit gewdhnt, wie ihr die Gewissens-
und Gesinnungsbildung gelingt, welch hervorragende Aufgabe der Mutter
tun, das tun sie immer auch der Menschheit, weil die Buben und Midchen
von heute die Welt von morgen gestalten werden. In diesem Sinn sind fol-
gende Worte Pestalozzis zu verstehen: «Das Weib, das dahin erhoben ist,
ihrem Kind im vollen Sinn des Wortes ganz zu leben, das heil3t ihr Leben
fiir dasselbe hinzugeben, dieses Weib opfert sich nicht blof3 fiir das Kind,
es opfert sich fiir das Menschengeschlecht.»

Ganz anders spricht er vom «Zeitweib», von der Frau, in welcher die
moderne Zeit nicht die echt weiblichen Krifte entfalte, sondern «eine tief
verhidrtete und verwirrte Selbstsucht» wecke. Solche Frauen leisten
schlechte Erziehungsarbeit; denn «Betrug und List, wie sie sich im Fuchs
entfalten, werden im schndden Buben belacht und Affenzierde und Pfauen-
stolz dem Midchen zur Natur gemacht»,

Welch himmelhoher Unterschied zwischen diesen beiden Bildern der
Frau! Welch grofle Verantwortung fillt auf die Frauenbildung! Eine Ver-

86




nachlissigung auf diesem Gebiet muB sich schwer richen. Der Dichter
Jean Paul sagt: «Je verdorbener ein Zeitalter, desto mehr Verachtung der
Weiber!» Unsere Zeit aber hitte die aufbauenden und verbindenden Kriifte
der Frau nétiger denn jede andere. Die Menschheit wird nicht im Frieden
wahre Gemeinschaft schaffen kénnen ohne die Anerkennung und die Pflege
der Miitterlichkeit, schon deshalb, weil alle Menschenbildung auf die hius-
liche Erziehung aufbauen muB.

Abschlieend drdangt sich die Frage auf: Leisten wir das Moghchste um
die miitterliche Frau, wie sie im Haus und in sozialen Berufen segensvoll
wirkt, zu bilden und zu erziehen? MiiBte nicht schon die Volksschule noch
mehr als heute versuchen, eine ganzheitliche und zugleich die weiblichen
Krifte besser beriicksichtigende Bildung zu vermitteln, und miiBten solche
Bildungsstidtten nicht auch noch fiir das Midchen im nachschulpflichtigen
Alter in vermehrtem Malle geschaffen werden? Zu klein ist noch die Zahl
der Midchen, welche jene Téchterschulen besuchen kénnen, die nicht nur
auf eine bestimmte berufliche Titigkeit hin ausbilden, sondern eine dem
wahren weiblichen Wesen geméidBe Midchenbildung vermitteln.

Ich mochte schlieBen mit einem Wort Pestalozzis: «Tdchter, die Welt
bedarf Erzieher, sie bedarf Erzicherinnen!»

Literatur:

Pestalozzi: Werke.

Wazniewski Marguerita: Theorien zur Frauenbildung bis Mitte des 19. Jahrhun-
derts. Dietikon 1944,

Schmid J. R.: Allgemeine Ziele der Midchenerziehung. Separatabdruck aus dem
Berner Schulblatt Nr. 46, 1945.

Thiirer Georg: Die Schweizerin im Bundesleben. Zentralblatt des Schweiz. Ge-
meinniitzigen Frauenvereins, Bern, 20. August 1952.

Es (st im Jnnern unsrer Datur ein hetliges géttliches Wesen, durch dessen Bildung
und Dﬂeqe der [DRensch sich allein su der innern [Dirde seiner Natur su erheben, durch

das er allein Nensch su werden permag.”

,Jch sudhe seine Echebung durdh Liebe und erkenne nur in threr heiligen Reaft das
Fundament der Bildung meines Beschlechts su allem GBétilichen, su allem Ewigen, das in
seiner [Qatur lieg!.“

. Das Christentum (st das Aédiste, monadh der erhabenste [Rensch streben hann.
Menn aber der Nensch nichts ist, wenn alles, was aétilich und erhaben in seiner Natur
lieqt, in seinem ﬁ_opf schlc‘ift und in seinen Banden lahm und in seinem F}eraen nur hrafllos,
wie der Traum eines Sdhlummernden, dalieat, mie kann er dann nach dem R&dhsten, nach
dem Echabensten streben, das in der Renschennatur liegt?”

PESTALOZZI

87



	Mädchenbildung im Geiste Pestalozzis

