
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 12 (1952-1953)

Heft: 2

Artikel: Mädchenbildung im Geiste Pestalozzis

Autor: Buol, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-355796

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-355796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mftdchenbildung im Geiste Pestalozzis*
Von Seminardirektor Dr. C. Buoi.

Voller Begeisterung schrieb Karl Ritter, der deutsche Geograph und
Erzieher, nach einem Aufenthalt in Pestalozzis weltberühmtem Institut in
Yverdon: «Ich habe Pestalozzi, den echten Jünger Jesu, in seinem Lebenskreis

gesehen, seinen Geist geahnt, sein Herz lieben gelernt. Er trägt den
Menschen für jedes Zeitalter den Urtypus des menschlichen Menschen
in voller Klarheit in sich.»

Mag Ritter seinen verehrten Meister auch in verklärtem Licht gesehen
haben, das Wesentliche hat er sicher erkannt: Pestalozzi wußte wie selten
einer um den idealen Menschen, so wie er sein sollte, so wie er gebildet
werden sollte; denn — auch das wußte Pestalozzi — nur durch Bildung,
durch Veredlung kann aus dem wilden, verworrenen Gewächs ein guter,
fruchttragender Baum werden. Unter Menschenbildung verstand er vor
allem die Bildung der Kräfte. «Kraftbildung» statt Stoffübermittlung war
sein Anliegen! Es geht um die Förderung der Denkkraft (um das
Beobachten, Vergleichen, Erfassen von Zusammenhängen), um die Pflege der
seelischen Kräfte, der Innerlichkeit sowie des Körpers. Er erstrebt eine
ganzheitliche Entfaltung der guten Anlagen und Fähigkeiten. Wo aber nur
eine Seite des Menschen ernstlich gepflegt wird, spricht er von Verkünste-
lung, von Halbmenschen. Zur Bezeichnung solcher Einseitigkeiten braucht
er Ausdrücke wie «Verstandesscharlatans», «Herzensesel», «Faustbestien».
Wir kennen Pestalozzis so oft wiederholte Forderung nach der Bildung des

ganzen Menschen, nach der Bildung von Kopf, Herz und Hand.
Hat Pestalozzi aber auch für die Mädchenbildung im besondern

Hervorragendes geleistet? Ja, und zwar praktisch wie theoretisch! In Yverdon
gliederte er seiner Erziehungsanstalt auch ein Töchterinstitut an, dessen

Leitung Rosette Kasthofer, die noch seine Schülerin war, übernahm. In
seinen vielen Schriften zeichnete er vorbildliche Frauengestalten, erwärmte
er sich für die rechte Erziehung der Mädchen.

Eines der ergreifendsten Bilder echter Weiblichkeit der deutschen
Literatur finden wir im Dorfroman «Lienhard und Gertrud». Gertrud ist eine
aufmunternde Gattin, eine mit sehender Liebe erziehende Mutter, ein mit
Rat und Tat willig helfendes Gemeindeglied. Ihre Wirksamkeit erstreckt

* Der Vortrag, gehalten am 4. Oktober 1952 in Chur (anläßlich einer Tagung
ehemaliger Schülerinnen der Bündner Frauenschule) und am 25. Oktober 1952 in
Zürich (Zusammenkunft der Schul- und Kursleiterinnen der schweizerischen Haus-
haltungsseminarien), hat nicht nur Bedeutung für die Mädchenbildung, sondern
erläutert Grundfragen der Bildung überhaupt, Red.

77



sich also über Stube und Küche hinaus auf das Nachbarhaus, auf die
Gemeinde überhaupt. Sie pflegt die kranke Nachbarin und nach deren Tod
mit großer Hingabe die zurückgebliebenen Waisen, gewöhnt sie an Ordnung
und Fleiß. Überall, wo sie hintritt, greift sie tatkräftig zu. Der junge Lehrer
Glüphi und der Pfarrer besuchen Gertrud in der Wohnstube und lernen
dort, wie Kinder zu ruhigem, freudigem Arbeiten anzuleiten sind.

Welches sind nun aber, so fragen wir uns, die Kräfte und Fähigkeiten,
die diese Frau besonders auszeichnen? Worin zeigt sich ihre Eigenart,
ihr echt weibliches Wesen? Und worauf muß in der Bildung der Mädchen
ganz besonders geachtet werden? Bildung — so sagten wir — bedeutet
immer Entfaltung und Wachsen der guten Anlagen und Kräfte des
Menschen. Im Mädchen sollen also jene Anlagen und Fähigkeiten entfaltet werden,

die in ihm schlummern und sein wahres Wesen besonders bestimmen.
Pestalozzi zeichnet zunächst verschiedentlich die praktischen Fähigkeiten
der Frau, Gertrud läuft alles leicht von der Hand. Wo sie steht und

wirkt, sieht alles ordentlich und sauber aus. Sie versteht es vorzüglich, die
Kinder einfach, aber gut zu nähren und zu kleiden. Gerade diese praktische
Begabung rühmt Pestalozzi immer wieder. Er erkennt ihre große Bedeutung,
Denn der Mensch soll sich wohlfühlen in der Wohnstube, diesem ersten
und wichtigsten Ort der Erziehung.

Die vernünftige Befriedigung der natürlichen Bedürfnisse ist Grundlage
und Voraussetzung aller Erziehung, weil sich das Kind nur dann geborgen
fühlt, weil nur dann in ihm Gefühle des Vertrauens und der Liebe geweckt
werden, weil nur dann sich die menschlichen Kräfte frei und voll entfalten
können. Wo man die natürlichen Bedürfnisse, wie Nahrung und Kleidung,
zu wichtig nimmt, wird der Mensch verwöhnt und bleibt zu sehr an das

Triebhafte gebunden. Wo diese vernachlässigt werden, fühlt sich der
Aufwachsende nicht geborgen und ist in seinem Wachsen und Werden
gehemmt.

Daher soll das Mädchen befähigt werden, andere zu pflegen, einen Haushalt

gut zu führen, ein Heim schön und wohnlich zu gestalten. Pestalozzi
sagt von den Mädchen in der Schule Glüphis: «Ihre Hände werden biegsam
zu jeder weiblichen Arbeit. Ihr Auge öffnet sich der Schönheit der Natur
und des Menschen; und Fleiß und Sparsamkeit und Hausordnung, diese
Seele des Lebens und dieser Schirm der Tugend, der kein Tand ist, wird
ihnen unter Glüphis Händen zur Natur. O Gott, was wären sie worden
unter der alten Regierung! Im Sumpf des Elends wird der Mensch kein
Mensch. Ohne Vaterführung wird der Knab kein Mann. Weniger noch wird
das Mädchen unter der Hand einer Lumpenmutter und unter der
Schulgewalt von Ochsenköpfen ein Weib. Aber unter Glüphis Händen wuchsen
Knaben und Mädchen auf, Männer und Weiber, um das zu werden, was
Männer und Weiber auf Erden in Zwilch und in Seiden sein können.»

Damit den Mädchen die Hausordnung, «diese Seele des Lebens», zur
Natur werde, üben sie sich in den Hausarbeiten, im Spinnen und Weben,
im Pflanzen und Pflegen des Gartens. «Nichts, das früher oder später ihnen
nützlich sein konnte, hielt er (Glüphi) außer dem Kreis seiner Schularbeit.»

Die Ausbildung der praktischen Fähigkeiten wird von Pestalozzi sehr
hoch gewertet, und er würde mit Freuden sehen, was in dieser Richtung in

7S



den heutigen Frauen- und Haushaltungsschulen geschieht. Er weiß aber
auch, daß die praktische Ausbildung nur eine Seite der Bildung überhaupt
ist, daß sie allein nicht genügen würde. Wo eine Frau nämlich in der äußern
Ordnung alles sieht, wo ihr diese zum Götzen wird, wo eine Frau ständig
die Bürste oder den Staublumpen in der Hand hält, da wirkt sie einseitig,
da ist sie nicht Frau im vollen Sinne des Wortes; da könnte man — etwas
boshaft freilich und in Anlehnung an Pestalozzis Bezeichnungen der
Einseitigkeiten — von einer «Staublumpenfrau» sprechen. Nein, Pestalozzi
geht es auch beim Mädchen um ganzheitliche Bildung. Die praktische
Tüchtigkeit allein schafft noch nicht den menschlichen Menschen. Lesen wir
gleich weiter über Glüphis Schularbeit: «Bis auf die Blume, die im Garten
wachst, braucht er alles, die Seelen seiner Mädchen höher zu stimmen.»
Neben der praktischen Tüchtigkeit geht es also auch darum, «die Seelen
der Mädchen höher zu stimmen». Dies soll zunächst im Umgang mit dem
Schönen geschehen. Wenn die ästhetische Erziehung eine wesentliche Seite
aller Menschenbildung ausmacht, die nicht ungestraft mißachtet werden
kann, so entspricht sie den Interessen und Begabungen der Mädchen ganz
besonders, wie die neuere Psychologie eindeutig feststellt. Deshalb
rechtfertigt es sich auch, wenn wir hier einen Moment verweilen.

Die ästhetische Bildung weckt die Freude an schönen Formen und Farben,

an Linien und Bewegung, an Klang und Harmonie. Dadurch kommt
sie der innersten Sehnsucht des Menschen entgegen, der Sehnsucht nach
Harmonie überhaupt, nach dem Absoluten, dem Ewigen. Wer die Harmonie
in Farben, Klängen und Bewegungen auf sich einwirken läßt, wird selber
harmonischer. In der reinen Freude am Schönen sind wir frei von aller
verzweckten Besorgtheit. Wir gönnen der Seele eine kurze Zeit der
Erholung, und dessen bedarf sie heute, in dem Hasten und Hetzen unserer
Tage, ganz sicher. Der Naturwissenschafter A. Portmann nennt die Freude
am Erleben und Schaffen des Schönen eine Urfunktion; es gibt nach ihm
kein volles Menschsein, wo sich die Seele dem Schönen verschließt. Die
seelische und leibliche Gesundheit kann darunter leiden, wenn der Mensch
nicht Zeit und Muße findet, sich am schönen Bild und Buch, am schönen
Gegenstand überhaupt zu freuen.

Wie erklären wir uns aber die erzieherische Bedeutung des ästhetischen
Zustandes? Durch das zwecklose Wohlgefallen am Objekt entsteht ein
Zustand der Zuwendung zum Objekt, ein Zustand der Offenheit, der
bedingungslosen Bereitschaft. Der Mensch ist aufgenommen in den Gegenstand
und von dessen Ruhe und Bewegung erfüllt. Er vergißt das Wichtignehmen
der eigenen Person; «er erhebt sich über sein individuelles Selbstsein zum
begehrungs- und individualitätslosen schauenden Einswerden von Subjekt
und Objekt» (Lersch). In diesem Zustand der Aufgeschlossenheit nun ist
die Seele auch für das Gute und Wahre empfänglicher. In der Bewunderung

und Begeisterung ist sie für erzieherische Einwirkung besonders
bereit. Wer für das Schöne offen ist, ist auch eher empfänglich für das Gute
und Wahre. Das aber ist ein Hauptanliegen aller Erziehung und Bildung,
den Menschen empfänglich zu machen für höhere Werte. Dieses stille
Empfänglichsein und Offensein gehört ebenso zum Menschen wie die
Aktivität; es gehört vor allem mit zum Wesen echter Weiblichkeit.

79



Die ästhetische Bildung nun wird auf zweierlei achten müssen: Die
Zöglinge sollen sich üben im Erleben und Schaffen des Schönen. Lassen
Sie Ihre Mädchen also recht häufig schöne Musik, schöne Bilder und
Gedichte genießen, schöne Gegenstände betrachten, Sie sollen sich üben im
stillen Schauen und Staunen, im andächtigen Hören auch.

Daneben aber geben Sie ihnen recht viel Gelegenheit zum selbständigen

Gestalten des Schönen. Die Mädchen sollen lernen, wie eine Stube
schön eingerichtet, eine Tafel geschmackvoll gedeckt wird. Sie sollen sich
vor allem recht häufig im Formen und Schaffen schöner Gegenstände üben,
seien es Kleider, seien es Gegenstände aus Stoff, aus Papier, Holz, Ton
oder was immer zu gestalten den menschlichen Geist drängt. Neben dem
Hören guter Musik lassen Sie die Mädchen selber singen und musizieren,
wie Gertrud mit ihren Kindern singt, auch dann, wenn sie schwere Zeiten
durchmacht.

Damit kehren wir für einen Augenblick zu Gertrud zurück, um das
Wesen der Frau und der Frauenbildung noch näher zu erfassen. Denn auch
das Praktische und Ästhetische müssen durch weitere Kräfte ergänzt werden.

Was nun Gertrud in höchstem Maße adelt, das ist ihre sittlich-religiöse
Kraft. Ihr Mann Lienhard sollte zum Landesvater, weil der Vogt und
Wirt des Dorfes ihn bedrängt. Er aber findet die Kraft nicht, sich zu
diesem Gang zu entschließen. Da geht Gertrud selber hin, um ihr Haus zu
retten. «Sie und ihre blühenden Kinder waren in Gefahr, ihres Vaters und
ihrer Hütte beraubt, getrennt, verschupft, ins äußerste Elend zu sinken,
weil Lienhard den Wein nicht meiden konnte.» Gertrud hat den Mut, mit
Arner zu sprechen. Sie ist zweifellos der innerlich stärkere Teil dieser Ehe.

Lienhard selbst sagt zu ihr: «Ich sah es oft, wie du in der größten Not
auf Gott trautest und zufrieden warst; aber wenig Menschen sind im Elend
wie du, und wie viele sind wie ich, bei dem Drang der Not und des Elends
sehr schwach.»

Diese Worte erinnern an Goethe, der als unsteter junger Wandersmann
an das stille, milde Wesen seiner Geliebten denkt und dieses mit dem

ruhigen Wandel des Mondes vergleicht («Jägers Abendlied»). Diese von
beiden Denkern festgestellte größere Ausgeglichenheit, Geschlossenheit und

oft auch festere Entschlossenheit im weiblichen Seelenleben beruht wohl
zum Teil darauf, daß die Frau mehr gefühlsmäßig reagiert und sich weniger
als der Mann durch Reflexionen, durch Motive des Denkens hin- und
herreißen läßt. Doch den tiefsten Grund der Besonnenheit und Ausgeglichenheit

Gertruds bilden die Mutterliebe und der Glaube. Denn «Gertrud ist

fromm und glaubt an Gott, und ehe sie redet, betet sie still für ihren Mann
und ihre Kinder.» Aus dem Glauben an Gott schöpft sie ihre Kraft zu so

reiner Liebe, zu sehender, tatkräftiger Liebe. Im Glauben gelangt der

Mensch nach Pestalozzi zur Einigkeit mit sich selbst und mit Gott. Beides

ist für ihn untrennbar verbunden. Wie an den Schöpfer, soll der Mensch
auch an seine eigenen inneren Kräfte glauben. Denn im Innern unserer
Natur ruht ein heiliges, göttliches Wesen, durch dessen Bildung und Pflege

allein sich der Mensch zu wahrer Menschlichkeit zu erheben vermag. Ohne

die Pflege dieses «Ewigen, Göttlichen in der Menschennatur» herrscht die

tierische Selbstsucht, und dann ist der Mensch nicht menschlich. Nur im

80



Glauben an Gott und die göttlichen Kräfte in sich und im Befolgen des
Gewissens als Ausdruck des Göttlichen ist der Mensch im Einklang mit
sich selbst und stark in der Liebe wie Gertrud. Pestalozzi gibt ein
herrliches Bild dieser großen Frau;

«Leser, ich möchte dir dennoch ein Bild suchen von dieser Frauen,
damit sie dir lebhaft vor Augen schwebe und ihr stilles Tun dir immer
unvergeßlich bleibe. Es ist viel, was ich sagen will, aber ich scheue mich
nicht, es zu sagen.

So gehet die Sonne Gottes vom Morgen bis am Abend ihre Bahn. Dein
Auge bemerkt keinen ihrer Schritte, und dein Ohr höret ihren Lauf nicht;
aber bei ihrem Untergang weißt du, daß sie wieder aufstehet und
fortwirkt, die Erde zu erwärmen, bis ihre Früchte reif sind.

Leser, es ist viel, was ich sage, aber ich scheue mich nicht, es zu sagen.
Dieses Bild der großen Mutter, die über der Erde brütet, ist das Bild der
Gertrud und eines jeden Weibs, das seine Wohnstube zum Heiligtum Gottes

erhebt und ob Mann und Kindern den Himmel verdient.»
Wie Goethe mit dem Mond, so vergleicht Pestalozzi mit der Sonne den

Gleichmut und das segensvolle Wirken dieser idealen Frau. Was kann nun
die Mädchenbildung tun, um die sittlich-religiösen Kräfte als tragenden
Grund echter Weiblichkeit bestmöglich zu fördern? Sie wird zunächst beim
Mädchen von klein auf die Einsicht in gut und böse, wahr und unwahr
zu stärken versuchen. Nicht durch leere Worte, sondern immer vom
pulsenden Leben ausgehend. Wie hat doch Pestalozzi vor dem zu vielen
«Maulbrauchen» gewarnt! Nicht die Sprüche der Schulmeister, die «im
Sommer und im Winter, bei Frost und Hitze, in der Fastnacht und an
Ostern» sich gleich anbringen lassen, fördern sittliche Kraft, sondern vor
allem Beispiel und Tat. Die Worte «Sei mitleidig und liebe den Nächsten»
seien nur dann fruchtbar, wenn das Kind leibhaftig vor Augen habe, wie
der armen Nachbarin tatsächlich geholfen werde! So können wir auch
niemals zur Wahrheit erziehen, wenn wir nicht selber offen und wahr sind.
Und gerade die Erziehung zur Wahrhaftigkeit ist überall, in Haus und
Schule, so entscheidend wichtig. Denn wo jemand uns gegenüber nicht
ganz aufrichtig ist, trauen wir ihm nicht mehr. Ohne Wahrhaftigkeit und
Vertrauen aber gibt es keine Gemeinschaft. Nicht daß wir oder unsere
Schüler heute oder morgen Fehler begehen, gefährdet die Gemeinschaft
ernstlich, solange wir uns aufrichtig um Wahrhaftigkeit bemühen. Manches

fehlbare Verhalten der Jugendlichen, etwa solches gegen die Hausoder

die Disziplinarordnung, ist nicht so schlimm und sollte nicht übermäßig
aufgebauscht werden, solange wir den betreffenden jungen Menschen im
Kern ihres Wesens volle Aufrichtigkeit zutrauen dürfen. Vom Schulmeister
Glüphi sagt Pestalozzi, daß er nur das Lügen mit der Rute strafte und daß
ihm ungerades, «verstelltes» Wesen am meisten zu denken gab. «Er sagte
lOOmal zu seinen Kindern: Ich verzeihe euch alle Fehler; aber wenn ihr
anlangt, euch zu verstellen, so seid ihr im Grunde verloren, und es gibt für
immer nichts als elende verdrehte Krüppel.»

Ein «unverstelltes Inneres», ein «heiteres, offenes Wesen», das ist es,

was Pestalozzi zuallererst und immer wieder von Erzieher und Zögling
fordert.

Kl



Durch Beispiel und Tat versuchen Pestalozzis Gestalten zum Guten und
Wahren anzuleiten, wie ihr Schöpfer selber als Waisenvater, Erzieher und
stets bereiter Helfer der Welt ein unvergleichliches Beispiel gab. Und wo
Worte nötig sind, wird an konkrete Situationen, an Erlebnisse, angeknüpft.
Jeden Samstagabend bespricht Gertrud mit ihren Kindern, was ihr im Laufe
der Woche gefallen und was ihr mißfallen hat. So lernen die Kinder an
Vorfällen, die sie selber erlebt haben, was recht und was nicht recht ist,
was gut und was böse ist. Ihr Gewissen wird geweckt und geschärft, ihre
Gesinnung geläutert. Hier können wir von lebensnaher und wirksamer
Gesinnungs- und Gewissensbildung sprechen. Sie ist auch deshalb so wirksam,
weil zwischen Gertrud und ihren Kindern ein enges Vertrauensverhältnis
besteht.

Dieses innige Vertrauensverhältnis oder die richtige «Gemütsstimmung»
ist nach Pestalozzi überhaupt die Voraussetzung für alle Erziehung. Als
er in Stans jene unglaubliche Arbeit leistete, indem er 60 bis 80 verwahrloste

Kinder allein behütete und lehrte, ging es ihm zuerst darum, «das
Zutrauen der Kinder und ihre Anhänglichkeit zu gewinnen». Dankbarkeit
und Vertrauen sollten die Grundstimmung schaffen, welche die «Veredelung

des Innern» begünstigte, wenn nicht überhaupt erst ermöglichte. Alle
wahre Erziehung wird auch heute um den rechten Kontakt zwischen
Erzieher und Zögling besorgt sein müssen und erst auf diesem Grunde die

sittlich-religiöse Bildung aufzubauen versuchen.
Wo indessen die rechte Grundstimmung herrscht, wird es gelingen,

durch Tat und Wort den Zöglingen Hilfsbereitschaft und Wahrhaftigkeit,
Anstand und gute Formen und Sitten zur Natur werden zu lassen. Die
«Erziehung zu den Sitten» war ein Hauptstück in Glüphis Schule. «Allemal,

wenn eins vom Schreiben zur Arbeit ging, mußte es zuerst zum
Waschbecken, seine Hände zu waschen.» Oder: «Und wenn sie in die

Schul kamen und draus gingen, mußte eins nach dem andern vor ihm zu

stehen und ihm .B'hüet Gott' sagen.» Die Gewöhnung an Anstand und

gute Formen ist für alle Menschenbildung unerläßlich, weil sie immer
Vergeistigung des Lebens bedeutet. Anstehen (Anstand kommt von Anstehen)
bedeutet warten statt selbstsüchtig-eigensinnig zu reagieren, bedeutet Rücksicht

nehmen auf die andern. In den Umgangsformen wirken wir nicht nur
auf das Äußere, sondern immer auch auf das Innere, weil Leib und Seele

eine Einheit bilden. Veränderung der Gestalt und des Verhaltens ist immer
auch Veränderung des innern Wesens. Anstand und Formen geziemen der

Frau ganz besonders, weil sie berufen ist, einen bedeutenden Einfluß auf
das gesellschaftliche Verhalten auszuüben. Viele Dichter haben die Frau
als Hüterin der Sitten gepriesen, so Goethe, wenn er sagt:

«Willst du genau erfahren, was sich ziemt,
so frage nur bei edlen Frauen an.
Denn ihnen ist am meisten dran gelegen,
Daß alles wohl sich zieme, was geschieht.
Die Schicklichkeit umgibt mit einer Mauer
Das zarte, leicht verletzliche Geschlecht.

82



r
Wo Sittlichkeit regiert, regieren sie,
Und wo die Frechheit herrscht, da sind sie nichts.
Und wirst du die Geschlechter beide fragen:
Nach Freiheit strebt der Mann, das Weib nach Sitte.»

(Tasso.)

Die Mädchenbildung wird also auf ein freies und zugleich gesittetes
Verhalten der Mädchen achten; sie wird bestimmte Formen des Umganges
pflegen, damit das Mädchen beizeiten lernt, was sich ziemt und schickt,
was das Zusammenleben der Menschen erleichtert, es frei und zugleich
inhaltsreich gestaltet. Dazu ist die Frau dank ihrer empfänglichen und
allem Leben verbundenen Seele berufen.

Mit der Bildung der sittlichen Kräfte soll die religiöse Bildung Hand in
Hand gehen. Pestalozzi spricht vom «Göttlichen und Ewigen», das in
unserer Natur liegt, das den Menschen in höchstem Maße adelt. «Glauben an
Gott, du bist der Menschheit in ihrem Wesen eingegraben, wie der Sinn
vom Guten und Bösen, wie das unauslöschliche Gefühl von Recht und
Unrecht, so unwandelbar fest liegst du als Grundlage der Menschenbildung
im Innern unserer Natur.» Das Christentum offenbart uns nach Pestalozzi
«die Grundsätze des eigentlich göttlichen, des wahrhaft naturgemäßen
menschlichen Lebens». Es entspricht also dem tiefsten Wesen und der
wahren Bestimmung des Menschen.

Doch obwohl der Glaube, wie der Sinn für das Gute und Böse (das
Sittliche), wesenhaft zum Menschen gehört, so muß auch diese zarteste
Seite der Seele geweckt und gepflegt werden, um sich kraftvoll zu entfalten.

Dabei ist für Pestalozzi der Glaube in seinem Kern Sache des
Herzens, des Gefühls. Gott ist ihm vor allem verständlich im Gleichnis der
Liebe. Die Pflege der Frömmigkeit bedeutet für Pestalozzi zuallererst
Pflege der Urgefühle, wie Liebe, Dankbarkeit, Vertrauen. Das Kind muß
zuerst im Umgang mit Menschen Gefühle der Liebe, des Dankes und des

Vertrauens erleben, um für die Erfahrung der göttlichen Liebe und Gnade
empfänglich zu werden. Die Mutter pflegt und liebt das Kind, «der Keim
der Liebe ist in ihm entfaltet». Die Mutter schützt und tröstet das Kind,
«der Keim des Vertrauens ist in ihm entfaltet». Die Mutter nährt und
kleidet das Kind, und das Gefühl der Dankbarkeit erwacht. «Im Glauben
an die Mutter, deren Herz Gott zeigt, wird das Menschenkind erst Mensch.»
Der Mutter fällt also die grundlegende Aufgabe zu in der Pflege der
Frömmigkeit; aber auch die Schule jeder Stufe kann diese Urgefühle
weiterhin nähren durch eine Atmosphäre der Liebe und des Vertrauens. Neben
der religiösen Unterweisung kommt es wesentlich darauf an, durch welchen
Geist, durch welches Verhalten das täglich gelebte Leben bestimmt und
gestimmt wird. Denn auch Religion will, wie Sittlichkeit (das Handeln im
Dienste des Guten), gelebt und erfahren, nicht nur gelernt werden.

Daß die sittlich-religiöse Bildung durch Besinnung und Andacht vertieft
werden soll, bedarf keiner langen Begründung. Pestalozzi schreibt vom Wirken

in seiner Erziehungsanstalt in Yverdon: «Überdies bete ich jeden Morgen

und jeden Abend mit allen Kindern. Diese Andacht wird gewöhnlich
durch einen feierlichen Choral eingeleitet. In meiner Untersuchung (An-

83



spräche) suche ich die Hauptgesichtspunkte, durch die eine ernste, fromme
und weise Gemütsstimmung am vorzüglichsten erregt wird, ihnen lebendig
und warm auf eine unauslöschliche Weise einzuprägen.» In einem Brief an
Lehrer Niederer schreibt Pestalozzi, dieser solle die Lehrer und Schüler
in Yverdon grüßen, und er fährt dann fort: «Sage ihnen, ich habe vieles
auf Erden getan und oft frohe Stunden mit guten Leuten verlebt; aber
wenn ich alles vergesse, so werde ich einiger Stunden nicht vergessen, in
denen ich am Abend und am Morgen ihr Herz zu rühren und sie zum
Vertrauen auf Gott, zum Glauben an sich selbst und zu tätiger Liebe ihres
Nächsten emporzuheben versucht habe.» Bei solchen Worten spüren wir,
daß eine Andacht, die durch die echte und feurige Liebe eines Pestalozzi
geleitet wurde, nicht wirkungslos bleiben konnte.

Die sittlich-religiöse Bildung der Mädchen wird auch die gute Literatur
pflegen. Das Vorlesen in der Gemeinschaft und das selbständige Sichversenken

in Dichterwerke entspricht dem großen Interesse der Mädchen für
Sprachen und für das Menschlich-Persönliche, wie es besonders aus
Gedichten und Erzählungen zu uns spricht. Wie dankbar sind Mädchen, wenn
wir die Tagesarbeit mit einem schönen Gedicht oder mit einem Abschnitt
einer guten Erzählung beginnen oder schließen. Auch Stunden der Hand-
und Hausarbeit können so begonnen werden.

Sehr verehrte Damen! Lassen Sie mich im Anschluß an die
Skizzierung der ästhetischen und der sittlich-religiösen Bildung auch der Ver-
Standesbildung ein Wort reden. Leiten wir auch die Mädchen an zu
genauem, selbständigem Beobachten, Vergleichen und Erfassen von
Zusammenhängen. Dies ist aus einem besonderen Grunde bedeutsam. Die
Frau neigt dazu, mehr gefühlsmäßig zu reagieren. Weil sie, die Leben
schenkt und hegt, sich mit allem Leben und dem Kosmos verbunden weiß,
reagiert sie immer mehr ganzheitlich, was einen starken Anteil des Gefühls
an ihrem Denken und Handeln bedeutet. Das sachliche, vom Gefühl
möglichst losgelöste Zergliedern, Berechnen und Abwägen liegt ihr von Haus

aus weniger als dem Mann. Freilich, dadurch ist ihr Handeln oft geschlossener

und entschlossener, und oft kommt sie durch ihre mehr intuitive,
innere Schau der Wahrheit näher als grübelnder Männerverstand; gelegentlich

aber wirkt ihr Verhalten aus diesem beträchtlichen Anteil des Gefühls
heraus etwas unberechenbar, unsachlich. Deshalb ist es gut, wenn sich

schon das Mädchen auch im sachlichen Beobachten und Denken besonders
üben kann. Die Psychologie lehrt ja heute nicht mehr, daß die Frau weniger

gut denken könne als der Mann; sie lehrt nur, und das mit Recht, daß

das Denken und Tun der Frau häufig mehr ganzheitlich und infolgedessen
auch mehr durch das Gefühl mitbestimmt ist.

Pestalozzi nun ging es in der weiblichen Bildung darum, «jenen glück-
liehen und ausgeglichenen Seelenzustand zu schaffen, bei dem einerseits die

Gefühle in keiner Weise vergewaltigt und anderseits auch das Urteil keine

Beeinflussung und Beeinträchtigung erfährt». Beides ist wichtig: Die
Offenbarungen des Gefühls können üns Pforten der geistig-seelischen Welt
eröffnen, die dem Verstand allein ewig verschlossen bleiben; und es besteht

gerade im Zeitalter einer weit entwickelten Technik, da das Zähl- und

Meßbare einen so breiten Raum einnimmt, die Gefahr, daß das gefühls-

84



mäßige Erleben zu kurz kommt. Aber auch ein klarer Verstand läßt uns
— innert seiner Grenzen — manchen Sinn erfassen, bringt uns wohltuende
Klärung. Pflegen und nähren wir also beides: Herz und Kopf.

Zum kraftvollen Werden des weiblichen Wesens gehört nun noch ein
weiteres: die Bildung der körperlichen Kräfte. Diese wird bei uns noch
häufig vernachlässigt, wie ja die Bildung der Mädchen überhaupt während
etwa zwei Jahrtausenden, seit den Tagen der Griechen bis zu Pestalozzi,
gegenüber der Knabenbildung schwer vernachlässigt wurde. Heute aber
müßten wir wissen, daß die leiblichen Kräfte beider Geschlechter der
Übung bedürfen. Turnen, Reigen, rhythmisch-musikalische Übungen, Sport
und Spiel sollen vernünftig gepflegt werden. Hier nur ein Wort zum Spiel.
Es ist ein vorzügliches, noch zu sehr verkanntes Mittel, den Menschen
körperlich und geistig zu fördern. Die geistigen Kräfte des einzelnen, wie
Beobachten, rasches Reagieren und Kombinieren, entfalten sich im Spiel
unbewußt und ungewollt wie die körperlichen Kräfte. Gleichzeitig fühlt sich
der einzelne innig mit der Gemeinschaft verbunden, in gemeinsamer
Bewegung, im Gleichmaß des Rhythmus, im gemeinsamen Tun überhaupt. Das
Kind ordnet sich in die Gemeinschaft ein, nimmt Rücksicht auf den Nächsten,

spielt mit anderen zusammen, wie es berufen ist, mit anderen
zusammen sein Leben zu führen. Überdies ist das Spiel ein notwendiger
Ausgleich zu ernster Arbeit, indem es löst, lockert und befreit, indem es neue
Kraft und Freude spendet. Wie freute sich Pestalozzi in Yverdon, wenn
sich seine Zöglinge täglich auf Spielplätzen tummelten. Das Schlittschuhlaufen

rühmt er besonders, weil es gewandt und mutvoll mache. Von den
Mädchen in Glüphis Schule sagt er: «Ihre Füße hüpfen zum Tanz.» Diese
Bemerkung weckt in mir eine Erinnerung an etwas, das ich in Schulen
Englands gesehen habe. Recht häufig werden dort nämlich in den oberen
Klassen der Volksschule während einer Wochenstunde Volkstänze
unterrichtet und geübt. Und in allen Volksschulen wird dort in der Regel ein
Nachmittag in der Woche gespielt, und auch der Erwachsene spielt häufiger
als wir Bewohner des Kontinents. Es war z. B. rührend, zu sehen, wie auf
einem topfebenen, glatten, stets frisch gemähten Rasenplatz in der Mitte
eines kleinen Landstädtchens Damen von fünfzig, sechzig und mehr Jahren
sich dem Bowling-Spiel hingaben, wie sie mit sichtlicher Freude und
Teilnahme ihre Kugeln über den schönen Rasen rollen ließen und nach etwa
zwei Stunden Spiel sich an einem gemeinsamen Tee (der durfte natürlich
nicht ausbleiben!) ergötzten. Dies an einem Nachmittag in der Woche;
denn am Sonntag finden dort keine sportlichen Veranstaltungen statt. —
Der Engländer kennt denn auch ein Sprichwort: «All work and no play
makes Jack a dull boy» (Nur arbeiten und nie spielen macht Jakob zu
einem langweiligen, schwerfälligen, dummen Buben). Hier fällt uns auch
das Wort Schillers ein, wonach der Mensch nur Mensch sein könne, wenn
er auch spiele. Spiel ist immer Lebensgewinn; es fördert das Sichentfalten
des einzelnen wie die Gemeinschaft.

Die volle Entfaltung der guten Kräfte des einzelnen wie ein starker
Wille zur Gemeinschaft, das ist es, worauf alle Bildung, die diesen Namen
verdient, zielt. Dies schließt in der Mädchenbildung ein: die bestmögliche
Förderung der echt weiblichen Wesensart. Die Lebens- und Wirklichkeits-

85



nähe der Frau, ihre Anpassungsfähigkeit an neue Situationen, ihr
Schönheitssinn, ihre Hingabe, ihre verstehende und verbindende Liebe sind in
der Welt von heute so entscheidend wichtig. Gerade diese Kräfte sind als

Gegengewichte für eine mehr von Männern geleitete und regierte Welt
unerläßlich, Pestalozzi läßt übrigens im Dorf Bonal neben Rechtsgelehrten
und Ärzten auch Frauen bei den Beratungen vertreten sein, «um auch mit
Weiberaugen die Sachen nachzusehen und sicher zu sein, daß nichts
Romanhaftes dahinterstecke»! Er weiß um den Wirklichkeitssinn und die
sozialpädagogische Begabung der Frau; er stimmt mit vielen Dichtern, wie
etwa Grillparzer, darüber überein, daß im gesellschaftlichen Leben noch in
vermehrtem Maße die mehr männlichen durch die mehr weiblichen Kräfte
ergänzt werden sollten.

Es dürfte in diesem Zusammenhang auch die Richtigstellung eines
Irrtums interessieren. Georg Thürer weist zahlenmäßig nach, daß 1932 nicht,
wie behauptet wurde, die deutschen Frauen Hitler in den Sattel geholfen
hätten. Die Nationalsozialistische Deutsche Arbeiterpartei vereinigte
damals in Berlin und andern großen Städten zusammen 57,3 % Männerstimmen

und 42,7 °/o Frauenstimmen. Wir Männer sollten also nicht Fehler,
die wir selber mindestens so sehr begangen haben, den Frauen in die
Schuhe schieben.

Vielmehr sollten wir die hohe Bedeutung weiblicher Wesensart für die
menschliche Gemeinschaft erkennen und die Mädchenbildung möglichst
fördern. Das Ziel ist Mütterlichkeit im weitesten Sinne, die nicht an
Mutterschaft gebunden ist, Mütterlichkeit bedeutet Neigung und Befähigung

zur Pflege, zum Dienst am Leben überhaupt, auch an fremden
Kindern und Menschen. Die mütterliche Frau erfüllt ihre Aufgabe im Haus,
in sozialen Berufen, in der Öffentlichkeit (als Lehrerin, Ärztin, Schwester,
Fürsorgerin usw.).

Die bestmögliche Mädchenbildung muß schon deswegen ein dringendes
Anliegen sein, weil die Frau als Mutter die ursprünglichste Erzieherin ihrer
Kinder ist. Wir haben erkannt, auf welch vorzügliche Weise Gertrud ihre
Kinder an Fleiß, Ordnung und Tüchtigkeit gewöhnt, wie ihr die Gewissensund

Gesinnungsbildung gelingt, welch hervorragende Aufgabe der Mutter
in der Pflege der Frömmigkeit zukommt. Was die Mütter ihren Kindern
tun, das tun sie immer auch der Menschheit, weil die Buben und Madchen
von heute die Welt von morgen gestalten werden. In diesem Sinn sind
folgende Worte Pestalozzis zu verstehen: «Das Weib, das dahin erhoben ist,
ihrem Kind im vollen Sinn des Wortes ganz zu leben, das heißt ihr Leben
für dasselbe hinzugeben, dieses Weib opfert sich nicht bloß für das Kind,
es opfert sich für das Menschengeschlecht.»

Ganz anders spricht er vom «Zeitweib», von der Frau, in welcher die
moderne Zeit nicht die echt weiblichen Kräfte entfalte, sondern «eine tief
verhärtete und verwirrte Selbstsucht» wecke. Solche Frauen leisten
schlechte Erziehungsarbeit; denn «Betrug und List, wie sie sich im Fuchs

entfalten, werden im schnöden Buben belacht und Affenzierde und Pfauenstolz

dem Mädchen zur Natur gemacht».
Welch himmelhoher Unterschied zwischen diesen beiden Bildern der

Frau! Welch große Verantwortung fällt auf die Frauenbildung! Eine Ver-

86



nachlässigung auf diesem Gebiet muß sich schwer rächen. Der Dichter
Jean Paul sagt: «Je verdorbener ein Zeitalter, desto mehr Verachtung der
Weiber!» Unsere Zeit aber hätte die aufbauenden und verbindenden Kräfte
der Frau nötiger denn jede andere. Die Menschheit wird nicht im Frieden
wahre Gemeinschaft schaffen können ohne die Anerkennung und die Pflege
der Mütterlichkeit, schon deshalb, weil alle Menschenbildung auf die häusliche

Erziehung aufbauen muß.
Abschließend drängt sich die Frage auf: Leisten wir das Möglichste, um

die mütterliche Frau, wie sie im Haus und in sozialen Berufen segensvoll
wirkt, zu bilden und zu erziehen? Müßte nicht schon die Volksschule noch
mehr als heute versuchen, eine ganzheitliche und zugleich die weiblichen
Kräfte besser berücksichtigende Bildung zu vermitteln, und müßten solche
Bildungsstätten nicht auch noch für das Mädchen im nachschulpflichtigen
Alter in vermehrtem Maße geschaffen werden? Zu klein ist noch die Zahl
der Mädchen, welche jene Töchterschulen besuchen können, die nicht nur
auf eine bestimmte berufliche Tätigkeit hin ausbilden, sondern eine dem
wahren weiblichen Wesen gemäße Mädchenbildung vermitteln.

Ich möchte schließen mit einem Wort Pestalozzis: «Töchter, die Welt
bedarf Erzieher, sie bedarf Erzieherinnen!»

Literatur:

Pestalozzi: Werke.
Wazniewski Marguerita: Theorien zur Frauenbildung bis Mitte des 19. Jahrhun¬

derts. Dietikon 1944.
Schmid J. R,: Allgemeine Ziele der Mädchenerziehung. Separatabdruck aus dem

Berner Schulblatt Nr, 46, 1945,
Thürer Georg: Die Schweizerin im Bundesleben. Zentralblatt des Schweiz. Ge¬

meinnützigen Frauenvereins, Bern, 20. August 1952.

„(Es 1st Im Jnnern unsrer Datur ein heiliges göttliches CDesen, durch dessen Bildung
und Pflege der IDensch sich allein ju der innern CDürde seiner Datur ju erheben, durch

das er allein IDensch »u roerden oermag."

„Jch suche seine (Erhebung durch .Glebe und erkenne nur in ihrer heiligen Kraft das

fundament der Bildung meines (Beschlechts ju allem (Böttlichen, ju allem (Einigen, das In

seiner Datur liegt.

„Das (Christentum 1st das ßöchste, monadi der erhabenste IDensch streben bann.

CDenn aber der IDensch nichts 1st, toenn alles, irjas göttlich und erhaben In seiner Datur
liegt, in seinem f?opf sdiläfl und In seinen ßänden lahm und in seinem fiersen nur kraftlos,

role der Traum eines Schlummernden, daliegt, wie bann er dann nach dem ßöehsten, nach

dem (Erhabensten streben, das In der rDenschennatur liegt?"

PESTALOZZI

87


	Mädchenbildung im Geiste Pestalozzis

