
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 12 (1952-1953)

Heft: 1

Artikel: Trachten und Textilien

Autor: Jörger, J. H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-355793

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-355793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Grünland (z. B. auf dem Roßboden bei Chur) liegen und wird sich mit einer
Unkrautflora decken. Man will nur noch schnell und leicht verdienen.
Arbeit, die nichts einträgt, unterbleibt, auch wenn sie ein Bestandteil des
Auftrages sein müßte. Den Stellen, die Arbeiten abnehmen, können wir den
Vorwurf nicht ersparen, daß sie ihre Aufgabe, vom Landschaftsschutz aus
gesehen, liederlich erfüllen.

Wir fürchten, daß unser Aufsatz im gepflegten Gärtlein der
Heimatschutznummer des Schulblattes sich wie eine stachlige Distel ausnimmt. Es

ging uns nicht darum, mit schönen Worten von der Ästhetik der Landschaft
zu schreiben. Uns lag daran, Dinge und Zustände, die das Bild der Heimat
entstellen, beim rechten Namen zu nennen. Wir möchten wünschen, daß

unser Volk eine saubere und möglichst unversehrte Landschaft Heimat
nennen darf. Hans Brunner.

Trachten und Textilien

Auf die große Calvenfeier hin, die im Jahre 1899 in Chur stattfand, ließ
das Organisationskomitee die «Rätischen Trachtenbilder», ein kleines
Album, erscheinen. Man hatte sich damals der alten Bündner Trachten
erinnert und sie wieder zusammengestellt. Im Festakt des «Calvenspieles»
traten sie auf und fanden viel Bewunderung. Sic blieben in der Folge nicht
ganz vergessen, fanden aber erst 1923 wieder ein aktiveres Interesse, als die

«Vereinigung Junger Bündnerinnen» beschloß, sich der Trachtenfrage in
Graubünden anzunehmen. Sie errichtete in Chur und im Engadin je eine
Trachtenstelle, die Muster und Modelle zur Verfügung stellten, durch
sachkundigen Rat die Herstellung der Trachten erleichterten und verbilligte
Materialien vermittelten. Eine Trachtenbewegung war ausgelöst worden, die
einen glanzvollen Höhepunkt anläßlich des Festzuges am Trunser Fest
1924 erreichte. Über 200 Trachten waren damals neu geschaffen worden.
Im Jahre 1925 beteiligten sich über 60 Trachtenträgerinnen aus Graubünden
am großen Festzug der Landwirtschaftlichen Ausstellung in Bern. 1926

wurde die «Vereinigung der bündnerischen Trachtenfreunde» gegründet, die
seither weiterblüht und sich der Schweizerischen Trachtenvereinigung
angeschlossen hat, die einige Jahre später ins Leben gerufen wurde.

Zwei Paten waren den «Jungen Bündnerinnen» an der Wiege ihres
Unternehmens gestanden, einmal die finanzielle Unterstützung der Bündner
Heimatschutzvereinigung, die auf das Trunser Fest hin die Arbeiten der
beiden Trachtenstellen mit einer namhaften Gabe bedachte. Des andern
waren es Wissen und Kenntnisse des bekannten Volkskundlers P. Notker
Curii im Kloster Disentis, die zur Verfügung standen. Mit seiner Hilfe wurden

die rätischen Trachten aus der Zeit der Calvenfeier von Fehlern und
Schlacken gesäubert und die historischen Kostüme, soweit sie in einzelnen
Landesgegenden einst getragen wurden, wieder getreu hergestellt. Sie waren,
wie Julie Heierli in ihrem grundlegenden Werk der «Volkstrachten in der
Schweiz» darstellt, aus der Allerweltsmode im 18. Jahrhundert entstanden.
Es wollten sich damals Adel und Patriziat durch eine besondere Kleidung
von den niederen Ständen abheben, und diese hingegen, vor allem die Land-

56



Leintücher

mit

Bündner

Kreuzsticheinsätzen



bcvölkerung, wollte von gewissen hergebrachten Kleidungsstücken nicht
abgehen. «Es zeigt sich überall», schreibt Frau Heierli, «wie die Kleidung der
höchsten Stände, des Adels und des Patriziates, in veralteter Form zu den
Bürgerlichen kommt, bei diesen zur Tracht erstarrt und schlieBlich auch
von den Bauern übernommen wird. Durch Verordnungen und Verbote
sorgte die Obrigkeit, daß bestimmte Grenzen gewahrt wurden. Hätten die
Bauern eigene, bodenständige Kleider getragen, die Obrigkeit hätte nur in
bezug auf das Material, nicht auch im Hinblick auf die Form und den
Zuschnitt eingegriffen.»

In Graubünden entstand keine so ausgeprägte Volkstracht wie andernorts.

Es war bei den Männern das Kleid aus dem selbstgewobenen grauen
Wolltuch, wie es auch in anderen Landesgegenden vorkam, das hauptsächlich

getragen wurde. Von ihm leitete sich auch der Name der «Graubündner»

ab, wie Sprecher in seiner «Kulturgeschichte» schreibt. Wenn für die
weibliche Tracht rote Röcke, schwarze Mieder und rote Strümpfe beschrieben

werden, so handelte es sich um keine eigentlichen Trachten, sondern
um mehr oder weniger veraltete Moden der Adeligen, die schließlich bei
den Bäuerinnen sitzengeblieben waren. Sprecher berichtet weiter, daß zu
Ende des 18. Jahrhunderts sich eine wirkliche Volkstracht nur noch im
Schams, Prätigau, Oberhalbstein, besonders im Engadin und Münstertal
erhalten habe. Es handelt sich damit um die Reste alter Modekleidungen,
die in den einzelnen Talschaften durch Besonderheiten abwichen und so
ein Lokalkolorit erhielten. Wenn die scharlachrote, vielbewunderte Engadiner

Tracht ein heute begehrtes und kostbares Trachtenkleid geworden ist,
so lebt in ihr ein Modekleid aus der Rokokozeit weiter, das bis gegen 1800

im Engadin als «Tracht» bei festlichen Anlässen getragen wurde, ein
bißchen angepaßt, ein wenig verwandelt, je nach lokalen oder individuellen
Bedürfnissen, ähnlich wie es auch die anderen Trachten getan haben, wenn
sie sich aus der Allerweltsmode abspalteten und auf einer gewissen Form
stillstanden.

Die neue Trachtenbewegung geht also auf ein Kapitel Kulturgeschichte
zurück und belebt alte Sitten und Bräuche der Kleidertracht. Die Tracht
hat, wie Richard Weiß in seiner «Volkskunde der Schweiz» ausführt, mit
der Mode das Kollektive gemeinsam. Sie wird getragen, weil «man» sie im
Dorf trägt, sie hier der volkstümlichen Gemeinschaft entwachsen ist. Im
Gegensatz zur Mode aber bleibt sie traditionsgebunden und wurzelt im
Herkommen und Brauchmäßigen. Die Mode hingegen ist traditionsfeindlich;
sie will apart, neu, modern sein, stets sich wandelnd.

Will nun die neue Trachtenbewegung das einstige alte Volkskleid wieder

zu Ehren ziehen und dem Volke zurückgeben, was es sich einst aus der

wandelbaren Allerweltsmode zurückbehalten und seinen Bedürfnissen
angepaßt hat, so könnte hier die Frage aufgeworfen werden, ob nicht alle

jene Neuschöpfungen an «Trachten» Gefahr laufen, wieder «Mode» zu
werden? Man versteht, daß die alten Trachten den Wünschen der modernen
Kleidergestaltung in bezug auf Hygiene, Tragbarkeit und anderen Verlangen

sich anpassen müssen, daß Fischbein, Schnürmieder und weitere Dinge
nicht mehr in die Requisiten der Trachtenateliers gehören können. Diese

zeitgemäßen Änderungen sind aber das eine, Neuschöpfungen von Trachten

58

J



f

aber das andere, vor allem dort, wo eine alte, landesübliche Tracht sich
fand. Diese alte wollte man doch wieder zu Ehren ziehen, sie ihrer Tradition

und ihrem Herkommen nach dem Volke wieder zugänglich machen,
nicht aber eine Tracht, die ihr Entstehen doch nur dem Umstand verdankt,
daß das Trachtentragen in gewissen Kreisen «Mode» geworden ist.

Julie Heierli schreibt z. B. im Band «Graubünden» ihres Trachtenwerkes
über die «Rätischen Trachtenbilder», daß sie «nur insoweit für die
bündnerische Trachtenforschung in Betracht kommen, als sie viele echte Stücke
zeigen, die aber zum größten Teil in der vorgeführten Zusammenstellung
zu ihrer Zeit nicht hätten getragen werden können, ohne Gespött und
Verachtung auszulösen und die Trägerinnen in ihrer Heimat und engeren
Umgebung in Acht und Bann zu tun.»

Gespötte, Acht und Bann braucht eine Trachtenträgerin heute nicht
mehr zu fürchten, wenn sie in ihrer Trachtenneuschöpfung aus dem Atelier
X zum Feste erscheint! Wohl aber muß sie sich bewußt sein, daß sie in
«Mode» macht, daß sie eine «Tracht» trägt, die mit Herkommen und
Überlieferung nur dem Namen nach etwas zu tun hat, und daß sie, was das

Wichtigste ist, ihre alte, überkommene Vorgängerin verdrängt und letzten
Endes der ganzen Bewegung das Grab schaufeln hilft. Da wohnte man vor
nicht langen Monaten einem patriotischen Festspiel bei, in welchem ein
großer Kranz Frauen und Mädchen in der dramatischen Handlung
mitwirkte. Sie hatten offensichtlich mit Eifer, Liebe und Begeisterung sich
eine «Tracht» angeschafft, reich und farbenfroh, eine Neuschöpfung, wie
sie aus der Trachtenbewegung hervorgegangen ist. Von der alten, echten
Tracht, wie sie einst im Tale getragen worden war, sah man hingegen nur
vereinzelte, schüchterne Exemplare, obwohl sie allein sinngemäß Historie
und Tradition ins Festspiel hätte tragen sollen. Hatte sie in der Begeisterung

um das Fest den Todesstoß bekommen?
Doch es handelt sich letzten Endes nicht um die «Mode», ob die alte,

traditionsgebundene oder eine neue Tracht den Vorrang habe. Es handelt
sich um etwas tiefer Begründetes, um den Sinn, der der modernen
Trachtenbewegung zukommen soll, um die Art, wie sie im Volkstum dauerhafter als
nur eine Modeströmung und Liebhaberei gewisser Kreise verankert werden

soll.
Richard Weiß schreibt in seiner «Volkskunde»: «Volkstracht im Sinne

der Volkskunde ist zu definieren als jene Art der Kleidung, die dem Volke
in seinem örtlichen oder ständischen Gemeinschaftsgefühl und seiner
Überlieferungsgebundenheit entspricht.» Nach ihrer Bedeutung im Volksleben
teilt er sie in vier Gruppen ein, als da wären: die Fest- und Feiertagstrachten,

solche, die Lebensalter, Geschlecht und Zivilstand auszeichnen,
Berufstrachten und die landschaftlichen Trachten, welche aus lokalgebundener
Tradition und Gemeinschaft hervorgehen.

Die neue Trachtenbewegung hat in erster Linie die Fest- und Feiertagstracht

wieder zu Ehren gezogen und feiert in ihrer reichen und farbenfrohen

Formenfülle Triumphe an den großen Trachtenfesten, wird bewundert,

wo überall bei Empfängen und Veranstaltungen eine Trachtengruppe
auftritt und patriotische Lieder singt. Aber auch zum Tanz wird die Tracht
angezogen, wenn ein solcher im Dorf abgehalten wird, und auf der Bühne

59



Leintuchspitze aus dem Münstertal (Filet in Leinenstich, Filetspitze)

erscheint sie, wenn das aufgeführte Stück eine Handlung aus dem «Volksleben»

zum Inhalt hat.
Ist aber damit dem tieferen Sinn des Trachtentragens Genüge getan,

und ist die Tracht nicht vielmehr zu einem Festkleid geworden, das nur
speziellen Anlässen dient, solange es «Mode» geworden ist, in einer
möglichst schönen Tracht zu gefallen, bis eine andere «Mode» das Trachtentragen

zum Verleider macht und die patriotische Kleidung in Schrank und
Koffer zur Beerdigung kommt?

Sollte die Tracht hingegen nicht zu jenem Festkleide erstehen, «das
unbefleckte, dem Anlaß entsprechende Feierkleid zu sein, das zu kirchlichen
und weltlichen Festen wie auch zu den großen Übergängen des menschlichen

Lebens getragen wird, das den Unterschied gegenüber dem Alltag
und zugleich die Gemeinschaft der Feiernden sichtbar werden läßt»? (R,

Weiß). In dieser Bedeutung sollte sie im Dorfe wieder zu jenem Feierkleid
werden, das sich die Braut statt des beliebten weißen Seidenkleides mit
Schleier und Schleppe anschafft. Zieht sie dieses wohl nie mehr an, so

kann sie sich mit jenem immer wieder kleiden, wenn festliche Tage ihr
Alltagsleben unterbrechen. In ihrer heimatlichen Tracht wird sie als Mutter
ihre Kinder zur Taufe oder zum Altar begleiten; in ihrer Tracht wird sie

zur Hochzeit ihres Sohnes erscheinen, geht sie zu den Festen der Kirche,

60



die sie das Jahr durch mitfeiert, und in der Tracht freut sie sich in der
frohen Menge des Volkes, wenn ein weltlicher Anlaß das Dorf belebt.
Einmal im Leben nur ist es nötig, sich ein Festkleid zu beschaffen. Sorgsam

gepflegt, dauert es für immer; es verfällt nicht den Eigenwilligkeiten
einer fremden Allerweltsmode. Die teure Seidenschürze, das farbenprächtige

Halstuch, das kunstvoll gestickte Mieder können zu Erbstücken werden,
die Töchter und Enkelinnen mit Stolz weiter tragen. So wird die Tracht
wieder zur Tradition, und es ist Sitte, ein sozusagen «immerwährendes»
Festkleid zu haben und ein Glied jener Dorfgemeinschaft zu sein, welche
die Schönheit ländlichen Brauches und überkommener Sitten hochhält und
in ihnen fest verwurzelt bleibt.

Von den Gruppen, die Richard Weiß bezüglich der Volkstracht hervorhebt,

sei nur noch auf die Berufstrachten eingegangen. Es war vor allem
die Frauenschule Chur im Verein mit den beiden Trachtenstuben, die
bestrebt war, in Graubünden den Bäuerinnen ein Berufskleid zu vermitteln.
Aus selbstgewobenen Stoffen soll es bestehen, praktisch in der Form,
gefällig und vor allem auch den klimatischen Verhältnissen unserer
Berggegenden angepaßt sein. Da und dort schafft man sich solche Kleider an,

61



und es schätzen es die Mädchen und Frauen, die in den Bäuerinnenschulen
dessen Wert kennengelernt und erprobt haben. Paßt es nicht praktisch viel
besser zur Arbeit der Bäuerin in Haus und Feld als die modisch geformten
Kleider und Schürzen aus flatternden Stoffen der Warenhäuser und Bazare?
Wie anders bodenständig und heimatlich erscheint die Bauernfrau im Dorf
oder auf dem Acker, wenn aus den kurzen Ärmeln ihres Arbeitskleides die
sonnengebräunten Arme nach der Arbeit greifen, die währschafte, farbig
gestreifte Schürze ihren weiten, faltigen Rock aus braunem oder blauem
Tuch, handgewoben aus der Wolle der eigenen Schafe, umschließt! Wieviel
wetterbeständiger und dauerhafter ist ein solches Arbeitskleid als die dünnen

Röckchen, die in ihren grellen Farben und modischen Allüren schlecht
ins Bauerndorf passen, schlecht wie eine farbenschreiende Plakatwand ins
Braun der Dorfgasse. Und welch ein Bild zeigt sich dem verblüfften
Wanderer, wenn er, statt einer Bauerntochter im Miederkleid, ein rotes Kopftuch

um die üppigen Zöpfe, eine Jungfrau Kartoffeln graben sieht, angetan
mit einem verblaßten Foulardkleid aus der abgestoßenen Garderobe einer
Stadtdame, in krummgetretenen Stöckelschuhen, umweht von den geraden
«Locken» einer zerzausten «Engelsfrisur»!

Ein wahres Fest- und Sonntagskleid, ein währschaftes Berufskleid dem
Volke wieder zu geben und auf dem Lande heimisch zu machen, das soll
der tiefste Sinn der Trachtenbewegung sein. Dieses Ziel gibt ihr über eine
Liebhaberei und Modeströmung hinaus echtes Leben und dauernden Wert
und ist Ausdruck wahrer vaterländischer Gesinnung, ist Heimatschutz in
Brauchtum und Sitte.

Die volle Schönheit einer Tracht, sei sie nun eine festtägliche oder eine
für die Tage der Arbeit, liegt in letzter Linie in der Echtheit und
Bodenständigkeit des Materials, aus der sie geschaffen worden ist. Die Wolle der
eigenen Schafe, Flachs und Hanf vom eigenen Acker sollten die Lieferanten

der fleißigen Bauernfrau sein, in deren Stube den Winter durch der
Webstuhl unermüdlich klappert. Leider ist es soundso vielen Frauen nicht
möglich, die Zeit aufzubringen, selbst zu spinnen und zu weben, um die

kräftigen Stoffe für Wäsche und Kleider herzustellen. Aber die Nachbarin
kann es; sie hat den alten Webstuhl vom Estrich heruntergeholt und wieder

aufgestellt, hat in einem Webkurs gelernt, wie die alte Heimarbeit
einwandfrei auszuüben ist. Sie versteht, die alten Webmuster anzuwenden,
andersfarbige Streifen in den weißen Stoff zu weben. Gerne kauft man ihr
von ihren Erzeugnissen ab, hat man doch bald erfahren, wieviel solider
Handgewobenes ist als Fabrikware. Wie dauerhaft ist der Frauenrock oder
die Hose des Bauern aus dem Stoff, der vom Webstuhl der Witwe stammt,
Wie griffig sind Tischtuch und Handtuch, die sie herstellt. Sie kommt mit
der Arbeit kaum mehr nach, um alle Bestellungen zu befriedigen. Wie kann
sie wieder sorgenfreier leben, seit sie Handgewobenes verkaufen kann! Und
wie viele Franken bleiben wieder im Dorf, statt ins Warenhaus zu
wandern. Groß sind darum die Verdienste, die sich jene Kreise erworben, die

«Heimatwerke» gründeten, Heimarbeit vermitteln, das Wertvolle
selbsterzeugter Textilien im Bauernhaus aufzeigten und so alte Bräuche zu neuem
Treben brachten.

62



Aber nicht nur die Freude am Spinnen und Weben ist neu erwacht. Die
Freude an der alten Zier gehört mit dazu. Sie zeigte sich ja schon an der
Farbenfreudigkeit der Trachten, in den kunstvollen Stickereien und den
feinen Spitzen, die zu einem Trachtenkleid gehören. Sie zeigte sich aber
ebensosehr in Schränken und Truhen des Hauses, wo verzierte Wäsche den
Stolz der Hausfrau bildete. Kaum anderswo als in Graubünden und speziell
im Engadin dürfte es so ausgeprägt Brauch und Sitte gewesen sein, durch
reichverzierte Wäschestücke die Wohlhabenheit der Familie darzutun. Da
waren Kissen, Leintücher, Bettvorhänge, Tischtücher und anderes mehr
vorhanden, ganz bestickt oder mit oft fast meterbreiter Bordüre versehen,
um den festlichen Anlaß zu feiern oder den geschätzten Gast mit ihrem
Gebrauch zu ehren. Es war vor allem der Kreuzstich, den man in Rot, Blau
oder Braun auszuführen liebte in Mustern, die naive Volkskunst selbst
gestaltete, oder in Mustern, die kunstreichen Vorbildern entnommen wurden.
Heimkehrer brachten sie aus der Fremde mit, und so finden sich Ornamente
der Gotik, der Renaissance und des Barocks in einfachsten und üppigsten
Formen vor. Beliebt waren Motive mit der Nelke, dem Granatapfel. Der
Steinbock, der Löwe, der Adler und der Drache fehlten nicht und wurden
gerne in die Muster eingeflochten. In naivster Weise kombinierte man oft,
was einem gefiel. Zierfreudigkeit und Eifer mußten da und dort das Können

ersetzen; Muster wurden mißverstanden und falsch angewendet. Die
Kunst zerfiel mit der Zeit, bis im nüchternen Zeitalter der Maschine auch
Lust und Freude für handverzierte Wäsche vergingen.

Die Kostbarkeiten dieses alten Volksgutes wieder ans Tageslicht gezogen
und neu belebt zu haben, ist ein Verdienst der Publikationen «Kreuzstichmuster

aus Graubünden», welche der bündnerische Heimatschutz betreut
hat. Sie haben die Freude am «Kreuzstich» in ungeahnter Weise in weiteste
Kreise auch außerhalb Graubündens getragen, und fast möchte man meinen,

es sei Mode geworden bei den fleißigen Frauen, ihre Mußestunden mit
«kreuzein» auszufüllen.

Die alten Textilien, von denen sich im Rätischen Museum in Chur eine
große und wertvolle Sammlung befindet, waren aber nicht nur mit Kreuzstich

verziert, sondern es gesellte sich diesem noch eine ganze Reihe
anderer Stickereiarten bei. Da sie kunstvoller und schwieriger auszuführen
waren, sind sie weniger geübt worden als der Kreuzstich. Nicht fehlen durften

auch die Spitzen. Von der Filet- und Klöppelspitze bis zur kostbaren
Nähspitze fanden sich alle Arten mehr oder weniger oft vor. Die Schwierigkeit

einzelner Techniken läßt die Herstellung von Spitzen leider nur
ausnahmsweise geeignet erscheinen, sie wieder als Heimarbeit einzuführen,
obwohl die Spitzenkunst da und dort aus alter Tradition als Heimarbeit
betrieben wird. So klöppelt man z. B. in der Gruyère die Spitzen, die als
«echte Handarbeitsspitzen» die guten Trachten zieren sollten, und die

teuren Nadelspitzen entstammen den geübten Händen von Frauen auf den
Inseln bei Venedig. Nicht Spitzen, aber feinste Stickereien sind es, welche
im Appcnzellerland als Heimarbeit hergestellt und in weiter Welt von Kennern

geschätzt werden.
Es lag also dem Heimatschutz in Graubünden am Herzen, alle jene

Bestrebungen zu fördern, das Spinnen und Weben in den Tälern wieder zu

63



beleben und einzuführen. Er konnte durch seine Publikationen das kostbare
Erbe alter Textilkunst aufzeigen, und es gelang so, die Technik des Kreuzstiches

in weiten Kreisen beliebt zu machen und damit auch die Freude
am verzierten Wäschestück. So wurde nicht nur altes Brauchtum im
Bewußtsein des Volkes wieder lebendig gemacht, sondern es wurde durch
Beschaffung von Heimarbeit mancher Familie eine materielle Hilfe vermittelt
und ein Kapitel Bergbauernhilfe zu praktischem Erfolg gebracht.

Daß es beim Spinnen und Weben und beim Kreuzstich allein nicht
bleibe, ist ein weiterer Wunsch! Darum soll versucht werden, auch von den

schwierigeren Zierstichen diesen oder jenen wieder einzuführen und beliebt
zu machen. Einen vielversprechenden Anfang hat das Bündner Heimatwerk
mit der Abhaltung entsprechender Kurse gemacht. Die verschiedenen Arten

der Weißstickerei werden gezeigt. Sie würde sich als Heimarbeit, ähnlich

wie im Appenzell, bestens eignen. Nicht nur käme in ihr ebenfalls altes
Brauchtum zu Ehren, sondern eine neue Erwerbsquelle täte sich auf, und
Schönheitssinn und Kunstfertigkeit im Volke würden gefördert.

J. B. Jörger,

Sprachschutz ist Heimatschutz

Noch bevor die «Schweizerische Vereinigung für Heimatschutz» ins

Leben trat, regte sich in Graubünden der Wunsch nach Erhaltung der

Eigenart unseres Landes. Diesem Wunsche entsprach die im Jahre 1905

erfolgte Gründung der Bündnerischen Vereinigung für Heimatschutz. Ihre
erste Aufgabe war es, baulich wertvolle Denkmäler zu erhalten, das
unverdorbene Landschaftsbild zu schützen, Neues und Werdendes so zu gestalten,

damit es sich harmonisch dem Bestehenden einordne. Indessen
begnügte sich der Heimatschutz keineswegs, wie dies gelegentlich und zu
Unrecht angenommen wird, nur mit der Erhaltung von alten Häusern, Burgen
und dem Schutz des Landschaftsbildes. Wenn auch anfangs die Bewahrung
der sichtbaren Heimatgüter an erster Stelle stand, schenkte der Heimatschutz

in richtiger Erkenntnis seiner Aufgabe auch der Pflege der heimischen

Gebräuche, Trachten, Mundarten und Volkslieder seine Aufmerksamkeit.

So hat im Laufe der Jahre die schweizerische Heimatschutzbewegung

mittelbar oder unmittelbar gewiß auch dazu beigetragen, das Interesse
für die Mundarten und damit für die heimische Sprache überhaupt zu

wecken und zu fördern, vorerst in Romanisch-Bünden und in den letzten
zwei Jahrzehnten ganz besonders in der deutschen Schweiz. Nicht zufällig
erschien schon im Jahre 1918 ein Heimatschutz-Heft, das ausschließlich
dem engadinischen Sprach- und Heimatschutz gewidmet war und für die

ladinische Sprache und Heimat zu werben suchte. Und als unser Landsmann

Robert v. Planta mit seinem aufsehenerregenden Artikel «Vom
Daseinskampf des Schweizerdeutschen» (1931) auf die bedrohliche Lage des

Schweizerdeutschen hinwies, löste sein Mahnruf eine wahre «Sprachen


	Trachten und Textilien

