
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 12 (1952-1953)

Heft: 1

Artikel: Der Heimatschutzgedanke im Spiegel Graubündens Kunst und Kultur :
eine Besinnung über den Heimatschutz

Autor: Jenny, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-355783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-355783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


haus». Die Rückwirkung dieser Vorgänge auf die Pflege der Heimatschutzgedanken

in Graubünden mußte selbstverständlich sehr bedeutend sein.

#

Wir brechen hier ab an würdiger Stelle. Man vergesse aber nicht: Eine
Geschichte der Heimatschutzbewegung auch nur für den Raum Graubünden
zu schreiben, müßte zurückgreifen auf Jahrzehnte vor 1905 im europäischen
Geistesleben und anderseits weiterführend Dinge einbeziehen, die nur zum
kleinsten Teil in den Protokollen unserer Vereinigung stehen. Es war weit
mehr als eine Episode unserer geistigen Landesgeschichte, die zum Glück
noch nachklingt und stets wieder vor neue Aufgaben gestellt wird. Ein
Neuerwachen ist's gewesen für unsere Schönheitswerte und unsere historisch

gewordene Volkskultur auf den verschiedensten Gebieten: Bauweise,
Gewerbekunst, Volkssprache, Brauchtum und wie diese Dinge in neuerer
Zeit genannt werden, die nicht nur von außen gekommen, sondern in der
Tiefe des Volksgemütes gewachsen sind. Sie sind heute vielleicht wieder
gefährdeter als je, diese Werte, und werden nur zu retten sein durch
geläuterte Heimatliche, vereint mit offenem Auge für die Aufgaben der
Gegenwart. Benedikt Hartmann.

lier Ileimatschutzgedanke
im Spiegel Graubündens Kunst und Kultur

Eine Besinnung über den Heimatschutz

Rudolf Jenny

Eine Besinnung über den Heiraatschutzgedanken und seine Beziehung
zu Graubündens Kunst und Kultur wird vorerst eine Erklärung für die an
sich merkwürdige, durchaus nicht selbstverständliche Tatsache finden müssen,

daß sich unsere labile, von Tradition und Kultur weitgehend gelöste
und durch kein fest umrissenes geistiges Ziel bestimmte Gegenwart auf
breite Sicht nach rückwärts orientiert, Kirchen, Burgen und Bürgerhäuser
restauriert, Kunstdenkmäler inventarisiert, mit Kraft und wissenschaftlichem

Aufwand altes romanisches Sprachgut und damit subtilstes
volkskundliches und kulturelles Erbe schützt, Urkundenbücher, Sprach- und
Rechtsquellen, Sagen und Märchen sammelt und bearbeitet — eine
Erscheinung, die rein materialistisch nicht zu verstehen ist, mag sie an sich
noch so erfreulich sein. Da das Denken des 20. Jahrhunderts auf weile
Sicht durch materialistische Impulse beherrscht wird, ist diese Erscheinung
nur um so rätselhafter und die Frage nach einer Erklärung, auch wenn sie

nicht direkt gestellt wird, dennoch vorhanden. Oswald Spenglers mehr als

düstere Prognose, in die Formel «Untergang des Abendlandes» gekleidet,
schließt in ihrer geistigen Konsequenz tatsächlich einen derartigen Eifer
zur Restauration, zur Erhaltung alter Kultur- und Kunstwerte aus — wenn
dieser Eifer zum Sammeln und Erhalten nicht als bloße Flucht, nicht als

ein Sichabwenden von der Gegenwart und den noch härteren
Zukunftsaufgaben, die sie zu stellen scheint, verstanden werden soll!

12



Walser Holzhäuser „auf der Bsetzi" (Rheinwald)

Nach dem gewaltigen Einbruch in das europäische Geistesleben, der
von der materiellen Seite her erfolgte, der sich unter dem Einfluß der
klassischen Physik und ihrer Denkformen der strengen Kausalität zwischen der
Renaissance und der Gegenwart vollzogen hat, der sich in der modernen
Technik, in der Weltwirtschaft, in der sozialen und politischen Struktur
der Gegenwart aufweisen läßt und unter Anwendung einiger weniger
mechanistischer Grundgesetze und Grundprinzipien auf den Bereich des
gesamten Lebens, vorerst zur Trennung von Geisteswissenschaft und
Naturwissenschaft, alsdann zur Auflösung der Universitas literarum führte, die
Universitäten und Hochschulen in Fachschulen verwandelte, aber auch das
Gebäude der Kirche gewaltig bedrohte, weil in diesem ausschließlich durch
die Gesetze der Kausalität und die Ratio gelenkten Dasein kein Raum für
das Transzendente und Seelische vorhanden ist, entstand der rein
zweckgerichtete Materialismus unserer Zeit, der seine politische Form in der
hochkapitalistischen, kommunistischen, nazistischen oder irgendeiner
anderen der absolut gesetzten modernen Staats- und Wirtschaftslehren
durchzusetzen versucht. Dem glanzvollen technischen Aufstieg, wie er in der

13



Weltgeschichte früherer Jahrhunderte einfach undenkbar erscheint, entsprechen

die Fachschule und das Fachwissen, entsprechen die kausalmechanistische

Aufspaltung und die Atomisierung aller Lebensbeziehungen und
Lebensbegriffe, entspricht das materialistische Zweckdenken und damit im
Prinzip auch der geistige Bruch mit aller gewordenen Gemeinschaft und
ihrer historischen, kunsthistorischen und volkskundlichen Überlieferung.

Es ist leicht einzusehen, daß dem konsequenten Materialismus, als
Endform jener geistesgeschichtlichen Entwicklung von der Renaissance bis zur
Gegenwart, auf Grund seiner rationalistischen Denkweise neben und außer
der unmittelbaren Beziehung zur geistigen Überlieferung notwendigerweise
auch diejenige zum Heimatschutz fehlen muß. Heimatschutz bedeutet dieser

materialistischen Denkweise, eingestanden oder uneingestanden, eine
eher lächerliche Sache, recht für den Ritter «Don Quichote» (Quixote), oder
im weiteren Sinne höchstens geeignet als vaterländisches Propagandapferd,
das dann und wann, besonders am 1. August, mit erhobener Stimme vorgeführt

wird. Es muß aber nicht nur der politischen Führung, es muß auch
der Heimatschutzbewegung unseres Landes vollkommen bewußt sein, daß
wir nicht unsere Berge und unsere Seen, nicht unsere Vielsprachigkeit und
unsere Trachten, nicht unsere schmiedeisernen Türschlösser, -klopfcr und
Fenstergitter oder den bündnerischen Typus des Bürger- und Bauernhauses,
mit einem Wort, nicht lediglich die Requisiten unserer rätischen und
schweizerischen Eigenart als solche, vielmehr die persönliche Freiheit, die Würde
des Menschen, die Universalität des: Staatsgedankens, der in der Überlieferung

und Kultur des Freistaates der Drei Bünde genau so wie in der
eidgenössischen Geschichte offenbar wird, hochhalten und nötigenfalls, wenn
es sein muß, auch verleidigen und daher in den Heimatschutzgedanken
miteinbeziehen.

Unter diesem universalen Gesichtspunkt ist nicht nur die Erweckung
des abgestorbenen Ritters und Narren «Don Quichote» zu verstehen,
sondern auch über den Heimatschutz zu schreiben, weil der Dichter des «Don
Quichote» eine Lanze für alle Menschen bricht, die um eine Idee kämpfen
und dafür leiden. Daher läßt Cervantes den realen Verstand und die reine
Vernunft mit ihrem Reichtum an nützlichen Kenntnissen und zweckgerichteten

Wissen auf einem gewöhnlichen grauen Esel hinter der Begeisterung
und menschlichen Begeisterungsfähigkeit einhertrotten. So wird in diesem
Werke mehr als nur ein närrisches Heldengedicht oder eine längst
abgestorbene und antiquierte Vergangenheit erweckt, die Cervantes übrigens
mit Bezug auf ein gewisses Rittertum und dessen Absurdität der Lächerlichkeit

preisgibt, weil der tiefere Sinn der Dichtung deutlich machen will,
daß die Gegenwart nicht aus sich selbst heraus lebt, indem Gegenwart ohne
Idee und Holfnung leer und wertlos ist, eben gleichsam ein toter, klappernder

Ritter der «reinen» oder der «praktischen Vernunft» und des seelenlosen

Wissens.
Die Frage nach dem bündnerischen Heimatschutz und seiner Beziehung

zu Graubündens Kunst und Kultur ist auf Grund dieser Erkenntnis
notwendig in eine universale Schau zu rücken, weil der Heimatschutzgedanke
nur unter dieser Voraussetzung nicht herabgewürdigt wird zur bloßen ro-

14



Engadiner Museum in St. Moritz

mantischen oder historischen Liebhaberei oder zu rein zweckgerichteter
nationalistischer Propaganda — zwei Möglichkeiten, die im Beraume der
materialistischen Denkweise und Weltanschauung unserer Zeit durchaus
offen bleiben, die eine als Flucht vor den Aufgaben der Gegenwart, die
andere als zweckdienliches Mittel der politischen Ratio.

Tatsächlich hat der große italienische Historiker und Philosoph Benedetto
Croce die unsere Zeit kennzeichnende «mehr oder weniger akademische
Restauration von alten Burgen und Kirchen» als «Religion des Mittelalters»
und als Flucht in die Romantik aufgefaßt und in seinem geistvollen
Geschichtswerk «Europa im 19. Jahrhundert» mit dem reichen Wechselspiel
von Ton und Farbe, welches dieser «Flucht» eigen ist, charakterisiert. Daß
Croces Auffassung, die Goethe und Hegel hinsichtlich der romantischen
Schule und deren Literatur, Kunst und Quellenforschung teilten, was Heinrich

Heine und Wolfgang Wenzel überzeugend nachweisen, nicht unbedingt

zu Recht besteht, dürfte Ludwig Tiecks olfenherzige Übersetzung des
«Don Quichote» und die geistesgeschichtliche Bedeutung dieses Buches
bekunden. Cervantes hat in seinem «Don Quichote» wohl ein falsches Rittertum

und den bloßen Antiquitätengeist verspottet; aber er hat zugleich
dargetan, daß die Restauration alter Kirchen, Burgen und Kunstdenkmäler
nicht einfach einem «Geschichtsdenken, das in Vergangenheitsschwärmerei
und Restaurierungssucht» (Croce) ausartet, gleichzusetzen ist, noch weniger

immer und um jeden Preis eine Flucht in das Romantische zu sein
braucht. Dies kann, dies muß aber nicht zutreffen, wofür Rilkes Gedichte
oder die Kunst Augusto Giacomettis Beispiele sind. Rilke, Hermann Hesse,
Giacometti oder Wiechert, sie alle sind moderne Romantiker; sie alle
vertreten jene Kunst und Kultur, die als Renaissance der Romantik verstanden
werden kann; und dennoch wird sich kein Richter linden über die seelische

15



Welt Rainer Maria Rilkes, welche der Geistigkeit eines Franziskus von
Assisi verwandt ist, was schon rein äußerlich seine Buchtitel verraten:
«Geschichten vom Lieben Gott», «Stundenbuch», «Buch der Bilder» oder «Vom
mönchischen Leben», «Der Pilgerschaft» und «Von der Armut und dem
Tod». Rationalistische Buchtitel sind dies allerdings keine, so wie die
Farbenkunst Giacomettis rein rationalistisch oder materialistisch unzugänglich
bleibt, weil das Ewige und Unendliche fast nur wie geträumt durch das

Vielfarbige hindurch in Zeit und Gegenwart hineinschauen.
Giacomettis Glasmalerei läßt sich in diesem Sinne durchaus mit Rilkes

Werken vergleichen, indem sie einen deutlichen Zug ins Sakrale zeigt und
den Geist und die Ruhe der gotischen Kunst atmet. Ebenso lebt in
Giacomettis Glasgemälden die ungeheure Spannung der Vertikalen, die den
gotischen Dom kennzeichnet, die das ganze mittelalterliche Denken
beherrscht, die nicht nur in der Theologie der Armut eines Franziskus,
sondern auch in Augustins Gedanken- und Begriifswelt ihren Niederschlag
gefunden hat, in der Gegenüberstellung von Gottesstaat und Weltstaat, von
Civitas Dei und Civitas saeculi, Civitas coelestis und Civitas terrena und
letztlich die unendliche Sehnsucht der Kreatur nach Erlösung und
Vollendung versinnbildlicht. Giacomettis Kirchenfenster wirken daher wie
gotische Altarwerke, indem die Figuren sakrale Haltung und Gestik zeigen,
frontal und zugleich nach oben, in der Vertikalen, angeordnet sind — und
doch dürfte diese Kunst weder als eine Flucht in das Romantische noch
als «Religion des Mittelalters» oder gar als «Vergangenheitsschwärmerei
und Restaurierungssucht» aufgefaßt und gewertet werden, weil in Giacomettis

Kunst die Gegenwart nicht aus sich selbst heraus lebt, sondern aus
der Unendlichkeit und damit auch aus Zeit und Vergangenheit, etwa aus
dem Geiste und der Malerei eines Fra Giovanni Angelico (da Fiesole) Licht
und Farbe, Glanz und Schönheit empfängt. Auf diesem geistigen Grund
und Fundament ruht letztlich auch der Gedanke des Heimatschutzes, was
Graubündens Kunst und Kultur mit besonderer Eindrücklichkeit
veranschaulichen, weil es sich um eine unendlich lange Kette geistiger
Überlieferung und geistiger Werte handelt, die treu und gewissenhaft von
Generation zu Generation weitervererbt wurden.

Innerhalb des Reichtums und der Verschiedenartigkeit bündnerischer
Kultur und Kunst, deren Wesen und Gehalt auf dem Zusammenspiel aller
Kräfte beruht, wie dies Conrad Ferdinand Meyer mit dichterischem
Feingefühl erkannte und in «Jenatsch» oder «Die Richterin» gestaltet hat,
überschneiden sich römische, fränkische, alemannische und italienische
Kulturelemente und wandeln sich durch die angeborene Kraft und Urwüchsigkeit
des Bündnervolkes zu einer eigenen, lebensfähigen Kultur um. In Sitte und

Brauchtum, Recht und Verfassung, Sprache, Malerei und Baukunst zeigt
sich fast ausnahmslos, daß die fremden Einwirkungen aus dem Reiche des

südlichen und nördlichen Kulturkreises absorbiert und in eine Eigenkultur
mit bündnerischem Charakter umgeformt wurden. Dies ist nicht nur in der

Kunst der Zilliser Deckenmalerei feststellbar, in ihrer Prunkhaftigkeit einer
südlichen Tapisserie, im leuchtenden Blau und Rot oder der quadratischen
Aufteilung und den romanischen Gesetzen der Bildordnung, insgesamt eine

16



durchaus südliche Welt, der aber wesentliche Züge aus dem Norden
beigemischt sind, weshalb die Malerei als Ganzes doch wiederum nördlichen
Charakter aufweist. Dieses Ineinandergreifen von verstandesmäßiger Klarheit

und unterschichtiger Leidenschaft, das lateinische Maß und der
nordische Hang zum Fließenden, bestimmt aber auch die Kunstwerke Giacomettis,

ein Kind des Südens, das sich im Norden zum Künstler entfaltet
und im intimsten Bereiche seiner Kunst, der Glasmalerei, neben dem rein
Geistigen auch durch dieses natürliche Spannungsverhältnis getragen wird,
welches im Beraume der bündnerischen Kultur und Kunst durchwegs
aufbricht. So ist die bündnerische Landschaft beiden, Giacometti und dem
Zilliser Meister, der Nährboden.

Aus derselben befruchtenden Spannung zwischen Nord und Süd
entstanden aber auch die bündnerischen Bürger- und Herrenhäuser, schöpften
die Baumeister und Stukkatoren zur Barock- und Rokokozeit, welche in
den deutschen Landen wirkten und lebten und die Architektur ihrer Zeit
bahnbrechend beeinflußt haben. Dieselbe geistige Grundhaltung findet sich
auch in der Bauweise des Engadins, im Wechsel von Ruhe und Bewegung,
der den Innen- und Außenbau des Engadinerhauses charakterisiert, in
Ornament, Bogen und Gewölbe, Stilformen, welche Horizontal und Vertikal
baulich beleben und durchbrechen und der elementaren Kraft des Volkes
wie dessen Gestaltungswillen entsprechen, der sich niemals mit der ruhenden

Masse begnügt. Block und Kubus sind daher die Ausdrucksformen, und
es entstanden jene mächtigen Doppelhäuser, die der Geist den ruhigen und
gehobenen Talformen des Engadins, den großen Flächen seiner Gehänge
abschaute, während der südliche Sinn für Schmuck und Bewegung durch
Erker und Sgraffito die Wucht der Massenwirkung auflockerte und den
Mauern Leben, Farbe und Bewegung verlieh. Mit sicherem Gefühl wurde
die italienische Sgraffitokunst dermaßen dem eigenen Empfinden und den
lokalen Bedürfnissen angepaßt, daß man nach Hans Urbach «ohne
Bedenken von einer bodenständigen, wahrhaft volkstümlichen Kunst reden
kann».

Die Kirchen, Schlösser und Bürgerhäuser, deren Ausstattung, Bildwerke,
Kunstgetäfer, Mobiliar und Öfen hat Erwin Poeschel mit der Sicherheit
und dem Scharfblick des Kundigen und mit jener Zähigkeit, die den
wirklichen Forscher ausmacht, inventarisiert, kunstgeschichtlich gewürdigt und
in die große Gesamtschau der historischen Stilepochen der Gotik, Renaissance

und des Barock gerückt, wobei neben den kunsthistorischen
Stilformen immer auch die den Bündnern eigene Baugesinnung hervorgehoben
wird. Abweichend vom Holzbau der Germanen und vom Steinbau der
Romanen, aber gleichwohl mit den verschiedenen Phasen des Überganges, der

Vermengung und Verschmelzung beider Bautypen entstand, beeinflußt
durch die großen Kulturkreise des Südens und Nordens, ein eigener
bündnerischer Baulypus, der den Schutz der Öffentlichkeit im weitesten Sinne

verdient, weil er der schöpferische Ausfluß bündnerischen Geistes und

bündnerischer Eigenart bildet.
Dieselbe geistige Kraft zur Umformung und Neugestaltung läßt sich

durch alle Bereiche bündnerischer Kunst und Kultur verfolgen; sie bildet

17



nicht nur einen Wesenszug des bündnerischen Hauses und der bündnerischen

Bauweise, sondern quillt durch alle Zeiten des bündnerischen Schaffens

hindurch auf, lebt in Recht und Verfassung, in Geschichte und
Wirtschaft und entspricht dem bündnerischen Volkscharakter und Volksleben,
der landschaftlichen und sprachlichen Vielgestaltigkeit des Berglandes.

Jakob Burckardt schreibt: «An der Spitze aller Kultur steht ein geistiges

Wunder, die Sprache, deren Ursprung unabhängig vom Einzel-Volk
oder seiner Einzel-Sprache in der Seele liegt.» Die vielsprachige Schulfibel
Graubündens, die letztlich eine gewaltige historische, kulturelle und geistige
Entwicklung unseres Paßlandes versinnbildlicht und ein Spiegel der deutlich

hervortretenden Individualität der bündnerischen Sprachgruppen und
ihrer Kultur und Kunst bildet, wie sie sich im Laufe der Jahrhunderte in

der Auseinandersetzung zwischen den Kulturwelten des Nordens und
Südens entwickelt hat, ist die eindrücklichste Dokumentation dafür, daß mit
der Sprache auch die Kultur und deren Prägung in der menschlichen Seele

wohnt, wo die Anschauungen und Begriffe entstehen, genährt und getragen
durch eine unendliche Kette von Empfindungen und zurückgeführt in die
Urdaten unseres menschlichen Seins, wie sie sich noch einigermaßen
vernehmbar im Märchen, in der Sage oder im Volkslied zurückspiegeln.

Es ist daher nicht erstaunlich, wenn sich die bündnerische Eigenart recht
eigentlich in der Sprache, im Volkslied, der Volkspoesie und dem damit
nahe verwandten Brauchtum offenbart. Dies bekundet auch das Riesenwerk
der «Rätoromanischen Chrestomathie», in welchem Decurtins einen fast
unerschöpflichen Reichtum aus dem bündnerischen Volksempfinden und
Volksleben, dem Brauchtum und den Sitten bei Geburt, Taufe, Hochzeit
und Tod vermittelt. In den Einleitungen zu den einzelnen Sammelbänden,
die eine wahre Gedankenfülle aufzeigen, weist Decurtins in die Tiefe und
auf den Grund des bündnerischen Volkes und seiner seelischen Empfindung
und erkennt das Wesen seiner Eigenart, die sich in Sprache, Sitte und
Brauchtum spiegelt. Eine Art geistiger Frucht der Chrestomathie bilden
die durch Luck, Bundi und Arnold Büchli später gesammelten Sagen und
Märchen, denen auch Dietrich Jecklins Sammlung zuzureihen ist. Sage,
Märchen und Volkslied brechen aus dem tiefsten seelischen Bereiche
bündnerischen Empfindens und Schaffens auf, weshalb dieses Kunst- und
Kulturgut alles umfaßt, was dem Bündner lieb und lebenswahr erscheint.

Dasselbe Heimatgefühl, welches im romanischen, deutschen und
italienischen Volkslied wie ein Brünnfein sprudelt, kennzeichnet auch die Lyrik
und das Heimatlied des Dichters Johann Gaudenz v. Salis-Seewis, weil
Landschaft und Heimat, Natur und Jahreszeiten, Sage und Gabe des
Ackergrundes, Wälder, Alpen und Berge die gemeinsame Empfindung bilden, aus
der die differenzierte Kunst und das abgewogene ästhetische Urteil des

Dichters, aber auch die natürliche einfache Schönheit des kindlichen Volksliedes

fließt. In ähnlicher Weise ist auch die Kunst Otto Barblans genau
wie das einfache Volkslied ohne Alter und ohne Vergänglichkeit, weil sie

aus derselben inneren Verbundenheit mit der Natur und aus derselben
Liebe und Zugehörigkeit zu einer schönen Bergheimat, aus derselben
geborgenen Vertraulichkeit einer ländlichen Kleinwelt fließt. Landschaft und
Umwelt, aber auch die geistige Verbundenheit mit der uralten eigenen Kul-

18



Sulèr in einem Engadiiierhaus

tur des rätischen Berglandes schenken Barblan und Luck ihr Säumerlied.
in dem die helle Föhnluft glänzt, oder den Winzerreigen und mit ihm die

ganze Blumen- und Sagenwelt des reifenden Brotes, das Lied von der
rätischen Traube, in dem mit der Höhe des Sommers auch der Mittag und die
Geschichte des Churer Bistums am Rebhang des Mittenberges schläft.
Denselben Heimatklang, wie er in den tiefsten Bässen des Säumerliedes klingt,
sammelt Barblan in der «Mastralia», im Bündner Landsgemeindemarsch,
gebaut aus Tonelementcn, die im «Winzerlied», froh und hell im «Lenzlied»
der Knaben und durch fast alle Chöre und Lieder des «Calvenspiels»
wiederkehren. In der «Bündner Fastnacht», im «Kriegslied des Jungvolkes»,
im Waffenspiel der rätischen Jünglinge, ertönt dieselbe tief mit der Heimat
verwurzelte und aus ihr fließende Empfindung. Immer wieder gestaltet
Barblan dasselbe grundlegende Hauptmotiv, welches in der «Totenklage»,
einem unsagbar edlen musikalischen Gebilde, die Liebe des Komponisten
zur rätischen Heimat offenbart. Hodler, Widmann oder Decurtins und Gia-
cometti haben daher Barblans «Calvenspiel» als die eigentliche künstlerische
Gestaltung des bündnerischen Wesens und der bündnerischen Kultur
betrachtet. Tn der Tat wohnen in diesem Kunstwerk die ganze Fülle und der
ganze Reichtum bündnerischer Volkskunst, des bündnerischen Volkslebens
und des bündnerischen Brauchtums, wie sie sich in der Spannung zwischen
den jahrhundertealten Kulturwelten des Nordens und Südens durch die
Kraft und den Gestaltungswillen des Bündnervolkes herausgebildet haben.
wie sie aber auch in der sprachlichen und kulturellen Durchmischung von
Walser und Romanen mitbedingt sind.

Diese enge Verknüpfung von Volkskunst und Kunst, von Kultur und
künstlerischem Schallen, wie sie sich in Graubünden mit besonderer Ein-

19



drücklichkeit beobachten läßt, verdeutlicht neben dem Reichtum des
geistigen Schaffens aber auch die Größe der Aufgabe, welche dem Heimatschutz

in unserem Lande aufgetragen ist.
Nachdem unter dem Einfluß der klassischen Physik die mechanistische

Denkweise im 18. und 19. Jahrhundert Allgemeingut wurde, so daß (abgesehen

von der Quantenphysik) das kopernikanische Weltbild und die
Weltanschauung Newtons absolute Gültigkeit erhielt und bewußt oder unbewußt
im Geographie- und Naturgeschichtsunterricht jedem Primarschüler
beigebracht wird, entfaltete sich jener hastige, geistlose und reichlich
motorisierte Zweckmaterialismus der reinen Vernunftgläubigkeit, welcher aus
sich selbst heraus lebt und beinahe ausschließlich die Gegenwart
beherrscht. Hier liegt auch die Grenze, weil eine Gegenwart ohne geistige
Beziehung zur Vergangenheit notwendig ohne Zukunft und damit auch
heimatlos ist, weshalb «der Untergang des Abendlandes» vorerst deutlicher
in der modernen Heimatlosigkeit Gestalt gewinnt. Heimatschutz muß, als

Aufgabe des 20. Jahrhunderts verstanden, im nahezu wörtlichen Sinne der
modernen Heimat- und Ruhelosigkeit wieder Heimat vermitteln. Dabei
handelt es sich ja nicht, wie dies Wesen und Gehalt der bündnerischen
Kultur und Kunst verdeutlichen, nur etwa um die Errichtung von
Naturreservaten oder um den Schutz einiger Truhen, Öfen und Möbelstücke,
sondern um die weit größere Aufgabe, dem bündnerischen Volke den Reichtum

seiner Kultur und Kunst, den Reichtum seiner geistigen Tradition und
seiner schöpferischen Kraft, die in der Bauweise, in Sitte und Brauch, in

Sprache und Volkslied, in Verfassung und Recht wie ein überschäumender

Bergbach sprudelt, erneut bewußt zu machen.
Die reichhaltigen volkskundlichen, historischen und kulturhistorischen

Sammlungen des Rätischen Museums, diejenigen des Kunsthauses, des
Naturhistorischen und Nationalparkmuscums, die handschriftlichen Quellen
des bündnerischen Staatsarchivs oder die wissenschaftlichen und literarischen

Bestände der Kantonsbibliothek rücken dann in ein neues und
bedeutendes Blickfeld und erwachen zu gestaltendem Leben, wie es sich in
Graubündens Kunstdenkmälern, in der Rätoromanischen Chrestomathie, im
Dicziunari Rumantsch Grischun, in den Sagen- und Märchensammlungen
oder in der Glasmalerei Giacomettis und in der Kunst Giovanni Segantinis
offenbart. Dann ist die Aufgabe des Heimatschutzes neben und mit der
Restauration alter Kirchen, Burgen und Bürgerhäuser, neben und mit der

Sammlung und Bearbeitung alter Quellen und Urkundenwerke, neben und
mit dem Schutz der Natur ein hoher geistiger Auftrag, der nichts mit einer
Flucht in die Romantik, nichts mit Vergangenheitsschwärmerei,
Restaurierungssucht und bloßem Trachten- und Naturkult zu tun hat, indem der rein
zweckgerichtete Materialismus unserer Zeit und das rein zweckgerichtete
rationalistische Denken auf diese; Weise wieder zurückgeführt werden in

jene Welt des Geistes und des Gemütes, in der die Gegenwart nicht nur
aus sich selbst, sondern auch aus der Vergangenheit lebt und daher eine

Hoffnung und eine Zukunft hat, weil in diesem Bescheiden, ohne das es

kein «Gleichmaß des Herzens» gibt, der Reichtum aller wahren und echten
Kultur und Kunst aufbricht.

20


	Der Heimatschutzgedanke im Spiegel Graubündens Kunst und Kultur : eine Besinnung über den Heimatschutz

