
Zeitschrift: Bündner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic
grischun

Herausgeber: Lehrpersonen Graubünden

Band: 4 (1944-1945)

Heft: 6

Artikel: Toleranz und Intoleranz

Autor: Attenhofer, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-355606

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-355606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Toleranz und Intoleranz

Wir leben in einer Zeit, die uns nötigt, das Wort Toleranz und
noch mehr sein Gegenstück: Intoleranz häufiger zu brauchen. Daß

wir dabei hauptsächlich an religiöse Intoleranz denken, liegt auch in
Zeitverhältnissen begründet. Aber auch politische Intoleranz ist uns
durch Erfahrung bekannt, und in neuester Zeit gesellt sich zu den

verhängnisvollen Ausdrucksformen der Intoleranz noch die
Rassenintoleranz.

Doch wie mit allen vielgebrauchten Wörtern verhält es sich auch

mit diesem. Je mehr ein Wort in aller Leute Mund ist, umso mehr
gleicht es einer abgegriffenen Münze, deren Bild und Wert kaum
mehr zu erkennen sind, und die doch unbesehen hingenommen wird,
weil jeder sie zu kennen glaubt. Die genaue Untersuchung von
Wortinhalten ist der erste Schritt zu entsprechendem Verhalten, wie
schon Konfuzius eingesehen hat.

Verstehen wir zunächst unter Toleranz einfach Verträglichkeit,
so ist es klar, daß sie für jedes Gemeinwesen: Familie, Stamm, Volk,
Staat, Gesellschaft nötig ist, wenn diese überhaupt sollen bestehen
können. Aus dieser Einsicht werden wir auch sofort dem etwas zu
umfassenden Wort Friedrichs des Großen zustimmen: « Der
Verfolgungsgeist ist ein wahrer Tyrann, welcher die Länder entvölkert.
Die Toleranz ist eine zärtliche Mutter, welche sie blühend macht.»
Sicherlich ein schönes Königswort! Wollen wir aber mit unsern
Darlegungen zu einem ersprießlichen Ende kommen, so ist mit der
unbedingt spannenden Geschichte der Toleranz nicht viel getan. Wir
müssen uns vielmehr um das Grundsätzliche bemühen, aus dessen

Erkenntnis allein Heil kommen kann.
Das Wort Toleranz stammt aus dem Lateinischen, wo es mit

einem Tätigkeitswort zusammenhängt, das « ertragen, dulden,
aushalten » bedeutet. Auch heute liegt es uns ja noch nahe, bei Toleranz
an « Duldung » zu denken, womit wir dem tiefsten Sinn allerdings
noch recht fernstehen. Nehmen wir aber andere Verdeutschungen,
so zeigt sich sofort die Vieldeutigkeit des Wortes. Da haben wir: Ge-

210



dankenfreiheit, Glaubensfreiheit, Gewissensfreiheit. Obschon alle
diese Wörter Gebiete aufzeigen, auf denen wir Toleranz wünschen.
so treffen sie den Kernpunkt doch nicht. Wir wollen nicht nur im
stillen Kämmerlein denken, glauben, unserm Gewissen folgen, wir
wollen in der sozialen Welt dementsprechend handeln können, was
wir denken und glauben. Zum mindesten möchten wir ihm unbehelligten

Ausdruck in der Rede geben können. Also um eine bestimmte
Art Handlungsfreiheit geht es, sagen wir: um die Freiheit, seinem
Denken und Glauben entsprechend in der Praxis leben zu können.
Ob wir ungehemmte Freiheit beanspruchen können, ist eine andere
Frage.

Vielleicht führt uns die Untersuchung, wo wir denn überhaupt
auf Intoleranz stoßen, einen Schritt weiter. Über die Aussage: 2X2

4 wird sich kein Streit erheben, und niemand wird gehemmt werden,

dieser Uberzeugung Ausdruck zu geben. Gehen wir aber in der
Mathematik weiter, so stoßen wir zum Beispiel auf den Unendlich-
keitsbegriff, und schon erheben sich Meinungsverschiedenheiten.
wobei aber keiner der verschiedenen Parteigänger mit seiner
Meinung hinterm Berg zu halten braucht. In naher Beziehung zur
Mathematik stehen die sogenannten exakten Naturwissenschaften, die

zu ihrer Arbeit des Zahlenwesens bedürfen. Nieder die gleiche
Erscheinung wie bei der Kunst des Arbeitens mit reinen Größen, wie
wir die Mathematik wohl nennen dürfen. Schon aber stoßen wir auf
eine eigenartige, für unsere Betrachtung belehrende Erscheinung. In
engster Beziehung zur Mathematik steht die Astronomie. Jedes Kind
weiß heute, daß die Erde sich um die Sonne dreht, und jeder Lehrer
kann diesen Satz den Schülern beibringen, ohne Maßregelung
befürchten zu müssen. Die ersten Vertreter dieser und verwandter
Lehrer setzten indessen ihr Leben buchstäblich aufs Spiel, als sie

diese Sätze aussprachen. Warum? Sie stießen zusammen mit einem
Glauben, das heißt ganz allgemein gesagt, mit etwas, das man mit
vollster Überzeugung und tiefster Herzenswärme für wahr halten.
aber niemals im Sinne der Wissenschaft wissen kann. Hier stoßen

wir auf den Hauptgrund der bekanntesten Intoleranz, der religiösen.
Es wäre weit gefehlt, zu glauben, daß nur auf diesem Gebiete Intoleranz

vorkommen könne. Ein Kind will eine Speise nicht essen, nicht.
weil es bloß trotzen will, oder weil sie ihm zu alltäglich, zu wenig
vornehm ist, sondern einfach: weil sie ihm nicht schmeckt. Sagt jetzt

211



der Vater: « Es ist für das Leben wichtig, daß du dich gewöhnst,
alles zu essen! » so handelt er als klug überlegender Erzieher. Zum
intoleranten Fanatiker aber wird er. wenn er behauptet, die Speise
sei an sich gut, weil sie ihm gerade schmeckt. Man mag das Beispiel
gesucht oder albern finden. Aber handeln wir auf wichtigern
Lebensgebieten nicht ähnlich? Worin besteht denn das Fehlverhalten?
Darin, daß wir das, was uns schmeckt, uns gefällt, uns richtig scheint,
uns heilig ist, auch von andern in gleicher W eise eingeschätzt wissen
wollen.

Aus dieser kurzen Betrachtung bat sich auch schon ergeben, auf
welche Gebiete die Intoleranz ihre Herrschaft hauptsächlich
ausdehnt, auf Kunst, Politik (die in vielem doch auch nur ein Stück
Weltanschauung und von Wissenschaft noch weit entfernt ist) und
Religion. Die Intoleranz hängt irgendwie mit der seelischen Beschaffenheit

des Menschen zusammen. Für unsere Zwecke genügt es,

wenn wir sagen: der Mensch denkt, fühlt und will. Wir können uns
auch so ausdrücken: der Mensch ist einerseits, durch das Denken, ein
intellektuelles, durch sein Fühlen und Wollen anderseits ein emotionales

Wesen. W elche Seite überwiegt, wissen wir aus dem allgemeinen

praktischen Verhalten und aus der häufig recht gedankenlos
gebrauchten Redensart: Man sollte mehr, man sollte besser denken. Je

weiter wir in der Reihe der Lebewesen abwärts steigen, umso mehr
herrscht das Emotionale, Trieb- und Gefühlsmäßige vor. Zur
Fristung des Lebens bedarf es, je tiefer wir im Tierreich kommen, eines

umso geringem Anteils des Intellekts, so daß wir beinahe sagen können:

die Entwicklung ist eine Fortbewegung vom rein Emotionalen
zum immer stärker intellektuell Bedingten. Die ungeheuer verwik-
kelten gesellschaftlichen Gebilde, die der Mensch im Laufe der uns
bekannten Geschichte hervorgebracht, bedürfen zur Steuerung einer
gewaltigen Denkarbeit.

Jetzt können wir einen Hauptsatz aufstellen: Die Intoleranz ist
aus dem Emotionalen geboren und beruht entweder auf Mangel an
Intellekt oder auf der Übertragung intellektueller Forderungen auf
das Gebiet des Emotionalen.

Das klingt sehr gelehrt und dunkel, ist es aber gar nicht. Kehren
wir wieder zum Einmaleins zurück. Wenn ich mich frage, wieviel
27 X 36 sei, wird mein Herz kaum höher schlagen. Ich werde ruhig
und sachlich die Denkregeln der Mathematik befolgen, und wenn ich

212



dies getan, mit Sicherheit behaupten können, das Ergebnis, 972, sei

richtig. Wenn nun ein anderer 973 herausgekriegt hat, so werde ich,
ohne intolerant zu sein, ihm sagen können: « Du bast nicht recht. »

Ich kannte einen Mann, der begeisterter und ganz intoleranter
Atheist war. Daß es auch das gibt, ist sehr belehrend! Er behauptete,
daß es einen Gott gebe, sei nicht für jedermann selbstverständlich.
Soweit hatte er recht. Nun aber kam ein höchst interessanter
Trugschluß. Was nicht für jedermann (den gesunden Menschenverstand!)
ohne weiteres verständlich sei, sei falsch. Da erinnerte ich ihn an
seine Mittelschulzeit und wie schwer verständlich es für viele Schüler
sei, daß negative Zahlen multipliziert ein positives Ergebnis liefern.
Ich erhielt die unglaubliche Entgegnung, daß das aber auch gar nicht
richtig sei; negativ mal negativ gebe negativ. Wie war eine solche

absurde Meinung möglich? Ganz einfach: dem Manne war das

Emotionale in die Quere gekommen. Er sah das in Gefahr, was ihm am
Herzen lag, das Gebäude seiner, wir müssen sagen « religiösen »

Weltanschauung, und so bestritt er phantastisch die Richtigkeit
einer unumstößlichen Erkenntnis. Im Laufe der Geschichte wurde
reine Intellektualerkenntnis — man denke wieder an die Drehung
der Erde um die Sonne — leidenschaftlich intolerant verfolgt. Solche

Erkenntnisse können in intoleranten Zeitaltern wieder verfolgt werden.

So versteht man, daß in der Aufklärung, die wir heute in ihrer
Bedeutung so gern unterschätzen, zur Zeit eines Voltaire, Lessing,
Kant, der Kampf gegen die Intoleranz, vor allem gegen die religiöse
Intoleranz, mächtig aufstrebt. Das Emotionale sollte nicht mehr
über das Intellektuelle bedingungslos herrschen dürfen. Wir
begreifen nun ferner, warum in anti-intellektualistischen Zeiten, in
denen das Emotionale vorherrscht, wie das gerade heute weithin der
Fall ist, die Intoleranz wieder mächtig wird.

Damit ist auch die Antwort gegeben auf die Frage nach den

Grundlagen der Toleranz. Ganz allgemein können wir sagen: Die
Wurzeln der Toleranz sind echter, unverfälschter Glaube und klares
Wissen, wobei der Ton ebensosehr auf echt und klar als auf Glauben
und Wissen ruht. Echter Glaube ist ein inneres Durchdrungensein
von irgend etwas, wofür kein wissenschaftlicher Beweis möglich ist.
Ein bewiesener Glaube ist ein Widerspruch in sich selbst. Was mit
Verstandesmitteln beweisbar ist, gehört ins Gebiet der Wissenschaft.
Viel Unheil beruht hier auf der unklaren Verwendung der Wörter

213



«Erkenntnis» und «wahr». Glaubensbekenntnisse sind in ganz
anderer Weise « wahr » als Denkerkenntnisse. Auch mit dem Worte
« denken » wird in verantwortungsloser Weise gespielt. Das Wort
« Erziehung zum Denken » ist ein gefährliches Schlagwort, wenn
nicht betont wird: zu richtigem, logischem Denken. Hier liegt eine
immer unterschätzte Gefahr gewisser Volksbildungsbestrebungen
unserer Zeit. Vor allem wichtig für jegliche Toleranz ist die Einsicht
in das Problem: was können wir überhaupt wissen? Intoleranz
beruht immer darauf, daß wir uns über Fragen herumstreiten, Behauptungen

aufstellen, denen wir gar nicht gewachsen sind. Goethe

spricht einmal von einem « sehr traurigen Phänomen », einer sehr

traurigen Erscheinung, « daß nämlich jeder sich berechtigt glaubt,
ohne irgendein Fundament bejahen und verneinen zu können, woraus

dann ein Geist des Widerspruchs und ein Krieg aller gegen alle

erregt wird». (An Sulpice Boisserée, 27. September 1816). Denken
wir einmal an religiöse Intoleranz im weitesten Sinne. Wie wenige
von den vielen, die sich um Religion herumstreiten, haben sich zum
Beispiel einmal ernsthaft mit der Frage befaßt, was denn eigentlich
unter « Religion » zu verstehen sei. Über einen tief religiösen
Menschen kann man wohl behaupten hören: « er hat keine Religion »,
weil sich sein Glaube nicht mit dem einer bestimmten Konfession
deckt. Da ist schwer gesündigt worden und wird noch schwer
gesündigt, und die schlimmen Folgen sind denn auch nicht ausgeblieben.

Gar zu gern wird aus dem, was man überhaupt nicht « wissen »

kann, eine Scheinwissenschaft gemacht und als « W ahrheit » in
wissenschaftlichem Sinne behauptet, was nur Sache des Glaubens sein

kann. Dann haben wir eben die schönste Intoleranz. Echter, schlichter

Glaube, Herzensglaube, ist immer tolerant. Er findet den innern
Frieden, das Heil, die Erlösung in innerer Überzeugung. Selbstverständlich

wird es ihn drängen, auch andern den Weg zu zeigen, von
dem er glaubt, daß er zum Heil führe; aber er wird den andern nicht
für rettungslos verloren oder gar für einen Dummkopf halten, weil
dieser das Heil auf anderm Wege findet. So gut und fest er glaubt
« In meines Vaters Hause sind viele Wohnungen », so überzeugt
wird er auch sein, daß zu des Vaters Hause viele Wege führen. Der
Glaube wird immer da intolerant, wo er mit Elementen gemischt ist,
die eigentlich der wissenschaftlichen, der exakten Bestandesforschung

unterstehen. Denken Sie nur wieder an das Beispiel von

214



Astronomie und Christentum! Der echte Glaube wird durch die
intellektuelle Arbeit nicht gefährdet, sondern nur erhöht, verfeinert.
Jedes wissenschaftliche Ergebnis zeigt uns ja, wieviel wir nicht
wissen; jede Lösung zeitigt neue, unerhörte Rätsel und läßt das letzthin

Unfaßliche, Wunderbare der Welt des Äußern wie des Innern
erst recht aufglühen.

Auf die .Intoleranz im Kunstgebiet wollen wir hier nicht weiter
eintreten. Denken wir nur daran, daß wir gerade hier auch allzusehr
geneigt sind, zu verlangen, daß andere das, was wir schön finden,
auch schön finden müßten. Erinnern wir uns auch daran, wie gerade
auf diesem Felde durch alle Zeiten sich das unerquickliche Schauspiel

wiederholt, daß man morgen anbetet, was man gestern noch

gekreuzigt. Der Grund ist immer der gleiche: jeder spricht rein
gefühlsmäßig mit, auch wenn er nie ernsthaft um die Fülle der auch
hier sich auftürmenden Probleme gerungen.

Die politische Intoleranz wurzelt im gleichen Erdreich. Man
setze einmal folgendes Verfahren an: man würde von einem Stammtisch,

einem Verein, einer Versammlung, wo eifrig mit viel emotionalem

Aufwand über eine politische Frage geredet wird — diskutiert
ist hier eigentlich ein ganz unangebrachtes Wort — jeden in eine

Zelle sperren mit einem Blatt Papier und dem Auftrag, aufzuschreiben,

was er tatsächlich von all den umstrittenen, in Betracht
kommenden Punkten aus Geschichte, Staatswirtschaft, Soziologie usw.
wirklich weiß, nicht nur fühlt und gern wahr haben möchte: zugunsten

der geistigen Ehrlichkeit wollen wir hoffen, daß nachher recht
viel leere Blätter eingesammelt werden könnten. Vielleicht wird uns

jetzt auch bewußt, daß da eine große Gefahrencpielle für unsere
Demokratie verborgen liegt, ausgenommen, man stehe auf dem
Standpunkt, daß Volkswille tatsächlich und überall Gotteswille sei. Damit
ist gegen kein politisches System an sich etwas gesagt, sondern nur
ein Signal « Gefahr » aufgesteckt, das man, wie die Geschichte zeigt,
allerdings gewöhnlich erst dann beachtet, wenn es zu spät ist.

Wrir greifen noch ein praktisches Beispiel heraus: die
Rassenintoleranz. Wir brauchen auch keinen neuen Grund zu suchen, wenn
wir nicht das Wort « Halbbildung » unterstreichen wollen, das schon

längst in allem Gesagten beschlossen war. Wieder wird etwas als

wissenschaftlich bewiesen erklärt, was gerade für die besten,
wirklichen Kenner des Gebiets noch völlig in der Schwebe ist. Und der

215



Grund? Das Emotionale! Stat pro ratione voluntas. An Stelle der
klaren, kritischen Verstandestätigkeit tritt der Wille: « Es soll, muß
so sein! » Damit ist das so wichtige Wort Wille in den Vordergrund
gestellt. Es wäre Unsinn, ja Frevel, zu glauben, daß alle, die in das

modernste Intoleranzhorn stoßen, bösen Willens oder schlecht
fühlend seien. Harte, härteste Maßnahmen mögen zur Heilung eines
kranken Volkskörpers nötig sein. Aber erst kommt die Frage: Wer
ist berufen, die Krankheit festzustellen? Dann: welcher Arzt wird
nur aus dem Gefühl heraus eine lebensgefährliche Operation
ausführen, wenn er sie nicht aus wissenschaftlich exakter Erkenntnis
heraus verantworten kann? Welcher Richter wird ein Urteil fällen,
wenn er nicht den Tatbestand mit allen Mitteln, die ihm die Wissenschaft

an die Hand gibt, festgestellt hat?

Überall ist es die unkritische Halbbildung, die zur Intoleranz
führt. Wenn wir uns noch fragen: wie arbeiten wir für, noch besser:
wie erziehen wir zur Toleranz, ohne die ja ein Zusammenleben zur
Qual wird, so liegt die Antwort eigentlich in allem Gesagten
beschlossen. Daß es sich um eine Erziehungs- und Bildungsfrage im
höchsten Sinne handelt, ist klar. Daß nur eine Erziehung und
Bildung der ganzen menschlichen Persönlichkeit zum Guten führen
kann, ist ebenfalls selbstverständlich. Daß man heute allzu einseitig
die Gemüts- und Willensbildung betont, steht für mich persönlich
fest, und ich sehe darin die Gefahr einer « Hirnverschleimung » und

Erziehung zum Predigen als Selbstzweck. Man verwechselt Ziel und
Mittel. Das Gefühl setzt in der Regel das als gut betrachtete Ziel.
Aber ich bin im Innersten überzeugt, daß, abgesehen von ins Krankhafte

gehörenden Fällen, jeder das Beste will. (Sonderbar, daß
gerade die Vertreter der Meinung, der Mensch sei von Natur gut,
meine grimmigsten Gegner sind!) Aber auch, wer das Beste will für
den Kranken, die Heilung, ist noch lange kein Arzt, sondern, wenn
er nur aus dem Gefühl heraus mit unzulänglichen Mitteln eingreift,
ein wohlmeinender Kurpfuscher. Geistiges Kurpfuschertum aber ist
ebenso gefährlich wie das auf dem Gebiete des Körperlichen, nur
daß man die Gefahr meist gar nicht, oder erst viel zu spät erkennt.
Unsere ganze Erziehung, namentlich in der Familie, ist doch wesentlich

Gemüts- und nicht Verstandesbildung. Erinnern wir uns auch

daran, daß Hus, wie das einfache Weiblein Holz zu seinem Scheiterhaufen

trägt, nicht an der guten Meinung der Alten zweifelt, son-

216



(lern von heiliger « Einfalt » spricht. Und Goethe meint: « Dich
vermag aus Glaubensketten der Verstand allein zu retten, dem du schon
Verzicht getan ». Nun wird man schnell mit dem Vorwurf des

Intellektualismus bereit sein, welchen Popanz man immer zu Hilfe ruft.
wenn man das Denken zu mühselig findet. Auch da liegen
Begriffsverwechslungen in Hülle und Fülle vor. Begeisterung für das
Technische und die philiströse Frage: Wozu nützt das? haben mit einer
Überschätzung des Intellekts nichts zu tun. Auch handelt es sich gar
nicht um die Doktorfrage, ob Verstand oder Gefühl wichtiger sei,
sondern darum, zu wissen, wo sie jeweilen am rechten Platze seien.

« Ein Mann, der recht zu wirken denkt, wird auf das beste Werkzeug
halten », meint Faust. Ferner: sehen wir ab vom Rechenunterricht,
so gibt es doch kaum ein Unterrichtsgebiet, in das nicht auch
Gemütswerte verwoben sind. Das hängt nicht vom Fach ab, sondern

von der Persönlichkeit des Lehrers. Da wird es aber auch gerade
Aufgabe des Lehrers, den Schüler klar erkennen zu lassen, wo er,
der Lehrer, aus dem Gemüt, sagen wir boshaft, aber sicher oft mit
Recht: predigend, und wo er mit wissenschaftlicher Sicherheit
spricht, damit sich die Schüler verschieden fühlender, wollender und

predigender Lehrer nicht im spätem Leben Meinungen, die man nur
fühlen, nicht beweisen kann, etwa mit Stahlruten und verwandten
Argumenten doch zu beweisen suchen. Jene Gefühlswerte aber, die
doch allen Menschen mehr oder minder vertraut sind, immer wieder
herzuplappern, mag ungemein bequem, erbaulich, vielleicht auch

kindlich sein; aber daß wir damit die Toleranz fördern, ist sicher
sehr fraglich. Wichtig aber wäre eine strenge Erziehung zu
Selbstdisziplin und geistiger Ehrlichkeit und Klarheit, der Kampf gegen
alles Verschwommene und Verwaschene, gegen jeden gefühlsmäßigen

Wortkram. Vielleicht hat man gerade durch das ewige Herunterleiern

über Menschenliebe diesen Gemütswert so zur bloß
nachgeplapperten Vokabel gemacht, daß er in der Praxis gar nicht mehr
wirkend in Betracht kommt. Das Elementare der Gefühlsregungen
ist uns ganz abhanden gekommen, da wir alles in Worten und Artikeln

und Resolutionen abreagieren. Scharfe, unvoreingenommene
Beobachtung der Menschen könnte da manches lehren. Ja, es wäre
auch die Frage aufzuwerfen, ob wir den Bogen unserer Forderungen
nicht zu straff gespannt haben. « Liebe » zu den Menschen im
allgemeinen, wenn das Wort Liebe wirklich noch einen tiefern Wert

217



haben und nicht ein von wohligem Gefühlskrabbeln umwitterter
Ausdruck werden soll, ist unmöglich. Da stehen Begriffe wie:
Wohlwollen, Menschlichkeit, Humanität, ja Gerechtigkeit viel höher. W as

zum Beispiel Kants schlichte Forderung, den Menschen nie als bloßes

Mittel, das heißt als Persönlichkeit und nicht als Sache zu
betrachten, in sich schließt, haben wir noch kaum erfaßt.

Aus der Grundlage der wohldisziplinierten geistigen Ehrlichkeit
und Sachlichkeit heraus nur kann Toleranz, deren Wert uns
feststeht, erwachsen. Und doch ist Toleranz kein letzter Wert. Es haftet
dem Begriffe allzu sehr etwas von Duldung an. Geistige Ehrlichkeit.
kritische Schulung und Durchdringung führt nicht zu Toleranz,
sondern zu wahrem, tiefem Verständnis. Den nicht exakt Wissenden,
den unmethodisch, unkritisch Vorgehenden müssen wir belehren, ihn
überführen, ihm beweisen. Den anders Meinenden und Glaubenden.
der sein Meinen und Glauben nicht für ein Wissen ausgibt, müssen

wir nicht dulden, sondern verstehen. Solange Toleranz nur eine
Gefühlssache ist, kann sie, unter Einfluß eines stärkeren Gefühls —
und solche Gefühle sind, wie wir gerade heute zu unserm Schrecken
sehen, sehr leicht zu wecken — rasch in die wildeste Intoleranz
umschlagen. Ein auf klarem Wissen und scharfer Einsicht beruhendes
Verstehen gründet fest, wenn es sich mit der Erziehung verbindet,
nie dem Gefühlsmäßigen, Emotionalen blind zu folgen. Im
Verstehen liegt auch das, was man bei all dem ethischen Treiben der
Gegenwart so sehr unterschätzt — und unsere Zeit ist ja voll von
ethischen Schlagwörtern wie kaum eine! — : Hochachtung vor dem
anders Meinenden und Glaubenden. So mag denn ein tiefes Goethewort

am Schlüsse stehen: « Toleranz sollte eigentlich nur eine
vorübergehende Gesinnung sein; sie muß zu Anerkennung führen. Dulden

heißt beleidigen. » Adolf Attenhofer (Chur)

218


	Toleranz und Intoleranz

