Zeitschrift: Bundner Schulblatt = Bollettino scolastico grigione = Fegl scolastic

grischun
Herausgeber: Lehrpersonen Graublinden
Band: 4 (1944-1945)
Heft: 6
Artikel: Toleranz und Intoleranz
Autor: Attenhofer, Adolf
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-355606

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-355606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Toleranz und Intoleranz

Wir leben in einer Zeit, die uns notigt, das Wort Toleranz und
noch mehr sein Gegenstiick: Intoleranz hiaufiger zu brauchen. Dal}
wir dabei hauptsachlich an religiose Intoleranz denken, liegt auch in
Zeitverhiltnissen begriindet. Aber auch politische Intoleranz ist uns
durch Erfahrung bekannt, und in neuester Zeit gesellt sich zu den
verhingnisvollen Ausdrucksformen der Intoleranz noch die Rassen-
intoleranz.

Doch wie mit allen vielgebrauchten Wortern verhilt es sich auch
mit diesem. Je mehr ein Wort in aller Leute Mund ist, umso mehr
gleicht es einer abgegriffenen Miinze, deren Bild und Wert kaum
mehr zu erkennen sind, und die doch unbesehen hingenommen wird,
weil jeder sie zu kennen glaubt. Die genaue Untersuchung von Wort-
inhalten ist der erste Schritt zu entsprechendem Verhalten, wie
schon Konfuzius eingesehen hat.

Verstehen wir zunidchst unter Toleranz einfach Vertriaglichkeit,
so ist es klar, daB sie fiir jedes Gemeinwesen: Familie, Stamm, Volk,
Staat, Gesellschaft notig ist, wenn diese iiberhaupt sollen bestehen
konnen. Aus dieser Einsicht werden wir auch sofort dem etwas zu
umfassenden Wort Friedrichs des GroBen zustimmen: « Der Ver-
folgungsgeist ist ein wahrer Tyrann, welcher die Lander entvolkert.
Die Toleranz ist eine zartliche Mutter, welche sie bluhend macht.»
Sicherlich ein schones Konigswort! Wollen wir aber mit unsern Dar-
legungen zu einem erspriefllichen Ende kommen, so ist mit der un-
bedingt spannenden Geschichte der Toleranz nicht viel getan. Wir
miissen uns vielmehr um das Grundsatzliche hemiihen, aus dessen
Erkenntnis allein Heil kommen kann.

Das Wort Toleranz stammt aus dem Lateinischen, wo es mit
einem Tatigkeitswort zusammenhingt, das « ertragen, dulden, aus-
halten » bedeutet. Auch heute liegt es uns ja noch nahe, bei Toleranz
an « Duldung » zu denken, womit wir dem tiefsten Sinn allerdings
noch recht fernstehen. Nehmen wir aber andere Verdeutschungen,
so zeigt sich sofort die Vieldeutigkeit des Wortes. Da haben wir: Ge-

210



dankenfreiheit, Glaubensfreiheit, Gewissensfreiheit. Obschon alle
diese Worter Gebiete aufzeigen, auf denen wir Toleranz wiinschen.
so treffen sie den Kernpunkt doch nicht. Wir wollen nicht nur im
stillen Kdmmerlein denken, glauben. unserm Gewiscen folgen, wir
wollen in der sozialen Welt dementsprechend handeln kionnen. was
wir denken und glauben. Zum mindesten mochten wir ihm unbehel-
ligten Ausdruck in der Rede geben konnen. Also um eine bestimmte
Art Handlungsfreiheit geht es, sagen wir: um die Freiheit, seinem
Denken und Glauben entsprechend in der Praxis leben zu konnen.
Ob wir ungehemmte Freiheit beanspruchen konnen, ist eine andere
Frage.

Vielleicht fiihrt uns die Untersuchung, wo wir denn uberhaupt
auf Intoleranz stoBen, einen Schritt weiter. Uber die Aussage: 2 >< 2
= 4 wird sich kein Streit erheben, und niemand wird gehemmt wer-
den, dieser Uberzeugung Ausdruck zu geben. Gehen wir aber in der
Mathematik weiter, so stoBBen wir zum Beispiel auf den Unendlich-
keitsbegriff, und schon erheben sich Meinungsverschiedenheiten.
wobei aber keiner der verschiedenen Parteiginger mit seiner Mei-
nung hinterm Berg zu halten braucht. In naher Beziehung zur Ma-
thematik stehen die sogenannten exakten Naturwissenschaften, die
zu ihrer Arbeit des Zahlenwesens bediirfen. Wieder die gleiche Er-
scheinung wie bei der Kunst des Arbeitens mit reinen Grolien, wie
wir die Mathematik wohl nennen diirfen. Schon aber stollen wir auf
eine eigenartige, fur unsere Betrachtung belehrende Erscheinung. In
engster Beziehung zur Mathematik steht die Astronomie. Jedes Kind
weill heute, dal die Erde sich um die Sonne dreht, und jeder Lehrer
kann diesen Satz den Schiilern beibringen, ohne MaBregelung be-
firchten zu mussen. Die ersten Vertreter dieser und verwandter
Lehrer setzten indessen ihr Leben buchstiblich aufs Spiel, als sie
diese Satze aussprachen. Warum? Sie stieBen zusammen mit einem
Glauben, das heillit ganz allgemein gesagt, mit etwas, das man mit
vollster Uberzeugung und tiefster Herzenswirme fiir wahr halten,
aber niemals im Sinne der Wissenschaft wissen kann. Hier stollen
wir auf den Hauptgrund der bekanntesten Intoleranz, der religiosen.
Es ware weit gefehlt, zu glauben, daB} nur auf diesem Gebiete Intole-
ranz vorkommen konne. Ein Kind will eine Speise nicht essen, nicht.
weil es bloB trotzen will, oder weil sie ihm zu alltidglich, zu wenig
vornehm ist, sondern einfach: weil sie ihm nicht schmeckt. Sagt jetzt

211



der Vater: « Es ist fiir das Leben wichtig, dall du dich gewohnst,
alles zu essen! » so handelt er als klug iiberlegender Erzieher. Zum
intoleranten Fanatiker aber wird er, wenn er behauptet, die Speise
sei an sich gut, weil sie ihm gerade schmeckt. Man mag das Beispiel
gesucht oder albern finden. Aber handeln wir auf wichtigern Lebens-
gebieten nicht dhnlich? Worin besteht denn das Fehlverhalten?
Darin, dal} wir das, was uns schmeckt, uns gefillt, uns richtig scheint,
uns heilig ist, auch von andern in gleicher Weise eingeschitzt wissen
wollen.

Aus dieser kurzen Betrachtung hat sich auch schon ergeben, auf
welche Gebiete die Intoleranz ihre Herrschaft hauptsichlich aus-
dehnt, auf Kunst, Politik (die in vielem doch auch nur ein Stiick
Weltanschauung und von Wissenschaft noch weit entfernt ist) und
Religion. Die Intoleranz hingt irgendwie mit der seelischen Beschaf-
fenheit des Menschen zusammen. Fiur unsere Zwecke geniigt es,
wenn wir sagen: der Mensch denkt, fithlt und will. Wir konnen uns
auch so ausdriicken: der Mensch ist einerseits, durch das Denken, ein
intellektuelles, durch sein Fithlen und Wollen anderseits ein emotio-
nales Wesen. Welche Seite iiberwiegt, wissen wir aus dem allgemei-
nen praktischen Verhalten und aus der hiufig recht gedankenlos ge-
brauchten Redensart: Man sollte mehr, man sollte besser denken. Je
weiter wir in der Reihe der Lebewesen abwirts steigen, umso mehr
herrscht das Emotionale, Trieb- und GefiithlsmaBige vor. Zur Fri-
stung des Lebens bedarf es, je tiefer wir im Tierreich kommen, eines
umso geringern Anteils des Intellekts, so dafl wir beinahe sagen kon-
nen: die Entwicklung ist eine Forthewegung vom rein Emotionalen
zum immer starker intellektuell Bedingten. Die ungeheuer verwik-
kelten gesellschaftlichen Gebilde, die der Mensch im Laufe der uns
bekannten Geschichte hervorgebracht, bediirfen zur Steuerung einer
gewaltigen Denkarbeit.

Jetzt konnen wir einen Hauptsatz aufstellen: Die Intoleranz ist
aus dem Emotionalen geboren und beruht entweder auf Mangel an
Intellekt oder auf der Ubertragung intellektueller Forderungen auf
das Gebiet des Emotionalen.

Das klingt sehr gelehrt und dunkel, ist es aber gar nicht. Kehren
wir wieder zum Einmaleins zuriick. Wenn ich mich frage, wieviel
27 X 36 sei, wird mein Herz kaum hoher schlagen. Ich werde ruhig
und sachlich die Denkregeln der Mathematik befolgen, und wenn ich

212



dies getan, mit Sicherheit behaupten konnen, das Ergebnis, 972, sei
richtig. Wenn nun ein anderer 973 herausgekriegt hat, so werde ich,
ohne intolerant zu sein, ihm sagen konnen: « Du hast nicht recht. »
Ich kannte einen Mann, der begeisterter und ganz intoleranter
Atheist war. Dal} es auch das gibt, ist sehr belehrend! Er behauptete,
daB es einen Gott gebe, sei nicht fiir jedermann selbstverstandlich.
Soweit hatte er recht. Nun aber kam ein hochst interessanter Trug-
schluBl. Was nicht fiir jedermann (den gesunden Menschenverstand!)
ohne weiteres verstindlich sei, sei falsch. Da erinnerte ich ihn an
seine Mittelschulzeit und wie schwer verstandlich es fiir viele Schiiler
sei, dall negative Zahlen multipliziert ein positives Ergebnis liefern.
Ich erhielt die unglaubliche Entgegnung, dal} das aber auch gar nicht
richtig sei: negativ mal negativ gebe negativ. Wie war eine solche
absurde Meinung moglich? Ganz einfach: dem Manne war das Emo-
tionale in die Quere gekommen. Er sah das in Gefahr, was ihm am
Herzen lag, das Gebdude seiner, wir miissen sagen « religiésen »
Weltanschauung, und so bestritt er phantastisch die Richtigkeit
einer unumstoBlichen Erkenntnis. Im Laufe der Geschichte wurde
reine Intellektualerkenntnis — man denke wieder an die Drehung
der Erde um die Sonne — leidenschaftlich intolerant verfolgt. Solche
Erkenntnisse konnen in intoleranten Zeitaltern wieder verfolgt wer-
den. So versteht man, dal} in der Aufkldrung, die wir heute in ihrer
Bedeutung so gern unterschitzen, zur Zeit eines Voltaire, Lessing,
Kant, der Kampf gegen die Intoleranz, vor allem gegen die religiose
Intoleranz, machtig aufstrebt. Das Emotionale sollte nicht mehr
tiber das Intellektuelle bedingungslos herrschen diirfen. Wir be-
creifen nun ferner, warum in anti-intellektualistischen Zeiten, in
denen das Emotionale vorherrscht, wie das gerade heute weithin der
Fall ist, die Intoleranz wieder machtig wird.

Damit ist auch die Antwort gegeben auf die Frage nach den
Grundlagen der Toleranz. Ganz allgemein konnen wir sagen: Die
Wurzeln der Toleranz sind echter, unverfilschter Glaube und klares
Wissen, wobei der Ton ebensosehr auf echt und klar als auf Glauben
und Wissen ruht. Echter Glaube ist ein inneres Durchdrungensein
von irgend etwas, wofiir kein wissenschaftlicher Beweis moglich ist.
Ein bewiesener Glaube ist ein Widerspruch in sich selbst. Was mit
Verstandesmitteln beweisbar ist, gehort ins Gebiet der Wissenschaft.
Viel Unheil beruht hier auf der unklaren Verwendung der Worter

213



« Erkenntnis » und « wahr ». Glaubensbekenntnisse sind in ganz
anderer Weise « wahr » als Denkerkenntnisse. Auch mit dem Worte
« denken » wird in verantwortungsloser Weise gespielt. Das Wort
« Erziehung zum Denken » ist ein gefdhrliches Schlagwort, wenn
nicht betont wird: zu richtigem, logischem Denken. Hier liegt eine
immer unterschitzte Gefahr gewisser Volksbildungsbhestrebungen
unserer Zeit. Yor allem wichtig fur jegliche Toleranz ist die Einsicht
in das Problem: was konnen wir uberhaupt wissen? Intoleranz be-
ruht immer darauf, dall wir uns tiber Fragen herumstreiten, Behaup-
tungen aufstellen, denen wir gar nicht gewachsen sind. Goethe
spricht einmal von einem « sehr traurigen Phénomen », einer sehr
traurigen Erscheinung, « dall niamlich jeder sich berechtigt glaubt,
ohne irgendein Fundament bejahen und verneinen zu konnen, wor-
aus dann ein Geist des Widerspruchs und ein Krieg aller gegen alle
erregt wird ». (An Sulpice Boisserée, 27. September 1816). Denken
wir einmal an religiose Intoleranz im weitesten Sinne. Wie wenige
von den vielen, die sich um Religion herumstreiten, haben sich zum
Beispiel einmal ernsthaft mit der Frage befaBt, was denn eigentlich
unter « Religion » zu verstehen sei. Uber einen tief religiosen Men-
schen kann man wohl behaupten horen: « er hat keine Religion »,
weil sich sein Glaube nicht mit dem einer bestimmten Konfession
deckt. Da ist schwer gesiindigt worden und wird noch schwer ge-
siindigt, und die schlimmen Folgen sind denn auch nicht ausgeblie-
ben. Gar zu gern wird aus dem, was man tiberhaupt nicht « wissen »
kann, eine Scheinwissenschaft gemacht und als « Wahrheit » in wis-
senschaftlichem Sinne behauptet, was nur Sache des Glaubens sein
kann. Dann haben wir eben die schonste Intoleranz. Echter, schlich-
ter Glaube, Herzensglaube, ist immer tolerant. Er findet den innern
Frieden, das Heil, die Erlosung in innerer Uberzeugung. Selbstver-
standlich wird es ithn dréangen, auch andern den Weg zu zeigen, von
dem er glaubt, dall er zum Heil fithre; aber er wird den andern nicht
fir rettungslos verloren oder gar fiir einen Dummkopf halten, weil
dieser das Heil auf anderm Wege findet. So gut und fest er glaubt
« In meines Vaters Hause sind viele Wohnungen », so iiberzeugt
wird er auch sein, dal} zu des Vaters Hause viele Wege fithren. Der
Glaube wird immer da intolerant, wo er mit Elementen gemischt ist,
die eigentlich der wissenschaftlichen, der exakten Bestandesfor-

schung unterstehen. Denken Sie nur wieder an das Beispiel von

214



Astronomie und Christentum! Der echte Glaube wird durch die in-
tellektuelle Arbeit nicht gefahrdet, sondern nur erhoht, verfeinert.
Jedes wissenschaftliche Ergebnis zeigt uns ja, wieviel wir nicht
wissen; jede Losung zeitigt neue, unerhorte Ritsel und laBt das letzt-
hin UnfaBliche, Wunderbare der Welt des AuBern wie des Innern
erst recht aufgliithen.

Auf die Intoleranz im Kunstgebiet wollen wir hier nicht weiter
eintreten. Denken wir nur daran, dall wir gerade hier auch allzusehr
geneigt sind, zu verlangen, dall andere das, was wir schon finden,
auch schon finden miiBBten. Erinnern wir uns auch daran, wie gerade
auf diesem Felde durch alle Zeiten sich das unerquickliche Schau-
spiel wiederholt, dall man morgen anbetet, was man gestern noch
gekreuzigt. Der Grund ist immer der gleiche: jeder spricht rein ge-
fiihlsmdBig mit, auch wenn er nie ernsthaft um die Fiille der auch
hier sich auftirmenden Probleme gerungen.

Die politische Intoleranz wurzelt im gleichen Erdreich. Man
setze einmal folgendes Verfahren an: man wiirde von einem Stamm-
tisch, einem Verein, einer Versammlung, wo eifrig mit viel emotio-
nalem Aufwand iiber eine politische Frage geredet wird — diskutiert
ist hier eigentlich ein ganz unangebrachtes Wort — jeden in eine
Zelle sperren mit einem Blatt Papier und dem Auftrag, aufzuschrei-
Len, was er tatsichlich von all den umstrittenen, in Betracht kom-
menden Punkten aus Geschichte, Staatswirtschaft, Soziologie usw.
wirklich weiB}, nicht nur fithlt und gern wahr haben moéchte: zugun-
sten der geistigen Ehrlichkeit wollen wir hoffen, dall nachher recht
viel leere Blitter eingesammelt werden konnten. Vielleicht wird uns
jetzt auch bewuBt, daBl da eine groBBe Gefahrenquelle fiir unsere De-
mokratie verborgen liegt, ausgenommen, man stehe auf dem Stand-
punkt, dal Volkswille tatsachlich und iiberall Gotteswille sei. Damit
ist gegen kein politisches System an sich etwas gesagt, sondern nur
ein Signal « Gefahr » aufgesteckt, das man, wie die Geschichte zeigt.
allerdings gewohnlich erst dann beachtet, wenn es zu spat ist.

Wir greifen noch ein praktisches Beispiel heraus: die Rassen-
intoleranz. Wir brauchen auch keinen neuen Grund zu suchen, wenn
wir nicht das Wort « Halbbildung » unterstreichen wollen, das schon
langst in allem Gesagten beschlossen war. Wieder wird etwas als
wissenschaftlich bewiesen erklirt, was gerade fiir die besten, wirk-
lichen Kenner des Gebiets noch vollig in der Schwebe ist. Und der

215



Grund? Das Emotionale! Stat pro ratione voluntas. An Stelle der
klaren, kritischen Verstandestitigkeit tritt der Wille: « Es soll, mul}
so sein! » Damit ist das so wichtige Wort Wille in den Vordergrund
gestellt. Es wiare Unsinn, ja Frevel, zu glauben, daB} alle, die in das
modernste Intoleranzhorn stoBen, bosen Willens oder schlecht fiih-
lend seien. Harte, harteste Mallnahmen mogen zur Heilung eines
kranken Volkskorpers notig sein. Aber erst kommt die Frage: Wer
ist berufen, die Krankheit festzustellen? Dann: welcher Arzt wird
nur aus dem Gefiihl heraus eine lebensgefdhrliche Operation aus-
{ihren, wenn er sie nicht aus wissenschaftlich exakter Erkenntnis
heraus verantworten kann? Welcher Richter wird ein Urteil failen.
wenn er nicht den Tatbestand mit allen Mitteln, die ihm die Wissen-
schaft an die Hand gibt, festgestellt hat?

Uberall ist es die unkritische Halbbildung, die zur Intoleranz
fihrt. Wenn wir uns noch fragen: wie arbeiten wir fiir, noch besser:
wie erziehen wir zur Toleranz, ohne die ja ein Zusammenleben zur
Qual wird, so liegt die Antwort eigentlich in allem Gesagten be-
schlossen. Dal} es sich um eine Erziehungs- und Bildungsfrage im
hochsten Sinne handelt, ist klar. Dall nur eine Erziehung und Bil-
dung der ganzen menschlichen Personlichkeit zum Guten fithren
kann, ist ebenfalls selbstverstandlich. Dall man heute allzu einseitig
die Gemiits- und Willensbildung betont, steht fiir mich personlich
fest, und ich sehe darin die Gefahr einer « Hirnverschleimung » und
Erziehung zum Predigen als Selbstzweck. Man verwechselt Ziel und
Mittel. Das Gefiihl setzt in der Regel das als gut betrachtete Ziel.
Aber ich bin im Innersten iiberzeugt, dal}, abgesehen von ins Krank-
hafte gehorenden Fillen, jeder das Beste will. (Sonderbar, dal} ge-
rade die Vertreter der Meinung, der Mensch sei von Natur gut,
meine grimmigsten Gegner sind!) Aber auch, wer das Beste will fiir
den Kranken, die Heilung, ist noch lange kein Arzt, sondern, wenn
er nur aus dem Gefiihl heraus mit unzulianglichen Mitteln eingreift,
ein wohlmeinender Kurpfuscher. Geistiges Kurpfuschertum aber ist
ebenso gefahrlich wie das auf dem Gebiete des Korperlichen, nur
dall man die Gefahr meist gar nicht, oder erst viel zu spit erkennt.
Unsere ganze Erziehung, namentlich in der Familie, ist doch wesent-
lich Gemiits- und nicht Verstandesbildung. Erinnern wir uns auch
daran, daBl Hus, wie das einfache Weiblein Holz zu seinem Scheiter-
haufen tragt, nicht an der guten Meinung der Alten zweifelt, son-

216



dern von heiliger « Einfalt » spricht. Und Goethe meint: « Dich ver-
mag aus Glaubensketten der Verstand allein zu retten. dem du schon
Verzicht getan ». Nun wird man schnell mit dem Vorwurf des Intel-
lektualismus bereit sein, welchen Popanz man immer zu Hilfe ruft.
wenn man das Denken zu miihselig findet. Auch da liegen Begriffs-
verwechslungen in Hiille und Fiille vor. Begeisterung fiir das Tech-
nische und die philistrose Frage: Wozu niitzt das? haben mit einer
Uberschitzung des Intellekts nichts zu tun. Auch handelt es sich gar
nicht um die Doktorfrage, ob Verstand oder Gefiihl wichtiger sei,
sondern darum, zu wissen, wo sie jeweilen am rechten Platze seien.
« Ein Mann, der recht zu wirken denkt, wird auf das beste Werkzeug
halten »., meint Faust. Ferner: sehen wir ab vom Rechenunterricht.
so gibt es doch kaum ein Unterrichtsgebiet, in das nicht auch Ge-
miitswerte verwoben sind. Das hingt nicht vom Fach ab, sondern
von der Personlichkeit des Lehrers. Da wird es aber auch gerade
Aufgabe des Lehrers, den Schiiler klar erkennen zu lassen., wo er.
der Lehrer, aus dem Gemiit, sagen wir boshaft, aber sicher oft mit
Recht: predigend, und wo er mit wissenschaftlicher Sicherheit
spricht, damit sich die Schiiler verschieden fithlender. wollender und
predigender Lehrer nicht im spdtern Leben Meinungen, die man nur
fithlen, nicht beweisen kann, etwa mit Stahlruten und verwandten
Argumenten doch zu beweisen suchen. Jene Gefiihlswerte aber, die
doch allen Menschen mehr oder minder vertraut sind, immer wieder
herzuplappern, mag ungemein bequem, erbaulich, vielleicht auch
kindlich sein: aber dafl wir damit die Toleranz fordern, ist sicher
sehr fraglich. Wichtig aber wire eine strenge Erziehung zu Selbst-
disziplin und geistiger Ehrlichkeit und Klarheit, der Kampf gegen
alles Verschwommene und Verwaschene, gegen jeden gefiithlsmaBi-
gen Wortkram. Vielleicht hat man gerade durch das ewige Herunter-
leiern iiber Menschenliebe diesen Gemiitswert so zur bloB nachge-
plapperten Vokabel gemacht, dall er in der Praxis gar nicht mehr
wirkend in Betracht kommt. Das Elementare der Gefiihlsregungen
ist uns ganz abhanden gekommen, da wir alles in Worten und Arti-
keln und Resolutionen abreagieren. Scharfe, unvoreingenommene
Beobachtung der Menschen konnte da manches lehren. Ja, es wire
auch die Frage aufzuwerfen, ob wir den Bogen unserer Forderungen
nicht zu straff gespannt haben. « Liebe » zu den Menschen im allge-
meinen, wenn das Wort Liebe wirklich noch einen tiefern Wert

21%



haben und nicht ein von wohligem Gefiihlskrabbeln umwitterter
Ausdruck werden soll, ist unmoglich. Da stehen Begriffe wie: Wohl-
wollen, Menschlichkeit, Humanitit, ja Gerechtigkeit viel hoher. Was
zum Beispiel Kants schlichte Forderung, den Menschen nie als blo-
Bes Mittel, das heil3t als Personlichkeit und nicht als Sache zu be-
trachten, in sich schlieBt, haben wir noch kaum erfaf3t.

Aus der Grundlage der wohldisziplinierten geistigen Ehrlichkeit
und Sachlichkeit heraus nur kann Toleranz, deren Wert uns fest-
steht, erwachsen. Und doch ist Toleranz kein letzter Wert. Es haftet
dem Begriffe allzu sehr etwas von Duldung an. Geistige Ehrlichkeit,
kritische Schulung und Durchdringung fiihrt nicht zu Toleranz, son-
dern zu wahrem, tiefem Verstandnis. Den nicht exakt Wissenden,
den unmethodisch, unkritisch Vorgehenden miissen wir belehren, ihn
ttberfithren, ihm beweisen. Den anders Meinenden und Glaubenden,
der sein Meinen und Glauben nicht fiir ein Wissen ausgibt, miissen
wir nicht dulden, sondern verstehen. Solange Toleranz nur eine Ge-
fithlssache ist, kann sie, unter Einflu} eines stirkeren Gefiithls —
und solche Gefiihle sind, wie wir gerade heute zu unserm Schrecken
sehen, sehr leicht zu wecken — rasch in die wildeste Intoleranz um-
schlagen. Ein auf klarem Wissen und scharfer Einsicht beruhendes
Verstehen griindet fest, wenn es sich mit der Erziehung verbindet,
nie dem GefiihlsmaBigen, Emotionalen blind zu folgen. Im Ver-
stehen liegt auch das, was man bei all dem ethischen Treiben der
Gegenwart so sehr unterschitzt — und unsere Zeit ist ja voll von
ethischen Schlagwortern wie kaum eine! —: Hochachtung vor dem
anders Meinenden und Glaubenden. So mag denn ein tiefes Goethe-
wort am Schlusse stehen: « Toleranz sollte eigentlich nur eine vor-
ibergehende Gesinnung sein: sie mull zu Anerkennung fithren. Dul-

den heiBt beleidigen. » Adolf Attenhofer (Chur)

218



	Toleranz und Intoleranz

