
Zeitschrift: Jahresbericht des Bündnerischen Lehrervereins

Herausgeber: Bündnerischer Lehrerverein

Band: 59 (1941)

Artikel: Mundart und Schriftsprache

Autor: Szadrowsky, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147386

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mundart und Schriftsprache
M. SZADROWSKY

Dieser Vortrag, den ich vor der Bezirkslehrerkonferenz der Fünf
Dörfer gehalten habe, kann keine umfassende Behandlung des
Gegenstandes sein. Das meisterhafte Buch «Schriftsprache und Mundarten»
von Walter Henzen (1938) habe idi ausgiebig zu Rate gezogen, auch
Albert Bachmanns Darstellung im Geographischen Lexikon der Schweiz
5, 65 ff., vor allem auch Schriften Ottos von Greyerz, aus dem neueren
germanistischen Schrifttum besonders die Leistungen, die mit den Namen
Carl von Bahder, Konrad Burdach, Virgil Moser, Theodor Frings
verknüpft sind, neben den bewährten Geschichten der deutschen Sprache
auch die kleine von Adolf Bach (1938). Lehrern empfehle ich zu
eingehendem Studium das Buch Walter Henzens.

Zum voraus steht fest: die Mundarten liegen uns am Herzen.
Wir wollen sie hegen und pflegen. Sie dürfen nicht dahinsiechen.
Wir möchten sie stärken, noch mehr zu Ehren bringen.

Zweitens steht aber auch fest: die neuhochdeutsche
Schriftsprache müssen wir kennen und können, lernen und lehren. Wir
dürfen sie nicht in den Winkel stellen, auch wenn wir es wollten,
und wir wollen es keineswegs.

Also auf beiden Seiten Recht — auf welcher Seite ist das
Vorrecht?

Reichtum der Mundart gegen Armut der Schriftsprache
auszuspielen, davor muss man sich hüten. Die Schriftsprache ist auch
reich. «Unsere schöne, tiefe, heilige Muttersprache» nennt Heinrich
Federer «die grosse deutsche Orgel». Wer sie als Handorgel handhabt,

ist ein Stümper. Goethes Wortschatz ist in einem starken
Quartband von neunhundert Seiten gesammelt. Leibniz fand: «Das

Deutsche ist überaus reich und allseitig ausgestattet mit Ausdrücken
für das Wirkliche, zum Neid aller anderen Völker.»

Dass die Schriftsprache «künstlich» wäre im Gegensatz zur
«natürlichen» Mundart, dieses Vorurteil verbieten die neuen
Erkenntnisse über das Werden der Schriftsprache.

Was schöner und uns lieber sei, darauf dürfen wir nicht abstellen.

Die Lage ist einfach so: auf beiden Seiten ist Recht und An-

4



spruch. Wir haben keine Wahl zu treffen: Schriftsprache und
Mundart heisst es für uns, nicht oder.

Wie werden wir als Schweizer beiden gerecht? Wie schützen wir
beide? Darüber muss man immer wieder einmal nachdenken, be^

sonders dann, wenn zum Schutze der einen oder andern Massnahmen

getroffen werden, die nicht nützen, sondern schaden.
Mit der Gegenwart von Mundart und Schriftsprache haben wir

es zu tun. Geschichte wollen wir aber doch zu Rate ziehen. Es hilft
zur Klärung des Verstandes und zur Beruhigung des Gemütes. Die

geschichtliche Verflochtenheit von Schrift r

spräche und Mundart fassen wir zuerst ins Auge. Kein
Urteilsfähiger wird mehr annehmen und behaupten, Mundarten
seien entartete Schriftsprache. Kein Zweifel: die Schrift r

spräche ist aus Mundarten entstanden. Aus
welchen Mundarten? Das weiss man seit ein paar Jahren genauer, als

es noch in den meisten Geschichten der deutschen Sprache zu lesen
ist. Freilich steht schon seit Jahrzehnten fest: die neuhochdeutsche
Schriftsprache ist die Sprache Martin Luthers; die Sprache der deu;tï
sehen Bibel ist Schriftsprache geworden. Auch die Grundlage, auf
der Luther aufbauen konnte, ist schon lange bekannt. Neben und
über den Mundarten bestanden schon Gemeinsprachen, nach Virgil
Moser schon vom 13./14. Jahrhundert an mindestens acht
landschaftliche Literatur- und Amtssprachen als natürliche Fortsetzungen

der althochdeutschen Sprachgewohnheiten, die in den Klöstern
aufgekommen waren. Es waren, wohlverstanden, Gemeinsprachen
von beschränkter landschaftlicher Gültigkeit und von sehr bedingter

Einheit.
Für unsere neuhochdeutsche Schriftsprache wichtig wurden

besonders die Kanzleisprachen des östlichen Mitteldeutschland. Das

ist nichts Neues. Aber was war massgebend für diese ostmitteldeutschen

Kanzleisprachen? Da stehen sich zwei Antworten gegenüber,
zwei Ansichten, zwei Richtungen des Forschens. Die eine behauptet:
massgebend war die Kanzlei des Kaiserhofes zu Prag in Böhmen mit
einer bewussten Regelung. Die andere stellt fest: die

landschaftlichen Sprachverhältnisse im östlichen
Mitteldeutschland haben den Ton angegeben; das neue Deutsch ist
eine Schöpfung des Volkes, nicht des Papiers; es wurde schon
gesprochen, bevor es sich auch in der Schrift durchsetzte.

5



Ein paar Worte über die erste Ansicht. Ein Forscher hohen Ranges,

Konrad Burdach, hat ihrer Begründung geradezu eine Lebensarbeit

gewidmet. Er vertrat jene Art der Sprachwissenschaft, die
sich «geisteswissenschaftlich» nennt oder «idealistische Philologie».
Die meint einseitig: Sprachgeschichte ist Bildungsgeschichte; die
sprachlichen Veränderungen beruhen auf geistig-kulturellen;
selbständige sprachliche Entwicklung gibt es nicht (richtig wäre:
Sprachgeschichte ist zu einem Teil Bildungsgeschichte). Burdach hat in
bedeutenden Werken ausgeführt, dass zur Einigung der deutschen

Schriftsprache eine Wende der Kultur entscheidend
mitgewirkt habe. Der Gedanke der Wiedererweckung des klassischen
Altertums hielt in Deutschland Einzug, der Humanismus.
Besonders Prag wurde unter den luxemburgischen Kaisern im 14. und
15. Jahrhundert ein Mittelpunkt gelehrter Bildung in deutschen
Landen. Karl IV. und sein Hof nahmen die Überlieferungen der
klassischen Kultur auf, waren sich aber auch der Aufgabe bewusst,

Träger und Förderer deutscher Bildung zu sein. Die neue
Sprache, so lehrt Burdach, sei der Ausdruck der neuen Kultur; man
habe am Prager Hof den deutschen Kanzleistil am Lateinischen
geschult. Burdach will mehr im Stil als im Lautlichen die Grundlage
der neuen Sprache sehen.

Burdachs Auffassung ist keineswegs wissenschaftlich gesichert.
In den letzten Jahren sind schwerwiegende Einwände erhoben worden,

nicht nur sprachliche, sondern auch aus dem Bereich der
Literatur-, Kultur- und Geistesgeschichte. Ohne Zweifel ist bei
Burdach und seinen Schülern die Wirkungskraft des Südens und der
Renaissance masslos überschätzt. Der Wunsch einer Schriftsprache
und einige Lehre wird von dort gekommen sein. Übersehen ist bei
Burdach die Hauptsache: die Verwurzelung der neuen
Sprache im Heimischen.

Überaus klärend hat da die Mundartenforschung
gewirkt. Damit bekommt die zweite Ansicht über das Werden der
Schriftsprache das Wort, die richtige. Die ostmitteldeutschen
Kanzleisprachen sind aus ihrer Sprachlandschaft herausgewachsen.

Sprachgeographie und Kulturkreisforschung können das
nachweisen. Der Hauptvertreter dieser fruchtbaren und zuverlässigen
Forschungsart ist Theodor Frings. Man erforscht die «Sprachräume»,

man findet «Kernlandschaften», von denen sprachliche und

6



überhaupt kulturelle «Strahlungen», auch die «Sprachströme»
ausgehen. In der Schweiz ist solche Strahlung zum Beispiel von Bern
aus auf alle übrigen bernischen Städte, städtischen Ortschaften und
Marktflecken und darüber hinaus nach Freiburg, Solothurn, Ölten,
Aarau, Luzern nachgewiesen in den trefflichen Beiträgen zur
bernischen Mundartgeographie von Heinrich Baumgartner (1940).
Derartige Forschung hat neue Einblicke in die deutsche
Sprachgeschichte, der altdeutschen und der neuern, aufgetan. Die
ostmitteldeutschen Sprachräume sind gründlich untersucht worden; die
Arbeit geht weiter. Die Haupttatsachen stehen jetzt schon fest. Sie

gingen uns wenig an, wenn nicht die Geschichte unserer
Schriftsprache davon abhinge.

Der mitteldeutsche Osten (Böhmen, Meissen, Mähren, Schlesien,
Lausitz) war Kolonisationsgebiet. Er bekam als Neuland
sein Deutschtum seit Karl dem Grossen bis ins 13. und 14.
Jahrhundert hinein durch Siedler aus dem deutschen Altland und zwar
durch Siedlerströme von verschiedenen Seiten. Drei Siedlerströme

wurden massgebend: einer aus der Maingegend und dem

Erzgebirge, also aus dem Südwesten, einer aus dem mitteldeutschen
Westen, einer aus dem niederdeutschen Norden. Aus der
Herkunft der Siedler, die das ostmitteldeutsche Neuland füllten,

ergaben sich die landschaftlichen Sprachverhältnisse,

aus diesen dann eine etwas ausgeglichene
Verkehrssprache, aus dieser die Kanzleisprachen (nicht
wesentlich nach dem Vorbild der Prager Kanzlei). Die koloniale
Durchschnittssprache, die da im Osten Mitteldeutschlands im
Gemisch der Siedler entstand, das «Meissnische
Deutsch» (in der Mark Meissen) wurde die Grundlage
unserer neuhochdeutschen Schriftsprache.

Warum? Entscheidend war: die Durchschnittssprache bildete
sich zugleich mit einem neuen und mächtigen Staat,
dem Staat der Wettine r, zugleich mit einer mächtigen

Handelsstadt: Leipzig; ausserdem wurde die
Siedlungslandschaft nach Osten erweitert: dadurch rückten Staat, Stadt,
Sprache aus Grenzlage in Mittellage.

Dazu kam noch etwas ganz Bedeutendes: dort, wo das neue
Deutsch wuchs, dort wuchs auch die Reformation. Das

neue Deutsch gab der Reformation die Möglichkeit weiter Wirkung,

7



die Reformation dem neuen Deutsch überlandschaftliche Stosskraft.

Luthers überragende Bedeutung für unser Deutsch wird nicht
im geringsten angetastet dadurch, dass man jetzt genau weiss, wie
die Sprache entstanden ist, die er in die Hand bekam. Er hat die

Schriftsprache nicht geschaffen, aber schöpferisch umgeschaffen.
Was verficht's, wenn er im Lautlichen nicht in dem Masse Vorbild
gewesen ist, wie man früher angenommen hat! Im Wortschatz und
im Stil hat sich sein Genie am glänzendsten ausgewirkt. Neu und
vorbildlich war vor allem der Fluss seiner Prosa; Luther bricht mit
der Kanzleisprache, mit allem papierenen Deutsch, mit der
lateinisch bestimmten Prosa. Die Quelle, aus der er geschöpft hat, ist die

Volkssprache: «Man muss nicht die Buchstaben in der
lateinischen Sprache fragen, wie man soll Deutsch reden; sondern man
muss die Mutter im Hause, die Kinder auf der Gassen, den gemeinen
Mann auf dem Markt darum fragen und denselbigen auf das Maul
sehen, wie sie reden, und darnach dolmetschen, so verstehen sie es

dann und merken, dass man Deutsch mit ihnen redet.» Er spricht
und schreibt lebendig, warm, bildhaft. Seine Sprache ist volksmässig
und zugleich durchgeistigt; das machte sie zum unvergleichlichen
Vorbild einer wirklichen Hochsprache. Es bleibt bei Rankes
Ausspruch, selbstherrschender und gewaltiger als Luther sei wohl nie
ein Schriftsteller in einer Nation der Welt aufgetreten.

Luthers Leistung ausführlich zu würdigen, dazu ist hier nicht
der Ort. Den Ursprung der Schriftsprache aus Mundarten darzustellen,

galt es. Es soll sich ja um «Mundart und Schriftsprache»
handeln.

Man darf sich keineswegs vorstellen, die Luthersprache habe
sich mit einem Schlage allenthalben durchgesetzt. Freilich verbreiteten

sich Luthers Schriften, vor allem die Bibelübersetzung, in vielen

Tausenden von Stücken über das deutsche Land, und überallhin
trugen sie mit der neuen Lehre auch die neue Sprache. Sie fand aber
nicht so rasch allgemeine Anerkennung, wie man früher angenommen

hat. Noch am Ende des 16. Jahrhunderts war Luthers Sprache
keineswegs allgemein anerkannte Schriftsprache. Zwar hatte sie
bereits Niederdeutschland erobert. Der Süden verhielt sich ablehnend,
zumal soweit er bei der alten Lehre verharrte, besonders also die
österreichischen Lande und Baiern. Auch Hans Sachs im protestantischen

Nürnberg schrieb seine Verse in nürnbergischem Schrift-

8



deutsch. Ähnlich hielt es der Satiriker Fischart mit der Strassburger
Schriftsprache; wir erinnern uns an sein Gedicht über «Das glückhafte

Schiff von Zürich».
Und die Stellungnahme der Schweiz Ein begeisterter,

rascher Anschluss an die neue Schriftsprache war da wirklich nicht
zu erwarten. Die Gegensätze zum Reich waren tief,
Gegensätze von sprachlicher, politischer und religiöser Art.

Erstens der religiöse: Luthers und Zwingiis Auffassungen waren
in wichtigen Dingen verschieden; es ergab sich eine dauernde Trennung

der beiden evangelischen Kirchen.
Zweitens der politische Gegensatz: Schwabenkrieg gerade in

jener Zeit, als sich der Anschluss fürstlicher und städtischer Kanzleien
an die Gemeinsprache vollzog. Der blutige Krieg ging so aus, dass

er die Schweiz tatsächlich aus dem Reichsverband löste. Sicher kein
passendes Vorspiel für einen raschen sprachlichen Zusammen-
schluss!

Drittens der sprachliche Gegensatz zwischen hüben und drüben.
Hierzulande hiess es noch (und heisst es heute noch) : wiiss, Ziit,

riite(n) mit altem ii; suur, Huut, muure(n) mit altem uu; Hüüser,
Lüüt, stüüre(n) mit altem üü. Da hatte die Gemeinsprache Deutschlands

Zwielaute: ei, au, äu (eu). Die «Diphthongierung» war seit
dem 12. Jahrhundert in Baiern aufgekommen, später auch im
Schwäbischen und im Mitteldeutschen. Ein Gegenstück dazu: die
Schweiz hatte (und hat) Zwielaute bewahrt in Fällen, wo die
Luthersprache infolge der mitteldeutschen «Monophthongierung» einfache
lange Laute aufweist: schweizerisch Diäb, liäb, diäne(n); Bluot,
guot, Bluome(n); Gäeti, müed, büesse(n). Sehr verschieden wurde
auslautendes e behandelt: die Schweizersprache wirft es in der
Regel ab; Luther bewahrt es: Knab - Knabe, Straass - Strasse. Das

Schweizerische machte (und macht) ausgiebigen Gebrauch von
«kontrahierten» Zeitwortformen; die Luthersprache lässt sie meist
nicht zu: ich han - ich habe, ihr land - ihr lasset. Dergleichen Gegensätze

Hessen sich häufen.
Wesentliche Unterschiede bestanden auch im Wortschatz.

Ein Basler Buchdrucker sah sich ja veranlasst, seinem Nachdruck
von Luthers Neuem Testament ein Wörterverzeichnis beizufügen,
Wörter der Luthersprache, die den Schweizer Lesern nicht geläufig
waren (und auch heute noch nicht gut mundartlich sind). Er setzt

i



neben das «auslendige» Wort ein einheimisches oder mehrere: zum
Beispiel bang erklärt er durch engstich, zwang, gedrang; beben
durch bidmen; darben durch noth, armuot leyden; Hügel durch
gipffei, buehel; Ufer durch gestad.

Noch zweihundert Jahre später schreibt Albrecht von
H a 11 e r in der Vorrede zur dritten Auflage seiner Gedichte: «Viele
Wörter sind bei uns gebräuchlich, die bei andern (das heisst in der

Schriftsprache) veraltet sind, und tausend andere sind in Sachsen

in beständigstem Gebrauche, die ein Schweizer nicht ohne Wörterbuch

verstehet.»
Was hier Haller für seine Zeit feststellt, wie viel mehr Geltung

muss es für das sechzehnte Jahrhundert haben! Da lebten in
der Schweizersprache noch weit mehr dem Alemannischen
eigentümliche Wörter. Es wundert uns nicht, dass Luther die grösste
Mühe hatte, Zwingli zu verstehen, sein Deutsch ein «boes

deutsch» nannte: «Einer möcht schwitzen, ehe ers verstehet». Dabei
schrieb Zwingli nicht etwa urchige Toggenburger oder Zürcher
Mundart, sondern die übliche oberdeutsche Schriftsprache, freilich
mit schweizerischem Einschlag: Und wie die Kinder Israels ja an
der Erste, do sy, uss Egypten gefürt, noch unlydig und ungewon des

schwären Reysens, etwan unwillig sich widerumb in Egypten
wunschtend zuo den verlassnen Spysen, als Knoblouch, Bollen,
Louch, Häfen mit Fleisch, haben sy doch sölicher Klag gar vergessen,

als sy in das verheissen Land komen und der lyeplichen Früchten

innen worden sind. Die Stelle stammt aus Zwingiis Predigten,
die jetzt im ersten Band der neuen Volksausgabe seiner
Hauptschriften wieder dem Volk geschenkt worden sind.

Auch die vielen schweizerischen und bündnerischen
Streitgedichte aus dem 16. und 17. Jahrhundert sind Schriftsprache mit
mehr oder weniger mundartlicher Färbung.

Die oberdeutsch-schweizerische Schriftsprache war verschieden
von Ort zu Ort, weil sie allenthalben unter dem Einfluss der
Ortsmundart stand und überdies abhing von den verschiedenen Kenntnissen

der Schreibenden. Das Mundartliche kam sicher beim
Vorlesen und auch beim Predigen stark zur Geltung.

Denken wir noch einmal an die Gegensätze zwischen Schweiz
und Reich, Schweizersprache und Luthersprache, auch an die
landschaftliche Sonderstellung der Schweiz: mit Recht hat man sich dar-

i
10



über gewundert, dass die Schweiz keine eigene
Schriftsprache auf die Dauer ausgebildet hat (wie die Niederlande es

taten). «Die Entscheidung hing», stellt Henzen fest, «wie so manches
in der Geschichte und namentlich in der Kulturgeschichte, zeitweise
an einem Faden. Herbeigeführt wurde sie durch die Buchdrucker,
die die gemeindeutsche Sprachform in dem Masse annahmen, wie
sie mit der Verbreitung ihrer Druckerzeugnisse über die Schweizergrenze

hinaus rechneten. Materielle und intellektuelle Interessen
haben damit einen Partikularismus hintertrieben, der das geistige
Antlitz der deutschen Schweiz völlig anders gestaltet hätte.» Die
Schriftsteller Hessen den Buchdruckern freie Hand; sie wollten

ihre Bücher auch in Deutschland absatzfähig machen, näherten
sie darum so weit als möglich der überrheinischen Rechtschreibung.

Wie und wann die neuhochdeutsche Gemeinsprache sich
auf dem Schweizerboden durchgesetzt hat, das ist für verschiedene
Städte in Einzeluntersuchungen dargestellt worden, so für Basel,
Schaffhausen, Zürich, Luzern (für Chur noch nicht). Da wird zum
Beispiel über Zürichs Übergang zur neuhochdeutschen
Schriftsprache von J. Zollinger (1920) festgestellt: der Übergang vollzog
sich «unter Führung der Zürcher Bibel»; alle
neuhochdeutschen Formen, die schrittweise in die Zürcher
Schriftsprache eindringen, werden etwa ein Jahrzehnt vorher in der
Zürcher Bibel durchgeführt, und diese hat die neuen Laut-, Formen-
und Wortgestalten aus der Lutherbibel ; «ohne das Erscheinen

von Luthers Bibelübersetzung wäre wohl der Schritt zum
Neuhochdeutschen in jener Zeit (1527) nicht getan worden».

Das lässt sich mit Henzen verallgemeinern: auch andernorts
nahm zunächst die Bibel die neuhochdeutschen Laute an, eben nach
dem mächtigen Vorbild der Lutherbibel, zwanzig bis dreissig Jahre
später folgten die übrigen Druckwerke und ziemlich später überall
die Ortsschriftsprache, die Amtssprache und die schriftliche
Aufzeichnung im Kreise der Gebildeten. In runden Zahlen ausgedrückt:
um 1600 war die Druckersprache im grössten Teil der Schweiz
neuhochdeutsch geworden, um 1700 die Amtssprache und die Schreibsprache

der Gebildeten. Der Rat zu Bern warnt 1671 in einem
Erlass die Prediger, sich des neuen Deutsch zu enthalten, da es das

gemeine Volk in seinem Christentum nicht unterweisen könne. In
Zürich macht noch 1746 J. J. Bodmer den Versuch (vielleicht nicht

11



:

ganz im Ernst), gegenüber dem Neuhochdeutschen das Recht des
Schweizerdeutschen zu verteidigen: «Ich habe mit all meinem
Nachsinnen noch keinen tüchtigen Grund ausfinden können, warum eben
der Meissner Dialekt (der galt als bestes Neuhochdeutsch) die
Herrschaft haben sollte, warum andere Provinzen nicht ebenso viel Recht
haben sollten, ihre eigene Mundart auszubessern.»

War die neue Schriftsprache zum Durchbruch gekommen, so

waren damit noch lange nicht alle Spuren der Mundart
verschwunden. Noch im 18. Jahrhundert sind solche auch bei Hoch-
und Höchstgebildeten sehr häufig.

Sehen wir uns im altern Schrifttum Graubündens um! Da
fehlt es ja, den vielen Dorfbränden zum Trotz, nicht an alten
Aufzeichnungen. Sehr früh hat sich, sogar in den rätoromanischen
Gegenden, die deutsche Urkundensprache durchgesetzt,
dann die altschweizerische Amtssprache in verschiedenen

Prägungen, auch die oberrheinische und
süddeutsche Reichssprache, schliesslich auch die Luther-
spräche, das alles aber mit Mundart gewürzt, für uns
gerade dadurch recht schmackhaft.

Eine ältere Art schweizerischer Schriftsprache vertritt die
Davoser Kirchenordnung von 1466 (F. v. Jecklin hat
sie samt dem Davoser Spendbuch von 1562 im Jahresbericht der
Historisch-antiquarischen Gesellschaft Graubündens 1924
herausgegeben). Da hören wir altertümliche Endungen mit vollen
Selbstlauten: begerott «er begehrt», verdingot «verdingt», drisgost
«der Dreissigste» und dazu drisgoster für eine Art von Priestern.
Diese Schreibart wurzelt in spätalthochdeutscher Zeit; sie hat sich
auch andernorts in der Schweiz in die Neuzeit fortgeerbt als
«archaistische» Schreibweise. Da bleibt immer etwas Wichtiges zu erwägen:
liegen nur altertümliche, altertümelnde, «archaistische» Schreibungen

vor, oder klingt die lebendige Mundart mit? Auf Walserboden
muss man dabei einen andern Maßstab anwenden als in Bezirken
der untern Schweiz. Manches, was andernorts als verrostete
Schreibgewohnheit abgefertigt werden kann, darf oder muss man in
Walsergebieten als mundartlichen Einschlag werten. Sind doch
die Walliser und Walser Mundarten noch heutzutage in manchen
Zügen (nicht in allem) altertümlicher als irgendwelche alemannischen

Mundarten sonst, geradezu das alleraltertümlichste Deutsch.

12



Man hört in den Denkmälern des 15. und 16. Jahnhunderts in Menge
althochdeutsche Formen, die damals ohne Zweifel noch der lebendigen

Redeweise angehörten. Im Davoser Spendbuch tauchen da

und dort weibliche Wesfall- und Wemfallformen auf -un auf: zuo
einer situn «zu einer Seite», huss und hof zur Daffernun «Haus und
Hof zur Taverna», Peter Elson ried als Gutsbezeichnung. Vorherrschend

ist freilich das gleichförmige e wie im Mittelhochdeutschen:
in der hochen wuchen, in siner Stuben (Kirchenordnung), fcy der
Schmitten, an die Bärenfallen, an unser frowen killichen (Spendbuch).

Häufig erscheint im Spendbuch die Form kindo «der Kinder»

als besitzanzeigender Wesfall; ein Gut stösst an Nigg Schlegels
kindo guot, ein anderes an Mattly Gamsurers kindo guot, ein anderes

an Jacob Ardueschers nachkindo guot. Mit der althochdeutschen
Form kindo wechseln die jungem kinden, kindren. Zum mindesten
in Verbindungen der genannten Art wird kindo noch lebendig
gewesen sein. In Walliser Mundarten lauten entsprechende Formen
noch heute Chinno «der Kinder», Jaaro «der Jahre», Gibeinro «der
Gebeine».

Eine andere Art Aufzeichnung soll ein Prätigau er
Hausinventar von 1655 veranschaulichen (mit Hexenprozess-
akten herausgegeben von M. Schmid und F. Sprecher im
Jahresbericht der Historisch-antiq. Gesellschaft Graubündens, 1918). Da
schreibt jemand ohne schriftsprachlichen Ehrgeiz, Mundart mit ganz
geringem Einschlag von Schriftsprache: Item in der Stuba in der
Gutscha ein Laubsack sambt ein Küssi, aber nit vil wert; Item ein
Spinradt und ein Kuchlatta Hambf und ein Liecht, ein Handzwechela,
ein Lenastüeli und ein Haspel; Item im Fürhuss ein Wassergelta, ein
Püttelfass und ein Trog; Item in der Kuchi ein Küechelkella sambt
ein anders hübss Kelli; Item 4 Muesskella, nüwa, ein Pfana, ein
kleinss Aexli, ein quartana Grüscha und ein wenig mei, ein Heli,
ungfar ein 2 messigss gebseli, ein kleinss Schüsseli und 2 Hackmesser.

Wieder eine andere Art macht sich in Hexenprozess-
a k t e n breit, ein bunter Mischmasch von Mundart und
Schriftsprache. Die Bekenntnisse und Geständnisse der «Hexen» wollte
man möglichst wortgetreu aufzeichnen, schrieb aber eben doch von
Amteswegen, also Kanzleisprache; manches Hess sich nicht wohl in
Amtsdeutsch umsetzen. Ein Beispiel aus Langwieser Akten von 1699:
Wie lang sie in Holdschaft mit obbedeütem Brun? - Etwan zwei oder

13



drei Jahr; bekent auch, dass sie ein anzal Meitli auf Davoss ein
Hengert gehupt auf einem stai und haben vermeint, sie haben etwas
zu essen und haben nüt gehapt, dass Ort habe auf der Ruten geheis-
sen über dass Waser enne; Ihre Gespilli habe Maria Mülleri geheis-

sen, ihr Tentzer habe Vit Beli geheissen; sie haben z'epel gemacht
(das heisst den Narren gemacht) und Hengert gehapt; so habe sie

gesehen, dass es nüt seye .; Hanss Beli sei auch bei ihnen gsin, und
urschla Rudi; dass Biren brot sei gsin Küchli Rinda.

Das erste Anzeichen für das Eindringen einer nicht schweizerischen

Schriftsprache, nämlich der süddeutschen Reichssprache und
dann auch der Luthersprache bilden allenthalben Formen wie weiss,
Haus, Häuser anstelle der alten Formen mit langem i, u, ü. Der Kampf
zwischen der alteinheimischen und der eingeführten Schreibweise
lässt sich schon im Davoser Spendbuch beobachten. Der Landschreiber

Ardüser, der im Jahre 1562 den Hauptbestand des Spendbuches
zu Pergament gebracht hat, schreibt keine neuhochdeutschen
Zwielaute. In den Nachträgen späterer Schreiber (sie reichen bis 1613)
erscheinen sie, aber vermischt mit einfachen Längen. Oft tauchen
unmittelbar neben- und nacheinander die alten einfachen Laute i,
u, ü und die neuen schriftdeutschen ei, au, äu, eu auf. Da liest man
zum Beispiel: in meinem eignen mad, wie zil und marchen uswysend,
also meinem mit ei, dagegen uswysend mit einfachen Lauten u und

y. Oder es heisst: ab dem drittheil dess alten hauses und den zwei
nüwen gemächren daselbst, also haus mit au, dagegen nüw noch mit
ü. In der Zusammensetzung fürhauss «Feuerraum, Küche» hat der
erste Bestandteil den alten einfachen Laut, der zweite den neuen
Zwielaut. Auf demselben Blatt kommt übrigens neben hauss auch
huss vor. Unmittelbar nacheinander steht etwa zuo einer siten mit i
und zuo der andern seiten mit ei, ferner ab seinem huss mit ei und
u, oder zur fierten seiten an Jost Hansen wyb guot, also seiten mit
Zwielaut ei, dagegen wyb mit einfachem y. Ein und derselbe Schreiber

schreibt drissig creützer mit i und eü, später dreissig creützer,
hier also beide Wörter mit Zwielaut. So tummelt sich alt und jung
in munterem Wirrwarr auf den ehrwürdigen Pergamentblättern des

Davoser Spendbuches.
Ein heimeliger Genuss ist es, im altbündnerischen Schrifttum

mit gespitzten Ohren der Mundart nachzuspüren. Sollte jemand
bezweifeln, dass die Mundarten schon vor Jahrhunderten gelebt haben,

14



in den Hauptzügen ganz wie heute, dem halte man ein paar alte
Bündner Urkunden und Spendbücher unter die Nase: da duftet es

von Mundart wie eine Bergwiese von Alpenblumen (allerdings bildlich

gesprochen: der wirkliche Geruch der Urkunden ist ja meistens

staubig und muffig - darum beiläufig ein Wort des Dankes an
Forscher, welche die gelben und grauen Pergamente auf sauberes
Papier abgeschrieben haben).

Gehen wir im Schrifttum früherer Jahrhunderte diesen Dingen
nach, dann wird uns zugleich die Eigenart der Mundarten
bewusst, und das gehört sicher zum Schutz der Mundarten. Im
Davoser Spendbuch erklingen schon die mannigfaltigen Verkleine-
rungs- und Koseformen, die uns im gegenwärtigen Walserdeutsch
erfreuen: ds Alpelti, das Mottetti mit -elti, die Büdemie gadenstatt,
also Büdemji, im Dorffie in Sertig mit -ji, daneben Büdemli, wisly,
gadenstettli, gässlin, zünli mit -li, aber auch das Waldy, Rongy mit
-i, ferner Kintschi für «Kindlein» (als Beiname) auf -schi, Paultzi
für einen kleinen Paul mit -zi. Für einen jungen oder kleinen oder
Heben Hans 6tehen schon damals folgende Namensformen zur
Auswahl: Hansi, Hansli, Hanseli, Hännsly, Häni, Kleinhannsy, Jung-
fians, Knabenhans. Gang und gäbe waren auch schon die
Sippschaftsbezeichnungen auf -i(n)gen, -ig, zum Beispiel Bauschig als

Sammelname für die Leute des Namens Böüsch oder Büüsch: Uoli
Böüschigs guot und Caspar Böüschigs Hell, auch der Bitschigen hof
zum Geschlecht Bitschen, Pitsch, Bätschigen madt zu Bätschi, Gul-

rigen guot zu Guler.
Die verschiedenen e-Laute waren schon vor Jahrhunderten in

Davos gleich verteilt wie heute: das kann man aus den Schreibungen
herauslesen, auch wieder im Spendbuch oder im Landbuch (auch
dieses hat F. v. Jecklin sorgfältig abgeschrieben). Da steht mit e oder
ee oder eh etwa der Heel Tschuggen, also heel «glatt», es wehry
«es wäre», mit e zum Beispiel stercker, jeger, menner, holtzs feilen,
die eltisten sollen erweit werden, hingegen mit ä geschrieben: wäg,
stäg, knächt, uberthrätter, starben, schlächt, also ganz lautgemässe
Schreibungen.

Allenthalben in den alten Denkmälern taucht das walserische
sch für s auf: zuo Schiersch, Dischlisch Peter (zu Mathis), Gallus

Engisch guot, huss und hof so Fuegschen gesin ist, hauss und spicher
zu Arduesch, Hansch Belis Stuck, Hans Thomasch. Eine Hexe hat

15



man nächtlicherweile rufen hören: Heb wysch, khy dana, lass mich
sein, also wysch für Wiis «Weise».

In der Verbindung nk erscheint im Walliser- und Walserdeutschen

das k als Reibelaut ch oder als Hauchlaut h, und das n ist im
Selbstlaut aufgegangen: da heisst es für «trinken» triichä, triihä
oder (mit andern Endungsverhältnissen) triichn, triihn. Im Davoser
Landbuch kommen thüchel, tüchel «Wasserleitungen» (althochdeutsch

dunkil) und büxen zum thüchlen (Zeitwort) vor, im Spendbuch

der Flurname die Thuchle, jetzt Duuchli, am Eingang ins
Dischmatal. Im Jahrzeitbuch von Langwies, von etwa 1500
(herausgegeben von F. v. Jecklin im Jahresbericht der Historisch-antiq.
Gesellschaft Graubündens, 1918) steht Wychler Hans und Hans

Winkler, häufiger die mundartgerechte Form Wiichler als die

schriftsprachliche Form Winkler. Nach Langwieser Hexenprozess-
akten von 1657 gesteht eine Hexe, sie habe Joos Engel in Valdei das

Achen gespert. Über eine andere gehen Kundschaften ein, als ob sie

es vermocht hätte, dass in einem Falle die milch geren gedicket und

gären geachet, und im andern die milch nit wellen dickhen und der

räum sich nit wellen achen, sonder über das Kübli uss wellen. Aus
dem Jahre 1699 vernimmt man: Leute, denen das Anken, das

Buttern verstellt oder gesperrt worden sei, haben sich mit einem
Eisenstecken beholfen, den sie im Feuer rot werden Hessen und dann in
den drei h. Namen in das Kübeli gelegt und darauf geanket; da sei

Trina Müller an die Türe gekommen und habe rätz angestossen, sie

aber rätz geanket. Trina Walkmeister gibt an, sie habe den Leuten
Pulfer in dass Achkübeli getan, dass es inen nit habe geachet. Im
Inventar des Stefan Juon von Fideris kommen 3 ganz Achpalla
«drei ganze Ankenballen» vor, im Hausrat der Zya Lutzi ein Kuch-
latta Hambf «eine Kunkel Hanf». In manchen Walsergegenden ist
jetzt die alte Aussprache des nk auf ganz wenige Wörter
eingeschränkt, und dies sind meist die Wörter aachen «Anken machen»,
Aachchübji «Ankenkübelein» (anstatt Anken selbst braucht man
Schmalz oder Butter) und Chuuchla «Kunkel», also die Wörter, die
auch in den Denkmälern sich hervortun.

Kennzeichnend für das Walserische (das Südschweizerische

überhaupt) ist häufiges pf anstatt //, zum Beispiel schaarpf anstatt
schaarff «scharf», Scheerpfi anstatt Scheerffi «Schärfe». Es handelt
sich um Formen, in denen trotz vorangehendem Mitlaut oder lan-

16



gern Selbstlaut die westgermanische Mitlautverdoppelung geblieben
ist. Auch sonst sind häufig alte Doppelmitlaute unter solchen
Umständen bewahrt: rääz «scharf», Bläikchi «Bleiche». Nach den

Hexenprozessakten aus dem Castelser Gericht sagt einer aus, eine
Katze sei rätz gegen ihn gekommen. Man fordert, dass gegen Hexen
mit merer Scherpfe verfahren werde. Der Scharpfrichter bekommt
zu tun. Man braucht Stecken mit Scharpfen Langen Spitzigen Gardt-

ysen. Auch in den Klosterser Akten heisst es scharpfrichter und mit
inscherpfung, und eine Verklagte benimmt sich scharpf und unge-
dultig.

Bei den Verschlusslauten kennen Walsermundarten ferner
Verstärkung der schwachen zu kräftigen, der Lenes zu Fortes, besonders

im Auslaut, also p, t, k anstatt b, d, g. Im Davoser Spendbuch
steht zum Beispiel landt, landtammann, lanndtschryber, das sandt
«der Sand», kindt «Kinder», Gaudentz Khindt, weit «Weide»,
madt, matt, bärgmadt «Mahd, Wiese», die Wildt matta, Peter
Heltt, Conratt Lamperten guot, inwert an der Resty stägg. Im Landbuch

wimmelt es von Beispielen wie endt «Ende», gewilt «Gewilde»,
gnadt «Gnade», eidt «Eid», lantz gmeindt «Landsgemeinde», lant-
weibel «Landweibel», rhattsfründt «Ratsfreunde, Ratsgenossen»,
iveidt «Weide», walt «Wald». Auch in den Prozessakten kommt
dergleichen massenhaft vor, zum Beispiel in den Castelser Akten: Be-

trügglena «Betrüg-Lena», Hundt «Hund», hast so leidt geschruwen
«hast so schrecklich geschrieen», bim Badt «beim Bad», Lidt «Deck-
brettchen»

Als Gegenstück ist die im Auslaut unter Umständen eintretende
Schwächung kräftiger Verschlusslaute zu erwähnen. In der Davoser

Kirchenordnung steht: Item aber gehörd ainem pfarer im Obren

Schnid; im Spendbuch: dise nüwe urber in crefften gesteld, ferner
stost ufwert an den grad, abwerd an die allmein; in den Langwieser
Akten: mit der Hand über den rüg uss gefahren, ferner Ein grünen
Hud und rock und ein Federn auf dem Huod.

Mit kennzeichnend walserischem Sprosslaut heisst es im Davoser
Landbuch gären «gern», garen «Garn, Wolfsgarn, Wolfsnetz», wann
mann im landt sturem lüth «wann man im Land Sturm läutet», huss

arem lüth «hausarme Leute».
In Urkunden aus Versam und Valendas (Pfarrer E. Camenisch

hat viele abgeschrieben) findet man schon im 15. und 16. Jahrhun-

2 17



dert biecher «Bücher», altardiecher «Altartücher», ganz der Mundart

gemäss mit Entrundung, ferner gieter «Güter», griens für Grüens
« Grünes», Zinig für Züünig «Umzäunung», Holz rysten «Holz
rüsten», Biel neben Büel, Christen Byeller, Andris Riedis Thöchter
neben Rüedi, Kin für den Hofnamen Gün, in der Kilchhery «in der
Kirchhöre», die vom Kritzli für Chrüzli. Noch in einer Eintragung
im Dorfbuch von Carära aus dem Jahr 1748 ist zu lesen: nach den
Brichen «nach den Bräuchen», gebirdig «gebürtig», bis nächst kindf-
tige Jörge «bis künftigen St. Georgstag», fl. 65 sag finf und sächsig

Landtleifig gäldt «65 Gulden landläufiges Geld».
Auch im Formen- und Satzbau verraten die Denkmäler

Übereinstimmung von einst und heute, zum Beispiel im Gebrauch von
Eigenschaftswörtern mit Endung. D'Chüä si hübschä, wissä oder D'Chüa
si hübscha, wissa sagt man heutzutage. Im Inventar der Zya Lutzi
steht: 4 Muesskella, nüwa, im Inventar des Stefan Juon: 9 Pfana,
kleina und grossa, freilich auch: 22 zinen Schüssla, klein oder gross,
ferner: 5 Gabla und 5 Furga, grosse und kleini. In den Klosterser
Akten heisst es: und habe sey Leitz, Kaltz und Unguotz bedunckt
«und es habe sie unangenehm, kalt und ungut gedünkt»; die lebende
Mundart sagt zum Beispiel: es isch guots, es isch chalts. Auch die

Fügung Wägen dass sey nidige und hässig sige entspricht heutigem
Brauch: schi isch nidigi.

Merkwürdig kommt es uns vor, wenn auf ättas, aswas ein
hauptwörtlicher Wesfall folgt: aswas Pfiifjisch häd er kchan «etwas wie
ein Pfeiflein hatte er» (Klosters). Auch das ist schon um 1600 im
Prätigau bezeugt: es habe jemand mit ess was pfifflins z tanz auf-
gemachet. Auch die hochalemannischen JNamenfügungen Ds Bäär-

gjisch Greetji für ein Grätlein, das zum Bäärgji gehört, Chäläwaldsch

Büdemji für ein Bödelein im Chäläwald, Tällisch Zug für einen
Lawinenzug im Tälli haben urkundlich bezeugte Vorfahren: zum
Beispiel im Davoser Spendbuch des Thällis bach, des Waldys gaden-

stettly; ein Gut in Sertig stösst an der Eggen bach; das Gut genant
die Sutzi stösst inwert an der Sutzi bach, und dazu gehört ein guot,
genant Sutzen boden.

Jetzt eine bedenkliche Sache! Wir freuen uns über das heimatliche

Gewimmel von Mundart im altbündnerischen Schrifttum. Mehr
zu tun haben wir Schulmeister mit dem neubündnerischen, mit
Aufzeichnungen der Schüler: mit Aufsätzen. Stossen wir da auf Mund-

18



\

artliches, so fährt der Rotstift drein! Und er m u s s dreinfahren. Er
muss, weil wir müssen, weil wir (unter andern) zwei Pflichten
haben: 1. Schriftdeutsch lehren, 2. die Mundart
schützen. Beiden Pflichten kommen wir am besten nach, wenn
wir sauber trennen.

Diesen Standpunkt hat seit Jahrzehnten 0. v. Greyerz vertreten.
Von ihm stammen die besten Bücher und Schriften über Pädagogik
des Deutschunterrichtes, von ihm auch die besten Lehrmittel für
den Deutschunterricht an Schweizerschulen. Vergessen wir nie seine
befreienden und aufbauenden Grundsätze! Deutsche Sprachschule
darf nicht Abklatsch der lateinischen Grammatik sein: man lege
doch nicht das Drahtgitter einer toten Sprache über eine in vollem
Lebenssaft wachsende. An den lebendigen Sprachbesitz, den die
Kinder in die Schule mitbringen, muss man anknüpfen, diesen Besitz

vor allem befestigen und sodann äufnen, ferner Mittel und Wege
finden zur Überwindung der Schwierigkeiten, die den Schülern ihre
Mundart beim Erlernen der Schriftsprache bereitet. Der Deutschlehrer

sollte darum nicht nur selber Schriftdeutsch können (wie oft
fehlt es daran!), er sollte auch die Mundart seiner Schüler, ihre
Haus- und Alltagssprache kennen (auch daran fehlt es häufig) und,
wenn es nicht die seinige ist, sie kennen lernen. Je nach der
Beschaffenheit dieser Mundart gestaltet sich im einzelnen seine
Aufgabe. Die besten Sprachschulen wären je einer Einzelmundart auf
den Leib geschnitten, das ergäbe eine Menge Sprachschulen von
streng landschaftlichem Gepräge. Das ist kaum mögHch. Aber
notwendig und möglich ist eine deutsche Sprachschule für Bündner,
nein, drei mussten es mindestens sein: eine für Rätoromanen und
Südbündner, eine zweite für das Bündner Rheintal, eine dritte für
Walser. Man könnte übrigens auch in einer deutschen Sprachschule
für ganz Bünden mehrerlei Übungen unterbringen; üben würde man
dann in der einzelnen Schule nur das, was dort für die Schüler nötig
und nützlich ist.

Unnötiges üben wir natürHch nicht; die Last des Nötigen ist
schwer genug. Da machen uns immer wieder Unterschiede
zwischen Mundart und Schriftsprache zu schaffen.
Wie oft fehlt uns der schriftsprachliche Ausdruck für etwas, das wir
sagen möchten! Oder die Bedeutung eines Wortes ist in Mundart
und Schriftsprache verschieden, zum Beispiel bei huusen und hausen

19



oder bei laufen, springen, schmecken, lehren-lernen, taub, wüst,
blöd, brav, bereits. Oder das Geschlecht ist verschieden: Käfig, Zehe,

Rippe, Fahne, Lineal, Bleistift, Wespe, Schnecke. Oder es bestehen
Unterschiede in der Formenbildung, zum Beispiel Mehrzahl mit
oder ohne Umlaut: Hand, Aerm, Zäpfä, Pföstä, verschiedene
Mittelwörter bei Zeitwörtern: g'schurnpfä - geschimpft, g'hunkä - gehinkt,
g'rüeft - gerufen.

Und die vielen Nöte der Aussprache! Hauptgrundsatz ist nach
O. v. Greyerz: es soll nicht eine gezierte, sondern eine deutliche und
richtige Aussprache angestrebt werden. Geziert wäre bei uns zum
Beispiel Könich, Honich, fertich (hingegen Fertichkeit lässt sich der
Deutlichkeit zuliebe verantworten). Unerlässlich ist hingegen ich,
sicher mit feinem Reibelaut (Palatal), machen, doch mit rauhem
Reibelaut (Velar); in Chur und der Herrschaft besteht die Gefahr,
dass der Reibelaut sich zum Hauch verflüchtigt: siher für sicher,
Kühe für Küche, mahä für machen. Bei sehen, fliehen, drohen
dagegen muss sogar der Hauch unterdrückt werden. Die Forderung
der Deutlichkeit darf auch nicht dazu verführen, dass man bei
singen, fangen, züngeln die Verschmelzung des ng unterlasse. Für einen
Sprach- und Sprechkurs ist aber hier kein Raum, und Methodik
hiesse hier Trauben in die Herrschaft tragen.

Wir Lehrer wissen, dass wir selber es etwa anSprachkul-
t u r fehlen lassen. 0. v. Greyerz ermahnt uns, wir sollen, wenn
nicht schön und angenehm, so doch wenigstens zweckmässig
sprechen, das heisst so, dass wir die Absicht, richtig verstanden zu werden,

erreichen. Stumpfe Gleichgültigkeit oder Lässlichkeit darf sich
weder in den Lauten, noch in der Wortwahl, noch im Satzbau breit
machen. Das geht nicht nur Lehrer an. Zum Anklagen gebe ich

gerne andern das Wort! Professor Walter Burckhardt, der
Rechtsberater des Bundesrates, hat die Gleichgültigkeit der Deutschschweizer

gebrandmarkt: «Man lernt mit Eifer das Französische, vielleicht
noch das Italienische und Englische; aber die deutsche
Muttersprache zu pflegen, das ist die geringste Sorge. Welche Gleichgültigkeit

herrscht... gegenüber der Reinheit der Schriftsprache, die
doch unsere literarische Sprache ist; welche Verwahrlosung der
Sprache tritt uns vielfach entgegen in amtlichen wie in privaten, in
wissenschaftlichen wie geschäftlichen Veröffentlichungen! Die
Romanen wachen eifersüchtig über die Reinheit ihrer Sprache; einem

20



Deutschschweizer kommt diese Forderung beinahe wie eine
schulmeisterliche Anmassung vor.» Ähnlich äussern sich eine ganze Reihe

geistig führender Schweizer in dem Heft «Schweizerdeutsch und
Hochdeutsch» (1938) ; herausgegeben hat es der Deutschschweizerische

Sprachverein, der seit Jahrzehnten für reine Gemeinsprache
und reine Mundart eintritt.

Wenn ein Rat erlaubt ist: nehmen wir zur eigenen Stärkung
immer wieder einmal die «Deutsche Sprachschule für schweizerische
Mittelschulen» von O. v. Greyerz zur Hand. Wir müssen uns tatsächlich

immer wieder aufmerksam machen lassen auf die zahlreichen
Mängel unseres Schriftsprachgebrauchs. Wir müssen uns wappnen
für die schwere Aufgabe, das Schriftdeutsche der Schüler aufzubauen

und auszubessern.
Der handwerkliche Teil des Deutschunterrichts - Lesen- und

Schreibenlernen, Rechtschreibung, neuhochdeutsche Laut-, Wort-
und Satzlehre - verschlingt bei uns in Graubünden noch viel mehr
Zeit als andernorts; die Schwierigkeiten sind hier unheimlich gross
und mannigfaltig und zwar -auf allen Stufen des Unterrichts. Wir
dürfen uns die vielen, vielen Stunden nicht reuen lassen, die wir der
Sprachrichtigkeit und Sprachgewandtheit opfern müssen.

Dass mit diesem Notwendigen noch lange nicht alles getan ist,
das wissen wir alle. Wie viel Schönes, Starkes, Hohes und Tiefgründiges

darf gerade der Deutschunterricht beitragen zum Aufbau der
erwachenden und wachsenden Persönlichkeit! Darüber ist jetzt nicht
zu reden. Eine Feststellung gehört aber noch zum Thema: bringen
wir den jungen Menschen Verständnis und Gebrauch der
Schriftsprache bei, so ist auch das nicht etwa nur eine Fertigkeit, sondern
ein Stück Bildung und sogar eines der Hauptstücke. Beherrschung
der Schriftsprache gehört zur Bildung; die Schriftsprache
erweitert unsere Bildung durch Wörter, Begriffe, Denkformen;
sie öffnet Wege zur Bildung.

Streben wir nach reiner Schriftsprache, so besteht doch
keine Gefahr, dass unsere Schriftsprache allzu schriftsprachlich
würde. Bemühen wir uns noch so eifrig, sie rein zu sprechen, es

bleibt sicher noch genug darin und daran, was ihr schweizerische

Farbe gibt in Lauten, im Tonfall, in der Wortwahl. Vor
kurzem hat einer den Vorschlag gemacht, man sollte einmal am
Radio den Versuch machen, ein halbes Dutzend Deutschschweizer

21



nacheinander Schriftdeutsch sprechen und die Hörer raten zu
lassen, welchen Kantonen die unbekannten, nur durch Nummern
bezeichneten Redner angehören. Gar nicht übel! Gewiss werden wir
nicht für Reichsdeutsche gehalten, auch wenn wir Schriftdeutsch
sprechen, es sei denn, dass wir an einer deutschen Theaterschule
Studien betrieben hätten.

Von jeher ist übrigens die Schriftsprache durch
mundartliches Wortgut bereichert worden. Aus der Schweiz
und aus dem Süden überhaupt sind zu verschiedenen Zeiten in das

Schriftdeutsche Ausdrücke gewandert, die alles das betreffen, was
mit dem Gebirge zusammenhängt: Gletscher, Alp, Matte, Grat,
Lawine, Föhn, Senn, aber auch anderes, zum Beispiel Heimweh,
anheimeln, Schutz- und Trutzbündnis, durch Schillers «Wilhelm Teil»
unter anderm das Wort tagen in einem Sinn, den er aus Joh. v. Müllers

Schweizergeschichte kennen gelernt hatte: «So lasst uns tagen
nach der alten Sitte»; auch anstellig: «Das ist ein schlechtes Volk,
zu nichts anstellig als das Vieh zu weiden» - jetzt ist es schriftsprachlich,

damals aber war es ein Neuling, der von der Schweiz ausgegangen

war. Dass die Schweiz zur Auffrischung der deutschen Sprache
besonders berufen ist, das hebt Herder rühmend hervor: man sollte
die «Machtwörter» des Mittelhochdeutschen zeigen, prüfen, wieder
einführen; «die Schweizer sind zu diesem rühmlichen Geschäfte die

ersten: sie verstehen diese Wörter mehr als wir, weil sie den Kern
der Sprache mehr unter sich erhalten haben. Sowie überhaupt in
ihrem Lande sich die alten Moden und Gebräuche länger erhalten,
da sie durch die Alpen und den helvetischen Nationalstolz von den

Fremden getrennt sind; so ist ihre Sprache auch der alten deutschen

Einfalt treuer geblieben». Er fügt bei: «Sie haben unstreitig manches

übertrieben. und ausgelacht hat man sie zur Genüge; aber

ihr Gutes ist noch zu wenig geprüft.»
Freilich sind im 18. Jahrhundert auch weniger freundliche

Urteile über die Sprache der Schweizer laut geworden, über die rauhe
Aussprache, auch über schweizerische Wörter. Da berichtet ein
Göttinger Professor Meiners in seinem Reisewerk über die Schweiz mit
Entsetzen: eine schöne Dame habe mehrmals hintereinander gesagt,
dass ihr Kleid und ihre Tasse beschissen seien (das heisst schmutzig:
er hel-schi rächt b'schissä «er hat sich recht beschmutzt»). Ein
ähnliches sprachliches Abenteuer erzählt der Reiseschriftsteller Leh-

22



mann in einem Buch «Über die Schweiz und die Schweizer»: «Unter
den Weibern trifft man wenig Schönheiten an, und bei diesen wenigen

noch weniger Anstand und Witz. Und findet man auch einmal
ein schönes Gesicht, eine etwas interessante Larve, so ist der rauhe,
harte, herbe Ton ihrer Sprache so zurückstossend und die
Provinzialismen hin und wieder so empörend, dass, wenn man auch gerne
bewundern möchte, man nur zu oft und zu derbe in seiner Andacht
gestört wird. Ich hatte das Glück, in einer Schaffhauser Gesellschaft
bei einem schönen adeligen Mädchen zu sitzen. Sie war jung, hatte
eine blühende Farbe, ein grosses schlaues Auge, einen sprechenden
und beinahe versprechenden Blick, einen vollen, sich emporhebenden

Busen. Gut, dachte ich, in Gesellschaften wie diese hat man
Ursache, sich zu freuen und den Göttern zu danken, wenn sie einem
eine solche Nachbarin zuwerfen. Wir sprachen eine Zeitlang, ohne

uns zu verstehen, aber was schadet das? - Endlich, in der Hoffnung,
dass sie mich besser verstehen würde, wandte ich mich zu ihrem
Putze: ,Sie haben da ein allerliebstes Kleid, das selbst bei ihnen
nicht ganz unbemerkt sein will'. - ,Sie spass'n, 's ischt schon ganz
b'sch-ssen'. Stellen Sie sich meinen Schrecken vor, als ich dieses

garstige Wort aus dem niedlichen Munde meiner Schönen hörte! Als
ich mich näher erkundigte, erfuhr ich, dass besch-ssen so viel heisst
als befleckt.» Ein Naturforscher und Apotheker Andreae nimmt in
seinen «Briefen aus der Schweiz nach Hannover geschrieben» An-
stoss daran, das die Schaffhauser Mädchen in der Metzge «Fläsch u
ka Ba dra» fordern. Immerhin gibt er zu, dass die Leute sich auch
in solchen Mundarten gut verstehen und geläufig auszudrücken wissen:

«Wenigstens spricht das Baseler Frauenzimmer mit einer so

leichten Zunge, dass man für Geschwindigkeit der fortgleitenden
Worte kaum unterscheiden kann, was für eine Sprache sie reden,
und wer sie zum ersten Male reden hört, weiss nicht, wie man zu
sagen pflegt, ob er verraten oder verkauft sei.» Als Naturforscher
entdeckt er «Wörter, die uns fehlen und so bedeutend und ausdrük-
kend sind, dass wir sie willig von ihnen annehmen und unsere
Sprache damit bereichern sollten.»

Auch heutzutage dürfen wir Mundartwörter in unser
Hochdeutsch einflechten, aber nicht aus Schlendrian,
sondern aus sachlichen oder stilistischen Gründen. Wir können
sogar etwa der Schriftsprache von einem Irrweg zurückhelfen. Mur-

23



meltier: ein geistreicher Name für ein Wesen, das noch kein Mensch
hat murmeln hören! Lateinisch nannte man es murent montis
«Bergmaus», rätoromanisch dann eben murmont, italienisch marmotta, im
schweizerischen Althochdeutsch dann murmundo, mit Verkleinerungssilbe

murmuntin, später auch mürmendin. Daraus wurde dann
leider ein Murmeltier gemacht. Bei uns sind die Tierlein immer
Murmenden geblieben oder auch Munggen. Es wäre Rückkehr zur
Natur in gutem Sinne, wenn schweizerische Erzähler und
Wissenschaftler das Murmeltier aus dem deutschen Schrifttum verdrängen
könnten. Leider ist der dumme Name aus dem Deutschen ins
Niederländische, Dänische, Schwedische gedrungen, also schwer auszurotten.

Der schweizerische Einschlag in unserm Hochdeutsch muss sich

darnach richten, für wen man schreibt. Hat man es auf Schweizer
Leser abgesehen und nur auf solche, dann darf man etwa dem
schweizerischen Sprachgebrauch folgen. Was aber für weitere
Verbreitung, namentlich durch den Buchdruck, bestimmt ist, muss sich,

um richtig verstanden zu werden, nach dem allgemeinen
Sprachgebrauch richten. Zum Beispiel werden Schweizer den Schweizer

richtig verstehen, wenn er schreibt: er hat es ihm vergönnt. Ausserhalb

der Schweiz bedeutet vergönnen aber «gönnen, erlauben»

(«Vergönn mir's, dass ich fechte»), und für das Gegenteil braucht
man missgönnen.

Also auf den Kreis, für den man schreibt, kommt es an. Da

könnte ein schlauer Schüler einhaken: ich schreibe für den
beschränktesten Kreis; das Haupt des Lehrers, kein anderes wird sich
über meinen Aufsatz beugen.

Trotzdem müssen wir den Schüleraufsatz strenger hernehmen
als die Festrede des Herrn Nationalrat. Der Zweck der Übung
verlangt es: der Schüler soll Schriftsprache lernen, soll also den
schriftsprachlichen Ausdruck suchen, nicht einfach und bequem das

landläufige Wort hinsetzen. Saubere Trennung von Mundart
und Schriftsprache führt allein dem Ziele näher, der

reinen Schriftsprache.
Dass Bündner Aristokraten da und dort die alte, echte Mundart

noch am besten vertreten, das beruht zum guten Teil auf ihrer
ausgezeichneten und auszeichnenden Beherrschung des Schriftdeutschen,

auf der Fähigkeit, Schriftsprache und Mundart reinlich zu
scheiden.

24



Jetzt aber die Reinheit der Mundart! Ganz ungemischt ist keine
Mundart. Jede hat sich mit Nachbarn abzufinden, die eine und
andere auch mit Vorgängern auf ihrem Boden, sogar mit Vorgängern
von ganz anderer Art. Das schönste Beispiel haben wir hier in
Graubünden. Die Mundart des Landes von Fläsch bis Chur ist die
klangschönste der ganzen Schweiz. Was klingt denn da schöner als
andernorts? Es ist besonders das reine k: Khur, Khind, Khalb, das

klingt reiner und edler als das Kch oder Ch der Unterländer. Woher
das schöne k? Wir wissen es alle. Als die Rätoromanen der
Herrschaft, der Fünf Dörfer, der Stadt Chur anfingen, deutsch zu reden,
da ersetzten sie die ungewohnten alemannischen Laute durch ihnen
geläufigere, das kratzige Kch, Ch durch ein K, Kh, nicht durch
einen Beschluss natürlich, sondern unbewusst. Deutschbündner gingen

dann auf diese romanische Aussprache des Deutschen ein, ahmten

sie unabsichtlich und auch absichtlich nach. Der Vorgang ist seit
der Doktorschrift Albert Bachmanns vom Jahr 1886 klar. P. Meinherz

hat in seinem Buch über die Mundart der Bündner Herrschaft
die Erklärung noch fester unterbaut. Andere Deutungen kommen

gar nicht in Betracht. Hypothesen sind aufgetaucht: die k stammen
aus dem Niederalemannischen, seien von Basel heraufgeschwommen,
stammen gar aus der Schriftsprache. Kein Zweifel: das, was der
höchste Ruhm dieser Mundart ist, das beruht auf Sprachmischung
zwischen Alemannisch und Rätoromanisch; hier lebt ein Deutsch,
das durch Rätoromanen veredelt worden ist. «Romanisiert» ist dieses

Deutsch, «germanisiert» freilich auch, so spasshaft es klingt: die
reinen k stehen dem germanischen Lautstand näher als die alemannischen

ch.

Wir sehen: Mischung kann zum innersten Wesen einer Mundart
gehören, hierzulande natürlich auch die vielen rätoromanischen
Lehnwörter wie Bargun, Skadal, Maluns, Pita, Kanera, magari.
Verarmung wäre es und Verflachung der Mundart, wenn solches Wortgut

unterginge oder wenn aus Khur ein unterländisches Chur würde,
aus den herrschaftlichen Khälbern durchschnitt-schweizerische Chäl-

ber, aus dem Booda, Rääga ein gemeinschweizerischer Boda, Räga
(auch die Dehnung der altdeutschen kurzen Selbstlaute erklärt
Meinherz überzeugend durch rätoromanischen Einfluss). Solche

Zerstörung musste nicht einmal aus dem Unterland hereinbrechen. Ganz

aus der Nähe, von Says herunter, sind Chälber unter die Trimmiser

25



Khälber eingedrungen: dort oben in Says hausen Walser. Der einzig
vernünftige Standpunkt: für Trimmis stand es in den Sternen
geschrieben, dass Walserdeutsch ins Rheintalische eindrang; das ist
Natur, echt, gut.

Beiläufig eine hübsche Aufgabe: Walserisches in Trimmis zu
sammeln, Laute, Formen, Wörter, Sätze. Und ein Gegenstück dazu:
Rheintalisches in der Sprache der Sayser. Verlockend wäre auch
eine Untersuchung der Mundart von Seewis: was stimmt dort zum
Prätigau, was zu den Dörfern ausserhalb der Klus? Die Berner
besitzen eine beneidenswerte Reihe von Bänden «Bärndütsch als Spiegel

bernischen Volkstums», Sonderdarstellungen von Landschaften
in ihrer Lebensart und ihrem Sprachgebrauch. Graubünden sollte
auch so etwas zustande bringen.

Wie lange noch werden die Valier, Davoser, Klosterser ihren
ganz feinen Vordergaumenlaut sprechen in Wörtern wie Chjüeli
«Kühlein», Chjint «Kind», Chjäs «Käse»? Wie lange noch bleiben
Davoser, Prätigauer, Schanfigger beim altdeutschen Brauch, vor
Namen kein Geschlechtswort zu setzen: Hans häd g'säid, Buoi ist
cho, Laely hat g'schribä? Wie lange noch dauern in Klosters die
alten Anwendungen des Wesfalls: i dr Mueter Chuchi-schkäfji, i ds

Schriinersch Wäärchstatt, i han ds Suffisch entgältn müessn, är ist
es hübschn Toodsch g'stoorbn, samt Namenfügungen wie Bodnhansn
Tomisch Hans (das ist der Hans von Thomas von Hans auf dem

,Boden'), in denen ein Jahrhundert Familiengeschichte erklingt?
Aber noch einmal: dass eine Mundart der andern nimmt und

gibt, das gehört zum Leben der Mundarten, daran geht keine Mundart

zugrunde. Hören wir einen Walser und einen Bündner aus dem

Rheintal, das ist noch heute so gründlich zweierlei, dass man es

nicht verwechseln kann. Freilich in Chur muss man vielleicht bald
nach echtem Churer Deutsch suchen. Da spürt man schon die
Gefahr, die in Städten der untern Schweiz bedrohlich wirkt: ein
fadenscheiniges Durchschnittsschweizerdeutsch tritt an die Stelle der
urchigen Sonderart, besonders im Wortschatz.

Wir wollen ganz klar sehen: ein Durchschnittsschweizerdeutsch
bedeutet den Tod des Schweizerdeutschen. Schweizerdeutsch ist
mannigfaltige Vielheit, ist zum Beispiel Bernerdeutsch und zwar
wieder verschieden im Oberland, Mittelland, in der Stadt, auch in
der Stadt wieder verschieden nach Ständen; in den Lustspielen von



O. v. Greyerz, in den Erzählungen von R. v. Tavel können wir das

belauschen, und H. Baumgartner hat diese gesellschaftliche
Sprachbuntheit der Stadt Bern wissenschaftlich beleuchtet. Schweizerdeutsch

ist Urner Mundart und wieder anders in Ursern als im
Reusstal drunten und wieder besonders geartet im Schächental.
Schweizerdeutsch ist Unterwaldner Sprache und im obersten
Talboden von Engelberg wieder etwas Besonderes: kurzum
Mannigfaltigkeit. Denkt man die Vielgestaltigkeit weg, stellt man sich ein
allgemeines Schweizerdeutsch vor: eine Gefahr ist es, keine Rettung.
«Die Rettung der eidgenössischen Seele» steht auf dem Titelblatt
eines Buches, das vor wenigen Jahren erschienen ist. Rettung
wodurch? Durch eine besondere schweizerische Schriftsprache; eine
Stelle lautet: «Es handelt sich darum, aus den heute gesprochenen,
noch einigermassen unverfälschten Dialekten der alemannischen
Schweiz eine neue, rein alemannische und vom Hochdeutschen
geschiedene Sprache nach arteigenen Normen zu schaffen». Also eine

«schweizerische Nationalsprache»! Der Vorschlag
ist allgemein abgelehnt worden. Die beste Abfuhr hat ihm 0. v.
Greyerz bereitet, zum Beispiel in der Schweizerischen Lehrerzeitung
(1936, Nr. 26). Kurz gesagt: die «schweizerische Nationalsprache»
ist gar nicht möglich und gar nicht wünschenswert, auch nicht den
Mundarten zuHebe. Das Geköch würde auf die Ortsmundarten
abfärben: ein allgemeiner Mischmasch wäre das Ergebnis.

Rettung der eidgenössischen Seele, jawohl! Und ein Hauptbeitrag

dazu ist die Rettung der Mundarten. Wir alle wollen
sie retten! Was kann geschehen? Was kann helfen?

Man fordert vermehrten Gebrauch der Mundart:
Schweizerdeutsch in Versammlungen, Sitzungen, Reden, in der
Kirche, im häuslichen Gebet, vor Gericht, im Militär, im Rundfunk.
Man verlangt Ausschluss der Schriftsprache aus dem Unterricht der
ersten drei Schuljahre. Diese letzte Forderung mögen die
Volksschullehrer selber begutachten. Das übrige lässt sich hören. Dabei
ist aber zu beherzigen: mit Vermehrung des Mundartgebrauchs wird
nicht geholfen, sondern geschadet, wenn eine Verschlechterung

damit verbunden ist. Diese Gefahr ist gross.
Macht die Mundart dem Hochdeutschen den Boden streitig, so

leidet sie selber Schaden. Sie entartet zur Zwitter-, zur Strohmundart.

Das ist der Hauptfeind der Mundart: die durch Schriftsprache

27



gefälschte Mundart. Die Schriftsprache schadet der Mundart

nicht: man muss die beiden nur sauber auseinanderhalten.
Gerade dies, das Beste und Nützlichste, tut man nicht und kann es

nicht tun, wenn man die Mundart zu Diensten nötigt, denen sie sich

nun einmal nicht fügen kann.
Ohr und Sprachgefühl stärken für die Unterschiede von echt

und unecht, darauf kommt es an, das unechte Gemisch
als unecht empfinden und erkennen, es ablehnen, es nicht
nachahmen. Ein Beispiel aus einem deutschschweizerischen, angeblich
mundartlichen Rundfunkvortrag: «Indäm dr Fachmaa durch rasches

Iigriffe eneren ändgültige Zersetzig der Fruchtknote vorbüügt,
chönne dem Landwirt derartigi übli Erfahrige erspart wärde.» W.
Henzen stellt nach eingehender Prüfung fest: dieses Satzgefüge
besteht aus 95 °/o Schriftsprache und 5 °/o Mundart; es ist eine
buchstäbliche Übersetzung aus der Schriftsprache; die mundartliche
Sprachseele fehlt. Nachprüfung mit eigenem Sprachgefühl und
Urteil sei als gesunde Lehre empfohlen!

Festreden in Mundart, jawohl, je häufiger, desto lieber, aber

nur gute, echt mundartliche! Es ist sehr schwer, aber möglich: aus

dem Geiste der wirklichen Mundart heraus reden, schlicht, bündig,
treuherzig, nicht blumenreich, nicht glänzend; kein Wort, kein Ton
darf sich an der Mundart versündigen - es ist sehr schwer, es gelingt
sehr selten. Bei der Eröffnung der Furkabahn im Sommer 1926 hat
der alte Dr. Jörger die Leute aus dem Wallis und aus Gurin in Disentis

begrüsst; das war eine meisterhafte, währschafte Ansprache in
Valier Mundart: Da bini und da gsehder jez as alts, stabends Mannli
usam Vallertal, as Mannli, wa redat und bläderat, wie imm der
Schnabel gwachsa ist. Die Rede sollte nicht vergessen werden (sie
ist vorläufig im Bündner Tagblatt 1926, Nr. 161, gedruckt).

0. v. Greyerz erzählt über einen feierlichen Anlass in Bern: da
konnte man einen Regierungsmann wohl eine Stunde lang zum
Volke reden hören, angeblich berndeutsch; aber in der ganzen Rede

war kein echt berndeutsches Wort, keine berndeutsche Redensart

zu hören: «Der Stil dieser ,Mundartrede' war falsch. Besser wäre
eine schriftdeutsche Rede im Geist und Stil der Mundart gewesen!»
Damit meint er offenbar eine Rede, wie sie etwa der junge Karl
Hediger im «Fähnlein der sieben Aufrechten» hält, eine wirklich
volkstümliche Schützenfestrede in Schriftsprache. Weg mit der

28



Scheinmundart, in der ein Versammlungsteilnehmer «den soebe us

em kompetenteschte Mund üsses verehrte Herrn Referente g'hörte,
sehr beherzigenswerte Worte us voller Überzügig sini vorbehaltlosi
Zueschtimig usschpricht, und zwor in Gemässheit der Forderige der
geischtige Landesverteidägig i urchigem Schwizertütsch!»

Mundartliche Dichtung? Auch hier muss der
Wahlspruch lauten: nicht mehr, sondern besser! Dass Mundarten zum
Dichten taugen, ist durch Tatsachen bewiesen: gute, echte Lyrik in
Mundart, gehaltvolle Erzählungen von heimatlichem Gepräge,
Novellen, Romane, Lustspiele, ernste Schauspiele. Die Mundart kann
dichten, wenn ein wirklicher Dichter am Werk ist, einer der 1. etwas

zu sagen hat, 2. aus der Sprache des Lebens schöpft, 3. die
Form bezwingt. Solche Dichter gedeihen auf dem Schweizerboden,
aber nicht Dutzende zugleich. In Mundart dichten ist sehr schwierig.

Die Dichter wissen es; die Poetlein finden es leicht. Die sind
auch des Beifalls sicher; man schwärmt ja ohne weiteres für alles,
was in Mundart verfasst ist.

Darum ist festzustellen, obwohl es selbstverständlich sein sollte:
Mundartgebrauch allein ist noch keine dichterische Leistung. Wir
müssen uns das Recht vorbehalten, ganze Haufen Verslein nichtig
uud lumpig zu finden, obwohl sie mundartlich sind.

Wie oft ist da nur ein fadenscheiniges, löchriges Mundartmäntel-
chen einem schwächlichen Gefühlchen oder Einfall umgehängt! Wie
oft ist das Ganze oder das Einzelne gar nicht mundartgemäss
empfunden oder gedacht, sondern nur mundartlich umklingelt, oder es

sollen mundartliche Kraftausdrücke Kraft vortäuschen. Wir lernen
da am besten von echten Mundartdichtern, aus ihren Werken und
auch von ihrem Urteil. Meinrad Lienert hat schon vor Jahrzehnten
geklagt: «Viele der heutigen Geistesprodukte von Dialektschriftstellern

sind bloss in der Meinung der Verfasser Mundart, und ernsthafte

Kritik muss sie als Übersetzung aus dem Schriftdeutschen
bezeichnen». «Bei uns lächelt der Mond nicht», stellt er unter anderm
fest, «dr Mo schynt und damit punktum!»

Vor allem darf man Kinder nicht mit süsser, geheuchelter Lyrik
füttern. Josef Reinhart zeigt im Schriftchen «Die Poesie in der
Kinderstube» (1938), «wie oft wir mit unserer erwachsenen, oft
schulmeisterlichen Überlegenheit in die Unkindlichkeit verfallen».
Zum Beispiel «Liechtlipracht» in einem Weihnachtslied; welches

29



Kind, das noch keine höhere Töchterschule besucht, sagt wohl
einmal so? Wo sagt ein gesundes Kind von sich selber: «Die Augii
glänze heller und 's Härzli chlopfet fescht»? Und wo ist in solcher
Poesie die Bildhaftigkeit? fragt Reinhart. Etwas zum Schauen?
Überall nur Gefühle geheuchelt, aber kein wirklich geschautes Bild.
Kinderstube, Schule, Volk verarmen nicht, wenn man das Schwache
und Unechte fernhält. Starkes und Echtes, auch in Mundarten, ist
genug da. Altes und Neues. Vom Guten soll man Schülern und Volk
auftischen, mehr als bis jetzt geschehen ist.

Man darf den Leuten auch nicht aufschwatzen, Heimatgefühle
können nur in Mundart herzlich und schweizerisch gestaltet werden:
der Bündner Dichter Salis beweist das Gegenteil, dazu Keller, Meyer
und andere.

Gar nicht dem Empfinden des Volkes entspricht es, wenn einer
sich berufen fühlt, Schillers «Wilhelm Teil» in Mundart zu
übersetzen: «Schwyzerisches Nationalschauspiel in 9 Akte frei nam
Schiller i ds Schwyzerdütsche-n umgschaffet». Der Umschaffer
behauptet, er halte sich «a di hütigi Umgangssprach», er meint die
bernische. Was bekommt man da aber zu hören? Attinghausen
spricht zu Rudenz: «O, schenk üs doch es par Stund vo dyr Gäge-
wart!» Rudenz vertritt gegenüber Bertha die Meinung, das Volk
könnte «glücklich wärde under öschtrychs starchem Szepter», und
nachher ruft er aus: «Wäg, du eitle Wan, wo mi betört het mit däm

Fliterglanz!» Das sind Auswüchse der «schwyzerische Sprochbiwe-
gig». Damit dient man nicht der «geischtige Landesverteidigig».

Kein Missverständnis, bitte! Schweizerisches Wesen muss verteidigt

werden. Ein Hauptstück ist die Mundart. Aber gerade darum
Kampf gegen alles, was dem Mundartleben schadet. MundartHebe,
Mundartpflege darf nicht Mode werden. Herzenssache muss es sein.

Auch die deutsche Schriftsprache darf uns lieb bleiben. Eine
«Fremdsprache» sei sie für den Schweizer, hat man behauptet. 0. v.
Greyerz weiss es besser: zwei Muttersprachen hat der
Deutschschweizer; Muttersprache ist für ihn nicht nur die Mundart, sondern
auch das Schriftdeutsche: «Die neuhochdeutsche Schriftsprache ist
keine Fremdsprache für uns. Unser Volk hat, seitdem es in der
Schule lesen lernt, also seit vier Jahrhunderten, die deutsche
Schriftsprache vor allem lesend in sich aufgenommen; es hat den Katechismus,

die Bibel, die Kirchenlieder, auch viele Volkslieder in schrift-

30



deutscher Form auswendig hersagen oder singen gelernt, und so hat
sich neben dem mundartlichen ein schriftdeutsches

Sprachgefühl in ihm gebildet. Man mag den Wert
der Mundart noch so hoch ansetzen - nach dem Gefühl unseres Volkes

ist die deutsche Schriftsprache eine Kunstform, die aus dem

Alltag heraushebt und der gehobenen Stimmung eines feierlichen
Anlasses den gemässen Ausdruck gibt. Man kann diesem Bedürfnis
nach einer Feiertagssprache bis in scheinbar abliegende
Volksbräuche nachgehen: ich denke hier an die Hausinschriften aus

ältester Zeit, die man vornehmlich in unsern Berggegenden findet:
sie sind nie in reiner Mundart abgefasst, sondern, je weiter sie

zurückreichen, um so häufiger in jener Schreibform, die in oberrheinischen

Landen allgemein üblich war. Es gehörte wohl zur Feierlichkeit

des Augenblicks, dass der Bauer, wenn er sein Haus oder seine
Sennhütte mit einem Spruch schmücken wollte, durch die gehobene
Sprachform sein ernstes Denken und Empfinden andeutete.» Noch
zwei Stimmen aus jenem Heft «Schweizerdeutsch und Hochdeutsch».
Das Bekenntnis G. Bohnenblusts lautet: «Wir lieben unsere
Muttersprache. Wir stehen fest auf festem Grund und bedürfen dazu keiner

Sprachbewegung. Wessen Mutter berndeutsch gesprochen, der
weiss, dass seine eigentliche Muttersprache berndeutsch ist. Liest er
aber Luthers Bibel, Schillers Teil, Goethes Faust oder Meyers
Gedichte, so wird er sich niemals in einem fremden Reiche fühlen.
,0 mein Heimatland': singen wir das in einer ,Fremdsprache'?»
Nicht anders sieht der hochbedeutende Basler Germanist Andreas
Heusler die Sache: «Jetzt auf einmal heisst es: die Hochsprache ist
Fremdling, ziehen wir uns auf die Haus- und Alltagssprache zurück!
- Als ob wir damit bessere Schweizer würden. Das hätten sich unsere
Altvordern auch nicht träumen lassen. Sollen die hier entscheiden,
denen es Mühe macht, unsere zweite Muttersprache zu
sprechen? Lesen und schreiben tut sie doch jeder Schweizer leichter
als die Mundart. Also unser Hochdeutsch soll uns zur Fremdsprache
werden. Wie wir uns damit ins Fleisch schneiden! Vor allem: wir
schnüren uns ab von dem weiten deutschen Sprachgebiet (rund
achtzig Millionen). Unser Schrifttum wird eine Winkelangelegenheit;

es verzwergt zum Knieholz - nachdem es seit Bodmer und Haller

seine wackeren Stämme im deutschen Wald gestellt hatte
Ferner, wir verbreitern den Graben gegen die welschen Eidgenossen.

31



Wieviel Welsche werden eine Winkelsprache lernen, die ihnen
draussen nichts abträgt?»

Stärken wir immer wieder unser Sprachgewissen mit dem gesunden

Urteil Gottfried Kellers über Schriftsprache und Mundart. In
der Schrift «Die Mundart bei Gottfried Keller» von J. Suter (1932)
findet man alles Einschlägige hübsch beisammen.

Gottfried Keller war innerlich mit seiner mundartlichen
Muttersprache verbunden. Der Sprachgebrauch der Heimat trat ihm in
der Münchner und Berliner Zeit «in ausgeprägter und alter Feste»

vorteilhaft in Erinnerung, wie dem Grünen Heinrich (in der ersten
Fassung) : der heimwehkranke Grüne Heinrich wird von dem
hergereisten Landsmann «in seiner Heimatsprache» angeredet, «welche
ihm wie ein Laut aus besserer Welt klang in dem Rauschen und
Dröhnen der fremden Stadt». Der heimgekehrte G. Keller hat sein
Leben lang in der Mundart des Heimatlandes geredet. Er hat die
rauhe Eigenart seiner Zürcher Mundart in der Novelle «Ursula»
beschrieben. Er vergleicht «die bewegliche Sprache Meister Ulrich
Zwingiis, den toggenburgischen hellen Dialekt» mit dem «Vokalismus

der Züricher, der bald dumpf geschlossen, bald ungefügsam
breit dem Inhaber selbst zuweilen beschwerlich fällt, bis der
erstarkende Redestrom alle Hindernisse besiegt und wie ein geschiebeführendes

Bergwasser einherdonnert.» Es kam G. Keller nie in den

Sinn, seinen mundartlichen Sprachgebrauch beeinflussen zu lassen

oder gar aufzugeben. Das ist G. Kellers Verhältnis zur Mundart. Es

ist das Verhältnis des Schweizers überhaupt zur Mundart, des

alemannischen Schweizers (die Welschen stellen sich anders dazu).
Jetzt aber eine andere Seite der Sache: Mundart als Literatursprache.

Hören wir auch da auf Keller, den Schweizer und Dichter.
Er hat ein einziges Gedicht, das satirische «Lied vom Mutz», in
Mundart verfasst. Er war Sonderbestrebungen solcher Art abgeneigt.
Wer einen Volksstoff nicht in die Schriftsprache übersetzen könne,
sondern den Charakter im Dialekt suchen müsse, stelle sich ein
förmliches Armutszeugnis aus, schreibt er in einem Brief. Ganz
entschieden weist er alle Scheinkunst zurück, die glaubt, allein durch
die Anwendung des Dialekts als Dichtung zu wirken. Für ihn war
es «bei allem Patriotismus eine ausgemachte Sache, dass in literarischen

Dingen, wenn etwas herauskommen soll, sich jeder an das

grosse Sprachgebiet zu halten habe, dem er angehört». Er glaubt

32



nicht an eine eigene schweizerische Nationalliteratur und erblickt
in einer vollendeten gemeindeutschen Schriftsprache das erstrebenswerte

Ziel (wie schon Haller). Alle Abweichungen von diesem Wege

erregen ihm Bedenken. Der altertümelnde Sprachstil in einer
Novelle Storms veranlasst ihn zu grundsätzlichen Erörterungen: «Es

scheint mir doch dass etwas Barbarisches darin liege, wenn in
einer Nation alle Augenblicke die allgemeine Hochsprache im Stiche
gelassen und nach allen Seiten abgesprungen wird, so dass das
Gesamtvolk immer bald dies, bald jenes nicht verstehen kann und in
seinem Bildungssinn beirrt wird.» Den Ausdruck «Barbarismus»
braucht er sogar gegenüber Jeremias Gotthelf, dem Gewaltigen: der
schrieb aus seinem «herben, puritanischen Barbarismus» heraus
«seine Werke unverwüstlich in dem Dialekte und Witze, welcher nur
in dem engen alemannischen Gebiete genossen werden kann». Die
Mischung von Schriftsprache und Mundart bei Gotthelf, urteilt
G. Keller, macht dessen Werke für die Allgemeinheit weniger ge-
niessbar und trug mit bei zu ihrer Anfechtbarkeit im Künstlerischen.

Niemals hat Keller die grosse Bedeutung, den Wert der Mundarten

für die Schriftsprache verkannt. Doch schien ihm dabei etwas
sehr wichtig: es gilt, diesen Reichtum gehörig zu fassen, mundartliche

Einflüsse zu beherrschen. Gotthelf macht er den Vorwurf, dies

nicht getan zu haben: er «schreibt ohne Grund ganze Perioden in
Bernerdeutsch, anstatt es bei den eigentümlichsten und kräftigsten
Provinzialismen bewenden zu lassen». Er will es Gotthelf aber doch

danken, wenn er «bei der grossen Verbreitung seiner Schriften
veranlasse, dass man in Deutschland mit ein bisschen mehr Geläufigkeit
und Geschicklichkeit als bisher den germanischen Geist in seine

Schlupfwinkel verfolgen lerne».
Keller selber hat als Erzähler die Mundart vielfach zu nutzen

gewusst und das Recht dazu ausdrücklich in Anspruch genommen.
Er war bestrebt, seine sprachliche Eigenart innerhalb der
Hochsprache zu wahren, aber eben innerhalb der Hochsprache, der
Gemeinsprache. Er hielt sich selbst an die Forderung, die er in einem
Brief an Storm aufstellte: man möge «selber in seinem Hause alle

möglichen Dialekte sprechen, aber schreiben nur in der einen
und allgemeinen Sprache, wenn man sich dieser einmal gewidmet
hat».

3 33



Diese allgemeine Sprache steht bei Keller, wie J. Suter
eingehend gezeigt hat, in lebendigem Zusammenhang mit seiner
mundartlichen Muttersprache, dem Schweizerdeutschen. Dabei handelt es

sich einerseits um absichtliches Festhalten am angestammten
Sprachgebrauch, anderseits um mundartliche Einflüsse, deren der Dichter
sich nicht bewusst gewesen ist.

Auch eine zeitliche Feststellung macht J. Suter: die Entstehungszeiten

der Werke Kellers bedingen Unterschiede sowohl nach der
Art, als nach der Stärke des schweizerdeutschen Einschlags in Kellers

Erzählersprache. In der ersten Schaffenszeit machen sich
mundartliche Einflüsse häufig und verhältnismässig ungehemmt geltend;
in der Folgezeit, auf der Höhe des künstlerischen Schaffens, legt
sich der Dichter darin stärkere Beschränkung auf: die schweizerdeutschen

Einschläge werden seltener und erscheinen mehr
zweckbestimmt als früher. Im Alterswerk, dem Roman «Martin Salander»,
treten sie wieder mehr hervor und werden in hohem Masse zum
Mittel der Charakteristik.

Mundart und Schriftsprache - die Auseinandersetzung beschäftigt

heute mehr als je unsere Gemüter. Wir wollen dabei G. Kellers
Stellungnahme zu Rate ziehen: die Mundart lieben und pflegen - die
mundartliche Literatur nicht überschätzen und nur dann schätzen,

wenn sie etwas taugt (ein deutlich schweizerisches Schrifttum hat

jetzt mehr Raum und Recht als früher) - die Schriftsprache kennen
und können, immer besser lernen und lehren - sie durch Schweizerisches

bereichern - die mundartlichen Einflüsse auf die
Schriftsprache zügeln und beherrschen.

Damit helfen und dienen wir unserm Schweizerdeutschen und
der deutschen Hochsprache.

34


	Mundart und Schriftsprache

