Zeitschrift: Jahresbericht des Biindnerischen Lehrervereins
Herausgeber: BlUndnerischer Lehrerverein

Band: 59 (1941)

Artikel: Das rhatische Seminar Haldenstein-Marschlins und dessen
Umwandlung in ein Philanthropin

Autor: Roedel, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147388

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das rhitische Seminar Haldenstein-Marschlins
und dessen Umwandlung in ein Philanthropin

VYon Christian Roedel

Am 3. Mai 1761 kamen neun Mianner, denen das Wohl der Drei-
zehnortigen Eidgenossenschaft am Herzen lag, zur Beratung in
Schinznach zusammen. Auf ihre Initiative hin konstituierte sich dann
im folgenden Jahr die sogenannte Helvetische Gesellschaft und er-
weiterte den Kreis ihrer Mitglieder nach und nach iiber die ganze
damalige Schweiz. Die Helvetische Gesellschaft hatte sich das Ziel
gesetzt, die Wohlfahrt ihres Vaterlandes zu fordern und alle edlen
Gedanken und Taten zu unterstiitzen, die demselben niitzlich wiren.
So waren denn auch erzieherische Reformprobleme nicht selten der
Gegenstand der Diskussionen.

Der greise Staatsrat Franz Urs Balthasar in Luzern ward der
erste Vorsteher der Gesellschaft. Er konnte aber infolge gestorter
Gesundheit an keiner Versammlung teilnehmen und starb schon
1763, als die Helvetische Gesellschaft erst zwei Jahre bestanden
hatte.

Kurze Zeit vor der Griindung der Helvetischen Gesellschaft war
in Form eines anonymen Flugblattes eine Schrift von Balthasar er-
schienen, betitelt: «Patriotische Trdume eines Eydgenossen, von
einem Mittel, die veraltete Eydgenossschaft wieder zu verjiingern».
Balthasar verlangt hier eine dem Staate niitzlichere Bildung seiner
zukiinftigen Fiihrer. Bisher waren diejenigen Knaben, die Aussicht
hatten, zu Ehren und Amtern zu gelangen, ins Ausland gezogen und
haufig als fiir ithren Beruf vollstandig untauglich zuriickgekehrt,
wie Balthasar sagt, als Saufbriider, Idioten, mit auslindischen
Lastern Angefiillte, als Grosssprecher oder Aufschneider oder im
besten Fall als solche, welche wohl hersagen konnten, «wie zahlreich
die franzosischen Kriegsheere», «wie volkreich China», «wieviel
Herzogtiimer in Deutschland» seien (Keller, Das rhit. Sem. Halden-
stein-Marschl., S. 7), aber keine Ahnung hatten, wie ihr Vaterland

22




beschaffen war. Balthasar mochte aus jedem der dreizehn Orte etwa
zehn Knaben in einem direkt dem Staate unterstellten Seminar unter-
bringen und fiir den Dienst an ihrem Vaterland erziehen. Der drei
Jahre dauernde Lehrgang sollte im Wesentlichen folgendes umfas-
sen: Kenntnis der vaterlindischen Geschichte und der gegenwirtigen
politischen Zustinde in der Eidgenossenschaft und in den einzelnen
Orten, Vorbereitung auf das offentliche Auftreten als Redner und
Vorbereitung auf den Militirdienst. Diese sehr einseitigen Vor-
schlage Balthasars wurden vom Ziircher Professor Johann Bodmer
aufgegriffen und revidiert. Bodmer war der Meinung, dass keine
dreijahrige Schulung notwendig sei, sondern dass ein Beisammen-
sein von einigen Monaten geniige, um die notige Bildung zu ver-
mitteln. Dann behilt, wie er selbst sich ausdriickt, «die Sinnes-Art,
das Gemiith, das Temperament» des Schiilers «eine gewisse Tinctur
bis ins Alter». Bodmer spricht daher auch nicht von einer Erziehungs-
anstalt, sondern von einer sogenannten «Helvetischen Tisch-Gesell-
schaft», wodurch er das gesellige Zusammensein in den Vordergrund
stellt. Aber auch Bodmer befiirwortete die einseitige patriotische
Bildung; er verteidigt diesen Standpunkt, indem er schreibt: «Patrio-
tisme ist nicht Feindschaft gegen fremde Staaten noch Donquicho-
tisme». Der Lehrplan ist daher im Grossen und Ganzen gleich wie
bei den Vorschligen Balthasars; nur insofern hat Bodmer fort-
schrittlichere Ideen, als er an Unterricht in der Messkunst, in der
Baukunst, im Feldbau denkt. Ferner fiigt er noch kleinlaut bei:
«Wiirde man sich irgern, wenn ich von einem Tischgenossen auch
corperliche Ubungen und mechanische Arbeiten forderte; Anlegung
von Feld, Holz, Baum- und Krauter-Garten, Fischteichen, woriiber
man sich nach der Natur des Bodens, wo das Haus zu stehen kommt,
zu richten haben wiirde?» (Keller, Das rhit. Seminar Haldenstein-
Marschl., S. 10). Das Institut Bodmers sollte unentgeltlich Bemittel-
ten und Unbemittelten zuginglich sein. Das war wohl der Haupt-
grund, weshalb Bodmers Pline nicht verwirklicht werden konnten.
Es ist begreiflich, dass weder die aristokratischen Regierungen von
Ziirich und Bern, noch die vermogenden Patrizier dazu zu bewegen
waren, ein Unternehmen zu begiinstigen, in welchem Edelgeborene
neben Bauernsohnen Kohl und Riiben pflanzen sollten.

Die Helvetische Gesellschaft, die sich gern der Sache Bodmers
angenommen hitte, befand sich in einer bosen Klemme. Als Bodmer

o3



ihr seinen sogenannten «Rohen Entwurf einer Helvetischen Tisch-
Gesellschaft» zur Priifung vorlegte, erwogen die Minner die
Schwierigkeiten, die sich zwischen Idee und Verwirklichung stellten,
lange hin und her und beschlossen schliesslich zunzchst, sowohl die
«Patriotischen Traume» von Balthasar als auch die Ideen Bodmers
als Anhang zu ihren Verhandlungen von 1765 drucken zu lassen. Im
Ubrigen sollte «dem Herrn Bodmer der lebhafteste Dank bezeugt
werden fiir die so liebreiche und geschickte Aufmunterung wund
Erofnung eines klugen Entwurfs. Da aber gar namhafte Bedenken
gegen eine solche Unternehmung verhindert haben, weiters zu
schreiten, ist desnahen den sammtlichen Mitgliedern iibergeben
worden, unter dem Jahr wohl zu iiberlegen, ob und wie nutzlich,
auch ob und wie maglich die Ausfithrung dieses Planes seye, und das
Befinden bey der niichsten Jahrs-Versammlung zu hinterbringen»
(Verhandlungen d. Helv. Gesellsch., Jahrgang 1765, S. 7). In der fol-
genden Sitzung erscheint der Gegenstand wieder, aber auch dies-
mal ohne Erfolg. Auch diesmal wird beschlossen, ihn «von neuem
in' reife Uberlegung zu nemmen, und bey nichster Jahrs-Versamm-
lung, die unterweilen gesammelten Gedanken, zu hinterbringen»
(Verhandlungen d. Helv. Gesellsch., Jahrgang 1766, S. 8). Das war
die letzte Resolution in bezug auf den Plan Bodmers.

In der gleichen Zeit, in der der Plan Bodmers hin- und her-
heraten wurde, entstand in der rhatischen Republik mit weniger
Lirm und mehr Erfolg ein dem Balthasar-Bodmer-Projekt dhnliches
Erziehungsinstitut. Es war das Seminar von Haldenstein. Sein Griin-
der, Martin von Planta, stammte aus Siis im Unterengadin und hatte
Theologie studiert. Wir finden den jungen Theologen zunichst in
Oberzenn in Bayern als Hauslehrer bei einem Baron von Secken-
dorf. Dieser Baron empfahl ihn nach London an den Dienst der
deutschen reformierten Kirche, wo der 23jihrige Planta als
Pfarrer gewihlt wurde. Es zeigte sich aber, dass das Londoner
Klima seiner Gesundheit nicht zutriglich war; er musste auf irzt-
lichen Rat London verlassen und zog wieder in die Tiler Rhitiens,
wie es scheint, ochne zunichst zu wissen, wie er sich durchschlagen
sollte. Da erhielt er bei Jakob von Planta von Zutz im Ober-
--engadin, welcher in der Landschaft Cleven (Chiavenna) das Amt
eines Commissari (Oberamtmann) ausiibte, eine Stelle als Haus-
lehrer. Der biindnerische Adel pflegte damals fiir die Unter-

54



PROFESSOR
 MARTIN vox PLANTA

weisung seiner Sohne Kandidaten der Theologie anzustellen; die
meisten kamen aus Deutschland; Einheimische fanden nur dann
Beriicksichtigung, wenn sie sich auch die Welt ausserhalb ihrer
engeren Heimat angesehen hatten. Planta verwaltete dieses Amt
eines Hauslehrers in Chur, wo er Gelegenheit hatte, Johann Peter
Nesemann kennen zu lernen, welcher ebenfalls als Hauslehrer bei
der Familie des Generals Salomon von Sprecher angestellt war.
Die beiden wurden rasch gute Freunde. Nesemann stammte aus
dem Magdeburgischen und hatte in Halle die Francke’sche Schule
besucht und spiter dort als Lehrer gewirkt. Die Moglichkeit und

55



Notwendigkeit der Errichtung gemeinniitziger Erziehungsanstalten
waren oft der Gegenstand ihrer Unterredungen. «Wir wurden
einig», sagt Planta spiter (Verhandlungen der Helv. Ges. 1766,
S. 29), «dass, wenn es die Umstinde einmal so fiigen sollten, wir
nichts besseres und wichtigeres thun konnten, als uns einem
solchen Werke zu widmen.» Martin von Planta musste seinen
Zogling nach Cleven begleiten in das Haus des Commissars. Hier
arbeitete Planta einen Plan von einem Erziehungsinstitut aus und
setzte sich in Verbindung mit verschiedenen dortigen Minnern,
die alle im Prinzip bereit waren, ihn zu unterstiitzen; aber die
meisten machten ihren Beistand von dem Orte, wo Planta sein
Institut einrichten wollte, abhingig, und da Planta bereits dafiir
die Freiherrschaft Haldenstein ausgewihlt hatte, zerschlug sich das
Unternehmen. 1753 wurde Planta von Chur weg als Pfarrer nach
Zizers berufen. Ganz nahe bei Zizers aber lebte ein Mann, mit
dem Planta wieder iiber die Notwendigkeit guter Schulen und die
Griindung einer Bildungsanstalt zu sprechen Gelegenheit hatte,
namlich Ulysses von Salis-Marschlins, Landammann des rhitischen
Hochgerichtes der vier Dorfer und Podesta zu Tirano. Beide waren
iiberzeugt, dass zundchst fiir die Jugend der hoheren Stinde etwas
geschehen sollte, eine Erscheinung, die damals auch in der iibrigen
Schweiz zutage trat. Salis ermunterte Planta, einen Entwurf. aus-
zuarbeiten und denselben den Herren des rhitischen Bundestages
vorzulegen. Planta hatte dabei aber wenig Erfolg. Die Herren des
rhitischen Bundestages billigten den Plan, aber das war auch
alles, was sie taten. Planta suchte nach den Griinden ihrer Zuriick-
haltung und kam zu folgenden Schliissen: Die politische Zerstiik-
kelung der rhitischen Republik in 25 Hochgerichte, wovon jedes
seine Selbstindigkeit bewahrt und von andern sich nichts drein-
reden ldsst, macht es unmoglich, dass der ganze biindnerische Stand
ein solches Institut griindet. Der Parteihass aber macht es ebenso
unmoglich, dass einer der reichen Edelleute die Sache anfasst. Dar-
aus aber folgt die klare und grundlegende Erkenntnis: Das Pro-
blem darf nur von politisch neutralen Minnern an politisch neu-
traler Stidtte gelost werden. Die politisch neutrale Stdtte war Hal-
denstein. Das kleine Gebiet von Haldenstein, eine halbe Stunde
nordlich von Chur, war damals eine Freiherrschaft, die zur rhati-
schen Republik ungefahr in gleichem Verhalinis stand wie diese zur

56



Eidgenossenschaft. Der politisch neutrale Mann, also jemand, «der
. zu klein wire einiges Aufsehen zu machen; der sein Leben, entfernt
von politischen Hindeln und frey von allen Parthey-Sachen,
gefiihrt und weiter zu fithren wiisste, und es vor Pflicht und Schul-
digkeit hielte, innerhalb der Schranken seines Berufs zu bleiben»
(Helvet. Ges., Verhandlungen 1766, S. 32), war Planta selber. Aber
als Einzelner fiihlte er sich der Aufgabe nicht gewachsen. Da kam
im Jahre 1760 sein Freund Nesemann, von dem er lange nichts
mehr gehort hatte, plotzlich nach Zizers auf Besuch; Planta sah
darin ein Werk der Vorsehung.

Wirklich entschlossen sich die beiden zu einem ihren eigenen
Geldmitteln entsprechenden Versuch, vorldufig noch im Pfarrhavs
zu Zizers. Am 1. Mai 1761 sollte das «Seminarium» seinen Anfang
nehmen. Planta hatte bereits im Februar seine Pfarrstelle gekiindigt,
musste aber das Amt noch bekleiden; bis die Frage wegen des Nach-
folgers entschieden war. Zuerst wollte es mit dem Eintreten der Zog-
linge hapern. Solange die Anstalt noch im Pfarrhaus untergebracht
war, kamen bloss vier Schiiler, und die Zizerser begannen schon,
teils iiber die «Universitat im Pfarrhaus» zu spotteln, teils um das
Wohl ihres Dorfes besorgt zu sein, da sie von den beriichtigten
Ausgelassenheiten der Studenten sich nichts Gutes versprachen. Als
aber Mitte Juli 1761 nach Haldenstein geziigelt wurde, anderten sich
die Verhaltnisse. Der Freiherr der Landschaft, Thomas III. von Salis-
Maienfeld, hatte auf seine Untertanen in aufklirendem und be-
schwichtigendem Sinn gewirkt. Das gemietete Gebdude war gross
genug, um 20 Schiiler aufzunehmen, und kaum besass das Institut
eigen Dach und Fach, als auch weitere Zoglinge anriickten. Ende
Oktober 1761, als die erste «Nachricht von dem zu Haldenstein in
Biindten errichteten Seminario» dem Druck iibergeben wurde, um-
fasste die Anstalt bereits 15 Schiiler und drei Lehrer. Jetzt begann
die Platzfrage akut zu werden. Zur Erweiterung ihrer Anstalt aber
fehlten den beiden Unternehmern die Mittel. Sie sandten die oben
erwihnte «Nachricht» in die Welt hinaus und legten ihr einen Auf-
ruf bei zum Kaufe von Lotterielosen zugunsten der Anstalt. Aber
der Erfolg blieb aus. Sie klopften im nachsten Jahr, 1762, beim
Bundestag zu Ilanz an. Aber die Herren des Bundestages hatten
Anderes zu tun. Sie beschrinkten sich darauf, das Institut ihres
«hohen Beyfalls und Schutzes» zu versichern und beehrten dessen

o1



beide Vorsteher mit dem Titel von Professoren. Die ehrsamen Ge-
meinden der Republik der drei Biinde, welchen alle neuen Beschliisse
des Bundestages zu unterbreiten waren, bekriftigten den Erlass. Die
beiden Direktoren wissen das wohl zu wiirdigen und versiumen es
nicht, dasselbe in ihrer zweiten sogenannten «Umstindliche Nach-
richt von dem in der Freyherrschaft Haldenstein in Biindten errich-
teten Seminarium», 1763, zu erwahnen. Aber geholfen war ihnen
dadurch nicht. Sie wandten sich an den nichsten Bundestag zu Chur,
1763, mit der Bitte, ihnen gegen hinliangliche Biirgschaft Betrige von
200 bis 400 Gulden ohne Zins vorzuschiessen. Worin die Biirgschaft
bestand, weiss man nicht; vielleicht hat der Gonner Ulysses von
Salis seine Personlichkeit in die Wagschale gesetzt; Tatsache aber
ist, dass die beiden Unternehmer 4200 Gulden Darlehen erhielten,
die sie zinsfrei fiir die Dauer teils von sechs, teils von acht Jahren
geniessen durften. Nun kauften sie fiir 4000 Gulden von der Witwe
Guberts von Salis deren Anteil am Schloss Haldenstein und liessen
das Gebiude zu ihrem Zweck einrichten. Im Herbst 1765 war die
Zahl der Zoglinge auf 52 angewachsen, und 1766, an der Jahres-
versammlung der Helvetischen Gesellschaft in Schinznach, als eben
die Undurchfiihrbarkeit der Balthasar-Bodmer’schen Vorschlige
dieser Gesellschaft arges Kopfzerbrechen verursachte, liess sich
Planta als Mitglied aufnehmen und referierte iiber sein Seminario.
Es ist nicht verwunderlich, dass der Vortrag Plantas grossen Ein-
druck auf die Schinznacher machte, und dass der Protokollfiithrer
das Ereignis folgendermassen verfasste: «Hierzu hat eine grosse
Aufmunterung gegeben, die wichtige und ausfiihrliche Erzehlung,
von dem Ursprung, grossen Schwirrigkeiten, und bald hernach
gliicklichem Fortgang, der so beriihmten Pflanz-Schul zu Halden-
stein, die Herr Professor Planta, der erste wiirdige Stifter derselben,
vor der ganzen Versammlung gemacht, Die Riihrungen, mit deren
selbige angehort worden, haben den Entschluss verursacht, den
Herrn Planta zu ersuchen, iiber diese merkwiirdige Stiftung eine
kurze Geschichte zu verfassen, die den dissjahrigen Verhandlungen
einzuverleiben ist.» (Verhandlungen d. Helv. Ges. 1766, S. 9.)

Das Haldensteiner Seminar war fiir Knaben der besitzenden
Klasse, etwa vom 11. bis 16. Altersjahr, bestimmt, doch sind keine
Altersgrenzen angegeben. Das Erziehungsziel war folgendes:

58



«1. Junge Leute in dem wahren Christentum zu griinden.

2. solche zu diesem 3fachen Beruff, nemlich dem Oberkeitlichen
und Hausslichen, dem Militarischen, und endlich der Kauf-
mannschaft vorzubereiten und thiichtig zu machen» (Nachricht
von dem zu Haldenstein in Biindten errichteten Seminario,
1761, S: 1).

Diese Zielsetzung zeigt uns deutlich den Einfluss von August
Hermann Francke, der um die Jahrhundertwende des 17. auf das 18.
Jahrhundert als pietistischer Pidagoge in Deutschland grosse Erfolge
erzielte und in Halle eine Reihe von Schulanstalten gestiftet hatte.
Eben in diesen Schulen Franckes hatte der Mitarbeiter in Halden-
stein, Professor Nesemann, gelernt und gelehrt und die daselbst an-
gewandten Ideen teilweise nach Haldenstein importiert. Die beiden
Piadagogen in Haldenstein haben aber keineswegs bloss die pietisti-
schen Anschauungen kopiert, sondern sie haben sie gepriift und
nach eigenen Grundsitzen angewandt. Wir finden in Haldenstein
cine Lehrart, welche die Extreme des Pietismus iiberwunden hat; in
manchen Dingen entfernen sich die beiden Padagogen recht weit von
ihrem Vorbild in Halle. Wir finden im Seminar zu Haldenstein be-
sonders eine weitgehende Anpassung an das Kind. Obwohl die
Schiiler zwar nie ohne Aufsicht sind, so kommt doch der kindliche
Frohsinn zu seinem Recht, wofiir durch Spaziergange, Spiele, Musik-
und gar Tanzunterricht gesorgt ist, wahrend beim extremen Pietis-
mus Spiel und weltliche Freuden wie z. B. weltliche Musik verpont
waren. Trotzdem es die Hauptaufgabe des Seminariums ist, die
Knaben zu echten Christen zu machen, wird der Religionsunterricht
doch nicht iibertrieben. Bei den Pietisten dienten oft die Hilfte der
gesamten Unterrichtsstunden der Religionsunterweisung; in Halden-
stein beschrinkt man sich auf eine Stunde tiglich, einschliesslich des
Sonntags. Planta und Nesemann erteilten den ganzen Religions-
unterricht selber. In den Gebieten, wo die reformierte Kirche von
der lutherischen abweicht, iibernimmt Nesemann die Unterweisung
der lutherischen Kinder und Planta diejenige der reformierten. Von
Katholiken ist nichts gesagt. Planta anerkennt die Vernunft als ein
gutes Mittel, um die Offenbarung, die die einzige Quelle der Religion
ist, zu verstehen. Aber sein Urteil geht dahin, dass dann die Vernunft
«das ihrige gethan habe, und es nun einzig und allein auf Glauben
und nicht auf Griibeln, auf Thun und nicht auf Disputiren ankomme»

59



(Helv. Gesellschaft, Verhandlungen 1766, S. 43). Die Unterlassung
eines ernstlichen und anhaltenden Nachdenkens iiber die gottlichen
Wahrheiten ist nach seiner Meinung die Hauptursache des Aber-
glaubens wie auch der Lauigkeit im Christentum, hingegen ist ein
Missbrauch der Vernunft die Quelle des Unglaubens. Planta erzieht
seine Schiiler zur Menschenliebe. Eine «lebendige thitige Liebe,
Liebe Gottes, Liebe des Nichsten, jedes Nichsten, Feindes, und
dessen der nicht glaubt wie wir, Liebe die alles duldet, alles ertrigt,
das ist die Religion die wir lehren» (Helv. Gesellschaft, Verhandlun-
gen 1766, S. 44). Zugleich aber will er den Charakter seiner Ziglinge
festigen: «Diese Religions Stunden werden aber nicht Trocken ab-
gehandelt sondern auf die besondere Umstinde und Fehler der vor-
handenen Jugend applicirt auch zugleich den Verfilhrungen und
Versuchungen denen sie so wohl gegenwirtig als vornehmlich als
denn wenn sie in die grosse Welt ausgehet, ausgesetzt ist, best
moglich vorgebauet». (Nachricht 1761, S. 1).

Das zweite Hauptziel war, die Jugend lebenstiichtig zu machen,
wozu die Auswahl des Lehrstoffes beitrigt. Dieser utilitaristische
Zug ist ebenfalls ein Grundsaiz der pietistischen Pddagogik August
Hermann Franckes, obwohl er hier nicht in dem Masse auftritt wie
spater bei den Philanthropisten. In der Aufteilung des Stundenplans
nahmen die Sprachficher entschieden eine bevorzugte Stellung ein.
Von den acht Unterrichtsstunden beanspruchten die Sprachen deren
vier, und zwar waren es das Lateinische, Deutsche, Franzosische und
Italienische. Daneben lernte man noch vor allem Rechnen und
Mathematik, Weltgeschichte und Philosophie, Schonschreiben und
Briefschreiben. Die Experimentalphysik lehrte man im Winter
abends nach der Mahlzeit «als eine Recreation». Am Donnerstag-
nachmittag wurde «von einem gelehrten Edelmanne eine Stunde in
der Lands- und Schweitzergeschichte, wie auch in den Biindtner-
und Veltlinergesetzen gegeben, wo es aber ihme seine Geschifte
nicht erlauben, wird diese Stunde mit der Physik zugebracht. Nach-
gehends aber in beiden Fillen die Erdbeschreibung abgehandelt.»
(Nachricht 1763, S.3). Dieser gelehrte Edelmann war niemand
anders als Ulysses von Salis-Marschlins, derjenige, der spiter das
Seminar in ein Philanthropin umwandelte. Die obigen Angaben des
Lehrstoffes beziehen sich ausschliesslich auf die beiden «Nach-
. richten» von 1761 und 1763. In seinem Aufsatz fiir die Helvetische-

60



Gesellschaft von 1766 beschreibt Planta die verschiedenen Ficher
folgendermassen: »Von den Wissenschaften werden hier folgende
abgehandelt: (ausser den Sprachen) «Die Historie, Geographie, die
Logik, das Jus naturae, die Haupt-Theile der Mathematik, die
Rechenkunst in vielen Classen, die Natur-Lehre, die Buchhalfnng,
das Brief-Schreiben, und endlich die Schon- und Rechtschreibung».
«Ausser oben angefiihrten Stiicken kann man bey uns auch in dem
Zeichnen, in der Vocal- und Instrumental-Musik Unterricht bekom-
men, und wenn Liebhaber genug dazu vorhanden sind, lassen wir
einige Monate des Jahres hindurch einen Tanzmeister kommen».
(Helv. Gesellschaft, Verhandlungen 1766, Seiten 47 u. 52). Uber die
Unterrichtsmethode dussert sich Planta selbst folgendermassen: «Die
Lehrart der wir uns bedienen, ist grosstentheils diejenige, welche
zu Halle in Sachsen, sowol im Padagogio als Waisenhause iiblich ist.
Mein Herr Mitarbeiter, der auf dasiger Schule schon Lehrer war, hat
sie mir auch beygebracht. Weil wir aber iiberdem unsere meiste
Lebens-Zeit mit Erziehung der Jugend zugebracht haben, so haben
wir auch viel eigenes, und indern die Lehrart nach Beschaffenheit
des Lernenden. Hauptsichlich bemiihen wir uns, den jungen Leuten
das Lernen leicht und angenehm zu machen, und sie mit trockenem
Auswendiglernen, vornehmlich solcher Sachen, die sie nicht ver-
stehen, zu verschonen.» (Helv. Gesellschaft 1766, S. 48). Wenn man
den Schiilern etwas zum Denken gibt und durch guten Vortrag ihre
Aufmerksamkeit weckt, dann entsteht «eine Lust zum Lernen. Sie
gehen gern in die Lectionen, sie horen mit Vergniigen zu, und weil sie
das Angehorte begreifen, und oft selbst zu erfinden glauben, so
behalten sie es desto gewisser» (Helv. Gesellschaft 1766, S.49).
Planta erliutert den Sprachunterricht genauer. Er ldsst hier nichts
als die Deklination und Konjugation auswendig lernen, und auch
von diesen erklirt er den Schiilern ihrem Verstande gemiss die
Natur und Beschaffenheit. Uber die Ergebnisse seines gesamten
Unterrichtes sagt er: «Wir haben nun bey einer bald 6jihrigen
Erfahrung gefunden, dass junge Leute von 11 oder 12 Jahren, von
guten Gaben, in Zeit von 3 bis 4 Jahren alle Sprachen und Wissen-
schaften, die wir hier lehren, so hinlinglich erlernen, dass sie her-
nach durch eigenen Fleiss vollkommen fortkommen und: sich so
weit bringen konnen, als sie nur wollen.» (Helv. Ges. 1766, S. 62).
Davon abgesehen, dass «Fortkommen» ein sehr relativer Begriff ist,

61



muss die Methode also recht erfolgreich gewesen sein. Als ein Haupt-
mittel, die Jugend aufmerksam und arbeitsam zu machen, erkennt
Planta die wochentlichen Repetitionen. Die beiden Direktoren
priifen dabei die Klassen selbst. Der Lehrer einer jeden Klasse muss
dabei anwesend sein, und es ist nicht gleichgiiltig, ob die Klasse eines
andern Lehrers besser abschneidet als seine. «Und auf diese Weise
werden sowol Lehrer als Lernende zu anhaltendem Fleiss auf-
gemuntert» (Helv. Gesellschaft 1766, S. 52).

Die freie Zeit benutzt man zuSpaziergingen oder zu Spielen, was
alles unter Aufsicht eines Lehrers geschieht; im Friihling bekommen
die Schiiler Anweisung im Pflanzen und Pfropfen; bei schlechter
Witterung oder im Winter lernt man Glas schleifen, drechseln,
Kartonnagearbeiten, oder die einzelnen Zoglinge musizieren und
zeichnen, je nach ihren Neigungen. Der Tagesaufseher gibt auf alles,
was in derSchiilerschar vorgeht,genau acht: er «erinnert,vermahnet,
strafet, lobet und lidsst, wenn etwas wichtigers vorfallt, solches auf-
zeichnen und dem samstéglichen Examine der Sitten und Auffiihrung
vorbehalten» (Helv. Gesellschaft 1766, S. 54). Die gesamte Schiiler-
schaft bildet eine Republik. Zu bestimmten Zeiten wahlen alle ihre
Obrigkeit, wodurch bis ins Kleinste hinein die Rangordnung fest-
gesetzt wird, nach welcher sie bei Tische, in der Kirche usw. sitzen.
Reichtum, viterliches Ansehen, Alter, Leibesgrosse und dergleichen
entscheidet nicht, sondern lediglich Verdienst und Tugend. Diese
demokratische Einrichtung der Anstalt fand begreiflicherweise nicht
iiberall Anklang, und aus diesem Grunde war es neben dem Volks-
staat der drei Biinde in Rhiétien besonders die demokratisierende
Landschaft am Genfersee, die ihre Sohne nach Haldenstein schickte.

Das Seminar zu Haldenstein war eine Schule fiir die wohlhabende
Jugend geworden; das Volk spiirte wenig davon. Aber Planta be-
schiftigte sich lebhaft mit der Frage, wie man auch besonders
begabten S6hnen armer Eltern zu einer besseren Bildung verhelfen
kénnte. Bereits in den ersten Berichten iiber das Seminar finden
wir den Aufruf an vermégende Méanner, aus Liebe etwas beizu-
steuern, «damit in gleichen Anstalten auch fiir einige arme Waysen
gesorgt werden konnte». 1770 entwarf Planta einen «Plan eines
Erziehungsstifts». Planta mochte «eine mit dem iibrigen Institut
genau verbundene Schule wiirdiger Séhne diirftiger Eltern» er-

richten: (Helv. Gesellschaft, Verhandlungen 1770, S.7.) Der Plan
62



findet an der Sitzung der Helvetischen Gesellschaft lebhafte Zu-
stimmung, aber es bleibt bei dem Entwurf.

Bereits die Zeitgenossen Plantas fragten sich, welche Stellung
denn Ulisses von Salis - Marschlins dem Haldensteiner Seminar
gegeniiber einnehme. Im Lande ging die Sage, dass die beiden Hal-
densteiner Professoren nichts anderes seien als Angestellte des
Ulysses. Planta bemiiht sich, dies zu widerlegen: Es konnen «sich
hier zu Lande viele nicht vorstellen, dass wir allein und auf unsere
Gefahr hin, das Seminarium unternommen, und das Schloss gekauft
haben sollten», er und sein Kollega Nesemann bekennen aber «mit
den Regungen der tiefsten Dankbarkeit, dass der wohlerwehnte
Herr von Salis auf die grossmiithigste Weise sich unser und unsers
Seminarii angenommen, und keine Miihe noch Kosten uns zum
Besten ersparet habe ... So wahr nun dieses ist und so gern wir
es bekennen, so bezeugen wir doch hiermit offentlich, dass weder
er noch andere von unsern Gonnern und Wohlthitern die geringste
Anforderung an uns gemacht haben, und dass niemand als wir die
beyden Unternehmer einigen Antheil, Recht und Ansprache am
Seminario und dem dazu gekauften Schlosse besitzen, und dass wir
folglich auch, wofern wir mit unserm Leben keinen Anstoss geben,
und die entlehnten Gelder zur bestimmten Zeit bezahlen, nieman-
den als Gott, und den Eltern der uns anvertrauten Jugend, Rechen-
schaft zu geben schuldig sind.» (Helvetische Gesellschaft 1766,
Seite 41.) Der genannte Ulysses von Salis war damals eine der be-
deutendsten Personlichkeiten Biindens. In Biinden lagen damals
zwei Parteien in Streit miteinander, die eine unter Fihrung der
Familien Sprecher und Planta (nicht unseres Pidagogen Planta),
welchie zu Osterreich hinneigte, und die andere, die mehr mit
Frankreich sympathisierte, welche vertreten war durch die Familie
Salis unter der Fiihrung des Ulysses von Salis-Marschlins. Es ist be-
greiflich, dass Ulysses die Interessen seiner Partei auf jede Weise
zu befestigen versuchte, und es erscheint sehr naheliegend, dass er
vielleicht auch daran dachte, die Grundsitze seiner Partei den
massgebenden Personlichkeiten Biindens bereits in ihren Jugend-
jahren beizubringen, und aus diesem Grunde die Anstalt Halden-
stein unterstiitzte und wochentlich nach Haldenstein ritt, um den
Zoglingen eine Lektion in Schweizer- und Biindnergeschichte zu
geben. Im Jahre 1770 treffen wir Ulysses von Salis in der Jahres-

63



versammlung der Helvetischen Gesellschaft an. Er ist jetzt fran-
zosischer Gesandter in Biinden und als solcher eine sehr einfluss-
reiche Personlichkeit. Die Helvetische Gesellschaft wihlt ihn «ein-
miithig» zu ihrem Vorsteher fiir das folgende Jahr. Salis aber legt
der Gesellschaft ein Memorial vor, in welchem er den Entschluss
eroffnet, die Haldensteiner Pflanzschule, weil deren Riumlichkei-
ten fiir die gegen hundert angewachsene Schiilerzahl nicht mehr
geniigten und bauliche Erweiterungen des auch von der landes-
herrlichen Familie bewohnten Schlosses nicht tunlich waren, in
sein Stammschloss zu Marschlins zu versetzen und den gegenwirti-
gen Lehrplan durch eine systematische Einfithrung der Leibes-
iibungen auszugestalten. Bahrdt, der spatere Direktor am Marsch-
linser Philanthropin, hat in seiner Autobiographie die Versetzung
des Haldensteiner Instituts nach Marschlins als einen Akt despoti-
scher Habsucht des Ulysses dargestellt. Ulysses sei immer neidisch
gewesen auf die grossen Einkommen der beiden Professorem zu
Haldenstein und hitte daran gedacht, wie vorteilhaft er seine Natu-
raleinkiinfte aus dem Veltlin absetzen konnte, wenn er sie der An-
stalt zu Marschlins verkaufen koénnte. In gewissen Kreisen Biin-
dens herrschte die Ansicht, Ulysses sei der Anstalt Geldsummen
schuldig gewesen und habe nun geglaubt, er konne, wenn dieselhe
nach Marschlins versetzt wiirde, hier seinen Verpflichtungen durch
Naturallieferungen besser nachkommen. Es ist aber sehr wahr-
scheinlich, dass dies alles nur Verleumdungen des vielgehassten
Mannes sind, und dass der einzige Grund fiir die Translokation der-
jenige war, den Salis im Beisein Plantas der Helvetischen Gesell-
schaft darlegte, namlich, dass der Platz in Haldenstein zu knapp
ceworden war. Die Helvetische Gesellschaft zollte dem Plan des
Ulysses grossen Beifall. Gleichwohl wurden aus der Mitte der
Gesellschaft einzelne Bedenken laut, welche den Ulysses veranlass-
_ten, seinen Plan nochmals griindlich zu revidieren und in diesem
Zustand den 1771 erschienenen Verhandlungen pro 1770 als «Send-
Schreiben» einzuverleiben. Salis spricht in seinem Sendschreiben
(Helvetische Gesellschaft 1770, Seite 16) von «Schriften und Ein-
schligen grosser Minner», mit denen er wihrend der Revision sei-
ner Ideen bekannt geworden, und unter diesen Schriften wird
wohl auch das Methodenbuch von Basedow zu verstehen sein. Un-
terdessen gingen die baulichen Vorbereitungen in Marschlins zu

64



Ende, und im Friihling 1771 fand die Ubersiedlung statt; «aus
einem etwas engen Bergungsgebiet sahen die Zoglinge sich in eine
iiberaus schone freie Umgebung, mitten in Baumgirten und frucht-
bare Fluren versetzt» (Sprecher, Geschichte der Republik der Drei
Biinde, Seite 464).

Das Klima jener Gegend aber war recht ungesund. Sumpfland
in der Talsohle und schlechtes Trinkwasser bewirkten, dass von
Zeit zu Zeit Fieberkrankheiten die Menschen beschlichen, und dass
die Gegend seit den iltesten Zeiten als das Land der biindnerischen
Stummen (Cretins) und Kropfe galt. Kaum war das Seminarium
recht iibergesiedelt, so brach im Land eine typhusartige Krankheit
aus, welche in der dem Schloss nichsigelegenen Ortschaft Igis die
Hilfte der Bevolkerung dahinraffte. Die Seuche gelangte auch in das
Schloss des Ulysses. Von den 250 Bewohnern erkrankten auf ein-
mal je der achte. Uber den Fortgang der Krankheit berichten die
Quellen ganz Verschiedenes. J. U. von Salis-Seewis erwahnt in sei-
ner Biographie des damaligen Anstaltsarztes Dr. Amstein, dass dank
der aufopfernden Titigkeit desselben kein einziger Patient starb.
Sprecher aber (Geschichte der Republik der Drei Biinde, Seite 465)
meldet, es seien mehrere Zoglinge gestorben, und beim Hohepunit
der Krankheit habe man iiberhaupt die meisten nach ihrer Heimat
entlassen. Der grosste Schlag fiir die Anstalt sollte aber im nichsten
Jahr folgen: Am 29. Mirz 1772 starb Planta an einer heftigen Un-
terleibsentziindung, woran das Marschlinser Klima wohl auch nicht
unschuldig war. Salis sah in ihm seinen besten Freund, den Haupt-
pfosten der Anstalt, zusammenbrechen. Trotz aller Bemiithungen
von Salis und Nesemann konnte die Anstalt nicht wieder zur Bliite
gebracht werden, wenn auch Planta bei seinem Hinschiede zu Ulys-
ses von Salis gesagt haben soll: «Ich habe nicht umsonst gelebt, ich
hinterlasse unter Hunderten doch wenigstens zween, die mit gleich-
reinen Gesinnungen mehr Einsicht und Krafte verbinden, und da-
her tiichtiger sind, die grossen Absichien, denen ich mich aufge-
opfert habe, weiterzufiihren» (Verhandlungen der Helvetischen
Gesellschaft 1772, S. 33).

Nesemann und Salis bemiihten sich vergeblich, einen Nachfolger
und Ersatz fur Planta zu finden. Salis dachte an Basedow. Auf Emp-
fehlung seines Freundes Iselin war er seit Erscheinen des Methoden-
buches (1770) daran gegangen, Basedows Schriften zu studieren.

5 65



Er erstaunte ob der Ubereinstimmung mancher Basedowischen
Theorien mit der Haldensteiner Praxis und schrieb (1770 oder1771)
begeistert an Iselin: «Kaum ist es begreiflich, wie der Herr Basedow
durch blosses Nachsinnen auf Handgriffe habe gerathen konnen, die
uns erst eine vieljahrige Erfahrung gelehrt.» Planta und Nesemann
hidtten «das gewiss sehr schmeichelhafte vergniigen zu sehen, dass
sie in ansehung des grossten Theils sowohl ihres underrichts als
erziehungs-Anstalten mit diesem grossen Mann iibereinstimmen, ja
dass sehr viele von seinen Wiinschen von ihnen schon zum Voraus
realisirt worden sind. Und ich bin meinerseits recht stolz darauf,
dass ich in dem Phisikalischen Theil der auferziehung» (Korperbil-
dung) «so ich ganz iibernommen, auch schon an anstalten gedacht,
die von unserem Mentor angerathen werden und noch in Zeit bin
in allem iibrigen seinen vortreflichen Einschligen (consiliis) zu fol-
gen» (J. Keller, Das Philanthropin zu Marschlins, Seite 5). Basedow
erhielt von Salis einen Ruf; er schlug den Antrag aus, er schiitzte
vor, die Vollendung des Elementarwerks beschleunigen zu wollen.
In einem Brief an Iselin vom Jahre 1772 betont Salis, dass jenes
Elementarwerk bestimmt nur gewonnen hitte, wenn der Schulrefor-
mator «bey uns in einem bestehenden, mit allerley Nationen, Ta-
lenten und Caracteren bevéilkerten Seminario es ein paar jahr lang
versucht hitte, seine grundsitze und Einschlige in ausiibung zu
bringen» (J.Keller, Das Philanthropin zu Marschlins, S.6). An
zahlreiche andere erging der Ruf ebenfalls, aber noch nach andert-
halb Jahren war niemand gefunden.

Unterdessen hatte Basedow sein Elementarwerk beendigt und
eine Erholungsreise an den Rhein unternommen. Er wurde iiberall
begeistert empfangen, so dass er an seinem 51. Geburtstag feierlich
den Entschluss fasste, ungesidumt eine Erziehungsanstalt zu griinden
unter dem Namen Philanthropin oder Philanthropinum. Er schrieb,
noch bevor seine Erziehungsanstalt existierte, eine Reklame-Bro-
schiire: «Das in Dessau errichtete Philanthropinum, eine Schule der
Menschenfreundschaft». Diese Schrift machte auf Salis einen gros-
sen Eindruck. Sollte er Lehrer und Schiiler entlassen und nach zwei
Jahren wieder von vorne anfangen mit Lehrkriften aus dem Muster-
scminar von Dessau? Nein! Aber einen Direktor aus der Hand Base-
dows zu empfangen, das konnte seinem Seminarium neues Gedeihen

geben.

66



Zu diesem Zwecke begab er sich personlich nach Dessau. Aber
Basedow war arg in Verlegenheit. Die beiden Minner priiften lange;
es fiel ihnen aber niemand ein, der nach ihrer Meinung zum Direk-
tor der Marschlinser Anstalt getaugt hitte. «<Endlich gingen sie schla-
fen, und Basedow versprach, wihrend der Nacht noch nachzuden-
ken. Um vier Uhr morgens sprang Basedow plotzlich aus dem Bett,
drang im Hemd ins Zimmer von Salis ein und gebardete sich und
schrie, wie wenn das Haus in Flammen stiinde: ,Denke dir, ich
habe den Mann!® Salis: ,0 Schrecken, wer ist es denn?* Basedow:
,Bahrdt! Das ist unser Mann, ganz der, den du brauchst‘» (Pinloche,
La réforme de I’éducation en Allemagne, Basedow et le Philanthro-
pinisme, page 311, nach Bahrdts Autobiographie: Geschichte seines
Lebens, seiner Meinungen und Schicksale, von ihm selbst geschrie-
ben, Seite 267). Die Folge aber bewies, dass Salis und Basedow
Kaum eine schlechtere Wahl hitten treffen konnen. Es ist gut, die
Personlichkeit des Doktors Carl Friedrich Bahrdt ganz kurz etwas
genauer zu betrachten (Pinloche, Seiten 291 bis 309). Mit neunzehn
Jahren erwarb sich Bahrdt den Titel eines Magisters; im niachsten
Jahr erlangte er die sogenannte Habilitation, wodurch ihm die Er-
laubnis gegeben war, Philosophie zu unterrichten. Anschliessend
legte er in Dresden ein theologisches Examen ab. Als Einundzwan-
zigjahrigen finden wir ihn in Leipzig als Amtsgehilfe seines Vaters,
der an der dortigen St. Peterskirche predigte. Hier verdffentlichte
Bahrdt seine ersten Schriften, die weniger aus innerer Uberzeugung
geschrieben waren als vielmehr, um den Verfasser bekannt und be-
riihmt zu machen. Bahrdt verfehlte sein Ziel nicht. Sein Ruhm
wuchs, und bald ward der gliickliche Anfinger schon zum
ausserordentlichen Professor der kirchlichen Philologie er-
nannt. Aber da geschah es, dass Dinge aus seinem Privat-
leben ruchbar wurden. die sich nicht mit seiner Wiirde ver-
trugen. so dass Bahrdt plétzlich aus Leipzig verschwinden musste.
Er las dann zunichst an der Universitit Erfurt und spiter in Gies-
sen. Da zeigte es sich bald, wie wenig er von dem iiberzeugt
gewesen war, was er in Leipzig geschrieben. Wahrend seine Leip-
ziger Abhandlungen orthodoxe Standpunkte vertraten, war er in
Erfurt und Giessen der grosste Feind der Orthodoxie. Bezeichnend
fir seinen Charakter ist auch, wie er sich in Erfurt entschloss,
eine Witwe zu heiraten, von welcher der Buchhindler Heinsius

67



wissen wollte, dass sie ein Vermogen von 6000 Thalern besass. Als
er aber auf diese 6000 Thaler die Hand legen wollte, fand er bloss
déren 800, die kaum dazu reichten, seine Schulden zu bezahlen.
Bahrdt machte sich, teils durch seine Kampfschriften, teils durch
seine Lebensweise in Erfurt wie in Giessen unmdoglich, und das
Angebot von Salis kam ihm sehr gelegen. Er sah darin eine giinstige
Gelegenheit, um aus Giessen zu entkommen und nebenbei das
Doppelte von dem zu verdienen, was er bis jetzt gehabt hatte.
Von Pidagogik verstand Bahrdt damals nicht viel; er hatte ja
auch nie Gelegenheit gehabt, sich damit zu beschéftigen. So ent-
schloss er sich denn, auf Vorschlag von Salis, nach Dessau zu
Basedow zu reisen und von diesem die wichtigsten philanthropini-
schen Grundsitze kennenzulernen, um sie in Marschlins anwenden .
zu konnen. Bahrdt nahm dabei auch seinen Privatsekretar Heres
mit, der spater in Marschlins als Lehrer fungieren sollte. Auf dem
Weg nach Dessau las Bahrdt Basedows Methodenbuch zum ersten
Mal. Wahrend seines 10-tdgigen Aufenthaltes daselbst glaubt er
wenig profitiert zu haben. Er selbst beschreibt, wie sie die Zeit
mit gut essen und trinken verbracht, wie er aber «auch nicht ein
Tropflein des padagogisch-philanthropinischen Geistes» bekommen
habe. «Alles, was Basedow tat, war, dass er mich mit seiner angeb-
lichen Methode des Sprachunterrichtes beldstigte und mir dies-
beziiglich Sitze diktierte, die weder Hand noch Fuss hatten». Base-
dow hatte eine bessere Uberzeugung von seinem Schiiler, als er
schrieb: «Der so arbeitsame, gelehrte und in Schulsachen erfahrene
Mann» sei «jetzt und gewiss fihig, einige seiner» (Basedows)
«Fehler zu verbessern und dessen Gutes durch eigene Erfindungen
zu vermehren» (J. Keller, Das Ph. zu Marsch., S. 12). Immerhin las
Bahrdt auf eigene Faust gewissenhaft das Elementarwerk von Base-
dow und nahm am 7. Mai 1775 Abschied von Dessau. Salis hatte
unterdessen von Deinet, dem Redaktor der Frankfurter Gelehrten
Anzeigen, manches Unangenehme iiber Bahrdt vernommen, vor
allem, dass dieser «unter wachsamen Augen und in gewisser Sub-
ordination» bleiben miisse, sonst sei er «ein verlohrner Mensch, und
schade wir's fur die ausserordentlich grossen Talente, die Gott in
ihn gelegt hat» (J. Keller, S. 12). Uber den Aufenthalt Bahrdts in
Dessau schrieb Deinet an Salis: «Hitt’ ich warlich beyde Directores
der philanthropinen mit Karten in der Hand, Lutschers im Maul

68



am Spieltische vorm Wein und Bierglase im Wirtshause unter Kreti
und Plethi gefunden, ich hitte ihnen aus Menschenliebe Stock-
schlage gegeben» (J. Keller, S.12). Aber auch Bahrdt seinerseits
hatte, angeblich von einem Wirt in Lindau, haarstraubende Sachen
ither Salis und seine Pflanzschule erfahren. Salis habe die beiden
Haldensteiner Direktoren iiberredet, nach Marschlins zu kommen,
nur damit er den Ertrag seiner Veltliner Giiter besser verwenden
konne. Der eine Direktor sei dann aus Kummer gestorben, und der
andere, des Kampfes mit seinem Tyrann miide, habe sich nach
Chur zuriickgezogen. Sie seien durch einen in Konkurs geratenen
Kaufmann ersetzt worden, dessen Frau die Geliebte des Salis
geworden wire und die eigentliche Direktion ausgeiibt hitte. Unter
einem solchen Regime und in einem Land, in dem jihrlich die
Fieber wiiteten, habe das Institut nicht gedeihen konnen. In drei
Jahren sei die Zahl der Zoglinge von 90 auf 40 gesunken. Da habe
denn der Besitzer der Anstalt im magischen Wort Philanthropinis-
mus seine einzige Hilfe gesehen (Pinloche, page 314).

In Marschlins war das Institut unterdessen ganz an Salis iiber-
gegangen. Im Mai 1775 trat laut einem Abkommen Nesemann mit
etlichen seiner Lehrer zuriick und iiberliess das Institut ganz
seinem ehemaligen Gonner. Dieser hatte einen Monat vorher eine
kleine Schrift drucken lassen, welche Aufklarung geben sollte iiber
die Verinderunen in Marschlins. In diesem sogenannten «Brief des
Herrn Ulysses von Salis, von Marschlins an Viter und Kinder-
freunde» heisst es: «Ich bin also entschlossen, die Basedowische
Lehrart, in mein Seminar zu Marschlins einzufiihren, und auch die
moralische und physikalische Auferziehung so abzudndern und
einzurichten, dass es mit Recht ein Philanthropin heissen konne.
Zu diesem Ende habe ich mich mit Basedow vereint, Hand in
Hand mit ihm diesen grossen Versuch zu wagen; durch seinen
Beistand erhalte ich nicht nur Unterlehrer, die seine Methode
kennen und darin geiibt sind, sondern auch einen Aufseher iiber
die Unterweisung, dessen ausgebreitete Gelehrsamkeit, Eyfer und
Fiahigkeit, der Welt bereits bekannt sind, und der auch die Pidagie
genug kennt, um darinn so wie Basedow selbst, offentlichen Unter-
richt geben zu konnen.» Salis iibernahm im Institut das Amt eines
Fiirsorgers, wihrend Bahrdt Direktor wurde und ihm unterstellt
war.

69




Als Bahrdt nach 14-tdgiger Reise in Marschlins bei Salis ein-
traf, war die Begeisterung, die die beiden Minner fiireinander
géhegt, bereits verschwunden und hatte einer kalten, misstrau-
ischen Hoflichkeit Platz gemacht. Bahrdt findet in Marschlins alles
schlecht; die Wohnung sei abscheulich, die Nahrung iibermissig
teuer, die Wege unbrauchbar, die Hausbewohner unfreundlich.
Der Firsorger sei kalt, bezeuge ihm nirgends seine Zufriedenheit
und lasse ithm keine Initiative und keine Freiheit. Die Verwendung
seiner Zeit sei gleich iiberwacht wie bei den letzten Bedienten,
diejenige seines Geldes auch. Der Aufenthalt Bahrdts in Marschlins
war fiir ihn, wenn man seinen Schilderungen glauben wollte,
nichts als ein langes Fegfeuer, und der Herr von Salis, dieser
Mann, der ihm als die Giite und Philanthropie selbst erschienen
war, ein Unhold, der hauptsidchlich darauf bedacht war, ihn leiden
zu lassen. (Pinloche, page 315). Wollte man aber wirklich alles
Bose, was er von Salis sagt, oder anderseits alles Gute, was er von
sich selbst sagt, glauben, so miisste man seinen ganzen Charakter
und seine frithere Lebensgeschichte iibersehen und diirfte auch
nicht an die unrithmliche Art denken, wie er spiter sein Philan-
thropin zu Heidesheim fiihrte. (Pinloche, page 329 ff: Le philan-
thropinum de Heidesheim). Es ist wohl zutreffend, dass der Auf-
enthalt fiir Bahrdt nicht rosig war; er hatte bisher nach eigenem
Gutdiinken gelebt und gehandelt und musste sich jetzt einem
Manne fiigen, der unter allen Umstinden seine Autoritit zu wahren
wusste. Heres selbst, der ehemalige Sekretiar Bahrdts, sagt dariiber:
«Bahrdt ist ungerecht: Salis ist weder der Tyrann noch der Geiz-
hals wie er ihn darstelli. Ohne Zweifel ist er» (Salis) «der Herr;
aber wenn Bahrdt seine Pflicht getan hitte und durch eine bessere
Auffassung seines Berufes den Herrn Salis besser befriedigt und
nicht gefordert hdtte, dass er ihn seinen Freund nenne, seine
Stellung zu Marschlins ware bedeutend angenehmer gewesen. Er
besass aber auch nichts, wodurch er einen Mann wie Salis hitte
gewinnen konnen, der nie sein Ziel aus den Augen liess und in
seinen ‘Prinzipien unerschiitterlich war. Bahrdt hingegen hatte
Kein System, gehorchte bloss der Eingebung des Augenblicks und
liess sich leicht hinreissen: wie sollten zwei derart verschiedene
Charaktere miteinander harmonieren konnen? Bahrdt war zu nach-
lassig und faul und liess allzuleicht die Dinge gehen, wie sie

70



wollten. Obwohl er sich seiner Arbeitsamkeit riihmte, tat er tage-
lang nichts anderes als im Garten oder in seinem Zimmer hin-
und herzuspazieren, ganz benommen von seinen Triumen und

Plinen.» (Pinloche, page 317, nach Schlichtegroll: Nekrolog 1792
Bd. I, Seite 145).

Vom Sommer 1775 schreibt Bahrdt, er hitte gearbeitet wie ein
Gaul und geduldet wie ein Lamm. Das darf man ihm wohl glauben.
Seine padagogischen Kenntnisse waren bei Antritt seines Amtes
gering. Gar nicht aus Neigung, sondern unter dem Notzwang der
Verhiltnisse warf er sich auf das Studium der Padagogik. «Fast den
ganzen Sommer bracht ich mit Nachdenken und Versuchen zu.
Ich unterredete mich oft mit dem Herrn von Salis. Ich trug ihm
jeden neuen Einfall vor, den ich hatte und benutzte die Rithe
dieses erfahrenen und einsichtsvollen Mannes so gut ich konnte.
Ich las nichts; aber ich beobachtete, verglich, iiberlegte mit der
dussersten Anstrengung» (Philanthropinischer Erziehungsplan
S. 395) Zunachst gingen Bahrdt und Salis an die Ausarbeitung der
«Ersten Nachricht. Von dem ersten wirklichen Philanthropin zu
Marschlins», erschienen 1775.

Diese Schrift soll bloss ein Ueberblick sein iiber die Erziehungs-
grundsitze zu Marschlins. Die Leser sollen hier nur mit der «Ober-
flache eines grossen Instituts bekannt werden, weil es einem weit-
laufigeren Werk aufbehalten ist, sie in das Innwendige desselben
hineinzufiihren, wo sie allererst vollig werden iiberzeugt werden,
dass die vorige Erziehungsanstalt nur ein Schatten. von derienigen
war, die sich seit dem Maymonat dieses Jahres in Marschlins
angefangen hat zu entwickeln» (Erste Nachricht, S. 4), Vom Philan-
thropin gibt diese Schrift folgende Definition: «Man denke sich
unter einem Philanthropin nichts geringeres: als eine versammeite
Menge von Kindern und Lehrern, darunter die letzteren mit einer
ungewohnlichen Willigkeit und Freude, alle ihre Krifte anstrengen,
um den erstern einen solchen Grad von Vervollkommnung ihres
Kéorpers sowol als ihres Geistes zu verschaffen, der mit so wenig
Kosten, in so wenig Zeit, mit so geringem Aufwande von Kraft
der Lernenden, bei einer so ununterbrochen fortdaurenden Lust
und Frolichkeit derselben, und mit einer solchen Zuverlidssigkeit
des gliicklichsten Erfolgs, in keiner Art von Schule oder Pensions-

Tl



anstalt weder erreicht worden ist, noch erreicht werden konnte»
(Erste Nachricht, Seite 2).

Die Zidglinge erhalten eine dreifache Bildung. Man sorgt fur .
ihr Herz, ihren Verstand und ihren Korper.

Der erste Punkt, die moralische Erziehung, ist der wichtigste.
Hier werden zundchst in den jungen Seelen «ausdauernde und
heftig wiirkende» Gefiihle fiir die Tugend verpflanzt, und zwar
durch «moralische Schauspiele von besonderer Gattung, Gemihlde
von moralischen Begebenheiten und eigne Arten von Musick und
Liedern». (Erste Nachricht, S. 6). Ferner haben die jungen Leute
keine Gelegenheit, etwas Béses zu tun, weil sie unter standiger
Aufsicht sind und keine Gelegenheit, etwas Boses zu sehen, weil
Fiirsorger und Direktor mit dusserster Strenge darauf sehen, dass
die Schiiler in ihren Lehrern gute Beispiele sehen. Daneben gibts
es ein Belohnungs- und ein Strafsystem. '

Bei der Bildung des Korpers wendet man unter anderem Dinge
an, die «aus der Gymnastik der Alten entlehnt sind», wie z.B.
«Tdnze unter freiem Himmel, Wettlaufen, Baden, Schwimmen, des
Nachts (zuweilen) unter Zelten schlafen, Fechten» usw. (Erste
Nachricht, S.11).

Was die Verstandesbildung betrifft, so sind hier Bahrdt und
Salis von der Uniibertrefflichkeit ihres Erziehungssystems fest
iiberzeugt. Sie versprechen, die Schiiler, wenn sie nicht unter dem
10. Jahre eintreten unter normalen Bedingungen soweit zu bringen,
dass sie in einer Zeit von 3 Jahren: «1. Lateinisch, 2. Franzosisch,
3. Italienisch oder Englisch, und 4. Deutsch, fertig und rein, lesen,
schreiben und sprechen konnen, und in diesen Sprachen von allem
was 5. zur Mathematik, 6. Physik, 7. Naturgeschichte, 8. Universal-
historie, 9. Geographie, 10. Logik und 11. Religion gehért, und was
von diesen Wissenschaften von Kindern zwischen 11 und 16 Jahren
gefasst werden kan, und fiirs menschliche Leben einigen Nutzen
hat, so Red und Antwort geben konnen, dass man sieht, ihr Ver-
stand sey wiirklich mit den mannigfaltigsten und besten Kennt-
nissen bereichert worden; Hiernichst sollen sie von 12. Tanzen,
13. Vokalmusik, 14. Instrumentalmusik, 15. Zeichnen, 16. Buch-
halten, so viel lernen als es die deklarirte Absicht der Eltern
erfordern und ihre natiirliche Fihigkeit zulassen wird. Dieses alles
wird, wir sagen es nochmals binnen drei Jahren in Jedem Philan-

T2



thropin, und jetzo bereits in dem zu Marschlins bewerkstelliget -
Wobei Fiirsorger und Direktor, unter den gesetzten Bedingungen,
ihre Ehre verpfinden. -» (Erste Nachricht, S. 12). «Die Auflésung
dieses vielleicht rathselhaft scheinenden Versprechens, liegt 1.in
der Methode bei dem Vorirag der Sprachen und Wissenschaften
und 2. in der Behandlung der Schiiler. In beiden Stiicken hat man
bisher in allen Schulen gefehlt.» (Erste Nachricht S.15). «In
einem wahren Philanthropinum finden sich keine der alten Mangei,
weder in der Lehrart noch in der Behandlung. Man lehrt hier keine
Grammatik besonders, so dass blos das Geddchtnis mit Paradigmen
und Regeln gefoltert wiirde, und doch werden die Schiiler fest
in der Grammatik. Man lasst keine Vocabeln auswendig lernen, und
doch lernen sie in jeder der obgedachten Sprachen jahrlich bei
sechstausend Worte in ihrer mannigfaltigsten und bestimtesten
Bedeutungen. Man strengt ihre Denk- und Merkkraft nie mit
polternden Verweisen oder dem Stock an, und doch werden sie
zur Aufmerksamkeit, zum Nachdenken und zum Behalten gewohnt.
Man lisst sie keine Spriiche und Lieder memorieren, und doch
werden eine Menge Spriiche, Sentenzen und Kinderlieder von aller
Art ihrem Gedichtnisse einverleibt.» (Seite 16 der Ersten Nach-
richten.) Bemerkenswert ist, dass der Sprachunterricht téglich 2
Stunden beansprucht gegeniiber 4 Stunden im Seminario von
Planta. Ausserhalb der Lektionen diirfen die Zoglinge jeden Tag
nur eine bestimmte Sprache sprechen, und zwar: «Montags und
Donnerstags nichts als franzosisch, Dienstags und Freitags nichts
als lateinisch, und Mitwochs und Sonnabends nichts als deutsch.»
(Seite 25 der Ersten Nachrichten.)

Man unterscheidet im Philanthropin verschiedene Kategorien

von Schiilern:
1. Kandidaten der Pidagogik;
2. Tischgianger des ersten Tisches;
3. Tischgidnger des zweiten oder biirgerlichen Tisches:
4. Famulanten.

Unter diesen Famulanten versteht man Knaben, die sich bei-
spielsweise zu kiinftigen Kammerdienern, Meisterknechten er-
ziehen lassen. Auf die Kandidaten wird ganz besonders hin-
gewiesen: «Candidaten werden von dem Philanthropin in der aller-
wichtigsten Absicht eingeladen. Sie sollen hier in der noch so

73



seltenen und fir das Menschengeschlecht allerinteressantesten
Kunst, der Padagogik unterrichtet werden.» (Seite 34.)

Dem «ersten wirklichen Philanthropin» fehlte es nicht an einer
Methode, welche viel Gutes und noch fiir unsere Zeit Geltendes
enthielt und also weit besser war als der landldufige Unterricht.
Es fehlte jedoch an tiichtigen Erziehern, und, was auch eine Haupt-
sache war, an Zoglingen. Schon der Umstand, dass gerade Bahrdt
in Marschlins Direktor war, brachte die Anstalt in Verruf, zumal
in jenen Gegenden, in denen Bahrdt frither gewirkt hatte. Als
Salis beispielsweise im August 1775 das «Bernerland durchzog, um
Recrouten fiir seine Pflanzschule zu machen», fand er iiberall
bei «unseren Gelehrten Geistlichen Unwillen iiber seine Auswahl
Herrn Bahrdts zum Vorsteher an das Philanthropinum» (J. Keller,
S. 26, nach einem Brief von N.E.Tscharner an J. Iselin vom 25. Okt.
1775). In Ziirich war man auf die philanthropinische Methode all-
gemein nicht sehr gut zu sprechen. So hatte Breitinger gesagt,
was der Dessauer (Basedow) bringe, sei «eine nicht gar gliickliche
Auwendung und Erweiterung, oder besser zu sagen, seichte Nach-
ahmung der Comenischen Lehrmethode». (J. Keller S.27.) Auch
im Biindnerland traute man Bahrdt nicht, besonders was den Reli-
sionsunterricht betraf.

Unter solchen Umstinden fand am 18. Oktober 1775 das
Stiftungsfest des Philanthropins statt. Der ganze Verlauf der drei
Tage dauernden Feierlichkeiten, samtliche Reden, die hier
gehalten wurden, findet man vereint in einem 68 Seiten umfassen-
den Biichlein: «Geschichte des Einweihungsfestes des Philanthro-
pins zu Marschlins». Am Morgen des ersten oder eigentlichen
Stiftungstages holten die 40 Zoglinge den Firsorger in seiner
Wohnung ab. Dann folgten die ersten Einweihungsfeierlichkeiten.
Nachmittags wurden alle Mitglieder des Philanthropins auf das
von Bahrdt verfasste «Gesetzbuch» verpflichtet. (Philanthropini-
scher Erziehungsplan, S. 221 bis 252.) Es ist dies ein Reglement,
welches fiir alle Angehorigen der Anstalt, einschliesslich Fiirsorger
und Direktor, genau festlegt, wie sie sich zu verhalten haben,
und welche Fehler sie meiden miissen. Am zweiten Tage fand ein
Examen statt, welches auf die Besucher der Anstalt einen guten
Eindruck machte. So fand Kirchberger in einem Brief an Iselin
(J. Keller, S. 29) «die Lehrer noch nicht vollkommen in Basedow’s

74



Methode eingeiibt. Ich habe indessen unzweifelhaft gesehen, dass
junge Leute, welche erst seit kurzer Zeit zu Marschlins waren,
sehr betrichtliche Fortginge gehabt hatten». Bemerkenswert ist
die am dritten Tage stattgefundene Einweihung der philanthropi-
nischen Tempel. Vom Schlosshof weg «gieng der Zug, unter dem
Gesang: O Weisheit, Gottinn jeder Kunst etc. linker Hand um das
Schloss nach dem Berge, der unser Philanthropin vor der Morgen-
luft deckt, nach den Platzen, welche der Herr Fiirsorger zu Er-
richtung vier unterschiedner Tempel bestimmt hatte, und welche
in der obgedachten vollstindigen Nachricht auf das genauste be-
schrieben werden sollen. Zuerst zogen wir nach dem Tempel der
Weisheit und der Kiinste, sodann nach dem Tempel der Geschichts-
helden, hernach zu dem Tempel der Tugend, und endlich - zum
Christustempel. Bey jedem dieser Tempel hielt derjenige Lehrer
eine kleine Einweihungsrede, dessen Obliegenheit es kiinftig seyn
wird, alle Sonntage daselbst die versammelten Philanthropinisten
zu unterhalten, und ihre Herzen zur Weisheit, zur Tugend, zu edlen
Thaten zu ermuntern, besonders aber sie mit Liebe zur Religion
Jesu zu beleben.» (Geschichte des Einweihungsfestes, Vorbericht
des Herausgebers.) Salis senkte dabei jeweilen den Grundpfahl in
die Erde. «Das war die Einweihung», sagt Bahrdt spdter (Pinloche,
S.324), «und seit jener Zeit blieben die Pfihle stecken, solange
ich in Marschlins weilte, ohne dass jemals jemand an die Erbau-
ung dieser Tempel gedacht hitte.»

Im folgenden Jahr, 1776, erschien das versprochene ausfiihrliche
Werk iiber die Marschlinser Erziehung: «Philanthropinischer Erzie-
hungsplan oder vollstindige Nachricht von dem ersten wirklichen
Philanthropin zu Marschlins», in welchem die Grundsitze der phi-
lanthropinischen Erziehung zu Marschlins noch besser zuom Aus-
druck kommen. Das Buch umfasst 15 Kapitel:

«I. Rede, von den Eigenheiten eines Philanthropins, und dem
ersten Grundsatz einer philanthropinischen Erziehung
I1. Korpervervollkommnung
I11. Bildung der Sitten
IV. Von philanthropinischen Unterricht in seinem ganzen
Umfange :
V. Von der sokratischen Lehrart
VI. Von der Veredlung der Seele durch Tugend

i



VII. Philanthropinisches Gesetzbuch
VIII. Von Strafen '
IX. Von Belohnungen
X. Gericht, Senat
XI. Philanthropinischer Gottesdienst

XII. Von allen Arten philanthropinischer Spiele

XIII. Polizey

XIV. Verzeichnis aller Ausgaben, welchen die verschiednen

Arten philanthropinischer Lehrlinge unterworfen sind
XV. Nachrede des Verfassers.»

Aus der Fiille des Stoffes soll hier nur einiges charakteristisches
herausgegriffen werden: _

Das Hauptziel ist, die jungen Menschen zur Gluckseligkeit zu
erziehen, aus ihnen frohliche Menschen zu machen. «Frélichkeit!
- herrschende Frolichkeit - O Freunde! sie allein ist das Kleinod,
nach welchem wir alle streben sollten: denn sie ist - das Eben-
bild Gottes, zu welchem wir erneuert werden sollen, und zu dessen
Wiederherstellung Jesus Christus die vollkommenste Religion uns
gepredigt hat.» (Philanthrop. Erziehungsplan, S.25.) «Und nun,
theuerste Freunde! geliebteste Mitbiirger! nun wird es Ihnen gewiss
nicht mehr befremdend seyn, wenn ich Ihnen sage, dass unser
philanthropinischer Hauptgrundsatz: «Seyd heitere, froliche Men-
schen!» auch der Grundsatz der Religion und das allgemeinste
Gesetz der heil. Schrift ist.» (Phil. Erziehungsplan, S. 33.) - «Alles
athmet in unserm Philanthropin Heiterkeit und Ruhe. Die Freude
hat bey uns gleichsam ihren Wohnsitz aufgeschlagen. Denn alles,
was in unserm Philanthropin ist und geschieht, wirkt unmittelbar
auf den grossen Zweck: «froliche Menschen zu machen» - Musik -
Behandlung der Kinder-ihre Art zu studieren-Methode der Lehrer-
die halbstiindige Abwechslung ernsthafter und ergotzender Ge-
schiffte - Spiele - alles, was Namen hat, ist auf Vergniigen und Zu-
friedenheit gestimmt.» (Phil. Erziehungsplan, S. 220.)

Um frohliche Menschen zu bilden, muss deren Herz der Tugend
geoffnet werden. Das Kind ist (wie bei Rousseau) von Natur aus
gut, und Aufgabe der Erziehung ist es, den Menschen fir sein
ganzes Leben vor dem Bosen zu schiitzen. Dafiir wire es das Beste,
wenn das Kind «gleich von den ersten Jahren seines Lebens, unter
die Hinde eines verniinftigen Erziehers kdme» (Phil. Erziehungs-

76



plan, S. 210). Bereits bei der Betrachtung der «ersten Nachricht»
war die Rede davon, wie dem Kind keine Gelegenheit gegeben
wird, das Bose zu sehen oder gar auszuiiben, und wie die Tugend
dem Kinde durch moralische Schauspiele und dergleichen vor Augen
gefithrt wird. Die Kinder miissen ferner systematisch danach
trachten, ihre Fehler zu verbessern und auch, ihre Augen fiir
Fehler anderer zu schirfen, damit sie diesen helfen kénnen. Dem
moralischen Unterricht sollten auch die vier philanthropinischen
Tempel dienen, wobei am Sonntag in einem jeden derselben den
Zoglingen aus dem Leben berithmter Manner, die sie sich zum Vor-
bild nehmen konnten, erzahlt werden sollte. Um den Zoglingen
das Gute moglichst wertvoll zu machen, ist ein ganzes System von
Strafen und Belohnungen aufgefiihrt. Diese diirfen bloss als Zeichen
des Missfallens am BGsen und des Wohlgefallens am Guten wirken,
sonst sind sie wertlos. «Belohn ich den Knaben blos mit Esswaaren,
Geld und dergl. so wird er lohnsiichtig und eigenniitzig oder heuch-
lerisch: denn ich ziehe damit sein Nachdenken von den Gedanken
der Ehre zuriick; hingegen wann ich ithn mit einem Zeugnissbillet,
mit einem Ordensbande etc. belohne, so sieht er, dass das an sich
nichts reelles ist; und folglich ist seinen Blicken Aussicht auf Lob
und Beyfall der Rechtschaffnen, womit er seine Tugend gekront
sichet, so offen, dass er sie» (die Tugend) «nicht verfehlen kann»
(Philant. Erziehungsplan, S. 216). _

Das Philanthropin kannte zwei Hochstbelohnungen fiir die
Zoglinge, den Orden des Fleisses und den Orden der Tugend. Die
fleissigen Schiiler bekamen nach jeder Lektion vom Lehrer ein
Billett mit dessen Namen. War der Zogling unartig gewesen, so
verweigerte ihm der Lehrer das Billett. Sonntags sammelte man
die Billetts ein. Fiir 50 derselben erhielt ein Zogling einen Punkt
auf der Meritentafel des Fleisses in Gestalt eines weissen Nagels,
der neben seinem Namen eingeschlagen wurde. Waren ihm
wihrend der Woche Billetts verweigert worden, so geniigten fiinf
solcher Vorkommnisse, um einen weissen Punkt zu verlieren, d. h.
es wurde auf der Tafel des Fleisses bei seinem Namen ein
schwarzer Nagel eingeschlagen. Fiir 100 weisse Punkte war der
Orden des Fleisses ausgesetzt, namlich eine silberne Pflugschar an
schwarzer Seidenschleife, und nebenbei wurde dem Zigling noch
das monatliche Taschengeld um die Hilfte erhoht, und er gewann

41



ausserdem noch zehn Punkte auf der Tafel der Tugend. Das Regle-
ment dieses letztern Ordens lautete dhnlich wie das fiir den Orden
des Fleisses. Der Orden der Tugend selbst bestand aus einem gol-
denen Kreuz an weisser Schleife. Auch hier gab es eine Meriten-
tafel der Tugend, die neben derjenigen des Fleisses an gut sicht-
barer Stelle in der Galerie des Schlosses hing, damit jedermann,
Einheimische und Fremdlinge, die Beschaffenheit eines jeden
Schiilers jederzeit genau vor Augen haben konnen.

Neben diesem Belohnungssystem herrschten ganz bestimmte
Ansichten tiber die Strafen. Das Ideal sind Strafen als natiirliche
Folgen der Siinde, so wie Gott die Menschen straft. Aber da dieses
Ideal nie erreicht werden kann, so miissen alle kiinstlichen Strafen
notwendigerweise unvollkommen sein. Strafe -ist also ein notwen-
diges Ubel. Aber immerhin behauptet Bahrdt, dass die Strafen im
Philanthropin besser seien als anderswo. Die Kinder diirfen unter
keinen Umstinden geschlagen werden. Die auferlegten Strafen
sind vielmehr: Geldbussen, Freiheitsstrafen, wie Einsperren und
dergl., Ehrenstrafen, wie z. B. der sog. Schreyer, welcher bei
harten Vergehungen angewandt wurde und darin bestand, dass ein
Waisenknabe mittags und abends beim Essen in Anwesenheit Aller
den Namen des Ubeltiters, sowie die Art der Verfehlung ausrief
und mit einem dreimaligen «Pfui» schloss. Ferner teilweiser Mahl-
zeitenentzug bis auf Brot und Wasser, voriibergehender Ausschluss
aus dem Verkehr mit den Kameraden und als letzte Art die Rele-
gation, d. h. Ausstossung aus der- Anstalt.

Die Kinder sehen also, dass Tugendhaftigkeit bei den Mit-
menschen geschitzt wird und also etwas ist, was nicht zu verachten
ist. In manchen Fillen soll den Kindern auch Gutes direkt an-
cewohnt werden. Da durch das Belohnungssystem beispielsweise
ein unaufmerksamer Knabe angeregt wird, «nicht mehr zu
plaudern, nicht mehr zu necken - wird der nicht endlich das Gute
cewohnt werden? Wird sich nicht zuletzt der Scheinfleiss in wirk-
lichen Fleiss verwandeln? Wird nicht endlich aus vielen einzeln
cuten Handlungen Fertigkeit werden?» (Philant. Erziehungsplan,
S. 284). Vom ethischen Axiom: Das Gute um seiner selbst willen
hialt Bahrdt nichts. «,.Das Gute um sein selbst willen! - Freunde -
denkt selbst-nach! Es ist dsthatischer Klingklang, und weiter nichts.
Es ist ebenso wie jene mystische Liebe gegen Gott, deren Verthei-

78



diger von uns fordern, man solle Gott um sein selbst willen lieben,
nicht deswegen, weil er uns gliicklich macht und machen will.» (Phi-
lant. Erziehungsplan, S. 283.) Durch diesen Ausspruch ist auch die
Stellung zur Religion gekennzeichnet. Die kindliche Liebe zu Gott
soll aus eigener Uberzeugung entstehen. Diese Uberzeugung gewin-
nen die Kinder vor allem in der Naturkunde. Sie lernen die Giite
Gottes aus seinen Schopfungen erkennen. Nur dann kann «das
Herz mit Liebe, Ehrfurcht und Gehorsam gegen seinen Schopfer
erfiillt werden, wann es aus seinen Werken von seiner Macht,
Weisheit, Liebe, Gerechtigkeit iiberzeugt, und auf das innigste
geriihrt und durchdrungen wurde» (Philant. Erziehungsplan, S. 82).

Der kérperlichen Erziehung wird im Philanthropin grosse Sorg-
falt gewidmet. Ein gesunder Korper ist die Grundlage der irdischen
Gliickseligkeit. Die Zoglinge geniessen Unterricht in der «Theorie
der Gesundheitspflege». Daneben haben sie Gelegenheit, in der
mannigfaltigsten Weise ihren Korper zu stihlen und abzuhirten,
wovon schon frither die Rede war. Hand in Hand mit der korper-
lichen Erziehung geht die Bildung guter gesellschaftlicher Sitten.
Darunter versteht man: «die Verschonerung des Ausserlichen.
Gang, Stellung, Geberden, Minen, Ton - bey der Mahlzeit, in
Gesellschaften, in Gegenwart vornehmer Personen - alles, was
am Menschen in die Augen fillt, muss iiberall an unsern Zéglingen
so seyn, wie es in der feinern Welt, unter Leuten von Geschmack
gebilligt wird» (Philant. Erziehungsplan, S. 49). Dieser Aufgabe hat
besonders der Inspektor obzuliegen, ferner jeder Lehrer, welcher
sich einige Zoglinge «gleichsam zu seinen Vertrauten» wihlt, auch
Direktor und Fiirsorger, indem sie bald diesen, bald jenen zur Tafel
einladen. Ausserdem machen diejenigen Schiiler, die «bereits
einiges Lob der feinen Lebensart sich erworben haben», den vor-
nehmen Personen im Schlosse ihre Aufwartung, indem sie sich er-
kundigen, ob dieselben irgendwelche Befehle hitten. «Bey dieser
Visite, an der auch die Damen des Schlosses Theil nehmen, wird
alles gemustert, was nur einigermassen in die Augen fillt. Gang,
Stellung, Verbeugungen, Ausdriicke in den Komplimenten» usw.
(Philant. Erziehungsplan, S. 51). Ein Zogling, bei dem alle diese
Einrichtungen nichts fruchten, bekommt einen seiner «vorziiglich
gesitteten Mitschiiler als Vormund», welcher den Auftrag hat, «ihn
stets zu beobachten, und so oft er ihn auf seinem Fehler erblickt,

79



entweder zu zupfen oder auf ahnliche Art zu erinnern» (Philant.
Erziehungsplan, S. 52).
In der grossten Ausfiihrlichkeit ist die Verstandesbildung
geschildert. Es kommt auf folgende drei Hauptpunkte dabei an:
1. Auswahl des Stoffes
2. Ordnung des Stoffes nach der kindlichen Erfassungs-
fahigkeit im verschiedenen Alter
3. Methode :

Bei der Auswahl des Stoffes wird auf dessen Niitzlichkeit
gesehen. Es soll nur das gelehrt werden, was dem Zogling praktisch
niitzt. Die griechische Sprache wird nur den zukiinftigen Gelehrten
beigebracht. Lateinisch miissen alle lernen, wenn auch diejenigen,
die nicht zu Gelehrten bestimmt sind, es blos bis zum «fertigen
Plaudern» bringen miissen. Hier verteidigt Bahrdt das Niitzlich-
keitsprinzip ausdriicklich und sagt: «Die Ursachen, warum wir
von allen unsern Schiilern dieses wenige fordern, sind theils,
weil sonst die so niitzlichen Sprachtage» (an jedem Wochentag
durften Zoglinge und Lehrer ausser den Lehrstunden nur eine
bestimmte Sprache reden, an einem Tag nur deutsch, am nichsten
nur franzosisch usw.) «nicht mit der nothigen Strenge gehalten
werden konnten, theils, weil so viel Kenntniss der lateinischen
Sprache jedem Menschen nothig ist, der zur Noth in Léndern,
deren Sprache er nicht versteht, will reisen konnen, theils endlich,
weil die lateinische Sprache die Erlernung der  franzosischen,
englischen, italidnischen und spanischen ungemein erleichtert.»
(Philant. Erziehungsplan, S.76.) Daneben denkt Bahrdt, wie niitz-
lich er der menschlichen Gesellschaft wire, wenn das Lateinische
Universalsprache wiirde und die Kinder aller Lander neben der
Muttersprache nur noch das Lateinische zu lernen hitten. «Ein
Mensch konnte sich dann allen mittheilen. Die Produkte eines aus-
landischen Genies konnten Tausende geniessen, wo jetzt nur
wenige Theil nehmen, darunter sich noch die meisten mit einer
versauerten Ubersetzung behelfen miissen» (Philant. Erziehungs-
plan, S. 78). Diese Betonung der Niitzlichkeit treffen wir in allen
andern Fichern auch an. Bemerkenswert ist, dass, ebenfalls aus
utilitaristischen Griinden, das Fach «Haushaltungskunst» in den
Lehrplan aufgenommen wurde. Hier lehrt man im grossen und
ganzen die Gesetze, «nach denen ein weiser Hausvater verfahren

80



muss, um nicht durch Unwissenheit irre gefiihrt, durch fremde List
betrogen, durch unzeitige Sparsamkeit beschidigt, oder durch Vor-
urtheile zu Fehltritten verleitet zu werden. (Philant. Erziehungs-
plan, S.104.)

Die Ordnung des Stoffes geschieht nach folgendem Prinzip:
«Wie sich die Seele entwickelt; wie sie selbst anfingt, eine Kraft
nach der andern in Thitigkeit zu setzen, so muss der Lehrer den
Wirkungskreiss einrichten, in dem die Krifte sich dussern sollen»
(Philant. Erziehungsplan, S. 58.) Es geniigt also nicht mit der For-
derung: Einfache Ideen vor den zusammengesetzten; sinnliche vor
den abstrakten; besondere vor den allgemeinen. Mit Riicksicht
auf die Entwicklung des kindlichen Verstandes unterscheidet
Bahrdt verschiedene Bildungsstufen des Verstandes:

1. Stufe: Begriffshildung. Das Kind lernt zahlreiche Dinge ken-
nen, zunichst durch seine Sinne und erst zuletzt die ab-
strakten. ‘

2. Stufe: Forderung der Beobachtung. Das Kind lernt die Form,
die Zusammensetzung der Dinge kennen. Es muss diese Dinge
zeichnen und iiber sie sprechen. '

3. Stufe: Forderung der Beurteilungskraft. Das Kind lernt die
Eigenschaften der Dinge kennen, lernt daraus Schliisse ziehen
und aus einzelnen Erfahrungen allgemeine Sitze abzuleiten.

4. und oberste Stufe: Forderung der Uberschauungskraft, also
der Fihigkeit, einzelne Stoffgebiete im Zusammenhang zu
kennen und zu iberblicken.

Diese letzte Fihigkeit wird vor allem durch die sogenannie
«Klassificircharten» gefordert. Das sind kleine Spielkarten, wovon
jede beispielsweise den Namen einer Tierart trigt, von der das
Kind in den Lektionen etwas gehort hat. Diese Karten werden
vom Lehrer durcheinandergemischt, und das Kind muss sie dann
in systematische Ordnung bringen, d.h. wieder so aufeinander-
legen, dass die daraufgeschriebenen Arten in systematischer Reihen-
folge aufeinanderfolgen.

Als Unterrichtsmethode wendet Bahrdt die sogenannte «So-
kratische Lehrart» an, von der er behauptet, dass sie noch nie-
mand theoretisch behandelt habe. Sie sei kein blosses Frag- und Ant-
wortspiel. Sie bestehe ebensowenig aus Fragen, auf welche der
Zogling immer nur mit ja oder nein antworten kann. Die sokra-

6 . 81



tische Lehrart soll das gerade Gegenteil von der bisherigen Lehr-
methode sein. «<Man war gewohnt, den Lehrlingen erst einen
Begriff zu sagen, und denselben sodann zu zergliedern und zu
erkldren, oder einen Satz, und hernach ihn zu beweisen. Diess ist
hey dem Sokratiker umgekehrt. Er gibt erst den Beweis, und lisst
den Lehrling selbst den Satz durch Folgerung herausbringen; oder
er legt ihm erst die Theile eines Begriffes vor, und ldsst sie ihn
nach und nach selbst zusammensetzen, so dass der Lehrling glaubt,
er sey durch eignes Nachdenken auf den Begriff gekommen, und
er habe ihn seiner Erfindung zu danken.» (Philant. Erziehungs-
plan, S. 120.) Es darf nichts gelehrt werden, was der Zogling nicht
versteht. Nichts darf blosses Gedichtnisgut bleiben; alles muss
Eigentum der Seele werden. Es ist Siinde, dem Zogling etwas, was
er lernen sollte, direkt zu sagen, ihm eine Meinung aufzudridngen.
Man lidsst ihn selbst urteilen. Man leitet seinen Verstand, aber
man zwingt ihn nicht. Dabei muss der Sokratiker iiberall die
Miene des Mitlernenden zeigen. Er muss sich unter die Schiiler
hinsetzen «wie einer ihrer dltern Gespielen, dem man es zwar an-
sieht, dass er mehr weiss wie die andern, der aber doch auch noch
nicht allwissend ist» (Phil. Erziehungsplan, S.178). Seine Sprache
soll kindertiimlich sein, und er darf nie unwillig werden, wenn das
Kind falsch antwortet. Die sokratische Methode verlangt vom
Lehrer sehr viel. Sie setzt bei ihm «ein sehr gliickliches Genie, und
neben dem, das beste Herz, die sanfteste Seele, die reinste Liebe
zu Kindern, und die volligste Gewalt iiber Affekte, Mienen und
Ausdruck voraus,» (Philant. Erziehungsplan, S.196) und Bahrdt
kann, nebenbei gesagt, nicht umhin, zu behaupten, dass einige
solcher Minner bereits Lehrer im Philanthropin zu Marschlins
seien. Sehr iiberzeugend weiss Bahrdt auf Seite 200 des Erziehungs-
planes die Vorteile dieser Methode zu schildern: «Hier sitzt der
kleinste Knabe mit unverwandtem Blicke, horcht mit nacheifernder
Begierde auf alle Fragen, hascht nach jedem Gedanken, den der
Lehrer durch seine Fragen in ihm aufweckt, freut sich jeder Ant-
wort, als seiner eigenen Erfindung, und denkt am Ende der Lehr-
stunde schon wieder auf die folgende, wo er die iibergebliebenen
Aufgaben seinem Freunde auflosen helfen will.» Neben dieser
Unterrichtsmethode kennt das Philanthropin eine Menge Spiele,
durch welche auf die leichteste Weise niitzliche Dinge gelernt

82.



werden sollen, und die zu gleicher Zeit die Frohlichkeit und Heiter-
keit des Gemiits fordern. Bahrdt warnt zwar vor Ubertreibung,
davor, mit Kindern immer nur zu spielen und «alles wissbare der
Seele nur vorzutindeln. Denn dies entwohnt das Kind, von Jugend
auf, von allen ernsthaften Beschifftigungen» (Philant. Erziehungs-
plan, S.200). Aber trotzdem fiihrt er 70 verschiedene Spiele auf,
und gerade im ersten Sprachunterricht spielten sie eine sehr grosse
Rolle. Am krassesten gilt dies vom Fremdsprachunterricht, wo
Bahrdt folgendermassen vorgeht: «Sobald nur einiger Fortgang
im Lesen bemerkt wird, nehmen wir diejenigen Sprachspiele zur
Hand, welche unter Kap. 12, unter den Numern 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7,
8,9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18 verzeichnet stehen. Es wird
auf diese Spiele tiglich eine halbstiindige Lektion verwendet.»
(Philant. Erziehungsplan, S. 73.) :

Dies sind einige Grundsatze aus der Fiille von Ideen, die der
«Philanthropinische Erziehungsplan» enthilt. Bahrdt bekennt zwar
(Pinloche, S. 319), es seien« nicht ein Drittel von all den schénen
Unterrichtsmethoden, den gymnastischen Ubungen usw., die darin
aufgefiihrt sind, angewendet worden», er selbst habe «auf hohern
Befehl des Fiirsorgers gelogen, wie kein Schriftsteller - bisher
gelogen hiitte» «Was er am besten verstand» fiigt Schlichtegroll
bei (Pinloche, S. 319, nach Schlichtegrolls Nekrolog, Supplement-
band, S.36). Ausserdem behauptet Pinloche, der ja ohnehin auf
Bahrdt nicht gut zu sprechen ist, der ganze Erziehungsplan sei
bloss eine schlecht verdaute Analyse des Elementarwerks von Base-
dow. Aber sei dem wie es wolle, die Ideen bleiben dieselben, und
es ist begreiflich, dass nicht alles verwirklicht werden konnte in
einer Zeit, als das Philanthropin die letzten verzweifelten Anstren-
gungen zum Weiterbestehen machte.. Diese sollten aber nichts
niitzen. '

Als Salis eines Tages dem Direktor seine Unzufriedenheit iiber
den Gang des Institutes ausdriickte, kam es zu einer Auseinander-
setzung zwischen den beiden Minnern, nach welcher Bahrdt sich
entschloss, Marschlins zu verlassen. Der Ziircher Pfarrer Lavater,
ein treuer Freund von Salis und des Philanthropins, besuchte die
Anstalt und raffte sich zu einem letzten Versuch auf, sie zu retten.
«Das Philanthropin zu Marschlins», schreibt er, «-Ein Institut,
dessen Vollkommenheit der Menschheit Ehre gemacht hitte; "~

o~

83



befindet sich gegenwirtig in einem Zustande, - dessen Fortdauer,
mit der Fortdauer seiner Selbst, nicht bestehen kann.» Von fiinf
Seiten miisse geholfen werden. Das Institut braucht:
- «a) Bessere und mehrere Lehrer, als izt da sind. - .
b) Mehrere Schiiler.
¢) Ein bestindiges gutsprechendes und aufsichthabendes
Direktorium. -

-d) Und ein Fond zur Bestreutung unzihliger Auslagen, die

nicht von den Schiilern hergeholt werden konnen. :

e) Und endlich - ein Haushalter, der die Oekonomie und

deren unglaubliches Detail des Ganzen, tiaglich mit der ge-
wissenhaftester Genauigkeit besorgt. -

Habt Geduld, edlere Menschen, uns anzuhoren - und wo nicht
zu trosten - und zu helfen; doch mit uns zu weinen» und weiter
unten: «Nicht dringend wollen wir mit dem Publikum reden. Die
Sache redet fiir sich. - Nur die Namen der kiinftigen Elever - die
man uns anvertrauen will, dem izigen Herrn Fiirsorger, oder mir,
eingesandt, und fiir das iibrige, spricht vor Gott und dem Publikum,
im Namen des Direktoriums gut -

Ein schwacher aber redlicher Freund des Philanthropins
J. C. Lavater, Pfarrer des Waysenhaus

Ziirich, den 5. Octobr. 1776»

(J. C. Lavater, Schreiben an das Publikum)

Die Tatkraft des Fiirsorgers aber war gelahmt. Zentnerschwerer
Kummer laste auf ihm, schrieb er nach Karlsruhe (an Hofrat
Boeckmann, 10. Nov.1776. Laut J. Keller, S. 49). Sein Philanthro-
pin sei nicht so, «wie man es der Welt angekiindigt, nicht wie es
sein sollte, nicht wie ich es wiinsche. . . Noch mehr - ich habe die
Hoffnung verloren, es jemals in diesen Zustand der Vollkommen-
heit setzen zu konnen, weil meine schwachen Krifte fast erschopft
sind . . .» Und Pinloche (S. 328) fiihrt aus dem gleichen Brief an:
«Ich beklage das Schicksal Basedows wie das meine. Wir haben
zuviel auf das Publikum gezahlt. Wir haben dieses nach unserm
eigenen Herzen beurteilt. Aber niemand glaube deshalb, ein Philan-
thropinum sei ein Traum ohne Gehalt.»

Dieser Brief ist das letzte Dokument der Anstalt. Kurze Zeit
nachher wurden die letzten Schiiler an ihre Familien zuriick-

geschickt.
84



Literatur

Rektor Keller in Aarau: Das rhitische Seminar Haldenstein-Marschlins.
Nachricht von dem zu Haldenstein in Biindten errichteten Seminario (1761).

Umstindliche Nachricht von dem in der Freyherrschaft Haldenstein in Biindten
errichteten Seminarium (1763). :

Helvetische Gesellschaft: Verhandlungen 1766: Geschichte und Beschreibung’ des
Seminarii in der Frey-Herrschaft Haldenstein nahe bey Chur, in Biindten.

Helvetische Gesellschaft: Verhandlungen 1770: Send-Schreiben des Herrn von
Salis an die Helvetische Gesellschaft, die Verpflanzung des Haldensteinischen
Seminarii nach Marschlins betreffend.

Pinloche A.: La réforme de I’éducation en Allemagne au dix-huitiéme siécle.
Basedow et le Philanthropinisme.

J. Keller, Seminardirektor in Wettingen: Das Philanthropinum in Marschlins.
Brief des Herrn Ulysses von Salis, von Marschlins an Viter und Kinderfreunde
Erste Nachricht. Von dem ersten wirklichen Philanthropin zu Marschlins.
Geschichte des Einweihungsfestes des Philanthropins zu Marschlins.

Philanthropinischer Erziehungsplan oder vollstindige Nachricht von dem ersten
wirklichen Philanthropin zu Marschlins.

Lavater: Schreiben an das Publikum.

85



	Das rhätische Seminar Haldenstein-Marschlins und dessen Umwandlung in ein Philanthropin

