
Zeitschrift: Jahresbericht des Bündnerischen Lehrervereins

Herausgeber: Bündnerischer Lehrerverein

Band: 59 (1941)

Artikel: Das rhätische Seminar Haldenstein-Marschlins und dessen
Umwandlung in ein Philanthropin

Autor: Roedel, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das rhätische Seminar Haldenstein-Marschlins
und dessen Umwandlung in ein Philanthropin
Von Christian Roedel

Am 3. Mai 1761 kamen neun Männer, denen das Wohl der Drei-
zehnörtigen Eidgenossenschaft am Herzen lag, zur Beratung in
Schinznach zusammen. Auf ihre Initiative hin konstituierte sich dann
im folgenden Jahr die sogenannte Helvetische Gesellschaft und
erweiterte den Kreis ihrer Mitglieder nach und nach über die ganze
damalige Schweiz. Die Helvetische Gesellschaft hatte sich das Ziel
gesetzt, die Wohlfahrt ihres Vaterlandes zu fördern und alle edlen
Gedanken und Taten zu unterstützen, die demselben nützlich wären.
So waren denn auch erzieherische Reformprobleme nicht selten der

Gegenstand der Diskussionen.
Der greise Staatsrat Franz Urs Balthasar in Luzern ward der

erste Vorsteher der Gesellschaft. Er konnte aber infolge gestörter
Gesundheit an keiner Versammlung tednehmen und starb schon

1763, als die Helvetische Gesellschaft erst zwei Jahre bestanden
hatte.

Kurze Zeit vor der Gründung der Helvetischen Gesellschaft war
in Form eines anonymen Flugblattes eine Schrift von Balthasar
erschienen, betitelt: «Patriotische Träume eines Eydgenossen, von
einem Mittel, die veraltete Eydgenossschaft wieder zu verJüngern».
Balthasar verlangt hier eine dem Staate nützlichere Bildung seiner
zukünftigen Führer. Bisher waren diejenigen Knaben, die Aussicht
hatten, zu Ehren und Ämtern zu gelangen, ins Ausland gezogen und
häufig als für ihren Beruf vollständig untauglich zurückgekehrt,
wie Balthasar sagt, als Saufbrüder, Idioten, mit ausländischen
Lastern Angefüllte, als Grosssprecher oder Aufschneider oder im
besten Fall als solche, welche wohl hersagen konnten, «wie zahlreich
die französischen Kriegsheere», «wie volkreich China», «wieviel
Herzogtümer in Deutschland» seien (Keller, Das rhät. Sem. Halden-

stein-Marschl., S. 7), aber keine Ahnung hatten, wie ihr Vaterland

52



beschaffen war. Balthasar möchte aus jedem der dreizehn Orte etwa
zehn Knaben in einem direkt dem Staate unterstellten Seminar
unterbringen und für den Dienst an ihrem Vaterland erziehen. Der drei
Jahre dauernde Lehrgang sollte im Wesentlichen folgendes umfassen:

Kenntnis der vaterländischen Geschichte und der gegenwärtigen
politischen Zustände in der Eidgenossenschaft und in den einzelnen
Orten, Vorbereitung auf das öffentliche Auftreten als Redner und
Vorbereitung auf den Militärdienst. Diese sehr einseitigen
Vorschläge Balthasars wurden vom Zürcher Professor Johann Bodmer
aufgegriffen und revidiert. Bodmer war der Meinung, dass keine
dreijährige Schulung notwendig sei, sondern dass ein Beisammensein

von einigen Monaten genüge, um die nötige Bildung zu
vermitteln. Dann behält, wie er selbst sich ausdrückt, «die Sinnes-Art,
das Gemüth, das Temperament» des Schülers «eine gewisse Tinctur
bis ins Alter». Bodmer spricht daher auch nicht von einer Erziehungsanstalt,

sondern von einer sogenannten «Helvetischen Tisch-Gesellschaft»,

wodurch er das gesellige Zusammensein in den Vordergrund
stellt. Aber auch Bodmer befürwortete die einseitige patriotische
Bildung; er verteidigt diesen Standpunkt, indem er schreibt: «Patriotisme

ist nicht Feindschaft gegen fremde Staaten noch Donquicho-
tisme». Der Lehrplan ist daher im Grossen und Ganzen gleich wie
bei den Vorschlägen Balthasars; nur insofern hat Bodmer
fortschrittlichere Ideen, als er an Unterricht in der Messkunst, in der
Baukunst, im Feldbau denkt. Ferner fügt er noch kleinlaut bei:
«Würde man sich ärgern, wenn ich von einem Tischgenossen auch

cörperHche Übungen und mechanische Arbeiten forderte; Anlegung
von Feld, Holz, Baum- und Kräuter-Gärten, Fischteichen, worüber
man sich nach der Natur des Bodens, wo das Haus zu stehen kömmt,
zu richten haben würde?» (Keller, Das rhät. Seminar Haldenstein-
Marschl., S. 10). Das Institut Bodmers sollte unentgeltlich Bemittelten

und Unbemittelten zugänglich sein. Das war wohl der Hauptgrund,

weshalb Bodmers Pläne nicht verwirklicht werden konnten.
Es ist begreiflich, dass weder die aristokratischen Regierungen von
Zürich und Bern, noch die vermögenden Patrizier dazu zu bewegen

waren, ein Unternehmen zu begünstigen, in welchem Edelgeborene
neben Bauernsöhnen Kohl und Rüben pflanzen sollten.

Die Helvetische Gesellschaft, die sich gern der Sache Bodmers

angenommen hätte, befand sich in einer bösen Klemme. Als Bodmer

53



ihr seinen sogenannten «Rohen Entwurf einer Helvetischen Tisch-
Gesellschaft» zur Prüfung vorlegte, erwogen die Männer die
Schwierigkeiten, die sich zwischen Idee und Verwirklichung stellten,
lange hin und her und beschlossen schliesslich zunächst, sowohl die
«Patriotischen Träume» von Balthasar als auch die Ideen Bodmers
als Anhang zu ihren Verhandlungen von 1765 drucken zu lassen. Im
Übrigen sollte «dem Herrn Bodmer der lebhafteste Dank bezeugt
werden für die so liebreiche und geschickte Aufmunterung und
Eröfnung eines klugen Entwurfs. Da aber gar namhafte Bedenken

gegen eine solche Unternehmung verhindert haben, weiters zu
schreiten, ist desnahen den sammtlichen MitgHedern übergeben
worden, unter dem Jahr wohl zu überlegen, ob und wie nutzlich,
auch ob und wie möglich die Ausführung dieses Planes seye, und das

Befinden bey der nächsten Jahrs-Versammlung zu hinterbringen»
(Verhandlungen d. Helv. Gesellsch., Jahrgang 1765, S. 7). In der
folgenden Sitzung erscheint der Gegenstand wieder, aber auch diesmal

ohne Erfolg. Auch diesmal wird beschlossen, ihn «von neuem
in: reife Überlegung zu nemmen, und bey nächster Jahrs-Versammlung,

die unterweilen gesammelten Gedanken, zu hinterbringen»
(Verhandlungen d. Helv. Gesellsch., Jahrgang 1766, S. 8). Das war
die letzte Resolution in bezug auf den Plan Bodmers.

In der gleichen Zeit, in der der Plan Bodmers hin- und
herberaten wurde, entstand in der rhätischen Republik mit weniger
Lärm und mehr Erfolg ein dem Balthasar-Bodmer-Projekt ähnliches

Erziehungsinstitut. Es war das Seminar von Haldenstein. Sein Gründer,

Martin von Planta, stammte aus Süs im Unterengadin und hatte
Theologie studiert. Wir finden den jungen Theologen zunächst in
Oberzenn in Bayern als Hauslehrer bei einem Baron von Secken-

dorf. Dieser Baron empfahl ihn nach London an den Dienst der
deutschen reformierten Kirche, wo der 23jährige Planta als

Pfarrer gewählt wurde. Es zeigte sich aber, dass das Londoner
Klima seiner Gesundheit nicht zuträglich war; er musste auf
ärztlichen Rat London verlassen und zog wieder in die Täler Rhätiens,
wie es scheint, ohne zunächst zu wissen, wie er sich durchschlagen
sollte. Da erhielt er bei Jakob von Planta von Zutz im
Oberengadin, welcher in der Landschaft Cleven (Chiavenna) das Amt
eines Commissari (Oberamtmann) ausübte, eine Stelle als
Hauslehrer. Der bündnerische Adel pflegte damals für die Unter-

54



Weisung seiner Söhne Kandidaten der Theologie anzustellen; die
meisten kamen aus Deutschland; Einheimische fanden nur dann
Berücksichtigung, wenn sie sich auch die Welt ausserhalb ihrer
engeren Heimat angesehen hatten. Planta verwaltete dieses Amt
eines Hauslehrers in Chur, wo er Gelegenheit hatte, Johann Peter
Nesemann kennen zu lernen, welcher ebenfalls als Hauslehrer bei
der Familie des Generals Salomon von Sprecher angestellt war.
Die beiden wurden rasch gute Freunde. Nesemann stammte aus
dem Magdeburgischen und hatte in Halle die Francke'sche Schule
besucht und später dort als Lehrer gewirkt. Die Möglichkeit und

55



Notwendigkeit der Errichtung gemeinnütziger Erziehungsanstalten
waren oft der Gegenstand ihrer Unterredungen. «Wir wurden
einig», sagt Planta später (Verhandlungen der Helv. Ges. 1766,
S. 29), «dass, wenn es die Umstände einmal so fügen sollten, wir
nichts besseres und wichtigeres thun könnten, als uns einem
solchen Werke zu widmen.» Martin von Planta musste seinen
Zögling nach Cleven begleiten in das Haus des Commissars. Hier
arbeitete Planta einen Plan von einem Erziehungsinstitut aus und
setzte sich in Verbindung mit verschiedenen dortigen Männern,
die alle im Prinzip bereit waren, ihn zu unterstützen; aber die
meisten machten ihren Beistand von dem Orte, wo Planta sein
Institut einrichten wollte, abhängig, und da Planta bereits dafür
die Freiherrschaft Haldenstein ausgewählt hatte, zerschlug sich das

Unternehmen. 1753 wurde Planta von Chur weg als Pfarrer nach
Zizers berufen. Ganz nahe bei Zizers aber lebte ein Mann, mit
dem Planta wieder über die Notwendigkeit guter Schulen und die
Gründung einer Bildungsanstalt zu sprechen Gelegenheit hatte,
nämlich Ulysses von Salis-Marschlins, Landammann des rhätischen
Hochgerichtes der vier Dörfer und Podestà zu Tirano. Beide waren
überzeugt, dass zunächst für die Jugend der höheren Stände etwas
geschehen sollte, eine Erscheinung, die damals auch in der übrigen
Schweiz zutage trat. Salis ermunterte Planta, einen Entwurf
auszuarbeiten und denselben den Herren des rhätischen Bundestages
vorzulegen. Planta hatte dabei aber wenig Erfolg. Die Herren des

rhätischen Bundestages billigten den Plan, aber das war auch

alles, was sie taten. Planta suchte nach den Gründen ihrer Zurückhaltung

und kam zu folgenden Schlüssen: Die politische Zerstük-

kelung der rhätischen Republik in 25 Hochgerichte, wovon jedes
seine Selbständigkeit bewahrt und von andern sich nichts dreinreden

lässt, macht es unmöglich, dass der ganze bündnerische Stand
ein solches Institut gründet. Der Parteihass aber macht es ebenso

unmöglich, dass einer der reichen Edelleute die Sache anfasst. Daraus

aber folgt die klare und grundlegende Erkenntnis: Das
Problem darf nur von politisch neutralen Männern an politisch
neutraler Stätte gelöst werden. Die politisch neutrale Stätte war
Haldenstein. Das kleine Gebiet von Haldenstein, eine halbe Stunde
nördlich von Chur, war damals eine Freiherrschaft, die zur
rhätischen Republik ungefähr in gleichem Verhältnis stand wie diese zur

56



Eidgenossenschaft. Der politisch neutrale Mann, also jemand, «der
zu klein wäre einiges Aufsehen zu machen; der sein Leben, entfernt
von politischen Händeln und frey von allen Parthey-Sachen,
geführt und weiter zu führen wüsste, und es vor Pflicht und
Schuldigkeit hielte, innerhalb der Schranken seines Berufs zu bleiben»
(Helvet. Ges., Verhandlungen 1766, S. 32), war Planta selber. Aber
als Einzelner fühlte er sich der Aufgabe nicht gewachsen. Da kam
im Jahre 1760 sein Freund Nesemann, von dem er lange nichts
mehr gehört hatte, plötzlich nach Zizers auf Besuch; Planta sah

darin ein Werk der Vorsehung.
Wirklich entschlossen sich die beiden zu einem ihren eigenen

Geldmitteln entsprechenden Versuch, vorläufig noch im Pfarrhav*
zu Zizers. Am 1. Mai 1761 sollte das «Seminarium» seinen Anfang
nehmen. Planta hatte bereits im Februar seine Pfarrstelle gekündigt,
musste aber das Amt noch bekleiden, bis die Frage wegen des

Nachfolgers entschieden war. Zuerst wollte es mit dem Eintreten der
Zöghnge hapern. Solange die Anstalt noch im Pfarrhaus untergebracht
war, kamen bloss vier Schüler, und die Zizerser begannen schon,
teils über die «Universität im Pfarrhaus» zu spötteln, teils um das

Wohl ihres Dorfes besorgt zu sein, da sie von den berüchtigten
Ausgelassenheiten der Studenten sich nichts Gutes versprachen. Als
aber Mitte Juli 1761 nach Haldenstein gezügelt wurde, änderten sich
die Verhältnisse. Der Freiherr der Landschaft, Thomas III. von Salis-

Maienfeld, hatte auf seine Untertanen in aufklärendem und
beschwichtigendem Sinn gewirkt. Das gemietete Gebäude war gross

genug, um 20 Schüler aufzunehmen, und kaum besass das Institut
eigen Dach und Fach, als auch weitere Zöglinge anrückten. Ende

Oktober 1761, als die erste «Nachricht von dem zu Haldenstein in
Bündten errichteten Seminario» dem Druck übergeben wurde, um-
fasste die Anstalt bereits 15 Schüler und drei Lehrer. Jetzt begann
die Platzfrage akut zu werden. Zur Erweiterung ihrer Anstalt aber
fehlten den beiden Unternehmern die Mittel. Sie sandten die oben
erwähnte «Nachricht» in die Welt hinaus und legten ihr einen Aufruf

bei zum Kaufe von Lotterielosen zugunsten der Anstalt. Aber
der Erfolg blieb aus. Sie klopften im nächsten Jahr, 1762, beim
Bundestag zu Ilanz an. Aber die Herren des Bundestages hatten
Anderes zu tun. Sie beschränkten sich darauf, das Institut ihres
«hohen Beyfalls und Schutzes» zu versichern und beehrten dessen

57



beide Vorsteher mit dem Titel von Professoren. Die ehrsamen
Gemeinden der Republik der drei Bünde, welchen alle neuen Beschlüsse
des Bundestages zu unterbreiten waren, bekräftigten den Erlass. Die
beiden Direktoren wissen das wohl zu würdigen und versäumen es

nicht, dasselbe in ihrer zweiten sogenannten «Umständliche Nachricht

von dem in der Freyherrschaft Haldenstein in Bündten errichteten

Seminarium», 1763, zu erwähnen. Aber geholfen war ihnen
dadurch nicht. Sie wandten sich an den nächsten Bundestag zu Chur,
1763, mit der Bitte, ihnen gegen hinlängliche Bürgschaft Beträge von
200 bis 400 Gulden ohne Zins vorzuschiessen. Worin die Bürgschaft
bestand, weiss man nicht; vielleicht hat der Gönner Ulysses von
Salis seine Persönlichkeit in die Wagschale gesetzt; Tatsache aber

ist, dass die beiden Unternehmer 4200 Gulden Darlehen erhielten,
die sie zinsfrei für die Dauer teils von sechs, teils von acht Jahren
geniessen durften. Nun kauften sie für 4000 Gulden von der Witwe
Guberts von Salis deren Anteil am Schloss Haldenstein und Hessen

das Gebäude zu ihrem Zweck einrichten. Im Herbst 1765 war die

Zahl der Zöglinge auf 52 angewachsen, und 1766, an der
Jahresversammlung der Helvetischen Gesellschaft in Schinznach, als eben
die Undurchführbarkeit der Balthasar-Bodmer'schen Vorschläge
dieser Gesellschaft arges Kopfzerbrechen verursachte, liess sich
Planta als Mitglied aufnehmen und referierte über sein Seminario.
Es ist nicht verwunderlich, dass der Vortrag Plantas grossen
Eindruck auf die Schinznacher machte, und dass der Protokollführer
das Ereignis folgendermassen verfasste: «Hierzu hat eine grosse
Aufmunterung gegeben, die wichtige und ausführliche Erzehlung,
von dem Ursprung, grossen Schwirrigkeiten, und bald hernach
glücklichem Fortgang, der so berühmten Pflanz-Schul zu Haldenstein,

die Herr Professor Planta, der erste würdige Stifter derselben,
vor der ganzen Versammlung gemacht. Die Rührungen, mit deren
selbige angehört worden, haben den Entschluss verursacht, den
Herrn Planta zu ersuchen, über diese merkwürdige Stiftung eine
kurze Geschichte zu verfassen, die den dissjährigen Verhandlungen
einzuverleiben ist.» (Verhandlungen d. Helv. Ges. 1766, S. 9.)

Das Haldensteiner Seminar war für Knaben der besitzenden
Klasse, etwa vom 11. bis 16. Altersjahr, bestimmt, doch sind keine
Altersgrenzen angegeben. Das Erziehungsziel war folgendes:

58



«1. Junge Leute in dem wahren Christentum zu gründen.
2. solche zu diesem 3fachen Beruff, nemlich dem Oberkeitlichen

und Häusslichen, dem Militärischen, und endlich der
Kaufmannschaft vorzubereiten und thüchtig zu machen» (Nachricht
von dem zu Haldenstein in Bündten errichteten Seminario,
1761, S. 1).

Diese Zielsetzung zeigt uns deutlich den Einfluss von August
Hermann Francke, der um die Jahrhundertwende des 17. auf das 18.

Jahrhundert als pietistischer Pädagoge in Deutschland grosse Erfolge
erzielte und in Halle eine Reihe von Schulanstalten gestiftet hatte.
Eben in diesen Schulen Franckes hatte der Mitarbeiter in Haldenstein,

Professor Nesemann, gelernt und gelehrt und die daselbst

angewandten Ideen teilweise nach Haldenstein importiert. Die beiden

Pädagogen in Haldenstein haben aber keineswegs bloss die pietistischen

Anschauungen kopiert, sondern sie haben sie geprüft und
nach eigenen Grundsätzen angewandt. Wir finden in Haldenstein
eine Lehrart, welche die Extreme des Pietismus überwunden hat; in
manchen Dingen entfernen sich die beiden Pädagogen recht weit von
ihrem Vorbild in Halle. Wir finden im Seminar zu Haldenstein
besonders eine weitgehende Anpassung an das Kind. Obwohl die
Schüler zwar nie ohne Aufsicht sind, so kommt doch der kindliche
Frohsinn zu seinem Recht, wofür durch Spaziergänge, Spiele, Musik-
und gar Tanzunterricht gesorgt ist, während beim extremen Pietismus

Spiel und weltliche Freuden wie z. B. weltliche Musik verpönt
waren. Trotzdem es die Hauptaufgabe des Seminariums ist, die
Knaben zu echten Christen zu machen, wird der Religionsunterricht
doch nicht übertrieben. Bei den Pietisten dienten oft die Hälfte der
gesamten Unterrichtsstunden der Religionsunterweisung; in Haldenstein

beschränkt man sich auf eine Stunde täglich, einschliesslich des

Sonntags. Planta und Nesemann erteilten den ganzen
Religionsunterricht selber. In den Gebieten, wo die reformierte Kirche von
der lutherischen abweicht, übernimmt Nesemann die Unterweisung
der lutherischen Kinder und Planta diejenige der reformierten. Von
Katholiken ist nichts gesagt. Planta anerkennt die Vernunft als ein
gutes Mittel, um die Offenbarung, die die einzige Quelle der Religion
ist, zu verstehen. Aber sein Urteil geht dahin, dass dann die Vernunft
«das ihrige gethan habe, und es nun einzig und allein auf Glauben
und nicht auf Grübeln, auf Thun und nicht auf Disputiren ankomme»

59



(Helv. Gesellschaft, Verhandlungen 1766, S. 43). Die Unterlassung
eines ernstlichen und anhaltenden Nachdenkens über die göttlichen
Wahrheiten ist nach seiner Meinung die Hauptursache des

Aberglaubens wie auch der Lauigkeit im Christentum, hingegen ist ein
Missbrauch der Vernunft die Quelle des Unglaubens. Planta erzieht
seine Schüler zur Menschenliebe. Eine «lebendige thätige Liebe,
Liebe Gottes, Liebe des Nächsten, jedes Nächsten, Feindes, und
dessen der nicht glaubt wie wir, Liebe die alles duldet, alles erträgt,
das ist die Religion die wir lehren» (Helv. Gesellschaft, Verhandlungen

1766, S. 44). Zugleich aber will er den Charakter seiner Zöglinge
festigen: «Diese Religions Stunden werden aber nicht Trocken
abgehandelt sondern auf die besondere Umstände und Fehler der
vorhandenen Jugend applicirt auch zugleich den Verführungen und

Versuchungen denen sie so wohl gegenwärtig als vornehmlich als

denn wenn sie in die grosse Welt ausgehet, ausgesetzt ist, best

möglich vorgebauet». (Nachricht 1761, S. 1).
Das zweite Hauptziel war, die Jugend lebenstüchtig zu machen,

wozu die Auswahl des Lehrstoffes beiträgt. Dieser utilitaristische
Zug ist ebenfalls ein Grundsatz der pietistischen Pädagogik August
Hermann Franckes, obwohl er hier nicht in dem Masse auftritt wie

später bei den Philanthropisten. In der Aufteilung des Stundenplans
nahmen die Sprachfächer entschieden eine bevorzugte Stellung ein.

Von den acht Unterrichtsstunden beanspruchten die Sprachen deren

vier, und zwar waren es das Lateinische, Deutsche, Französische und
Italienische. Daneben lernte man noch vor allem Rechnen und
Mathematik, Weltgeschichte und Phdosophie, Schönschreiben und
Briefschreiben. Die Experimentalphysik lehrte man im Winter
abends nach der Mahlzeit «als eine Récréation». Am Donnerstagnachmittag

wurde «von einem gelehrten Edelmanne eine Stunde in
der Lands- und Schweitzergeschichte, wie auch in den Bündtner-
und Veltlinergesetzen gegeben, wo es aber ihme seine Geschäfte
nicht erlauben, wird diese Stunde mit der Physik zugebracht. Nach-

gehends aber in beiden Fällen die Erdbeschreibung abgehandelt.»
(Nachricht 1763, S. 3). Dieser gelehrte Edelmann war niemand
anders als Ulysses von Salis-Marschlins, derjenige, der später das

Seminar in ein Phiianthropin umwandelte. Die obigen Angaben des

Lehrstoffes beziehen sich ausschliesslich auf die beiden
«Nachrichten» von 1761 und 1763. In seinem Aufsatz für die Helvetische

60



Gesellschaft von 1766 beschreibt Planta die verschiedenen Fächer
folgendermassen: »Von den Wissenschaften werden hier folgende
abgehandelt: (ausser den Sprachen) «Die Historie, Geographie, die
Logik, das Jus naturae, die Haupt-Theile der Mathematik, die
Rechenkunst in vielen Classen, die Natur-Lehre, die Buchhaltung,
das Brief-Schreiben, und endlich die Schön- und Rechtschreibung».
«Ausser oben angeführten Stücken kann man bey uns auch in dem
Zeichnen, in der Vocal- und Instrumental-Musik Unterricht bekommen,

und wenn Liebhaber genug dazu vorhanden sind, lassen wir
einige Monate des Jahres hindurch einen Tanzmeister kommen».
(Helv. Gesellschaft, Verhandlungen 1766, Seiten 47 u. 52). Über die
Unterrichtsmethode äussert sich Planta selbst folgendermassen: «Die
Lehrart der wir uns bedienen, ist grösstentheils diejenige, welche

zu Halle in Sachsen, sowol im Pädagogio als Waisenhause üblich ist.
Mein Herr Mitarbeiter, der auf dasiger Schule schon Lehrer war, hat
sie mir auch beygebracht. Weil wir aber überdem unsere meiste
Lebens-Zeit mit Erziehung der Jugend zugebracht haben, so haben
wir auch viel eigenes, und ändern die Lehrart nach Beschaffenheit
des Lernenden. Hauptsächlich bemühen wir uns, den jungen Leuten
das Lernen leicht und angenehm zu machen, und sie mit trockenem
Auswendiglernen, vornehmhch solcher Sachen, die sie nicht
verstehen, zu verschonen.» (Helv. Gesellschaft 1766, S. 48). Wenn man
den Schülern etwas zum Denken gibt und durch guten Vortrag ihre
Aufmerksamkeit weckt, dann entsteht «eine Lust zum Lernen. Sie

gehen gern in die Lectionen, sie hören mit Vergnügen zu, und weil sie

das Angehörte begreifen, und oft selbst zu erfinden glauben, so

behalten sie es desto gewisser» (Helv. Gesellschaft 1766, S. 49).
Planta erläutert den Sprachunterricht genauer. Er lässt hier nichts
als die Deklination und Konjugation auswendig lernen, und auch

von diesen erklärt er den Schülern ihrem Verstände gemäss die
Natur und Beschaffenheit. Über die Ergebnisse seines gesamten
Unterrichtes sagt er: «Wir haben nun bey einer bald 6jährigen
Erfahrung gefunden, dass junge Leute von 11 oder 12 Jahren, von
guten Gaben, in Zeit von 3 bis 4 Jahren alle Sprachen und
Wissenschaften, die wir hier lehren, so hinlänglich erlernen, dass sie
hernach durch eigenen Fleiss vollkommen fortkommen und sich so

weit bringen können, als sie nur wollen.» (Helv. Ges. 1766, S. 62).
Davon abgesehen, dass «Fortkommen» ein sehr relativer Begriff ist,

61



muss die Methode also recht erfolgreich gewesen sein. Als ein Hauptmittel,

die Jugend aufmerksam und arbeitsam zu machen, erkennt
Planta die wöchentlichen Repetitionen. Die beiden Direktoren
prüfen dabei die Klassen selbst. Der Lehrer einer jeden Klasse muss
dabei anwesend sein, und es ist nicht gleichgültig, ob die Klasse eines

andern Lehrers besser abschneidet als seine. «Und auf diese Weise
werden sowol Lehrer als Lernende zu anhaltendem Fleiss
aufgemuntert» (Helv. Gesellschaft 1766, S. 52).

Die freie Zeit benutzt man zu Spaziergängen oder zu Spielen, was
alles unter Aufsicht eines Lehrers geschieht; im Frühling bekommen
die Schüler Anweisung im Pflanzen und Pfropfen; bei schlechter
Witterung oder im Winter lernt man Glas schleifen, drechseln,
Kartonnagearbeiten, oder die einzelnen Zöglinge musizieren und
zeichnen, je nach ihren Neigungen. Der Tagesaufseher gibt auf alles,

was in der Schülerschar vorgeht, genau acht: er «erinnert, vermahnet,
strafet, lobet und lässt, wenn etwas wichtigers vorfällt, solches
aufzeichnen und dem samstäglichen Examine der Sitten und Aufführung
vorbehalten» (Helv. Gesellschaft 1766, S. 54). Die gesamte Schülerschaft

bildet eine Republik. Zu bestimmten Zeiten wählen alle ihre
Obrigkeit, wodurch bis ins Kleinste hinein die Rangordnung
festgesetzt wird, nach welcher sie bei Tische, in der Kirche usw. sitzen.
Reichtum, väterliches Ansehen, Alter, Leibesgrösse und dergleichen
entscheidet nicht, sondern lediglich Verdienst und Tugend. Diese
demokratische Einrichtung der Anstalt fand begreiflicherweise nicht
überall Anklang, und aus diesem Grunde war es neben dem Volksstaat

der drei Bünde in Rhätien besonders die demokratisierende
Landschaft am Genfersee, die ihre Söhne nach Haldenstein schickte.

Das Seminar zu Haldenstein war eine Schule für die wohlhabende
Jugend geworden; das Volk spürte wenig davon. Aber Planta
beschäftigte sich lebhaft mit der Frage, wie man auch besonders

begabten Söhnen armer Eltern zu einer besseren Bildung verhelfen
könnte. Bereits in den ersten Berichten über das Seminar finden
wir den Aufruf an vermögende Männer, aus Liebe etwas
beizusteuern, «damit in gleichen Anstalten auch für einige arme Waysen

gesorgt werden könnte». 1770 entwarf Planta einen «Plan eines

Erziehungsstifts». Planta möchte «eine mit dem übrigen Institut
genau verbundene Schule würdiger Söhne dürftiger Eltern»
errichten. (Helv. Gesellschaft, Verhandlungen 1770, S. 7.) Der Plan

62



findet an der Sitzung der Helvetischen Gesellschaft lebhafte
Zustimmung, aber es bleibt bei dem Entwurf.

Bereits die Zeitgenossen Plantas fragten sich, welche Stellung
denn Ulisses von Salis - Marschlins dem Haldensteiner Seminar
gegenüber einnehme. Im Lande ging die Sage, dass die beiden
Haldensteiner Professoren nichts anderes seien als Angestellte des

Ulysses. Planta bemüht sich, dies zu widerlegen: Es können «sich

hier zu Lande viele nicht vorstellen, dass wir allein und auf unsere
Gefahr hin, das Seminarium unternommen, und das Schloss gekauft
haben sollten», er und sein Kollega Nesemann bekennen aber «mit
den Regungen der tiefsten Dankbarkeit, dass der wohlerwehnte
Herr von Salis auf die grossmüthigste Weise sich unser und unsers
Seminarii angenommen, und keine Mühe noch Kosten uns zum
Besten ersparet habe So wahr nun dieses ist und so gern wir
es bekennen, so bezeugen wir doch hiermit öffentlich, dass weder

er noch andere von unsern Gönnern und Wohlthätern die geringste
Anforderung an uns gemacht haben, und dass niemand als wir die

beyden Unternehmer einigen Antheil, Recht und Ansprache am
Seminario und dem dazu gekauften Schlosse besitzen, und dass wir
folglich auch, wofern wir mit unserm Leben keinen Anstoss geben,
und die entlehnten Gelder zur bestimmten Zeit bezahlen, niemanden

als Gott, und den Eltern der uns anvertrauten Jugend, Rechenschaft

zu geben schuldig sind.» (Helvetische Gesellschaft 1766,

Seite 41.) Der genannte Ulysses von Salis war damals eine der
bedeutendsten Persönlichkeiten Bündens. In Bünden lagen damals

zwei Parteien in Streit miteinander, die eine unter Führung der
Familien Sprecher und Planta (nicht unseres Pädagogen Planta),
welche zu Osterreich hinneigte, und die andere, die mehr mit
Frankreich sympathisierte, welche vertreten war durch die Familie
Salis unter der Führung des Ulysses von Salis-Marschlins. Es ist
begreiflich, dass Ulysses die Interessen seiner Partei auf jede Weise

zu befestigen versuchte, und es erscheint sehr naheliegend, dass er
vielleicht auch daran dachte, die Grundsätze seiner Partei den

massgebenden Persönlichkeiten Bündens bereits in ihren Jugendjahren

beizubringen, und aus diesem Grunde die Anstalt Haldenstein

unterstützte und wöchentlich nach Haldenstein ritt, um den

Zöglingen eine Lektion in Schweizer- und Bündnergeschichte zu
geben. Im Jahre 1770 treffen wir Ulysses von Salis in der Jahres-

63



Versammlung der Helvetischen Gesellschaft an. Er ist jetzt
französischer Gesandter in Bünden und als solcher eine sehr einflussreiche

Persönlichkeit. Die Helvetische Gesellschaft wählt ihn «ein-
müthig» zu ihrem Vorsteher für das folgende Jahr. Salis aber legt
der Gesellschaft ein Memorial vor, in welchem er den Entschluss
eröffnet, die Haldensteiner Pflanzschule, weil deren Räumlichkeiten

für die gegen hundert angewachsene Schülerzahl nicht mehr
genügten und bauliche Erweiterungen des auch von der
landesherrlichen Familie bewohnten Schlosses nicht tunlich waren, in
sein Stammschloss zu Marschlins zu versetzen und den gegenwärtigen

Lehrplan durch eine systematische Einführung der
Leibesübungen auszugestalten. Bahrdt, der spätere Direktor am Marsch-
linser Philanthropin, hat in seiner Autobiographie die Versetzung
des Haldensteiner Instituts nach Marschlins als einen Akt despotischer

Habsucht des Ulysses dargestellt. Ulysses sei immer neidisch

gewesen auf die grossen Einkommen der beiden Professore» zu
• Haldenstein und hätte daran gedacht, wie vorteilhaft er seine Natu-

raleinkünfte aus dem Veltlin absetzen könnte, wenn er sie der
Anstalt zu Marschlins verkaufen könnte. In gewissen Kreisen Bündens

herrschte die Ansicht, Ulysses sei der Anstalt Geldsummen

schuldig gewesen und habe nun geglaubt, er könne, wenn dieselbe
nach Marschlins versetzt würde, hier seinen Verpflichtungen durch
Naturallieferungen besser nachkommen. Es ist aber sehr
wahrscheinlich, dass dies alles nur Verleumdungen des vielgehassten
Mannes sind, und dass der einzige Grund für die Translokation
derjenige war, den Salis im Beisein Plantas der Helvetischen Gesellschaft

darlegte, nämlich, dass der Platz in Haldenstein zu knapp
geworden war. Die Helvetische Gesellschaft zollte dem Plan des

Ulysses grossen Beifall. Gleichwohl wurden aus der Mitte der
Gesellschaft einzelne Bedenken laut, welche den Ulysses veranlassten,

seinen Plan nochmals gründlich zu revidieren und in diesem

Zustand den 1771 erschienenen Verhandlungen pro 1770 als «Send-

Schreiben» einzuverleiben. Salis spricht in seinem Sendschreiben

(Helvetische Gesellschaft 1770, Seite 16) von «Schriften und
Einschlägen grosser Männer», mit denen er während der Revision
seiner Ideen bekannt geworden, und unter diesen Schriften wird
wohl auch das Methodenbuch von Basedow zu verstehen sein.
Unterdessen gingen die baulichen Vorbereitungen in Marschlins zu

64



Ende, und im Frühling 1771 fand die Übersiedlung statt; «aus
einem etwas engen Bergungsgebiet sahen die Zöglinge sich in eine
überaus schöne freie Umgebung, mitten in Baumgärten und fruchtbare

Fluren versetzt» (Sprecher, Geschichte der Republik der Drei
Bünde, Seite 464).

Das Klima jener Gegend aber war recht ungesund. Sumpfland
in der Talsohle und schlechtes Trinkwasser bewirkten, dass von
Zeit zu Zeit Fieberkrankheiten die Menschen beschlichen, und dass

die Gegend seit den ältesten Zeiten als das Land der bündnerischen
Stummen (Crétins) und Kröpfe galt. Kaum war das Seminarium
recht übergesiedelt, so brach im Land eine typhusartige Krankheit
aus, welche in der dem Schloss nächstgelegenen Ortschaft Igis die
Hälfte der Bevölkerung dahinraffte. Die Seuche gelangte auch in das
Schloss des Ulysses. Von den 250 Bewohnern erkrankten auf einmal

je der achte. Über den Fortgang der Krankheit berichten die
Quellen ganz Verschiedenes. J. U. von Salis-Seewis erwähnt in seiner

Biographie des damaligen Anstaltsarztes Dr.Amstein, dass dank
der aufopfernden Tätigkeit desselben kein einziger Patient starb.
Sprecher aber (Geschichte der Republik der Drei Bünde, Seite 465)
meldet, es seien mehrere Zöglinge gestorben, und beim Höhepunkt
der Krankheit habe man überhaupt die meisten nach ihrer Heimat
entlassen. Der grösste Schlag für die Anstalt sollte aber im nächsten
Jahr folgen: Am 29. März 1772 starb Planta an einer heftigen
Unterleibsentzündung, woran das Marschlinser Klima wohl auch nicht
unschuldig war. Salis sah in ihm seinen besten Freund, den
Hauptpfosten der Anstalt, zusammenbrechen. Trotz aller Bemühungen
von Salis und Nesemann konnte die Anstalt nicht wieder zur Blüte
gebracht werden, wenn auch Planta bei seinem Hinschiede zu Ulysses

von Salis gesagt haben soll: «Ich habe nicht umsonst gelebt, ich
hinterlasse unter Hunderten doch wenigstens zween, die mit gleichreinen

Gesinnungen mehr Einsicht und Kräfte verbinden, und
daher tüchtiger sind, die grossen Absichten, denen ich mich
aufgeopfert habe, weiterzuführen» (Verhandlungen der Helvetischen
Gesellschaft 1772, S. 33).

Nesemann und Salis bemühten sich vergeblich, einen Nachfolger
und Ersatz für Planta zu finden. Salis dachte an Basedow. Auf
Empfehlung seines Freundes Iselin war er seit Erscheinen des Methodenbuches

(1770) daran gegangen, Basedows Schriften zu studieren.

5 65



Er erstaunte ob der Übereinstimmung mancher Basedowischen
Theorien mit der Haldensteiner Praxis und schrieb (1770 oderl771)
begeistert an Iselin: «Kaum ist es begreiflich, wie der Herr Basedow
durch blosses Nachsinnen auf Handgriffe habe gerathen können, die
uns erst eine vieljährige Erfahrung gelehrt.» Planta und Nesemann
hätten «das gewiss sehr schmeichelhafte vergnügen zu sehen, dass

sie in ansehung des grössten Theils sowohl ihres underrichts als

erziehungs-Anstalten mit diesem grossen Mann übereinstimmen, ja
dass sehr viele von seinen Wünschen von ihnen schon zum Voraus
realisirt worden sind. Und ich bin meinerseits recht stolz darauf,
dass ich in dem Phisikalischen Theil der auferziehung» (Körperbildung)

«so ich ganz übernommen, auch schon an anstalten gedacht,
die von unserem Mentor angerathen werden und noch in Zeit bin
in allem übrigen seinen vortreflichen Einschlägen (consiliis) zu
folgen» (J. Keller, Das Philanthropin zu Marschlins, Seite 5). Basedow
erhielt von Salis einen Ruf; er schlug den Antrag aus, er schützte

vor, die Vollendung des Elementarwerks beschleunigen zu wollen.
In einem Brief an Iselin vom Jahre 1772 betont Salis, dass jenes
Elementarwerk bestimmt nur gewonnen hätte, wenn der SchulreFor-

mator «bey uns in einem bestehenden, mit allerley Nationen,
Talenten und Caracteren bevölkerten Seminario es ein paar jähr lang
versucht hätte, seine grundsätze und Einschläge in ausübung zu

bringen» (J.Keller, Das Philanthropin zu Marschlins, S. 6). An
zahlreiche andere erging der Ruf ebenfalls, aber noch nach anderthalb

Jahren war niemand gefunden.
Unterdessen hatte Basedow sein Elementarwerk beendigt und

eine Erholungsreise an den Rhein unternommen. Er wurde überall
begeistert empfangen, so dass er an seinem 51. Geburtstag feierlich
den Entschluss fasste, ungesäumt eine Erziehungsanstalt zu gründen
unter dem Namen Philanthropin oder Philanthropinum. Er schrieb,
noch bevor seine Erziehungsanstalt existierte, eine Reklame-Broschüre:

«Das in Dessau errichtete Philanthropinum, eine Schule der
Menschenfreundschaft». Diese Schrift machte auf Salis einen grossen

Eindruck. Sollte er Lehrer und Schüler entlassen und nach zwei
Jahren wieder von vorne anfangen mit Lehrkräften aus dem
Musterseminar von Dessau? Nein! Aber einen Direktor aus der Hand Basedows

zu empfangen, das könnte seinem Seminarium neues Gedeihen

geben.

06



Zu diesem Zwecke begab er sich persönlich nach Dessau. Aber
Basedow war arg in Verlegenheit. Die beiden Männer prüften lange;
es fiel ihnen aber niemand ein, der nach ihrer Meinung zum Direktor

der Marschlinser Anstalt getaugt hätte. «Endlich gingen sie schlafen,

und Basedow versprach, während der Nacht noch nachzudenken.

Um vier Uhr morgens sprang Basedow plötzlich aus dem Bett,
drang im Hemd ins Zimmer von Salis ein und gebärdete sich und
schrie, wie wenn das Haus in Flammen stünde: ,Denke dir, ich
habe den Mann!' Salis: ,0 Schrecken, wer ist es denn?' Basedow:
.Bahrdt! Das ist unser Mann, ganz der, den du brauchst'» (Pinloche,
La réforme de l'éducation en Allemagne, Basedow et le Philanthro-
pinisme, page 311, nach Bahrdts Autobiographie: Geschichte seines

Lebens, seiner Meinungen und Schicksale, von ihm selbst geschrieben,

Seite 267). Die Folge aber bewies, dass Salis und Basedow
kaum eine schlechtere Wahl hätten treffen können. Es ist gut, die
Persönlichkeit des Doktors Carl Friedrich Bahrdt ganz kurz etwas

genauer zu betrachten (Pinloche, Seiten 291 bis 309). Mit neunzehn
Jahren erwarb sich Bahrdt den Titel eines Magisters; im nächsten
Jahr erlangte er die sogenannte Habilitation, wodurch ihm die
Erlaubnis gegeben war, Philosophie zu unterrichten. Anschliessend

legte er in Dresden ein theologisches Examen ab. Als Einundzwan-
zigjährigen finden wir ihn in Leipzig als Amtsgehilfe seines Vaters,
der an der dortigen St. Peterskirche predigte. Hier veröffentlichte
Bahrdt seine ersten Schriften, die weniger aus innerer Überzeugung
geschrieben waren als vielmehr, um den Verfasser bekannt und
berühmt zu machen. Bahrdt verfehlte sein Ziel nicht. Sein Ruhm
wuchs, und bald ward der glückliche Anfänger schon zum
ausserordentlichen Professor der kirchlichen Philologie
ernannt. Aber da geschah es, dass Dinge aus seinem Privatleben

ruchbar wurden, die sich nicht mit seiner Würde
vertrugen, so dass Bahrdt plötzlich aus Leipzig verschwinden musste.
Er las dann zunächst an der Universität Erfurt und später in Gies-

sen. Da zeigte es sich bald, wie wenig er von dem überzeugt

gewesen war, was er in Leipzig geschrieben. Während seine Leipziger

Abhandlungen orthodoxe Standpunkte vertraten, war er in
Erfurt und Giessen der grösste Feind der Orthodoxie. Bezeichnend
für seinen Charakter ist auch, wie er sich in Erfurt entschloss,
eine Witwe zu heiraten, von welcher der Buchhändler Heinsius

6?



wissen wollte, dass sie ein Vermögen von 6000 Thalern besass. Als
er aber auf diese 6000 Thaler die Hand legen wollte, fand er bloss
deren 800, die kaum dazu reichten, seine Schulden zu bezahlen.
Bahrdt machte sich, teils durch seine Kampfschriften, teils durch
seine Lebensweise in Erfurt wie in Giessen unmöglich, und das

Angebot von Salis kam ihm sehr gelegen. Er sah darin eine günstige
Gelegenheit, um aus Giessen zu entkommen und nebenbei das

Doppelte von dem zu verdienen, was er bis jetzt gehabt hatte.
Von Pädagogik verstand Bahrdt damals nicht viel; er hatte ja

auch nie Gelegenheit gehabt, sich damit zu beschäftigen. So ent-
schloss er sich denn, auf Vorschlag von Salis, nach Dessau zu
Basedow zu reisen und von diesem die wichtigsten philanthropini-
schen Grundsätze kennenzulernen, um sie in Marschlins anwenden

zu können. Bahrdt nahm dabei auch seinen Privatsekretär Heres

mit, der später in Marschlins als Lehrer fungieren sollte. Auf dem

Weg nach Dessau las Bahrdt Basedows Methodenbuch zum ersten
Mal. Während seines 10-tägigen Aufenthaltes daselbst glaubt er
wenig profitiert zu haben. Er selbst beschreibt, wie sie die Zeit
mit gut essen und trinken verbracht, wie er aber «auch nicht ein

Tröpflein des pädagogisch-philanthropinischen Geistes» bekommen
habe. «Alles, was Basedow tat, war, dass er mich mit seiner angeblichen

Methode des Sprachunterrichtes belästigte und mir
diesbezüglich Sätze diktierte, die weder Hand noch Fuss hatten». Basedow

hatte eine bessere Überzeugung von seinem Schüler, als er
schrieb: «Der so arbeitsame, gelehrte und in Schulsachen erfahrene
Mann» sei «jetzt und gewiss fähig, einige seiner» (Basedows)
«Fehler zu verbessern und dessen Gutes durch eigene Erfindungen
zu vermehren» (J. Keller, Das Ph. zu Marsch., S. 12). Immerhin las

Bahrdt auf eigene Faust gewissenhaft das Elementarwerk von Basedow

und nahm am 7. Mai 1775 Abschied von Dessau. Salis hatte
unterdessen von Deinet, dem Redaktor der Frankfurter Gelehrten
Anzeigen, manches Unangenehme über Bahrdt vernommen, vor
allem, dass dieser «unter wachsamen Augen und in gewisser
Subordination» bleiben müsse, sonst sei er «ein verlohrner Mensch, und
schade wär's für die ausserordentlich grossen Talente, die Gott in
ihn gelegt hat» (J. Keller, S. 12). Über den Aufenthalt Bahrdts in
Dessau schrieb Deinet an SaHs: «Hätt' ich warlich beyde Directores
der philanthropinen mit Karten in der Hand, Lutschers im Maul

68



am Spieltische vorm Wein und Bierglase im Wirtshause unter Kreti
und Plethi gefunden, ich hätte ihnen aus Menschenliebe Stpçk-
schläge gegeben» (J. Keller, S. 12). Aber auch Bahrdt seinerseits
hatte, angeblich von einem Wirt in Lindau, haarsträubende Sachen

Über Salis und seine Pflanzschule erfahren. Salis habe die beiden
Haldensteiner Direktoren überredet, nach Marschlins zu kommen,
nur damit er den Ertrag seiner Veltliner Güter besser verwenden
könne. Der eine Direktor sei dann aus Kummer gestorben, und der
andere, des Kampfes mit seinem Tyrann müde, habe sich nach
Chur zurückgezogen. Sie seien durch einen in Konkurs geratenen
Kaufmann ersetzt worden, dessen Frau die Geliebte des Salis

geworden wäre und die eigentliche Direktion ausgeübt hätte. Unter
einem solchen Regime und in einem Land, in dem jährlich die
Fieber wüteten, habe das Institut nicht gedeihen können. In drei
Jahren sei die Zahl der Zöglinge von 90 auf 40 gesunken. Da habe
denn der Besitzer der Anstalt im magischen Wort Philanthropinismus

seine einzige Hilfe gesehen (Pinloche, page 314).
In Marschlins war das Institut unterdessen ganz an Salis

übergegangen. Im Mai 1775 trat laut einem Abkommen Nesemann mit
etlichen seiner Lehrer zurück und überliess das Institut ganz
seinem ehemaligen Gönner. Dieser hatte einen Monat vorher eine
kleine Schrift drucken lassen, welche Aufklärung geben sollte über
die Veränderunen in Marschlins. In diesem sogenannten «Brief des

Herrn Ulysses von Salis, von Marschlins an Väter und Kinder-
freunde» heisst es: «Ich bin also entschlossen, die Basedowische
Lehrart, in mein Seminar zu Marschlins einzuführen, und auch die
moralische und physikalische Auferziehung so abzuändern und
einzurichten, dass es mit Recht ein Philanthropin heissen könne.
Zu diesem Ende habe ich mich mit Basedow vereint, Hand in
Hand mit ihm diesen grossen Versuch zu wagen; durch seinen
Beistand erhalte ich nicht nur Unterlehrer, die seine Methode
kennen und darin geübt sind, sondern auch einen Aufseher über
die Unterweisung, dessen ausgebreitete Gelehrsamkeit, Eyfer und
Fähigkeit, der Welt bereits bekannt sind, und der auch die Pädagie
genug kennt, um darinn so wie Basedow selbst, öffentlichen Unterricht

geben zu können.» Salis übernahm im Institut das Amt eines
Fürsorgers, während Bahrdt Direktor wurde und ihm unterstellt
war.

69



Als Bahrdt nach 14-tägiger Reise in Marschlins bei Salis
eintraf, war die Begeisterung, die die beiden Männer füreinander
gehegt, bereits verschwunden und hatte einer kalten, misstrau-
ischen Höflichkeit Platz gemacht. Bahrdt findet in Marschlins alles

schlecht; die Wohnung sei abscheulich, die Nahrung übermässig
teuer, die Wege unbrauchbar, die Hausbewohner unfreundlich.
Der Fürsorger sei kalt, bezeuge ihm nirgends seine Zufriedenheit
und lasse ihm keine Initiative und keine Freiheit. Die Verwendung
Seiner Zeit sei gleich überwacht wie bei den letzten Bedienten,
diejenige seines Geldes auch. Der Aufenthalt Bahrdts in Marschlins
war für ihn, wenn man seinen Schilderungen glauben wollte,
nichts als ein langes Fegfeuer, und der Herr von Salis, dieser
Mann, der ihm als die Güte und Philanthropie selbst erschienen

war, ein Unhold, der hauptsächlich darauf bedacht war, ihn leiden
zu lassen. (Pinloche, page 315). Wollte man aber wirklich alles
Böse, was er von Salis sagt, oder anderseits alles Gute, was er von
sich selbst sagt, glauben, so musste man seinen ganzen Charakter
und seine frühere Lebensgeschichte übersehen und dürfte auch
nicht an die unrühmliche Art denken, wie er später sein
Philanthropin zu Heidesheim führte. (Pinloche, page 329 ff: Le
philanthropinum de Heidesheim). Es ist wohl zutreffend, dass der
Aufenthalt für Bahrdt nicht rosig war; er hatte bisher nach eigenem
Gutdünken gelebt und gehandelt und musste sich jetzt einem
Manne fügen, der unter allen Umständen seine Autorität zu wahren
wusste. Heres selbst, der ehemalige Sekretär Bahrdts, sagt darüber:
«Bahrdt ist ungerecht: Salis ist weder der Tyrann noch der Geizhals

wie er ihn darstellt. Ohne Zweifel ist er» (Salis) «der Herr;
aber wenn Bahrdt seine Pflicht getan hätte und durch eine bessere

Auffassung seines Berufes den Herrn Salis besser befriedigt und
nicht gefordert hätte, dass er ihn seinen Freund nenne, seine

Stellung zu Marschlins wäre bedeutend angenehmer gewesen. Er
besass aber auch nichts, wodurch er einen Mann wie Salis hätte
gewinnen können, der nie sein Ziel aus den Augen liess und in
seinen Prinzipien unerschütterlich war. Bahrdt hingegen hatte
kein System, gehorchte bloss der Eingebung des Augenblicks und
liess sich leicht hinreissen: wie sollten zwei derart verschiedene
Charaktere miteinander harmonieren können? Bahrdt war zu
nachlässig und faul und liess allzuleicht die Dinge gehen, wie sie

70



wollten. Obwohl er sich seiner Arbeitsamkeit rühmte, tat er tagelang

nichts anderes als im Garten oder in seinem Zimmer hin-
und herzuspazieren, ganz benommen von seinen Träumen und
Plänen.» (Pinloche, page 317, nach Schlichtegroll: Nekrolog 1792
Bd. I, Seite 145).

Vom Sommer 1775 schreibt Bahrdt, er hätte gearbeitet wie ein
Gaul und geduldet wie ein Lamm. Das darf man ihm wohl glauben.
Seine pädagogischen Kenntnisse waren bei Antritt seines Amtes
gering. Gar nicht aus Neigung, sondern unter dem Notzwang der
Verhältnisse warf er sich auf das Studium der Pädagogik. «Fast den

ganzen Sommer bracht ich mit Nachdenken und Versuchen zu.
Ich unterredete mich oft mit dem Herrn von Salis. Ich trug ihm
jeden neuen Einfall vor, den ich hatte und benutzte die Räthe
dieses erfahrenen und einsichtsvollen Mannes so gut ich konnte.
Ich las nichts; aber ich beobachtete, verglich, überlegte mit der
äussersten Anstrengung» (Philanthropinischer Erziehungsplan
S. 395) Zunächst gingen Bahrdt und Salis an die Ausarbeitung der
«Ersten Nachricht. Von dem ersten wirklichen Philanthropin zu
Marschlins», erschienen 1775.

Diese Schrift soll bloss ein Ueberblick sein über die Erziehungsgrundsätze

zu Marschlins. Die Leser sollen hier nur mit der «Oberfläche

eines grossen Instituts bekannt werden, weil es einem
weitläufigeren Werk aufbehalten ist, sie in das Innwendige desselben

hineinzuführen, wo sie allererst völlig werden überzeugt werden,
dass die vorige Erziehungsanstalt nur ein Schatten von derienigen
war, die sich seit dem Maymonat dieses Jahres in Marschlins
angefangen hat zu entwickeln» (Erste Nachricht, S. 4), Vom
Philanthropin gibt diese Schrift folgende Definition: «Man denke sich

unter einem Philanthropin nichts geringeres: als eine versammelte
Menge von Kindern und Lehrern, darunter die letzteren mit einer
ungewöhnlichen Willigkeit und Freude, alle ihre Kräfte anstrengen,
um den erstem einen solchen Grad von Vervollkommnung ihres
Körpers sowol als ihres Geistes zu verschaffen, der mit so wenig
Kosten, in so wenig Zeit, mit so geringem Aufwände von Kraft
der Lernenden, bei einer so ununterbrochen fortdaurenden Lust
und Frölichkeit derselben, und mit einer solchen Zuverlässigkeit
des glücklichsten Erfolgs, in keiner Art von Schule oder Pensions-

71



anstatt weder erreicht worden ist, noch erreicht werden konnte»
(Erste Nachricht, Seite 2).

Die Zöglinge erhalten eine dreifache Bildung. Man sorgt für
ihr Herz, ihren Verstand und ihren Körper.

Der erste Punkt, die moralische Erziehung, ist der wichtigste.
Hier werden zunächst in den jungen Seelen «ausdauernde und
heftig würkende» Gefühle für die Tugend verpflanzt, und zwar
durch «moralische Schauspiele von besonderer Gattung, Gemähide

von moralischen Begebenheiten und eigne Arten von Musick und
Liedern». (Erste Nachricht, S. 6). Ferner haben die jungen Leute
keine Gelegenheit, etwas Böses zu tun, weil sie unter ständiger
Aufsicht sind und keine Gelegenheit, etwas Böses zu sehen, weil
Fürsorger und Direktor mit äusserster Strenge darauf sehen, dass

die Schüler in ihren Lehrern gute Beispiele sehen. Daneben gibts
es ein Belohnungs- und ein Strafsystem.

Bei der Bildung des Körpers wendet man unter anderem Dinge
an, die «aus der Gymnastik der Alten entlehnt sind», wie z. B.
«Tänze unter freiem Himmel, Wettlaufen, Baden, Schwimmen, des

Nachts (zuweilen) unter Zelten schlafen, Fechten» usw. (Erste
Nachricht, S. 11).

Was die Verstandesbildung betrifft, so sind hier Bahrdt und
Salis von der Unübertrefflichkeit ihres Erziehungssystems fest
überzeugt. Sie versprechen, die Schüler, wenn sie nicht unter dem
10. Jahre eintreten unter normalen Bedingungen soweit zu bringen,
dass sie in einer Zeit von 3 Jahren: «1. Lateinisch, 2. Französisch,
3. Italienisch oder Englisch, und 4. Deutsch, fertig und rein, lesen,
schreiben und sprechen können, und in diesen Sprachen von allem
was 5. zur Mathematik, 6. Physik, 7. Naturgeschichte, 8. Universalhistorie,

9. Geographie, 10. Logik und 11. Religion gehört, und was

von diesen Wissenschaften von Kindern zwischen 11 und 16 Jahren
gefasst werden kan, und fürs menschliche Leben einigen Nutzen
hat, so Red und Antwort geben können, dass man sieht, ihr
Verstand sey würklich mit den mannigfaltigsten und besten Kenntnissen

bereichert worden; Hiernächst sollen sie von 12. Tanzen,
13. Vokalmusik, 14. Instrumentalmusik, 15. Zeichnen, 16.
Buchhalten, so viel lernen als es die deklarirte Absicht der Eltern
erfordern und ihre natürliche Fähigkeit zulassen wird. Dieses alles

wird, wir sagen es nochmals binnen drei Jahren in Jedem Philan-

72



thropin, und jetzo bereits in dem zu Marschlins bewerkstelliget -

Wobei Fürsorger und Direktor, unter den gesetzten Bedingungen,
ihre Ehre verpfänden. -» (Erste Nachricht, S. 12). «Die Auflösung
dieses vielleicht rathselhaft scheinenden Versprechens, liegt 1. in
der Methode bei dem Vortrag der Sprachen und Wissenschaften
und 2. in der Behandlung der Schüler. In beiden Stücken hat man
bisher in allen Schulen gefehlt.» (Erste Nachricht S. 15). «In
einem wahren Philanthropinum finden sich keine der alten Mängel,
weder in der Lehrart noch in der Behandlung. Man lehrt hier keine
Grammatik besonders, so dass blos das Gedächtnis mit Paradigmen
und Regeln gefoltert würde, und doch werden die Schüler fest
in der Grammatik. Man lässt keine Vocabeln auswendig lernen, und
doch lernen sie in jeder der obgedachten Sprachen jährlich bei
sechstausend Worte in ihrer mannigfaltigsten und bestirntesten
Bedeutungen. Man strengt ihre Denk- und Merkkraft nie mit
polternden Verweisen oder dem Stock an, und doch werden sie

zur Aufmerksamkeit, zum Nachdenken und zum Behalten gewöhnt.
Man lässt sie keine Sprüche und Lieder memorieren, und doch
werden eine Menge Sprüche, Sentenzen und Kinderlieder von aller
Art ihrem Gedächtnisse einverleibt.» (Seite 16 der Ersten
Nachrichten.) Bemerkenswert ist, dass der Sprachunterricht täglich 2

Stunden beansprucht gegenüber 4 Stunden im Seminario von
Planta. Ausserhalb der Lektionen dürfen die Zöghnge jeden Tag

nur eine bestimmte Sprache sprechen, und zwar: «Montags und
Donnerstags nichts als französisch, Dienstags und Freitags nichts
als lateinisch, und Mitwochs und Sonnabends nichts als deutsch.»
(Seite 25 der Ersten Nachrichten.)

Man unterscheidet im Philanthropin verschiedene Kategorien
von Schülern:

1. Kandidaten der Pädagogik;
2. Tischgänger des ersten Tisches;
3. Tischgänger des zweiten oder bürgerlichen Tisches;
4. Famulanten.

Unter diesen Famulanten versteht man Knaben, die sich
beispielsweise zu künftigen Kammerdienern, Meisterknechten
erziehen lassen. Auf die Kandidaten wird ganz besonders
hingewiesen: «Candidaten werden von dem Philanthropin in der alier-
wichtigsten Absicht eingeladen. Sie sollen hier in der noch so

73



seltenen und für das Menschengeschlecht allerinteressantesten
Kunst, der Pädagogik unterrichtet werden.» (Seite 34.)

Dem «ersten wirklichen Philanthropin» fehlte es nicht an einer
Methode, welche viel Gutes und noch für unsere Zeit Geltendes
enthielt und also weit besser war als der landläufige Unterricht.
Es fehlte jedoch an tüchtigen Erziehern, und, was auch eine Hauptsache

war, an Zöglingen. Schon der Umstand, dass gerade Bahrdt
in Marschlins Direktor war, brachte die Anstalt in Verruf, zumal
in jenen Gegenden, in denen Bahrdt früher gewirkt hatte. Als
Salis beispielsweise im August 1775 das «Bernerland durchzog, um
Recrouten für seine Pflanzschule zu machen», fand er überall
bei «unseren Gelehrten Geistlichen Unwillen über seine Auswahl
Herrn Bahrdts zum Vorsteher an das Philanthropinum» (J. Keller,
S. 26, nach einem Brief von N. E. Tscharner an J. Iselin vom 25. Okt.
1775). In Zürich war man auf die philanthropinische Methode
allgemein nicht sehr gut zu sprechen. So hatte Breitinger gesagt,
was der Dessauer (Basedow) bringe, sei «eine nicht gar glückliche
Anwendung und Erweiterung, oder besser zu sagen, seichte
Nachahmung der Comenischen Lehrmethode». (J. Keller S. 27.) Auch
im Bündnerland traute man Bahrdt nicht, besonders was den

Religionsunterricht betraf.
Unter solchen Umständen fand am 18. Oktober 1775 das

Stiftungsfest des Philanthropins statt. Der ganze Verlauf der drei
Tage dauernden Feierlichkeiten, sämtliche Reden, die hier
gehalten wurden, findet man vereint in einem 68 Seiten umfassenden

Büchlein: «Geschichte des Einweihungsfestes des Philanthropins

zu Marschlins». Am Morgen des ersten oder eigentlichen
Stiftungstages holten die 40 Zöglinge den Fürsorger in seiner

Wohnung ab. Dann folgten die ersten Einweihungsfeierlichkeiten.
Nachmittags wurden alle Mitglieder des Philanthropins auf das

von Bahrdt verfasste «Gesetzbuch» verpflichtet. (Philanthropini-
scher Erziehungsplan, S. 221 bis 252.) Es ist dies ein Reglement,
welches für alle Angehörigen der Anstalt, einschliesslich Fürsorger
und Direktor, genau festlegt, wie sie sich zu verhalten haben,
und welche Fehler sie meiden müssen. Am zweiten Tage fand ein
Examen statt, welches auf die Besucher der Anstalt einen guten
Eindruck machte. So fand Kirchberger in einem Brief an Iselin
(J. Keller, S. 29) «die Lehrer noch nicht vollkommen in Basedow's

74



Methode eingeübt. Ich habe indessen unzweifelhaft gesehen, dass

junge Leute, welche erst seit kurzer Zeit zu Marschlins waren,
sehr beträchtliche Fortgänge gehabt hatten». Bemerkenswert ist
die am dritten Tage stattgefundene Einweihung der philanthropi-
nischen Tempel. Vom Schlosshof weg «gieng der Zug, unter dem
Gesang: 0 Weisheit, Göttinn jeder Kunst etc. linker Hand um das

Schloss nach dem Berge, der unser Philanthropin vor der Morgenluft

deckt, nach den Plätzen, welche der Herr Fürsorger zu
Errichtung vier unterschiedner Tempel bestimmt hatte, und welche
in der obgedachten vollständigen Nachricht auf das genauste
beschrieben werden sollen. Zuerst zogen wir nach dem Tempel der
Weisheit und der Künste, sodann nach dem Tempel der Geschichtshelden,

hernach zu dem Tempel der Tugend, und endlich - zum
Christustempel. Bey jedem dieser Tempel hielt derjenige Lehrer
eine kleine Einweihungsrede, dessen Obliegenheit es künftig seyn
wird, alle Sonntage daselbst die versammelten Philanthropinisten
zu unterhalten, und ihre Herzen zur Weisheit, zur Tugend, zu edlen
Thaten zu ermuntern, besonders aber sie mit Liebe zur Religion
Jesu zu beleben.» (Geschichte des Einweihungsfestes, Vorbericht
des Herausgebers.) Salis senkte dabei jeweilen den Grundpfahl in
die Erde. «Das war die Einweihung», sagt Bahrdt später (Pinloche,
S. 324), «und seit jener Zeit blieben die Pfähle stecken, solange
ich in Marschlins weilte, ohne dass jemals jemand an die Erbauung

dieser Tempel gedacht hätte.»
Im folgenden Jahr, 1776, erschien das versprochene ausführliche

Werk über die Marschlinser Erziehung: «Philanthropinischer
Erziehungsplan oder vollständige Nachricht von dem ersten wirklichen
Philanthropin zu Marschlins», in welchem die Grundsätze der phi-
lanthropinischen Erziehung zu Marschlins noch besser zum
Ausdruck kommen. Das Buch umfasst 15 Kapitel:

«I. Rede, von den Eigenheiten eines Philanthropins, und dem
ersten Grundsatz einer philanthropinischen Erziehung

II. Körpervervollkommnung
III. Bildung der Sitten
IV. Von philanthropinischen Unterricht in seinem ganzen

Umfange
V. Von der sokratischen Lehrart

VI. Von der Veredlung der Seele durch Tugend

75



VII. Philanthropinisches Gesetzbuch

Vili. Von Strafen
IX. Von Belohnungen
X. Gericht, Senat

XL Philanthropinischer Gottesdienst
XII. Von allen Arten philanthropinischer Spiele

XIII. Polizey
XIV. Verzeichnis aller Ausgaben, welchen die verschiednen

Arten philanthropinischer Lehrlinge unterworfen sind
XV. Nachrede des Verfassers.»

Aus der Fülle des Stoffes soll hier nur einiges charakteristisches
herausgegriffen werden:

Das Hauptziel ist, die jungen Menschen zur Glückseligkeit zu
erziehen, aus ihnen fröhliche Menschen zu machen. «Frölichkeit!
- herrschende Frölichkeit - 0 Freunde! sie allein ist das Kleinod,
nach welchem wir alle streben sollten: denn sie ist - das Ebenbild

Gottes, zu welchem wir erneuert werden sollen, und zu dessen

Wiederherstellung Jesus Christus die vollkommenste Religion uns
gepredigt hat.» (Philanthrop. Erziehungsplan, S. 25.) «Und nun,
theuerste Freunde! geliebteste Mitbürger! nun wird es Ihnen gewiss
nicht mehr befremdend seyn, wenn ich Ihnen sage, dass unser
philanthropinischer Hauptgrundsatz: «Seyd heitere, fröliche
Menschen!» auch der Grundsatz der Religion und das allgemeinste
Gesetz der heil. Schrift ist.» (Phil. Erziehungsplan, S. 33.) - «Alles
athmet in unserm Philanthropin Heiterkeit und Ruhe. Die Freude
hat bey uns gleichsam ihren Wohnsitz aufgeschlagen. Denn alles,
was in unserm Philanthropin ist und geschieht, wirkt unmittelbar
auf den grossen Zweck: «fröliche Menschen zu machen» - Musik -

Behandlung der Kinder-ihre Art zu studieren-Methode der Lehrer-
die halbstündige Abwechslung ernsthafter und ergötzender
Geschaffte - Spiele - alles, was Namen hat, ist auf Vergnügen und
Zufriedenheit gestimmt.» (Phil. Erziehungsplan, S. 220.)

Um fröhliche Menschen zu bilden, muss deren Herz der Tugend
geöffnet werden. Das Kind ist (wie bei Rousseau) von Natur aus

gut, und Aufgabe der Erziehung ist es, den Menschen für sein

ganzes Leben vor dem Bösen zu schützen. Dafür wäre es das Beste,

wenn das Kind «gleich von den ersten Jahren seines Lebens, unter
die Hände eines vernünftigen Erziehers käme» (Phil. Erziehungs-

76



plan, S. 210). Bereits bei der Betrachtung der «ersten Nachricht»
war die Rede davon, wie dem Kind keine Gelegenheit gegeben
wird, das Böse zu sehen oder gar auszuüben, und wie die Tugend
dem Kinde durch moralische Schauspiele und dergleichen vor Augen
geführt wird. Die Kinder müssen ferner systematisch danach
trachten, ihre Fehler zu verbessern und auch, ihre Augen für
Fehler anderer zu schärfen, damit sie diesen helfen können. Dem
moralischen Unterricht sollten auch die vier philanthropinischen
Tempel dienen, wobei am Sonntag in einem jeden derselben den

Zöglingen aus dem Leben berühmter Männer, die sie sich zum Vorbild

nehmen konnten, erzählt werden sollte. Um den Zöglingen
das Gute möglichst wertvoll zu machen, ist ein ganzes System von
Strafen und Belohnungen aufgeführt. Diese dürfen bloss als Zeichen
des Missfallens am Bösen und des Wohlgefallens am Guten wirken,
sonst sind sie wertlos. «Belohn ich den Knaben blos mit Esswaaren,
Geld und dergl. so wird er lohnsüchtig und eigennützig oder
heuchlerisch: denn ich ziehe damit sein Nachdenken von den Gedanken
der Ehre zurück; hingegen wann ich ihn mit einem Zeugnissbillet,
mit einem Ordensbande etc. belohne, so sieht er, dass das an sich
nichts reelles ist; und folglich ist seinen Blicken Aussicht auf Lob
und Beyfall der Rechtschaffnen, womit er seine Tugend gekrönt
siehet, so offen, dass er sie» (die Tugend) «nicht verfehlen kann»

(Philant. Erziehungsplan, S. 216).
Das Philanthropin kannte zwei Höchstbelohnungen für die

Zöglinge, den Orden des Fleisses und den Orden der Tugend. Die
fleissigen Schüler bekamen nach jeder Lektion vom Lehrer ein
Billett mit dessen Namen. War der Zögling unartig gewesen, so

verweigerte ihm der Lehrer das Billett. Sonntags sammelte man
die Billetts ein. Für 50 derselben erhielt ein Zögling einen Punkt
auf der Meritentafel des Fleisses in Gestalt eines weissen Nagels,
der neben seinem Namen eingeschlagen wurde. Waren ihm
während der Woche Billetts verweigert worden, so genügten fünf
solcher Vorkommnisse, um einen weissen Punkt zu verlieren, d. h.

es wurde auf der Tafel des Fleisses bei seinem Namen ein
schwarzer Nagel eingeschlagen. Für 100 weisse Punkte war der

Orden des Fleisses ausgesetzt, nämlich eine silberne Pflugschar an
schwarzer Seidenschleife, und nebenbei wurde dem Zögling noch
das monatliche Taschengeld um die Hälfte erhöht, und er gewann

77



ausserdem noch zehn Punkte auf der Tafel der Tugend. Das Reglement

dieses letztern Ordens lautete ähnlich wie das für den Orden
des Fleisses. Der Orden der Tugend selbst bestand aus einem
goldenen Kreuz an weisser Schleife. Auch hier gab es eine Meritentafel

der Tugend, die neben derjenigen des Fleisses an gut
sichtbarer Stelle in der Galerie des Schlosses hing, damit jedermann,
Einheimische und Fremdlinge, die Beschaffenheit eines jeden
Schülers jederzeit genau vor Augen haben können.

Neben diesem Belohnungssystem herrschten ganz bestimmte
Ansichten über die Strafen. Das Ideal sind Strafen als natürliche
Folgen der Sünde, so wie Gott die Menschen straft. Aber da dieses

Ideal nie erreicht werden kann, so müssen alle künstlichen Strafen
notwendigerweise unvollkommen sein. Strafe ist also ein notwendiges

Übel. Aber immerhin behauptet Bahrdt, dass die Strafen im
Philanthropin besser seien als anderswo. Die Kinder dürfen unter
keinen Umständen geschlagen werden. Die auferlegten Strafen
sind vielmehr: Geldbussen, Freiheitsstrafen, wie Einsperren und
dergl., Ehrenstrafen, wie z. B. der sog. Schreyer, welcher bei
harten Vergehungen angewandt wurde und darin bestand, dass ein
Waisenknabe mittags und abends beim Essen in Anwesenheit Aller
den Namen des Übeltäters, sowie die Art der Verfehlung ausrief
und mit einem dreimaligen «Pfui» schloss. Ferner teilweiser
Mahlzeitenentzug bis auf Brot und Wasser, vorübergehender Ausschluss

aus dem Verkehr mit den Kameraden und als letzte Art die
Relegation, d.h. Ausstossung aus der Anstalt.

Die Kinder sehen also, dass Tugendhaftigkeit bei den
Mitmenschen geschätzt wird und also etwas ist, was nicht zu verachten
ist. In manchen Fällen soll den Kindern auch Gutes direkt
angewöhnt werden. Da durch das Belohnungssystem beispielsweise
ein unaufmerksamer Knabe angeregt wird, «nicht mehr zu

plaudern, nicht mehr zu necken - wird der nicht endlich das Gute

gewohnt werden? Wird sich nicht zuletzt der Scheinfleiss in
wirklichen Fleiss verwandeln? Wird nicht endlich aus vielen einzeln

guten Handlungen Fertigkeit werden?» (Philant. Erziehungsplan,
S. 284). Vom ethischen Axiom: Das Gute um seiner selbst willen
hält Bahrdt nichts. «,Das Gute um sein selbst willen!' - Freunde -

denkt selbstnach! Es ist ästhätischer Klingklang, und weiter nichts.
Es ist ebenso wie jene mystische Liebe gegen Gott, deren Verthei-

78



diger von uns fordern, man solle Gott um sein selbst willen lieben,
nicht deswegen, weil er uns glücklich macht und machen will.» (Philant.

Erziehungsplan, S. 283.) Durch diesen Ausspruch ist auch die

Stellung zur Religion gekennzeichnet. Die kindliche Liebe zu Gott
soll aus eigener Überzeugung entstehen. Diese Überzeugung gewinnen

die Kinder vor allem in der Naturkunde. Sie lernen die Güte
Gottes aus seinen Schöpfungen erkennen. Nur dann kann «das

Herz mit Liebe, Ehrfurcht und Gehorsam gegen seinen Schöpfer
erfüllt werden, wann es aus seinen Werken von seiner Macht,
Weisheit, Liebe, Gerechtigkeit überzeugt, und auf das innigste
gerührt und durchdrungen wurde» (Philant. Erziehungspian, S. 82).

Der körperlichen Erziehung wird im Philanthropin grosse Sorgfalt

gewidmet. Ein gesunder Körper ist die Grundlage der irdischen
Glückseligkeit. Die Zöglinge gemessen Unterricht in der «Theorie
der Gesundheitspflege». Daneben haben sie Gelegenheit, in der

mannigfaltigsten Weise ihren Körper zu stählen und abzuhärten,

wovon schon früher die Rede war. Hand in Hand mit der körperlichen

Erziehung geht die Bildung guter gesellschaftlicher Sitten.
Darunter versteht man: «die Verschönerung des Äusserlichen.

Gang, Stellung, Geberden, Minen, Ton - bey der Mahlzeit, in
Gesellschaften, in Gegenwart vornehmer Personen - alles, was

am Menschen in die Augen fällt, muss überall an unsern Zöglingen
so seyn, wie es in der feinern Welt, unter Leuten von Geschmack

gebilligt wird» (Philant. Erziehungsplan, S. 49). Dieser Aufgabe hat
besonders der Inspektor obzuliegen, ferner jeder Lehrer, welcher
sich einige Zöglinge «gleichsam zu seinen Vertrauten» wählt, auch

Direktor und Fürsorger, indem sie bald diesen, bald jenen zur Tafel
einladen. Ausserdem machen diejenigen Schüler, die «bereits

einiges Lob der feinen Lebensart sich erworben haben», den
vornehmen Personen im Schlosse ihre Aufwartung, indem sie sich

erkundigen, ob dieselben irgendwelche Befehle hätten. «Bey dieser

Visite, an der auch die Damen des Schlosses Theil nehmen, wird
alles gemustert, was nur einigermassen in die Augen fällt. Gang,

Stellung, Verbeugungen, Ausdrücke in den Komplimenten» usw.
(Philant. Erziehungsplan, S. 51). Ein Zögling, bei dem alle diese

Einrichtungen nichts fruchten, bekommt einen seiner «vorzüglich
gesitteten Mitschüler als Vormund», welcher den Auftrag hat, «ihn
stets zu beobachten, und so oft er ihn auf seinem Fehler erblickt,

79

.¦



entweder zu zupfen oder auf ähnliche Art zu erinnern» (Philant.
Erziehungsplan, S. 52).

In der grössten Ausführlichkeit ist die Verstandesbildung
geschildert. Es kommt auf folgende drei Hauptpunkte dabei an:

1. Auswahl des Stoffes
2. Ordnung des Stoffes nach der kindlichen Erfassungsfähigkeit

im verschiedenen Alter
3. Methode

Bei der Auswahl des Stoffes wird auf dessen Nützlichkeit
gesehen. Es soll nur das gelehrt werden, was dem Zögling praktisch
nützt. Die griechische Sprache wird nur den zukünftigen Gelehrten
beigebracht. Lateinisch müssen alle lernen, wenn auch diejenigen,
die nicht zu Gelehrten bestimmt sind, es blos bis zum «fertigen
Plaudern» bringen müssen. Hier verteidigt Bahrdt das

Nützlichkeitsprinzip ausdrücklich und sagt: «Die Ursachen, warum wir
von allen unsern Schülern dieses wenige fordern, sind theils,
weil sonst die so nützlichen Sprachtage» (an jedem Wochentag
durften Zöglinge und Lehrer ausser den Lehrstunden nur eine
bestimmte Sprache reden, an einem Tag nur deutsch, am nächsten

nur französisch usw.) «nicht mit der nöthigen Strenge gehalten
werden könnten, theils, weil so viel Kenntniss der lateinischen
Sprache jedem Menschen nöthig ist, der zur Noth in Ländern,
deren Sprache er nicht versteht, will reisen können, theils endlich,
weil die lateinische Sprache die Erlernung der französischen,
englischen, italiänischen und spanischen ungemein erleichtert.»
(Philant. Erziehungsplan, S. 76.) Daneben denkt Bahrdt, wie nützlich

er der menschlichen Gesellschaft wäre, wenn das Lateinische
Universalsprache würde und die Kinder aller Länder neben der
Muttersprache nur noch das Lateinische zu lernen hätten. «Ein
Mensch könnte sich dann allen mittheilen. Die Produkte eines
ausländischen Genies könnten Tausende gemessen, wo jetzt nur
wenige Theil nehmen, darunter sich noch die meisten mit einer
versauerten Übersetzung behelfen müssen» (Philant. Erziehungsplan,

S. 78). Diese Betonung der Nützlichkeit treffen wir in allen
andern Fächern auch an. Bemerkenswert ist, dass, ebenfalls aus

utilitaristischen Gründen, das Fach «Haushaltungskunst» in den

Lehrplan aufgenommen wurde. Hier lehrt man im grossen und

ganzen die Gesetze, «nach denen ein weiser Hausvater verfahren

80



muss, um nicht durch Unwissenheit irre geführt, durch fremde List
betrogen, durch unzeitige Sparsamkeit beschädigt, oder durch Vor-
urtheile zu Fehltritten verleitet zu werden. (Philant. Erziehungsplan,

S. 104.)
Die Ordnung des Stoffes geschieht nach folgendem Prinzip:

«Wie sich die Seele entwickelt; wie sie selbst anfängt, eine Kraft
nach der andern in Thätigkeit zu setzen, so muss der Lehrer den
Wirkungskreiss einrichten, in dem die Kräfte sich äussern sollen»
(Philant. Erziehungsplan, S. 58.) Es genügt also nicht mit der
Forderung: Einfache Ideen vor den zusammengesetzten; sinnliche vor
den abstrakten; besondere vor den allgemeinen. Mit Rücksicht
auf die Entwicklung des kindlichen Verstandes unterscheidet
Bahrdt verschiedene Bildungsstufen des Verstandes:

1. Stufe: Begriffsbildung. Das Kind lernt zahlreiche Dinge kennen,

zunächst durch seine Sinne und erst zuletzt die
abstrakten.

2. Stufe: Förderung der Beobachtung. Das Kind lernt die Form,
die Zusammensetzung der Dinge kennen. Es muss diese Dinge
zeichnen und über sie sprechen.

3. Stufe: Förderung der Beurteilungskraft. Das Kind lernt die
Eigenschaften der Dinge kennen, lernt daraus Schlüsse ziehen
und aus einzelnen Erfahrungen allgemeine Sätze abzuleiten.

4. und oberste Stufe: Förderung der Überschauungskraft, also

der Fähigkeit, einzelne Stoffgebiete im Zusammenhang zu
kennen und zu überblicken.

Diese letzte Fähigkeit wird vor allem durch die sogenannte
«Klassificircharten» gefördert. Das sind kleine Spielkarten, wovon
jede beispielsweise den Namen einer Tierart trägt, von der das

Kind in den Lektionen etwas gehört hat. Diese Karten werden

vom Lehrer durcheinandergemischt, und das Kind muss sie dann
in systematische Ordnung bringen, d. h. wieder so aufeinanderlegen,

dass die daraufgeschriebenen Arten in systematischer Reihenfolge

aufeinanderfolgen.
Als Unterrichtsmethode wendet Bahrdt die sogenannte «So-

kratische Lehrart» an, von der er behauptet, dass sie noch
niemand theoretisch behandelt habe. Sie sei kein blosses Frag- und
Antwortspiel. Sie bestehe ebensowenig aus Fragen, auf welche der

Zögling immer nur mit ja oder nein antworten kann. Die sokra-

6 81



tische Lehrart soll das gerade Gegenteil von der bisherigen
Lehrmethode sein. «Man war gewohnt, den Lehrlingen erst einen
Begriff zu sagen, und denselben sodann zu zergliedern und zu
erklären, oder einen Satz, und hernach ihn zu beweisen. Diess ist
bey dem Sokratiker umgekehrt. Er gibt erst den Beweis, und lässt
den Lehrling selbst den Satz durch Folgerung herausbringen; oder
er legt ihm erst die Theile eines Begriffes vor, und lässt sie ihn
nach und nach selbst zusammensetzen, so dass der Lehrling glaubt,
er sey durch eignes Nachdenken auf den Begriff gekommen, und
er habe ihn seiner Erfindung zu danken.» (Philant. Erziehungsplan,

S. 120.) Es darf nichts gelehrt werden, was der Zögling nicht
versteht. Nichts darf blosses Gedächtnisgut bleiben; alles muss
Eigentum der Seele werden. Es ist Sünde, dem Zögling etwas, was

er lernen sollte, direkt zu sagen, ihm eine Meinung aufzudrängen.
Man lässt ihn selbst urteilen. Man leitet seinen Verstand, aber

man zwingt ihn nicht. Dabei muss der Sokratiker überall die
Miene des Mitlernenden zeigen. Er muss sich unter die Schüler
hinsetzen «wie einer ihrer altern Gespielen, dem man es zwar
ansieht, dass er mehr weiss wie die andern, der aber doch auch noch
nicht allwissend ist» (Phil. Erziehungsplan, S.178). Seine Sprache
soll kindertümlich sein, und er darf nie unwillig werden, wenn das

Kind falsch antwortet. Die sokratische Methode verlangt vom
Lehrer sehr viel. Sie setzt bei ihm «ein sehr glückliches Genie, und
neben dem, das beste Herz, die sanfteste Seele, die reinste Liebe
zu Kindern, und die völligste Gewalt über Affekte, Mienen und
Ausdruck voraus,» (Philant. Erziehungsplan, S. 196) und Bahrdt
kann, nebenbei gesagt, nicht umhin, zu behaupten, dass einige
solcher Männer bereits Lehrer im Philanthropin zu Marschlins
seien. Sehr überzeugend weiss Bahrdt auf Seite 200 des Erziehungsplanes

die Vorteile dieser Methode zu schildern: «Hier sitzt der
kleinste Knabe mit unverwandtem Blicke, horcht mit nacheifernder
Begierde auf alle Fragen, hascht nach jedem Gedanken, den der
Lehrer durch seine Fragen in ihm aufweckt, freut sich jeder
Antwort, als seiner eigenen Erfindung, und denkt am Ende der
Lehrstunde schon wieder auf die folgende, wo er die übergebliebenen
Aufgaben seinem Freunde auflösen helfen will.» Neben dieser
Unterrichtsmethode kennt das Philanthropin eine Menge Spiele,
durch welche auf die leichteste Weise nützliche Dinge gelernt

82



werden sollen, und die zu gleicher Zeit die Fröhlichkeit und Heiterkeit

des Gemüts fördern. Bahrdt warnt zwar vor Übertreibung,
davor, mit Kindern immer nur zu spielen und «alles wissbare der
Seele nur vorzutändeln. Denn dies entwöhnt das Kind, von Jugend
auf, von allen ernsthaften Beschäfftigungen» (Philant. Erziehungsplan,

S. 200). Aber trotzdem führt er 70 verschiedene Spiele auf,
und gerade im ersten Sprachunterricht spielten sie eine sehr grosse
Rolle. Am krassesten gilt dies vom Fremdsprachunterricht, wo
Bahrdt folgendermassen vorgeht: «Sobald nur einiger Fortgang
im Lesen bemerkt wird, nehmen wir diejenigen Sprachspiele zur
Hand, welche unter Kap. 12, unter den Numern 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7,
8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18 verzeichnet stehen. Es wird
auf diese Spiele täglich eine halbstündige Lektion verwendet.»
(Philant. Erziehungsplan, S. 73.)

Dies sind einige Grundsätze aus der Fülle von Ideen, die der
«Philanthropinische Erziehungsplan» enthält. Bahrdt bekennt zwar
(Pinloche, S. 319), es seien« nicht ein Drittel von all den schönen
Unterrichtsmethoden, den gymnastischen Übungen usw., die darin
aufgeführt sind, angewendet worden», er selbst habe «auf höhern
Befehl des Fürsorgers gelogen, wie kein Schriftsteller bisher
gelogen hätte» «Was er am besten verstand» fügt Schlichtegroll
bei (Pinloche, S. 319, nach Schlichtegrolls Nekrolog, Supplementband,

S. 36). Ausserdem behauptet Pinloche, der ja ohnehin auf
Bahrdt nicht gut zu sprechen ist, der ganze Erziehungsplan sei
bloss eine schlecht verdaute Analyse des Elementarwerks von Basedow.

Aber sei dem wie es wolle, die Ideen bleiben dieselben, und
es ist begreiflich, dass nicht alles verwirklicht werden konnte in
einer Zeit, als das Philanthropin die letzten verzweifelten Anstrengungen

zum Weiterbestehen machte. Diese sollten aber nichts
nützen.

Als Salis eines Tages dem Direktor seine Unzufriedenheit über
den Gang des Institutes ausdrückte, kam es zu einer Auseinandersetzung

zwischen den beiden Männern, nach welcher Bahrdt sich
entschloss, Marschlins zu verlassen. Der Zürcher Pfarrer Lavater,
ein treuer Freund von Salis und des Philanthropins, besuchte die
Anstalt und raffte sich zu einem letzten Versuch auf, sie zu retten.
«Das Philanthropin zu Marschlins», schreibt er, «-Ein Institut,
dessen Vollkommenheit der Menschheit Ehre gemacht hätte, •¦

8$



befindet sich gegenwärtig in einem Zustande, - dessen Fortdauer,
mit der Fortdauer seiner Selbst, nicht bestehen kann.» Von fünf
Seiten müsse geholfen werden. Das Institut braucht:

«a) Bessere und mehrere Lehrer, als izt da sind. -

b) Mehrere Schüler.
c) Ein beständiges gutsprechendes und aufsichthabendes

Direktorium. -

d) Und ein Fond zur Bestreutung unzähliger Auslagen, die
nicht von den Schülern hergeholt werden können.

e) Und endlich - ein Haushalter, der die Oekonomie und
deren unglaubliches Detail des Ganzen, täglich mit der
gewissenhaftester Genauigkeit besorgt. -

Habt Geduld, edlere Menschen, uns anzuhören - und wo nicht
zu trösten - und zu helfen; doch mit uns zu weinen» und weiter
unten: «Nicht dringend wollen wir mit dem Publikum reden. Die
Sache redet für sich. - Nur die Namen der künftigen Elever - die

man uns anvertrauen will, dem izigen Herrn Fürsorger, oder mir,
eingesandt, und für das übrige, spricht vor Gott und dem Publikum,
im Namen des Direktoriums gut -

Ein schwacher aber redlicher Freund des Philanthropins
J. C. Lavater, Pfarrer des Waysenhaus

Zürich, den 5. Octobr. 1776»

(J. C. Lavater, Schreiben an das Publikum)
Die Tatkraft des Fürsorgers aber war gelähmt. Zentnerschwerer

Kummer laste auf ihm, schrieb er nach Karlsruhe (an Hofrat
Boeckmann, 10. Nov.1776. Laut J.Keller, S. 49). Sein Philanthropin

sei nicht so, «wie man es der Welt angekündigt, nicht wie es

sein sollte, nicht wie ich es wünsche. Noch mehr - ich habe die

Hoffnung verloren, es jemals in diesen Zustand der Vollkommenheit

setzen zu können, weil meine schwachen Kräfte fast erschöpft
sind .» Und Pinloche (S. 328) führt aus dem gleichen Brief an:
«Ich beklage das Schicksal Basedows wie das meine. Wir haben
zuviel auf das Publikum gezählt. Wir haben dieses nach unserm
eigenen Herzen beurteilt. Aber niemand glaube deshalb, ein
Philanthropinum sei ein Traum ohne Gehalt.»

Dieser Brief ist das letzte Dokument der Anstalt. Kurze Zeit
nachher wurden die letzten Schüler an ihre Familien
zurückgeschickt.

84



Literatur

Rektor Keller in Aarau: Das rhätische Seminar Haldenstein-Marschlins.

Nachricht von dem zu Haldenstein in Bündten errichteten Seminario (1761).

Umständliche Nachricht von dem in der Freyherrschaft Haldenstein in Bündten
errichteten Seminarium (1763).

Helvetische Gesellschaft: Verhandlungen 1766: Geschichte und Beschreibung'des
Seminari' in der Frey-Herrschaft Haldenstein nahe bey Chur, in Bündten.

Helvetische Gesellschaft: Verhandlungen 1770: Send-Schreiben des Herrn von
Salis an die Helvetische Gesellschaft, die Verpflanzung des Haldensteinischen
Seminarii nach Marschlins betreffend.

l'in loch e A.: La réforme de l'éducation en Allemagne an dix-huitième siècle.

Basedow et le Philanthropinisme.

J. Keller, Seminardirektor in Wettingen: Das Philanthropinum in Marschlins.

Brief des Herrn Ulysses von Salis, von Marschlins an Väter und Kinderfreunde

Erste Nachricht. Von dem ersten wirklichen Philanthropin zu Marschlins.

Geschichte des Einweihungsfestes des Philanthropins zu Marschlins.

Philanthropinischer Erziehungsplan oder vollständige Nachricht von dem ersten
wirklichen Philanthropin zu Marschlins.

Lavater: Schreiben an das Publikum.

85


	Das rhätische Seminar Haldenstein-Marschlins und dessen Umwandlung in ein Philanthropin

